
 

UFRRJ 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

“É MENINO OU MENINA?”: PERFORMACES GÊNERO DE UM 

COLETIVO LGBTQIAP+ NA CIDADE DO RIO DE JANEIRO” 

 

 

 

ANDERSON DOS SANTOS ALVES DE ABREU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2023 



 
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, 

CONTEXTOS CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 
 

 

“É MENINO OU MENINA?”: PERFORMACES GÊNERO DE UM 

COLETIVO LGBTQIAP+ NA CIDADE DO RIO DE JANEIRO” 

 

 

 

 

ANDERSON DOS SANTOS ALVES DE ABREU 
 

Sob a Orientação da Professora 

Adriana Carvalho Lopes 

                            
 

Dissertação submetida como requisito parcial 

para obtenção do grau de Mestre em 

Educação, no Curso de Pós-Graduação em 

Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares, Área de Concentração 

em Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares. 

 

 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ 

Agosto de 2023 

 



 
 

 
 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

A pesquisa em questão simboliza a culminância de uma caminhada acadêmica e 

profissional. Felizmente, ao longo desses dois últimos anos em que estive lapidando esse 

projeto científico, houve muitas pessoas que me apoiaram, e me motivaram, contribuindo 

significativamente para a minha formação enquanto sujeito-pesquisador. Como é impossível 

citar todas elas, expressarei minha gratidão a algumas, em especial: 

Primeiramente, à minha orientadora, Adriana Lopes de Carvalho, pelo estímulo 

provocador, exemplo de coragem acadêmica, desafio do olhar rigoroso e, principalmente, pela 

cumplicidade construída neste processo. Além de toda ajuda expressa. Bem como a 

professora Joyce Alves (UFRRJ) e Barbara Copque (UERJ), pelos seus exemplos de maestria, 

coerência e simplicidade. Sou extremamente grato por toda a orientação que recebi, seja direta 

ou indiretamente. 

Aos companheiros e companheiras da UERJ FEBF - Faculdade de Educação da 

Baixada Fluminense, agradeço a camaradagem e acolhimento. Mais especificamente, em 

memória de Shelida Ayana, que fortaleceu e impulsionou-me diariamente a seguir com as 

pesquisas e lutas diárias, não permitindo que eu cogitasse, se quer desistir. Sendo uma grande 

amiga e incentivadora, que esteve comigo ao longo de toda a graduação. 

Aos colegas, professores e funcionários da Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro- Instituto Multidisciplinar, na Baixada Fluminense, em Nova Iguaçu. Em especial aos 

professores Renato Noguera, Rosangela Malachias e Amauri Pereira. Aos colegas do grupo 

de pesquisa CELeC e ao Nudes, em geral. Maria José, pelo companheirismo. E a Fera 

Fabíola, que desde o início dessa jornada acadêmica, esteve ao meu lado refletindo sobre 

como pensar uma educação antirracista, através de um movimento negro educador.  

A todas as pessoas que tornaram possível a existência do Coletivo “É menino ou 

menina?”. Amigues de vida, com quem tive a satisfação e a honra de pesquisar, estudar, 

respirar, sentir, lutar e conviver, nestes e em outros percursos.  

As mulheres mais importantes da minha vida, Cleonice dos Santos, minha Bisavó. 

Valdeluzia Costa dos Santos, minha avó e a minha mãe Rosilene Costa dos Santos, agradeço 

por todo amor e carinho ao qual me cercaram, e seus ensinamentos e vivências que me 

conduziram até a defesa dessa dissertação e me acompanharam pelo resto da vida.  Aos meus 

parentes e familiares, Daiane Costa, Caroline Costa, Andressa Costa, Valdenice Santos, 

Valdecira Santos, Valdemir Santos, Cristiane Fabricio, Monique Santos, Vanessa Santos, 

Anderson Silva, Luciano Costa, Nicole Ohana, Taylane Santos, Kayron Bruno, Kaylane 

Costa, Nicilene Costa, Diego Duarte, Sophia Ferreira, Ellen Ferreira e todos os meus primos e 

primas, obrigado por acreditarem no meu potencial, tornando possível essa jornada. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quando nós rejeitamos uma única história, 

quando percebemos que nunca há apenas uma 

história sobre nenhum lugar, nós reconquistamos 

um tipo de paraíso.  

Chimamanda Ngozi Adichie 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMO 

 

 
ABREU, Anderson dos S. Alves. "É menino ou menina?”: performaces gênero de um 

coletivo LGBTQIAP+ na cidade do Rio de Janeiro”. 2023. 65 p. Dissertação (Mestrado em 

Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares). Instituto de 

Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 2023. 

 

O objetivo central desta pesquisa é analisar performances de gênero de algumas bichas pretas 

da cidade do Rio de Janeiro, mais especificamente, integrantes do coletivo negro 

LGBTQIAP+, chamado “É menino ou menina?” (EMM), em que fui um dos fundadores em 

2020, durante a pandemia do COVID-19. Compreendemos este coletivo como um espaço de 

“letramento racial crítico” (FERREIRA, A. 2015), em que seus integrantes constroem 

performances narrativas de identidade de gênero. A performance tem como origem latina da 

palavra formare, que na tradução para nós, seria “formar, criar, dar forma”. Utilizamos como 

metodologia a etnografia, que segundo Clifford (1998, p. 21) não é uma técnica de coleta de 

dados, mas uma proposta antropológica de olhar e compreender a alteridade que "está, do 

começo ao fim, imersa na escrita". Partindo desta perspectiva etnográfica, utilizamos como 

procedimentos de construção de dados, uma roda de conversa (LEVORLINI; PELICIONI 

2001), e outras atividades como uma oficina e uma performance artística. Após análise, 

identifico as relações hierarquizantes e opressivas que se perpetuam na história de muitas 

bichas pretas, além de perceber as diferentes formas de opressões, e os seus modus operandi, 

apresento como resultado dessa pesquisa, estratégias de resistência da população 

LGBTQIAP+ e os mecanismos de todo movimento negro dando força a continuidade das 

atividades do Coletivo - EMM. As performances de gênero se constroem nas relações sociais, 

essas performances também determinam socialmente quem vive e quem morre, quem manda 

e quem obedece, as performances narrativas e de gênero promovem um tensionamento sobre 

diferentes ordens, seja no aspecto acadêmico, político, econômico ou social.  

 

Palavras-chaves: Performance, Gênero, bichas pretas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

 

ABREU, Anderson dos S. Alves. “Is it a boy or a girl?”: gender performances by an 

LGBTQIAP+ collective in the city of Rio de Janeiro”. 2023. 65 p. Dissertation (Master in 

Education, Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 

2023. 

 

The main objective of this research is to analyze gender performances of some black fags in 

the city of Rio de Janeiro, more specifically, members of the black collective LGBTQIAP+, 

called “Is it a boy or a girl?” (EMM), in which I was one of the founders in 2020, during the 

COVID-19 pandemic. We understand this collective as a space for “critical racial literacy” 

(FERREIRA, A. 2015), in which its members build narrative performances of gender identity. 

Performance has the Latin origin of the word formare, which in translation for us would be 

“to form, create, give form”. We used ethnography as a methodology, which according to 

Clifford (1998, p. 21) is not a data collection technique, but an anthropological proposal to 

look at and understand the alterity that "is, from beginning to end, immersed in writing". 

From this ethnographic perspective, we used a conversation wheel (LEVORLINI; 

PELICIONI 2001) as data construction procedures, and other activities such as a workshop 

and an artistic performance. After analysis, I identify the hierarchical and oppressive 

relationships that are perpetuated in the history of many black queues, in addition to 

perceiving the different forms of oppression, and their modus operandi, I present, as a result 

of this research, resistance strategies of the LGBTQIAP+ population and the mechanisms of 

every black movement giving strength to the continuity of the activities of the Collective - 

EMM. Gender performances are built in social relations, these performances also socially 

determine who lives and who dies, who commands and who obeys, narrative and gender 

performances promote tensioning on different orders, whether in the academic, political, 

economic or social aspect. 

 

Keywords: Performance, Genre, Black fagots. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

 

ADA Amigos dos Amigos  

ATOBA Movimento de Emancipação Homossexual 

CALAS Maria Sibylla Merian de Estudios Latinoamericanos 

CLACSO Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales 

COVID Coronavírus 

CV Comando Vermelho  

EMM È menino ou menina? 

FEBF Faculdade de Educação da Baixada Fluminense  

FIOCRUZ Fundação Oswaldo Cruz 

FOCA Fomento a Cultura Carioca 

LGBTQIAP+ Lésbicas, gays, bissexuais, transgênero, queer, intersexo, assexual, pansexual e 

símbolo de mais representando todos as outras possibilidades 

MUHCAB Museu de História e Cultura Afro-brasileira 

NuVISU Núcleo de Estudos Visuais em Periferias Urbanas 

OMS Organização Mundial da Saúde  

PVS Pré Vestibular Social 

SMC Secretaria Municipal de Cultura da cidade do Rio de Janeiro 

TCP Terceiro comando puro 

UERJ Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

UNLP Universidad Nacional de La Plata 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

FIGURAS 

 

Figura 1 – “Soldado” ........................................................................................................... 26   

Figura 2 – “Madame Satã de Chapéu” .............................................................................. 38  

Figura 3 – 1º Encontro Coletivo EMM .............................................................................. 58 

Figura 4 – “Foto Performance I” ....................................................................................... 59  

Figura 5 – “Integrantes do coletivo EMM, durante uma roda de conversa” ................ 60 

Figura 6 – “Fotoperformance II” ....................................................................................... 62   

Figura 7 – “2º Encontro Coletivo EMM” .......................................................................... 63  

Figura 8 – “Programação Evento – MUHCAB” .............................................................. 67 

Figura 9 – “É HOJE, com fundo de Madame Satã” ........................................................ 67   

Figura 10 – “Erika Monteiro – Curadora MUHCAB” ................................................... 68   

Figura 11 – “Phelipe Rezende – Curador MUHCAB” .................................................... 68   

Figura 12 – “Stephannie Santanna – Curadora MUHCAB” .......................................... 68   

Figura 13 – “Exposição – Protagonismo MUHCAB” ...................................................... 69  

Figura 14 – “Fly – Gabe Samuel Alves Performance” .................................................... 70   

Figura 15 – “Fly – Caten Luciano Oficina de Dança Afro” ............................................ 70   

Figura 16 – “Fly – Billidog e Ygor Oficina de Costura” ................................................. 70   

Figura 17 – “Conjunto de Imagens – Construção Faixa no MUHCAB” ....................... 71  

Figura 18 – “4º Encontro do Coletivo EMM – Bar da Jura, Morro da Providência – 

Agenda 2023” ....................................................................................................................... 72  

Figura 19 – “5º Encontro do Coletivo EMM – Parque Madureira” .............................. 73   

Figura 20 – “Foto oficina corponatuREZA – Nane Vietais” ........................................... 74   

Figura 21 – Foto oficina Perna de Pau – Pedro Máximo ................................................. 75  

Figura 22 – Foto bate-papo História de Terreiros – Arthur Avellar de Xangô............. 76   

Figura 23 – Foto da Moção Honrosa, Câmara dos Vereadores, Cidade do Rio de 

Janeiro, mandato Taina de Paula 

................................................................................................................................................ 80  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO...............................................................................................................11  

 

CAPÍTULO 1 – ESCALANDO MURALHAS E ALCANÇANDO NOVOS 

DEBATES....................................................................................................................... 18 

1.1 QUEM ESCREVE?.................................................................................................. 23 

1.2 MASCULINIDADES NEGRAS.............................................................................. 27   

1.2.1 CONSTRUÇÃO E DESCONSTRUÇÃO............................................................ 30 

 

CAPÍTULO 2 – A BABADEIRA HISTÓRIA DA BICHA MALANDRA................ 33     

2.1 MADAME SATÃ...................................................................................................... 35  

2.2 “NÃO EXISTE HIERARQUIAS DE OPRESSÕES” .......................................... 39 

 

CAPÍTULO 3 – OS EFEITOS SEMÂNTICOS DAS PERFORMANCES DE 

GÊNEROS....................................................................................................................... 43  

3.1 AS DIFERENÇAS QUE NOS CONSTITUI: BICHA PRETA E 

NARRATIVAS................................................................................................................ 48  

3.2 HÁ CONSTRUÇÃO DA BICHA PRETA COMO UMA IDENTIDADE 

POLÍTICA....................................................................................................................... 50  

 

CAPÍTULO 4 – ENCONTROS E DIÁLOGOS: COLETIVO EMM..................... 54  

4.1 PRIMEIRA RODA DE CONVERSA COLETIVO EMM................................... 56 

4.2 PERFORMANCE ARTÍSTICA: “MARCAS QUE TORNAM QUEM SOU.... 64 

4.3 OFICINA DE COSTURA: “TECENDO MEMÓRIAS ATRAVÉS DA COSTURA” 

.......................................................................................................................................... 68 

4.3.1 COLETIVO EMM COMO UM PROJETO PEDAGÓGICO CONTÍNUO EM 

ASCENSÃO..................................................................................................................... 71 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................................... 72 

BIBILIOGRAFIA INTERNET...................................................................................... 73 

REFERÊNCIAS BILIOGRÁFICAS ............................................................................. 75 

ANEXOS I – FOLDERS ................................................................................................. 84 

ANEXOS II – FOTOS ..................................................................................................... 87 

ANEXOS III – FORMULÁRIOS ................................................................................... 9 

 

  



11 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

Essa pesquisa consiste em analisar as performances de gêneros de algumas de um 

grupo que se autodenomina como “bichas pretas” da cidade do Rio de Janeiro. Mais 

especificamente, integrantes de um coletivo negro LGBTQIAP+, chamado “É menino ou 

menina?” (EMM), do qual fui um dos fundadores em 2020, durante a pandemia do COVID-

19.  Compreendemos esse coletivo como um espaço de “letramento racial crítico” 

(FERREIRA, 2015), em que seus integrantes constroem performances narrativas de 

identidade de gênero. Nesse estudo busco analisar as performances de gêneros, a partir de 

uma roda de conversa, para tanto, é importante compreender o conceito de cada termo 

utilizado. Etimologicamente, a palavra performance tem como origem latina da palavra 

formare, que na tradução para nós, seria “formar, criar, dar forma”. A pesquisa intitulada “‟É 

menino ou menina?‟: Performance narrativas de Bichas Pretas integrantes de um coletivo 

negro LGBTQIAP+ na cidade do Rio de Janeiro” se propõe desenvolver uma investigação 

com análise das atividades e ações realizadas pelo Coletivo (EMM). 

Ao considerar que a norma lida como “padrão” pela sociedade, em geral, é a do 

homem branco-hétero, cis
1
, urbano, de classe média fica perceptível que se exerce sobre as 

demais subjetividades “um efeito colonizador” (QUIJANO, 2005). Por essa razão é 

importantíssimo fomentar uma discussão que se direciona às performances narrativas 

marginalizadas e insurgentes. Desse modo, o coletivo EMM promoveu ambientes políticos e 

sociais favoráveis à garantia dos direitos humanos, as orientações sexuais e as identidades de 

gêneros, como também estimulou um debate sobre práticas de opressão e de resistência à 

matriz cis-heteronormativa. Assim, entendemos que a análise das performances dos sujeitos 

do coletivo EMM poderá contribuir para construção de outras inteligibilidades, a partir do 

ponto de vista dos próprios sujeitos que resistem a essa matriz. 

O objetivo geral dessa pesquisa é compreender e refletir as performances narrativas 

das identidades de gênero constituídas em um espaço de letramento racial fomentado por 

integrantes do coletivo “É menino ou menina?”. Há uma urgência na compreensão de como 

são construídas as performances narrativas de gêneros e de sexualidades, portanto o coletivo 

EMM propõe uma reflexão sobre a forma como o racismo e a homofobia afetam a vida de 

pessoas negras LGBTQIAP+ em seus diferentes campos de atuação. 

O coletivo EMM visa fomentar novas produções conduzidas por um movimento que 

incentiva as discussões sobre trais atravessamentos do cotidiano. Construindo novos olhares e 

pensando sobre como esses corpos se relacionam e interagem na cidade, além de como a 

sociedade lida com a movimentação deles. A real intenção é fazer ecoar a voz daqueles que, 

assim como eu, possuem a negritude e a homossexualidade como marcas, numa sociedade 

que reproduz e reforça performaticamente a ideia do “sujeito padrão”. 

Os primeiros esboços relacionados à construção do coletivo EMM se deram durante o 

isolamento do COVID-19, início da pandemia no ano de 2022. Nesse processo, foi por meio 

das rodas de conversas que pautamos assuntos relacionados sobre cidadania e a construção do 

ser, em um país que invisibiliza a nossa existência. Assim que condicionados ao isolamento, 

criamos como estratégia de sobrevivência o diálogo e o compartilhamento como dispositivos 

de autodefesa, utilizando da tecnologia como mecanismo de acesso. 

Enquanto estávamos à espera de uma solução para a situação epidemiológica mundial, 

criamos em nossas redes de contatos e ferramentas tecnológicas teias de articulações que 

conseguissem fortalecer e preservar as “escrevivências”, como propõe a escritora Conceição 

                                                           
1
A partir das informações do glossário de gênero, entende-se “cis” como um indivíduo que se apresenta ao 



12 

 
 

Evaristo (2022), que cunhou o termo com base na sua experiência e condição de mulher 

negra. Em uma sociedade moldada pelo preconceito, isso traz uma dupla dimensão: é a vida 

que se escreve na vivência de cada pessoa, assim como cada um escreve o mundo que 

enfrenta.  

Nilma Lino Gomes (2017) ao falar sobre o “movimento negro educador”, escolhe a 

Educação como o campo para as análises desenvolvidas no estudo apresentado e nos diz que 

essa também foi uma escolha do Movimento Negro, pois a interdição ao acesso à Educação 

constituiu-se como o maior entrave a pessoas negras. Nesse sentido, as rodas de conversas e 

oficinas realizadas pelo coletivo, emergem como plano de ação protagonizado por um 

movimento negro e cuir. 

Ao perpassar pelo movimento negro educador, busco revelar questões que estarão 

relacionadas à heterossexualidade compulsória, própria da masculinidade ocidental diante da 

recusa subjetiva dos garotos negros homossexuais submetidos a ela. O coletivo EMM busca 

ser capaz de estabelecer um espaço de afirmação de identidades, coletivas e/ou individuais. 

Ainda que todo indivíduo seja único, o ambiente ao qual estamos inseridos é relevante para 

estruturação da personalidade. Ou seja, em um ambiente onde a consciência coletiva é 

predominante e os elementos sociais não proporcionam a chance de ter uma consciência 

individual, é nula a construção do indivíduo diferente dos demais que o rodeiam. 

No ano de 2020, durante a pandemia do COVID-19, a falta de políticas públicas e a 

burocrática distribuição de auxílios para população mais pobre resultaram no desemprego de 

milhares de brasileiros, em especial, a juventude negra, que também já apresentava alarmantes 

marcas de evasão escolar. Sendo assim, não é uma surpresa os índices mostrem que quem 

mais sofre e pagou com o descaso do governo foi a população negra e periférica, que precisou 

criar estratégias para lidar com o aumento do valor dos produtos básicos de alimentação, para 

além das contas de luz, água, gás entre outras demandas financeiras. 

Nesse sentido, ao perceber as dificuldades econômicas e sociais que estavam ainda 

mais latentes, durante esse período, na vida da população negra periférica e LGBTQIAP+ da 

cidade do rio de janeiro, surgiu a necessidade de articulação entre alguns movimentos sociais 

organizado no território de atuação. Como, por exemplo, o programa “Rio sem fome”, com 

sede localizada na região da Gamboa, no prédio da Vila Olímpica do Morro da Providência 

no Rio de Janeiro, sendo o principal canal responsável por desenvolver um trabalho direto de 

distribuição de cestas básicas para integrantes do coletivo EMM. 

Tive a oportunidade de trabalhar como representante desse grupo, o que fez com que 

eu estivesse ainda mais próximo dessa situação vivenciada por muitas famílias e amigos. A 

falta de acesso à alimentação adequada, informações sobre a pandemia e as orientações 

básicas da OMS (Organização Mundial de Saúde), além do pouco ou nenhum acesso aos 

recursos para permanência em suas casas, trouxeram à tona, para esses indivíduos, a 

necessidade de quebrar o isolamento social, se expondo a diversos riscos e fazendo com que 

continuassem indo para rua trabalhar a fim de colocar o “pão na mesa”. 

A partir de toda essa movimentação, iniciamos a construção de um grupo no 

whatsaapp, com a descrição “negras LGBTQIAP+rj”, para articulações futuras. Nesse mesmo 

grupo, encontram-se gays, lésbicas, trans e travestis, pessoas não binárias e tantas outras, da 

qual vivenciaram momentos e situações muito semelhantes e, foi nesse primeiro contato e 

canal de comunicação que definimos e criamos o coletivo “é menino ou menina” como 

espaço de diálogo e acolhimento de proposições e de novas ações.  

Há um vasto conjunto de autores e autoras que fundamentam as discussões deste 

trabalho: raça perpassada por gênero, sexualidade, classe social etc., como (SODRÉ, 1999); 

(SULLIVAN, 2003); (TELLES, 2003). Essa pesquisa tem como intuito salientar um discurso 

no campo dos estudos de letramento, debruçando-se sobre a obra de Aparecida de Jesus 

Ferreira (2015), “Letramento Racial Crítico”. Ao apontar para o tema de negros 



13 

 
 

homossexuais, vou me aprofundar também nas ideais de Richard Miskilci (2010) sobre as 

“teorias queer”, apropriando-me sobre a questão racial pelas perspectivas de gênero e 

sexualidades. 

Audre Lorde (2020), em seus estudos teóricos, dialoga sobre “interseccionalidade” 

para fomentar o debate das discussões étnico-raciais e de gênero dentro do ambiente 

acadêmico em sua obra “Sou sua irmã”, além de conversar com as ideias do livro “Ensinando 

a transgredir – Educação como prática da liberdade” de Bell Hooks (2020). Vou refletir sobre 

raça, gênero e sexualidades dentro de um mesmo contexto, analisando as intersecções a partir 

das performances, com aprofundamento nas autoras que fomentam tais discussões, com 

intuito de dar consistência a essa investigação. 

Judith Butler alega que gênero não é um reflexo natural de um corpo biológico, não 

decorre dos nossos genitais, mas um efeito de regras historicamente produzidas, que instituem 

como o corpo e o desejo, marcados com base em uma heterossexualidade compulsória.  

Vou buscar trabalhar nessa pesquisa o princípio etnográfico em que, de acordo com 

Clifford (1998, p. 21), "a etnografia está, do começo ao fim, imersa na escrita", compondo um 

gênero literário. Além disso, uma revisão bibliográfica com análise de um áudio da 

observação de uma roda de conversa (LEVORLINI e PELICIONI, 2001), em que a etnografia 

é uma expansão na forma de me comunicar o leitor, resultando em uma influência 

intercultural, onde as pessoas interpretam os outros, e a si mesma a partir de variáveis.   

A partir desta perspectiva etnográfica utilizo como procedimento metodológico de 

geração de dados as rodas de conversas, pois entendendo que esse procedimento resgata os 

relatos e a memória das experiências dessas pessoas que integram o coletivo. Vale lembrar 

que os estudos sobre sujeito e subjetividade, segundo Frantz Fanon (2008, p 15), utilizam tal 

procedimento, estimulando diferentes propósitos, tais como: gerar hipóteses sobre um assunto 

a partir dos estudos sobre questões étnico raciais, avaliando as estratégias proposta de 

intervenção pelo coletivo EMM, que fornece um quadro inicial para estudos neste campo, até 

então, poucos explorados cientificamente. Nesse percurso da investigação, registrei 

informações pertinentes no diário, sendo o diário de campo, para além dos registros e relatos, 

mostrando-se também como uma exposição da subjetividade que se construiu nesse processo 

de pesquisa.  

           No primeiro capítulo “Escalando muralhas e alcançando novos debates”, faço um 

relato sobre minha história de vida, pessoal, acadêmica e profissional, traduzindo as dores e os 

traumas ao longo da minha construção enquanto sujeito e das minhas experiências na 

academia, antes de desenvolver uma dissertação no curso de mestrado em educação, em uma 

universidade pública, houve um caminho árduo que precisei galgar, atravessando por diversos 

obstáculos, pedras, espinhos e muitas muralhas.  

         Ao longo do tempo, alcancei o debate e aprendi que há um interesse por parte do 

sistema de lucro capitalista nas nossas experiências de vida. Ainda no mesmo capítulo, eu 

saliento em uma seção intitulada “quem escreve?”, reforçando de onde vim, como cheguei 

aqui e qual a relação da pesquisa com minha história de vida, quais foram os espaços de 

prestígios e privilégio que ocupei enquanto intelectual negro. Na seção seguinte 

“Masculinidades negras: construções e desconstruções”, proponho uma reflexão sobre as 

masculinidades negra, discorrendo sobre esse tema como norteador do debate. 

No segundo capítulo “A babadeira história da bicha malandra”, faço uma relação com 

as masculinidades, cisheteronormativa e branca, classe média e branca, resgatando a memória 

de Madame Satã, reafirmando que existe uma geração de bichas pretas que seguirão dando 

continuidade à memória e legado de Madame Satã e tantas outras que pessoas negras 

LGBTQIAP+ que foram dizimadas pelo racismo e pela LGBTQIAP+fobia. Ainda nesse 

capítulo, serão resgatadas a memória dessa personalidade dissidente às normas padrão de 

gênero, que por vezes teve sua vivência jogada no esquecimento da história e identidade 



14 

 
 

cultural do Brasil, tornando-a invisibilizada, sem reconhecimento por parte da sociedade, com 

pouca ou nenhuma produção teórica acerca de sua vida e presença social.  

No capítulo três, “Os efeitos semânticos das performances narrativas de uma bicha 

preta carioca”, faço uma análise das narrativas de uma bicha preta, reforçando e atentando ao 

discurso, aos gestos, às linguagens e às expressões. Na seção “As diferenças que nos 

constitui” busco realizar o estudo da narrativa, como não só um privilégio das áreas de 

linguística e literatura, mas sendo uma ferramenta de geração de dados e, nesta pesquisa, 

possibilitará uma gama de informações sobre a comunidade negra LGBTQIAP+ em suas 

diferentes repercussões sociais. 

Na seção “Há bicha preta como uma identidade política” destaco que, pois, em 

pessoas “racializadas”, com todas as intersecções, há sensação permanente de estar fora de 

casa, fora da possibilidade de ser integrado e genuinamente acolhido onde se vive, segundo 

Stuart Hall (1933). Proponho ainda neste capítulo, na seção “Relatos de sobrevivências”, o 

relato desse homem negro, gay, que sinaliza que ser homem negro, em especial, o homem 

negro gay, é um marcador social da hiper sexualização. Pois, no decorrer da história 

ocidental, desde que os europeus fizeram o primeiro contato com o continente africano, o 

pênis negro tornou-se referência das relações que a partir daí seriam estabelecidas. 

            No último capítulo, “Encontros e diálogos: coletivo „é menino ou menina?‟ como um 

movimento negro educador”, apresento as ações e movimentações realizadas pelos integrantes 

do coletivo (EMM), reforçando a origem, que nasceu durante uma tragédia mundial, a 

pandemia, e o modo como nos organizamos. Neste capítulo, apresento as atividades centrais 

do coletivo, um roda de conversa, onde discutimos sobre processo de acolhimento, aceitação, 

suporte e o posicionamento de “sair do armário”. Já em nosso segundo encontro, foi sugerido 

que realizássemos uma intervenção artística, sendo proposto uma performance artística pela 

artista Gabe Samuel Alves, que já integra o coletivo (EMM) com título “Marcas que tornam 

que eu sou”. A seguir, como atividade lúdica e pedagógica, em consenso, o grupo definiu por 

realizar uma oficina de costuras “Tecendo memórias através da costura” e como oficineiros, 

foram convidados integrantes do coletivo que tinham experiências com a costura. 

              É importante reforçar que as oficinas proporcionadas pelo coletivo, assim como as 

atividades programadas e as rodas de conversa, surgiram e se mantém como nosso principal 

canal de comunicação com os integrantes e, desse modo, é possível analisar e acessar os 

dados socioeconômicos, educacionais e relacionados à saúde, entre outras abordagens que 

foram relevantes para compreender a construção das performances de gênero.  

            Ao analisar uma roda de conversa, uma oficina de costura e uma performance artística, 

é notório que há uma legião de bichas pretas “babadeiras” que vieram e ainda vêm 

construindo caminhos na contramão a realidade. As performances de gênero se constroem nas 

relações sociais e essas performances também podem determinar socialmente quem vive e 

quem morre, quem manda e quem obedece. As performances narrativas e de gênero 

promovem um tensionamento sobre essas ordens, seja no aspecto acadêmico, político, 

econômico ou social. O coletivo “É menino ou menina?” pode contribuir para construção de 

outras inteligibilidades a partir dessas experiências.  

       Ao analisar as performances narrativas de algumas bichas pretas integrante de um 

coletivo negro LGBTQIAP+ da cidade do rio de janeiro, observo relatos de experiências 

pessoais que se cruzam entre as diferentes narrativas. Sendo assim, realizar-se-á um estudo 

etnográfico sobre as questões que permeiam a performance de gênero e sua relação com 

coletivo negro e cuir em ascensão. 

Deste modo, ainda que os estudos insistam em priorizar as análises sobre as mulheres 

e o feminismo, eles estarão agora, de forma muito mais explícita, referindo-se também aos 

homens e à ideia de masculinidades. Busca-se, contextualizar afirmações e suposições sobre 



15 

 
 

os gêneros, tentando evitar estigmas a respeito da “mulher” ou do “homem”, do “feminino” e 

do “masculino”. É preciso pensar o conceito de modo plural, como afirma Louro: 

 

Os projetos e as representações sobre mulheres e homens são 

diversos. Observa-se que as concepções de gênero diferem não apenas 

entre as sociedades ou os momentos históricos, mas no interior de uma 

sociedade, quando se considera os diversos grupos (étnicos, religiosos, 

raciais, de classe) que a constituem. (LOURO, G. 1998, p 14). 

 

Vivemos numa sociedade constituída e cercada pela violência. A norma homem 

branco-hétero cis, classe média, exerce sobre as demais subjetividades “um efeito colonizador 

e extrativista”. Para Fanon (2001, p. 258), o termo “colonizador” vem no sentido de impor-se 

violentamente sobre o outro, por considerá-lo inferior.  

Ao analisar a construção da ideia de um determinado “modo de ser”, que é forjado a 

partir da negação de outros “modos de ser e estar”, é evidente que esse marcador racial e 

social, se deu por um processo de violência. A acumulação de capital, que essa circunstância 

sangrenta proporcionou aos colonizadores, foi condição de possibilidade para o 

desenvolvimento do modo de produção capitalista que vivenciamos hoje. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO I 
 

 

ESCALANDO MURALHAS E ALCAÇANDO NOVOS DEBATES 



16 

 
 

 

 

Antes de alcançar a possibilidade de desenvolver uma dissertação no curso de 

mestrado em Educação, houve um caminho árduo que precisei galgar, atravessando diversos 

obstáculos, pedras, espinhos e muitas muralhas. Ao longo do tempo, alcancei o debate e 

aprendi que há um interesse por parte do sistema de lucro capitalista nas nossas experiências 

de vida. 

Nasci no município de Nilópolis, no dia 1 de janeiro de 1995, às 20h45, data em que 

se comemora o feriado de ano novo, um dia atípico para “vir ao mundo”, creio eu. Nessa 

época, toda a minha família morava no bairro de Ricardo de Albuquerque, zona norte do Rio 

de Janeiro, local onde meus pais Rosilene e Nilson, se conheceram. Esse bairro é onde se 

localiza a maternidade na qual minha mãe biológica deu à luz, aos quinze anos de idade.  

Cresci em uma espécie de “configuração desajustada de família”. Minha progenitora, 

Rose (sim, é pelo nome que me dirijo a ela), ainda estava vivendo sob o teto da minha avó 

materna, Luzia, visto que era menor de idade. Por essa razão fomos criados juntos, como 

irmãos. Durante muito tempo tive dificuldade de assimilar que a pessoa que de fato 

desempenhava o papel da maternidade na realidade era minha avó. Por essa razão é a ela 

quem chamo de mãe, até hoje. 

Sempre estive cercado de muitas mulheres, primas, tias, avós, madrinhas. Tendo como 

referências “masculinas” duas pessoas muito próximas à minha formação, como Carlos, que 

não era meu pai e não tinha nenhuma conexão sanguínea com a minha mãe, entretanto eu 

sempre o considerei como avô. Além dele, Luciano, irmão da Rose e filho da minha mãe 

Luzia, estabeleceu comigo uma relação de irmão mais velho.  

Acredito que ter sido criado por minha avó me fez sentir ainda mais especial. Afinal, 

quando me dei conta eu tinha duas mães. Hoje, tenho duas irmãs, Andressa e Kaylane.  

Andressa vive com nossa avó paterna, Vilma, que também a criou como filha. Andressa é 

jogadora de futebol e pedagoga - uma pessoa de muita luz, a quem admiro bastante.  

Aos cinco anos de idade me mudei, com minha avó e tias, para Magalhães Bastos, um 

bairro familiar, que muito se assemelha a tantos outros na cidade do Rio de Janeiro. O local é 

cercado por três comunidades e grupos carentes de incentivo financeiro. Nesse território há 

diversas histórias para contar, pois foi onde estudei, construindo fortes laços de amizades, 

vínculos e sentimento de pertencimento ao longo do tempo. 

A rua onde morei era bastante familiar e residencial, chamávamos de “casinhas”. 

Apesar disso, os índices de violência sempre estiveram presentes, através do crime 

organizado, que dominou e mapeou geograficamente o local. A rua que estava localizada à 

direita da minha casa pertencia a uma favela chamada “Curral das éguas”, sob comando da 

facção criminosa A.D.A - Amigos Dos Amigos, enquanto à minha esquerda era o conjunto 

habitacional do “Fumacê”, liderado pelo TCP - Terceiro Comando Puro. Um pouco mais à 

frente, estava a comunidade do Batan, também sob comando da facção ADA. 

Me recordo de muitos momentos de conflitos entre essas comunidades, resultando em 

um cenário de medo durante minha infância e adolescência. Havia algumas condições e 

cobranças estabelecidas pelos bandidos aos moradores que residiam nos territórios de disputa. 

E pelo fato de nossa casa estar literalmente localizada no meio dessa “faixa de gaza”, a todo 

momento nos víamos obrigados a obedecer às regras estabelecidas por cada facção, o que era 

confuso e nos privou diversas vezes de usufruir da nossa liberdade e direito de ir e vir 

enquanto cidadãos. Direito esse que é garantido pela Constituição Federal, entretanto não vale 

de nada na realidade caótica estruturada em um contexto de violência e marginalização. 

Algumas dessas exigências eram: “não cortar o cabelo com duas listas”, “não usar roupa da 

Adidas”, “não vestir roupas pretas”, “evitar transitar entre as comunidades”, além de tantas 



17 

 
 

outras orientações que deveríamos obedecer com o intuito de nos restringir e dominar, com 

risco de punição e até expulsão. 

Essa zona cruzada sempre foi muito conflituosa, cercada por agentes militares mal-

intencionados e fortemente armados. Nesse momento, em que escrevo este texto, moro no 

Centro do Rio de Janeiro. 

Não há pudor, não há limites sob a máxima do “manda quem pode, obedece quem tem 

juízo”. As pessoas matam, e morrem por qualquer motivo. E nesse sentido, a princípio sempre 

tive muita dificuldade em me sentir de fato pertencente a esse lugar. Cresci ali, mas não 

compactuava com a forma como muitos agiam, pois já era possível, desde novo, perceber que 

a maneira como a vida funcionava nesse ambiente, pois não estava certa e não era saudável.  

Por ironia do destino, e não que fizesse diferença na questão de segurança, o bairro de 

Magalhães sempre foi rodeado por quartéis do Exército Brasileiro, uma região normativa e 

militarizada. Tive muita influência dos meus parentes na tentativa de me “empurrar” para a 

carreira militar, algo que era visto por eles como uma forma de obter sucesso e atravessar as 

adversidades. Creio que fui o único menino de toda a minha família, que aos 18 anos, mesmo 

sendo obrigado a me alistar, decidi não servir.  

 

 
 

(Figura 1 - “Soldado”, aos 13 anos de idade, no ano de 2010, Bairro de Realengo, Rio de 

Janeiro) 

A decisão de não atuar no militarismo reverberou em muitas outras questões de 

tradição familiar. Mas, com certeza, foi um dos maiores rompimentos geracionais em meu 

ceio da família. A partir desse momento, lembro-me do interesse por movimentos sociais. 

Talvez por ter conhecido ou sido apresentado por algumas organizações no período dos anos 

90. Nessa época eu já vivia em Magalhães Bastos e era possível perceber um movimento de 

corpos dissidentes às normas padrão de gênero. 

O grupo ATOBA – Movimento de Emancipação Homossexual, surgiu em setembro de 

1985. Tratava-se de uma casa de acolhimento a pessoas LGBTQIAP+. Geralmente aos 

domingos, quando eu e minha família íamos à feira, era possível observar movimentações e 

atividades acontecendo dentro do espaço, que ficou muito conhecido na região, despertando a 

curiosidade dos moradores e, infelizmente também, o preconceito. Como eu era mais novo, 

não tinha autorização, nem sentia “abertura” dos adultos para questionar a respeito. 

Minha expressão de gênero sempre foi lida como afeminada. Sendo assim, vivenciei 

situações de muita exposição, já fui xingado, humilhado, agredido, abusado. E em 



18 

 
 

determinado momento comecei a revidar, entrando em luta corporal com terceiros. A 

violência e a discriminação sempre estiveram caminhando lado-a-lado durante minhas 

experiências de vida, na escola, igreja e, até mesmo, em casa. 

A diferença de comportamento e postura em relação aos demais garotos do bairro era 

perceptível. Antes que eu pudesse me conscientizar e construir minha própria percepção sobre 

o mundo, já carregava o estigma de “viadinho” e “boiola”. Não havia margem de dúvida a 

respeito de quem eu era ou, nesse caso, que viria a ser. Isso para muitos sempre foi visto como 

pejorativo, sendo alvo constante de discriminação. 

Durante a adolescência, aprendi melhor “como me virar”. Minha mãe-avó sempre me 

deu bastante autonomia nas decisões que diziam respeito à minha vida. Aos 15 anos, comecei 

a buscar por algumas possibilidades de trabalho, fui contratado por uma loja da franquia de 

fast-food McDonalds, também conhecida como arcos dourados ltda, localizada na Av. 

Abolição, bem próximo ao bairro do Engenhão, estádio de futebol do clube Botafogo. Posso 

afirmar que foram os piores meses da minha vida, sofri, chorei, ralei muito, sem medir 

esforços. 

Através dessa experiência, aprimorei a comunicação e aprendi como lidar com o 

público, percebi quais eram as posturas socialmente adotadas e aceitas em ambientes de 

trabalho. Refleti a respeito da maneira como eu poderia me desenvolver profissionalmente e 

alcançar outros objetivos. Em pouco tempo, decidi largar aquele emprego e hoje percebo 

como uma fase que foi passageira. 

A “saída do armário”, ou seja, quando comecei a falar abertamente a respeito da 

minha sexualidade, me possibilitou enxergar para além da forma como me viam e me 

estigmatizam. Entendi que para ser quem de fato eu era, precisaria encarar muitas situações e 

violências. As relações familiares, refletidas na questão da sexualidade, foram fundamentais 

para que eu me sentisse forte para lidar com as dificuldades que iriam surgir. De certa forma, 

o militarismo e o catolicismo “andavam de mãos dadas” e não existia possibilidade de abdicar 

das tradições familiares, nesse sentido. Durante algum tempo da minha adolescência fui 

obrigado a fazer catequese, primeira comunhão, crisma e como proposta de formação, um 

curso pré-militar. 

Felizmente, minha mãe, Luzia, muito presente e firme, sempre me incentivou a 

estudar. Ela me conduziu a concluir a Educação básica, me fazendo refletir sobre o futuro e 

possíveis carreiras que gostaria de seguir. 

A partir disso, coloquei na minha cabeça que só conseguiria mudar a realidade ao qual 

estava inserido através da Educação. Nesse viés, me identifiquei e acabei optando pelo curso 

de Pedagogia. Penso que talvez não tenha sido a opção mais assertiva, porém foi a mais 

estratégica, o que posteriormente me possibilitou ingressar na universidade pública, conhecer 

e acessar outro mundo que eu não fazia ideia da existência. 

E o desconhecido é sempre uma aventura. Para isto, fui aluno do pré-vestibular social 

(PVS), localizado em Santa Cruz, Zona Oeste. Como resultado de uma busca árdua e insana, 

fui aprovado no vestibular em 2014.1 na Universidade do Estado do Rio de Janeiro – 

Faculdade de Educação da Baixada Fluminense. Desde o início, tive a sensação de estar em 

casa e pude interagir de igual para igual com os colegas de turma, sem retaliações, sem 

estranhamentos, sem olhares duvidosos. Eram 28 estações (de trem), todos os dias fazendo o 

trajeto Magalhães Bastos x Duque de Caxias.  

Na mochila, as xerox dos textos dividindo espaço com a marmita que eu precisava 

levar, para conseguir me alimentar ao longo do dia. Por vezes recorri aos pulos, também 

conhecidos como “calote”, que eu precisava realizar, para conseguir acessar aos trens da 

Supervia, a fim de me deslocar entre casa e faculdade. A escrita desse capítulo foi pensada e 

proposta para trazer detalhes de vivências individuais que atravessaram alguns dos muitos 



19 

 
 

passos percorridos dentro desse contexto de um jovem negro, afeminado, periférico e latino-

americano.  

 

1.1 Quem Escreve? 

 

Foi através da formação educacional que, posteriormente, pude realizar o desejo de 

vivenciar experiências de intercâmbios
2
 e, assim, aprender e compartilhar conhecimentos, 

criando vínculos com colegas, pesquisadores de diferentes instituições de ensino e lugares do 

mundo. As fronteiras e migrações podem ser também um espaço de muito medo para pessoas 

“racializadas”, pois representa uma barreira, o impedimento, a exclusão. 

Um dos projetos mais recentes que tive a honra de participar foram: o Congresso de 

Jovens Investigadores organizado pelo Centro Maria Sibylla Merian de Estudos Latino-

americanos Avançados - CALAS, no México realizado pela Universidad de Guadalajara. 

Além do processo final do projeto de investigação da Agenda Jovem FIOCRUZ, na 2ª edição 

do programa Jovens Investigadores, abordando uma pesquisa intitulada “Bichas pretas, 

sexualidades e questões raciais durante a pandemia do COVID-19”, na cidade do Rio de 

Janeiro. 

Percebo que nos lugares por onde transito ainda sou colocado como exceção à regra, 

evidentemente, por ser um dos poucos jovens negros brasileiros do meu núcleo a vivenciar 

essas experiências de formação e articulação (em outros países). Vale lembrar que na maioria 

das vezes isso ocorre por se tratar de ambientes majoritariamente ocupados por pessoas 

brancas que, acomodados com sua posição historicamente hierárquica, favorável e de 

conforto, insistem em reforçar a ideia de que aquele espaço não é pensado para pessoas negras 

e queer, assim como eu. 

Em muitas ocasiões, é perceptível um olhar de estranhamento, receio, medo, dúvida 

ou até mesmo um ar de repulsa, desgosto com minha presença. Há uma frase da artista, 

ativista e teórica feminista Bell Hooks (1952) com a qual muito me identifico que diz: “Meus 

pensamentos são movimentos, minhas ideias, minhas aventuras”. Apesar de tudo, sempre 

estive muito disposto a lidar com os desafios cotidianos (racismo) que a sociedade reserva 

para nós pessoas “racializadas”. 

Em janeiro de 2019, desembarquei pela primeira vez na Argentina, território onde a 

história colonial e a ditadura também deixaram marcas inimagináveis, e como consequência 

criou-se a partir desses resquícios uma sociedade racista, classista e xenofóbica. Aqui, 

gostaria de destacar que, por um lado, estava com muitas expectativas de possibilidades no 

exterior, principalmente por conseguir sair do Rio de Janeiro, algo que não era comum entre 

os meus, que desde sempre conviveram em uma cidade que durante o período colonial do 

Brasil recebeu mais de 1 milhão de pessoas escravizadas. Por outro lado, viajei para um país 

que provocou o extermínio em massa da população negra e indígena com a chamada 

“campanha do deserto” (TODOROV, 2010, p 27). Até o momento, não sei afirmar se 

                                                           
2
 No ano de 2019, a partir de estudos das disciplinas “Seminário I e II” iniciei o curso de mestrado em “História 

y memória” na Universidade Nacional de La Plata – UNLP, localizada, mais especificamente, na cidade de 

Buenos Aires, Argentina, onde tive um artigo aprovado e publicado: “Políticas Afirmativas e Produção de 

Conhecimento de Intelectuais Negros”.  Também escrevi e realizei uma produção acadêmica com outras colegas 

da faculdade (FEBF), num espaço de formação e aceito como proposta para o Primeiro Encontro Continental 

sobre Estudos Afro-Latino-Americanos, em HARVARD, Cambridge – EUA. Entretanto, infelizmente fui 

impedido de apresentar por ter meu visto negado pelo Consulado Americano. Em outro momento, após esse 

desventuroso episódio, fui selecionado para uma Escola de Pós-graduação Internacional em Educação, pelo 

Conselho Latino-americano de Ciências Sociais – CLACSO, em Cuba, La Havana. 

 



20 

 
 

significa “dois pesos, duas medidas”, o que sei é que ambos os territórios me estimulam a 

entender e investigar um pouco mais a respeito da história dos afrodescendentes e suas 

chegadas em terras latino-americanas. 

Gosto de trazer as experiências vivenciadas na Argentina, pois retrata o modo como o 

racismo opera em diferentes contextos e quais foram as estratégias de defesa pensadas para 

lidar com o racismo recreativo e estrutural perpetuados por uma nação. 

A partir dos escritos de Grada Kilomba (2008) em "Memórias da Plantação: episódios 

de racismo no cotidiano” consegui refletir sobre a ideia de “tornar-se sujeito”. A autora 

examina a “atemporalidade do racismo cotidiano” e retrata que o processo de escrever é tanto 

“uma questão relativa ao passado quanto ao presente”. Além disso, ela faz um cruzamento do 

passado e presente, buscando dar sentido para “como o racismo incorpora a cronologia que é 

atemporal”. Kilomba nos faz perceber como é examinada a atemporalidade, descrevendo 

quais os principais enfrentamentos do racismo em uma realidade traumática que vem sendo 

negligenciada no contexto atual. Ao mencionar questões raciais, de gêneros e outras 

problemáticas da história colonial, tem como intuito fomentar um texto com diferentes 

camadas de exclusão inscritas em corpos negros e “racializados”. 

Pensar questões relacionadas aos sujeitos dessa pesquisa, (HOOKS, 1989) nos incita a 

refletir sobre os conceitos de “sujeito” e “objeto”, afirmando que sujeitos são “aqueles que 

têm o direito de definir suas próprias realidades, estabelecer suas próprias identidades, de 

nomear suas histórias”. Hooks acredita que por sermos vistos como objetos, a história passa a 

ser contada por outros que têm o poder da narrativa: "História designada somente de maneiras 

que definem (nossa) relação com aqueles que são sujeitos” (HOOKS, 1989, p. 42). 

Nesse sentido, Grada Kilomba reforça que “escrever é um ato de descolonização no 

qual quem escreve se opõe a posições coloniais tornando-se escritor/a”, enquanto Hooks 

afirma que “ainda há a necessidade de tornar-se – de fazer-se (de) novo”. 

Audre Lorde (1977), em “A transformação do silêncio em linguagem e ação”, propõe 

uma reflexão sobre elementos que fortalecem um ato de autorrevelação e isso sempre parece 

estar cheio de perigos, pois no silêncio cada um de nós desvia o olhar de seus próprios medos, 

seja através do desprezo, censura, julgamento ou do reconhecimento, do desafio, e do 

cancelamento. A autora afirma: “Para quem escreve, é necessário examinar não só a verdade 

do que falamos, mas também a verdade da linguagem do que dizemos”, ou seja, quando os 

escritos são possíveis de serem interpelados, “tomam de assalto” uma sensação que mistura 

temor e urgência, sendo “o texto, um corpo” que surge como efeito e cria uma infinidade de 

possibilidades. 

Há uma performance artística de Jota Mombaça, artista contemporânea, intitulada “A 

gente combinamos de não morrer” (LORDE, 2018, p. 15), cujo título faz referência a um 

conto de Conceição Evaristo. A artista cria facas com cacos de vidro, madeira e cadarços 

vermelhos: “Armas precárias de defesa contra a ameaça da violência, armas contra a 

precarização das chances de defesa, armas apontadas para quem as assiste passivamente”. 

Se o combinado é não morrer, Mombaça contrapõe a resistência, não só como 

pensadora radical, mas como pensadora contra o radicalismo das violências. Em “Não vão nos 

matar agora” (MOMBAÇA, 2021), a ideia em si torna-se mais uma das armas, ferramentas e 

instrumentos criados para subverter e confundir a lógica das produções artísticas e literárias: 
 

Escrevo agora para os brancos – para os homens brancos, bem como para 

todas as gentes brancas – cuja brancura é menos uma cor e mais um modo de 

perceber a si e organizar a vida, uma inscrição particularmente privilegiada na 

história do poder e uma forma de presença no mundo: nós vamos nos infiltrar em 

seus sonhos e perturbar seu equilíbrio. Às pessoas heterossexuais, cuja 

heterossexualidade é contínua ao regime político de homogeneização sexual, 

extermínio dos desejos subnormais e genocídio da corporalidades desviantes, eu 



21 

 
 

gostaria de dizer: nós vamos penetrar suas famílias, bagunçar suas genealogias e dar 

cabo de suas ficções de linhagem. Para cada pessoa cisgênera que olha a si e se vê 

como norma, e assim olha o mundo e o vê como espelho, deixo o seguinte recado: 

nós vamos desnaturalizar a sua natureza, quebrar todas as suas réguas e hackear sua 

informática da dominação. (MOMBAÇA, 2021, p. 75) 

 

Com o sentimento de esperança por dias melhores, afirma-se através dessa pesquisa o 

compromisso de observar, movimentar e informar pelo mecanismo da escrita as vivências da 

nossa população, acreditando que o período de crueldade contra pessoas negras e 

LGBTQIAP+ possa ser interrompido e transformado pelas “práticas artísticas e literárias” 

(HOOKS, 1990, p. 152). 

Procuro trazer Lélia Gonzalez (1988) no percurso de todo texto, buscando pensar por 

uma perspectiva interseccional. A autora nos faz refletir e realizar uma análise acadêmica 

sobre os discursos acerca da “mulher negra”, da “juventude negra” e da “população negra” na 

sua construção em terra brasilense, problematizando a manutenção de um “cis-tema” branco e 

patriarcal. Sua abordagem se relaciona com vários eixos desse trabalho, apontando para o 

modo pelo qual a sociedade brasileira reproduz a falácia do mito da “democracia racial” no 

Brasil (GONZALEZ, 1988, p. 151-152). 

Essa autora consegue dialogar com diferentes vertentes teóricas de forma 

interdisciplinar, abordando o marxismo e a psicanálise e utilizando das Ciências Sociais e da 

História para articular os temas. Lélia em seus escritos me instiga e motiva a realizar uma 

discussão a partir de diferentes vertentes.  

         Lélia Gonzalez aponta para os marcadores sociais que desconfiguram o mito da 

“democracia racial”. Tomo como base os seus artigos “Racismo e sexismo na cultura 

brasileira” (1984) e “A categoria político-cultural de amefricanidade” (1988), que trazem uma 

compreensão sobre a formação social do Brasil em um espaço-tempo, desmitificando a 

afirmação da democracia racial.  

 

1.2 Masculinidades Negras 

          

Entre os trabalhos acadêmicos, artigos e fichamentos de conclusão de cursos que 

precisei desenvolver, uma discussão sobre “masculinidades negras”, em um determinado 

momento, fez-me recorrer à coletânea “Masculinidades Negras: Novos debates ganhando 

formas” de organização de Paulo Melgaço Júnior e Valdelir Camilo (2022). Por conseguinte, 

consegui efetivamente compreender e refletir sobre o tema e pensar de que modo construímos 

uma nova perspectiva de “masculinidades”. 

Para encorpar o debate e tratar a respeito do pensamento nas diferentes relações de 

continuidades para esses sujeitos e corpos, durante o capítulo em questão, irei incitar 

questionamentos e colocar um pouco de “lenha na fogueira”. “Masculinidades” é um conceito 

utilizado para definir as características que justificam um pertencimento ao sexo masculino, 

sobretudo nessa seção falo sobre “masculinidades negras” e para pensar essas masculinidades 

“subalternas” é importante reforçar que homens negros vivem à margem, sustentando os 

pilares da estrutura do patriarcado, protagonizando o outro extremo, composto por prisões e 

cemitérios. 

Ao observar as discussões sobre masculinidades negras no epicentro dos diálogos 

interdisciplinares e interseccionais, envolvendo gênero, raça, racismo, sexualidade, orientação 

sexual, identidade de gênero, paternidade, classe, território e tantas outras categorias que 

atravessam a vida do homem negro, gostaria de propor uma análise sobre como as 

masculinidades perpassam por diferentes contextos, mergulhando através de temas que trazem 

à tona inquietações. Isso, inevitavelmente, leva em consideração o contexto de uma sociedade 



22 

 
 

marcada pelos efeitos do racismo estrutural e da violência contra esses corpos, 

estruturalmente originados na escravização dos povos africanos e que hoje ainda são nocivos 

para homens negros. Quais vidas são ceifadas?  

As masculinidades negras são como engrenagens para o genocídio dessa população. 

Os autores Junior e Camilo (2022) afirmam que isso funciona “como um conjunto de ações de 

extermínio negro, organizado pelo estado e a homofobia”. 

A importância de refletir sobre o tema dialoga com o movimento de proposições e 

estratégias de politização e legitimidade, como enfrentamento do racismo e da homofobia.  

Para discorrer sobre os debates e então alcançar o nível de discussão teórica e prática 

do que é tido como masculino, foi observado a pluralidade de sujeitos dentro do “Ser 

homem”, com o intuito de centrar a análise na construção de masculinidades negras fora da 

lógica binária de gênero, refletindo sobre os aprofundamentos que são necessários para 

vivermos uma plena e efetiva mudança social e cultural. Nesse sentido, acredito ser 

importante recorrer ao contexto histórico e a ideia das masculinidades em períodos 

emblemáticos. Isso, para que seja possível compreender: Quais são os recursos de 

enfretamento da narrativa colonial que apaga as histórias e memórias das bichas pretas? 

Esse é um dos pontos que conecta esse capítulo à coletânea “Masculinidades negras: 

novos debates ganhando forma”. Ao me debruçar sobre essa leitura e a noção geral de 

masculinidade hegemônica, esbarrei com os seguintes autores da coletânea: Diego Souza, 

Kauã Almeida e Leonardo Peçanha, que interrogam dialogando sobre experiências desses 

indivíduos, contemplando a pluralidade do ideal imagético de ser homem. 

Os textos problematizam as formas criativas, dinâmicas e plurais pelas quais o ideal 

branco masculino cisgênero foi incorporado, recusado ou negociado por indivíduos, que 

vivem à margem das políticas públicas e em condição de vulnerabilidade. Apontando os 

diferentes contextos em que homens negros são alvo de violências estruturais, ao mesmo 

tempo, em que exercem formas de violação aos considerados “mais subalternizados” como 

bichas pretas, pessoas trans e travestis, além de mulheres negras cisgênero. 

A crítica ao sexismo não pode ignorar que homens pobres possuem desigualdades de 

ordem econômica e racial, estando expostos à baixa escolarização, dificuldade de acesso aos 

serviços de saúde, violência policial, subemprego e toda precarização em função de uma 

política nociva, orientada pelas bases do capitalismo e racismo contemporâneos promovidos e 

sustentados pelo Estado. 

Em “De Guri a Cabra - Macho: masculinidades no Brasil”, acrescentam, com rigor 

conceitual e analítico, lacunas sobre o nosso desconhecimento empírico a respeito da 

multiplicidade de masculinidades. O livro é, acima de tudo, um empreendimento coletivo 

organizado pelos professores Paulo Melgaço da Silva Júnior e Marcio Caetano, ambos 

pesquisadores na cidade do Rio de Janeiro. Esse texto foi crucial para observar e refletir uma 

grande expansão e ampliação deste campo. Seja na dramaturgia, na literatura ou no contexto 

das escolas, das instituições socioeducativas, das micropolíticas do cotidiano. O livro em si 

visibiliza uma série de deslocamentos empíricos que fazem com que o tema “Masculinidades 

negras” seja amplamente debatido, para além de determinadas arenas disciplinares, o que 

resulta em um enriquecimento do discurso. 

Ao longo dos doze capítulos, a obra traz uma pluralidade de profissionais e 

pesquisadores dos mais diversos campos das áreas de humanas, incluindo: Artes, Ciências 

Sociais, Antropologia, Educação Física, Saúde Coletiva, entre outros saberes. Essa 

diversidade de abordagens destaca vivências culturalmente naturalizadas e ideais de 

masculinidades, de diversas regiões brasileiras. 

Marcio Caetano e Paulo Melgaço da Silva Junior levantam argumentos que ressaltam 

a importância política de “Maio de 1968”, na França, e suas repercussões no processo de 

desnaturalização e desestabilização das masculinidades. Ao utilizar da metáfora de Exu, 



23 

 
 

divindade iorubá responsável pelos caminhos, os autores nos fazem refletir a respeito da 

necessidade de compreensão das trajetórias e "descaminhos" em torno “da lógica hegemônica 

da masculinidade” (2018, p.12). Assim, os autores nos provocam para a urgência de 

entendermos essa construção, para movimentarmo-nos para desconstrução de um 

entendimento ainda cristalizador. 

Os textos dessa coletânea me ajudaram a compreender o modo como se articulam   a 

ideia de masculinidades e colonialidade do poder, que pode não se constituir como uma 

relação óbvia. É muito significativo que possamos reiterar como o sistema colonial, ao invadir 

territórios, escravizar grupos, invadir corpos e submeter minorias raciais, étnicas e sexuais, 

instaure definitivamente a masculinidade cis heteronormativa como um dos mecanismos mais 

problemáticos da humanidade. 

É, a partir disso, que se cria o terreno apropriado para a conexão capitalista entre raça, 

classe e gênero (MCCLINTOCK, 1995); (LUGONES, 2007). Como aspecto subsequente do 

anterior, “problematizar o tema das masculinidades na chave dos marcadores sociais de 

diferença significa uma guinada interpretativa importante no modo de compreensão das 

masculinidades”.  

 

1.3 Construção e Desconstrução 

           

Segui intrigado a respeito das particularidades espaciais, históricas e empíricas no que 

chamam de “men studies”, cujos aportes conceituais discorrem em grandes parte das 

formulações pioneiras da socióloga Raewyn Connell (2003). 

Se a “masculinidade” está longe de se constituir como algo homogêneo e universal, 

pensá-la articulada às questões como classe, raça, gênero, orientação sexual, geração, religião 

e região/localidade, dentre outros, implica compreendê-la como uma “rede complexa sobre a 

qual atuam forças externas e internas” (CAETANO, 2018, p. 11). 

O desejo pelo reconhecimento é um desejo pelo outro (BHABHA, 1996, p. 201), mas 

diante desse ser desejante “o outro, evanescente, hostil, mas não opaco, transparente, ausente, 

desaparecia. A náusea...” (FANON, 2008, p. 105). Neste contexto, não apenas a dialética 

encontra dificuldades para se efetivar (2008, p.175). Dito isto, Frantz Fanon aponta para um 

mundo colonial, no qual o homem negro é fechado em sua negrura (2008, p.184), uma 

negrura ambivalente e polissêmica, mas, ainda sim, uma negrura.  

          Vamos pensar este ponto de discussão em torno do qual o complexo dos escritos de 

Frantz Fanon aponta o que poderíamos ensaiar como aparições coloniais, ou seja, atribuições 

externas de significação identitária que interditam as próprias auto explicações sobre si.  

           Fanon afirma ainda que o negro – a quem analisa e ao mesmo tempo apresenta em 

primeira pessoa – chegou ao mundo desejando reconhecer-se como sujeito, “ser um homem 

entre outros homens” (2008 p. 106), mas, descobriu-se, paradoxalmente, apenas um “objeto 

em meio a outro objeto”, enclausurado em uma “objetividade esmagadora” (2008 103). 

Diante desse esquema colonial, cisgênero e patriarcal, apenas o homem branco hétero cis 

normativo tem status de sujeito.  

              O branco aparece como expressão universal daquilo que se entende por humano e 

aquilo que se entende por humano, em consequência, representado pela branquitude. Sendo 

assim, o homem não branco, sedento por encontrar-se no olhar de outro, só vê a si mesmo 

(reconhecer-se é ser reconhecido) e passa a desejar ser branco. Nestas condições, a busca para 

se fazer homem é ao mesmo tempo atividade de (auto) negação. 

          Estas aparições apontam para a articulação de raça, gênero, classe, sexualidade e 

territorialidade na construção de um olhar parcial sobre como homens negros são 

masculinizados e “racializados”. Esta forma de interdição é uma espécie de aprisionamento 



24 

 
 

simbólico, que ocorre dentro de um esquema de pensamento colonial, aquele “círculo 

infernal” ao qual se refere Fanon, que articula categorias de diferenciação diversas para 

apresentar um corpo de um homem negro sem ontologia própria, em torno do qual reina uma 

atmosfera densa de incertezas (FANON, 2008, p. 104). 

O texto “Bichas Pretas e negões: Seus fazeres curriculares em escolas das Periferias”, 

de Marcio Rodrigo Vale Caetano, Tarciso Manfrenatti de Souza Teixeira e Paulo Melgaço 

da Silva Junior (2020), aponta para um debate sobre como jovens negros LGBTQIAP+ 

vivenciam e compreendem suas concepções acerca do tema “masculinidades”. Nessa lógica 

de pertencimentos, a lealdade e o respeito às “performatividades” são os principais atestados 

da veracidade masculina. 

Portanto,  Connell (1995) argumenta que, mesmo sendo construída a referencialidade, 

a masculinidade é cultural, histórica e construída discursivamente. Segundo os autores, a 

masculinidade vai caracterizar essa ideia por sua fluidez, contradição e constante 

transformação. A masculinidade é, por princípio, plural. Compreendo que esse conceito se 

materializa por meio das experiências coletivas e individuais que se desenvolvem a partir de 

“performatividades” e provas que objetivam atestar a inteligibilidade do sujeito que se afirma 

como homem. 

A bicha preta, como já podemos discutir e perceber, são “categorias reivindicadas” e 

se condicionam como diferentes (ZAMBONI, 2016); (OLIVEIRA, 2017). O gay será o 

“modelo” esperado, quase sempre branco. Isso porque, nas terras tupiniquins, “o gay afirma-

se pela negação da bicha” (OLIVEIRA, 2016, p. 21).  

A bicha preta “está no meio de um fogo cruzado, ela é máquina de guerra, é um devir 

que desestabiliza e que interroga”. Assim, a bicha preta é atacada tanto pela norma cis hétero-

patriarcal
 
quanto pela norma da homossexualidade. Sendo assim, o gay pode ser visto como o 

“bom homossexual”, já a bicha é “uma má cópia do homossexual ideal, igualitário”  

(ZAMBONI, 2016, p. 22).  

    Dessa forma, não lhe restando outro destino, “ela [a bicha] delata os homossexuais. A 

pecadora endiabrada, a criminosa perigosa, a imoral desenfreada, a doente, a escandalosa, a 

louca, enfim a bicha, é acusada de queimar o filme dos gays bem-comportados” (OLIVEIRA, 

2017, p. 106). 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II 

 

  

A BABADEIRA HISTÓRIA E MEMÓRIA DA BICHA MALANDRA 
 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B6
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B30
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B20
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B30
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B30
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B30
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B20
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S1982-03052019000500039&script=sci_arttext#B20


25 

 
 

 

Entendemos que existe uma geração de bichas pretas “babadeiras” que veio e ainda 

vem construindo caminhos na contramão da realidade que oferta como único destino a 

marginalização como forma de sobreviver diante do contexto desigual e de discriminação por 

conta da identidade de gênero das pessoas negras LGBTQIAP+. Dessa maneira, é correto 

afirmar que o deslocamento feito por esse grupo, em relação aos enfrentamos cotidianos, 

encontra semelhança em suas trajetórias. 

Ao refletir sobre as desigualdades sociais existentes, a partir da quantidade de pessoas 

negras nas universidades brasileiras, por exemplo, gostaria de destacar ainda que a 

experiência de trajetória da bicha preta acadêmica é um diferencial de produção e 

compartilhamento do que se pesquisa e investiga, em geral, nesse ambiente. O corpo por si só 

reverbera múltiplas e complexas questões, que a sociedade não admite e mostra ainda não 

estar disposta. 

Ser uma bicha preta, jovem acadêmica, acarreta uma vivência atravessada por 

violências. Para que deixemos de ser somente objeto de pesquisa, é extremamente necessário 

ter a possibilidade de analisar esse fator, passando a ocupar o lugar de pesquisador, pensador 

que reflete e produz conhecimento, tanto de si como do mundo. Isso tem o intuito de 

problematizar e evidenciar perspectivas sobre questões em que a soma de nossas experiências 

favoreça os debates. 

Entretanto, isso só será possível através do exercício de pesquisas e demais recursos 

de abordagem e visibilidade das questões do universo negro e queer e sua presença no mundo. 

É preciso estabelecer, especialmente, um comprometimento com o resgate, registro e 

divulgação das memórias de quem foram as primeiras (auto)denominadas bichas pretas no 

cenário do território brasileiro. Somente através dessa prática será possível compreender 

melhor o legado que essas pessoas deixaram, registrando a resistência de existir em contextos 

bastante dolorosos, resgatando lembranças que merecem ser reconhecidas e naturalizadas 

como histórias a serem difundidas. 

Neste capítulo serão resgatadas memórias de uma personalidade dissidente às normas 

padrão de gênero, que por vezes teve sua vivência jogada no esquecimento da história e 

identidade cultural do Brasil, tornando-a invisibilizada, sem reconhecimento por parte da 

sociedade, com pouca ou nenhuma produção teórica acerca de sua vida e presença social. As 

referências a seguir estão baseadas em registros de artigos e livros que se referem à Madame 

Satã, artista que viveu no Brasil nos anos de 1930.  

          A professora e escritora Megg Rayara Oliveira, primeira travesti negra, doutora em 

Educação no Brasil, evidencia que: 
 

A Europa, fortemente influenciada pelo cristianismo, adotava e continua em 

diversos países a adotar posturas preconceituosas e que estimulam a perseguição e 

punição, exclusão e até condenava a morte lésbicas, gays, bissexuais, travestis e 

transexuais – LGBT, negros/as e indígenas também. A África, ao contrário, não 

apenas incluía, mas permitia que essas pessoas ocupassem postos de poder, inclusive 

como sacerdotes. (OLIVEIRA, 2018: 81) 

 

2.1 – O Legado De Madame Satã 

                  

Devido ao cenário político da época, proclamava-se socialmente que, em nome da 

moral e dos bons costumes, um certo controle autorizava a violência física contra pessoas 

LGBTQIAP+. As agressões se transformavam em um grotesco espetáculo público, a serviço 



26 

 
 

da normatização e normalização dos corpos que, além das pancadas, exigiam que a vítima 

fosse despida dos trajes femininos:  

 

 
 

(Figura 2 - Madame Satã - fonte: https://www.palmares.gov.br/?p=40727 , acesso em 03 de 

junho de 2023). 

A inigualável Madame Satã foi uma presença marcante no cenário da cultura boêmia 

carioca nos anos 1930. Wescla Vasconcelos Braga, nordestina, pedagoga e atriz, afirma que a 

artista e performer preta, travesti, também conhecida como “bicha malandra”, driblou o 

preconceito e discriminação racial, desconstruindo padrões da “moral e dos bons costumes”, 

em meio a um cenário de forte conservadorismo, na época em que o Rio de Janeiro ainda era 

identificado como capital do Brasil (BRAGA, 2021, p. 77). 

O historiador James Green, em um artigo intitulado “O Pasquim e Madame Satã, a 

“rainha” negra da boemia brasileira”, conta que no ano de 1938, alguns amigos e amigas de 

Madame Satã, convenceram-na a participar do concurso de fantasias de baile de carnaval, que 

acontecia no Teatro República, próximo da Praça Tiradentes, Centro da cidade do Rio de 

Janeiro (GREEN, 1900, p. 76). O evento havia sido promovido pelo grupo de carnaval de rua 

“Caçadores de Veados”. Era uma oportunidade dos homossexuais, travestis e transexuais 

terem liberdade de utilizar roupas vistosas, sem que houvesse nenhum incômodo por parte das 

autoridades. A partir de afirmações de Madame Satã, o autor diz: 
 

Era realmente um desfile que atraía turistas de todas as partes do Brasil e de 

países estrangeiros. Todos aplaudiam muito, e as bichas concorrentes ganhavam 

prêmios bons e retratos em alguns jornais e iam ficando famosas. (GREEN, 2003, 

p1) 

 

Quarenta anos depois, em 1978, durante os anos de decadência do regime militar que 

governou o Brasil de 1964 a 1985, pequenos grupos de lésbicas, gays, travestis e transexuais 

ativistas vinham organizando esforços no sentido de construção e organização do movimento 

social brasileiro em prol dos direitos das LGBTQIAP+. Para isso, reuniam-se em encontros 

semiclandestinos, organizavam grupos de conscientização, articulavam ligações tênues com 



27 

 
 

os movimentos feministas e de consciência negra e participavam cautelosamente em 

mobilizações contra a ditadura, período em curso na época, com diversas repressões diretas a 

militantes e principalmente a pessoas negras e LGBT (GREEN, 2003. p. 2). 

Para resgatar a história de Madame Satã, busquei fazer um levantamento bibliográfico 

a partir das produções de dissertações e outros textos e me debrucei sobre os estudos de James 

Green que destaca que, em certos aspectos, Madame Satã era uma bicha “digna”, segundo o 

autor, de representar as bichas das classes baixas que circulavam no meio social do Rio de 

Janeiro na época. Ao mesmo tempo, ela transgrediu padrões de atuação que privilegiavam a 

efeminação e imitação do comportamento associado a mulheres cisgêneros.  

No ano de 1951, Madame Satã retorna aos espetáculos da era do Teatro de Revista, em 

uma breve temporada, imitando Carmen Miranda, período que marca sua carreira. Em 1953, 

os produtores de espetáculos Walter Pinto e Carlos Machado exibem em seus shows uma 

belíssima travesti, apresentada como “vedete” de Paris (RODRIGUES, 2016, p. 103).  

A “Bicha Malandra” poderia ter entrado na “sombra” histórica se não tivesse sido 

ressuscitada por outra geração de cariocas, nos anos 1960, que de certa forma, ajudaram a 

veicular a notícia sobre sua presença na sociedade, o que fez com que voltassem a promover 

sua imagem em “O Pasquim”, jornal semanal alternativo brasileiro, de característica 

paradoxal, editado entre 26 de junho de 1969 e 11 de novembro de 1991, semanal ligado à 

contracultura. 

O diálogo entre os intelectuais boêmios e a identidade ambígua e fluida de Madame 

Satã revelam uma intrigante remodelação dialética de sua narrativa de vida e a cidade do Rio 

de Janeiro, mais especificamente a região da Lapa, berço da boemia carioca (GREEN, 2003, 

p. 4). 

Para o historiador James Green é correto afirmar que Madame Satã se apresentava 

frequentemente com grupos boêmios e foi uma grande remanescente da Lapa dos anos 1930, 

sobrevivente das lutas de navalha e da valentia que liquidara a maioria das outras artistas de 

sua geração.  

          Aos setenta e um anos, Madame Satã continuava resistente, com seus cabelos brancos e 

pele escura, num intenso contraste com suas camisas de seda colorida, e joias reluzentes. Ela 

ainda podia contar histórias sobre o uso de cocaína, os cabarés e cassinos que existiam na 

Lapa decadente dos anos 1970 e ficavam somente na imaginação da juventude e dos 

intelectuais da boemia carioca. 

Por conta de sua trajetória de vida, era sugerido por muitos que Madame conhecia 

melhor que ninguém, a história e a cultura de rua, da Lapa dos anos 1930. Satã oferecia aos 

escritores de “O Pasquim”, nesse semanário proposto em solo brasileiro, a oportunidade de 

provar que, apesar de serem intelectuais privilegiados da Zona Sul, podiam também se 

identificar e se comunicar com as classes populares brasileiras, ou ao menos com símbolos 

emblemáticos destas classes (GREEN, 2003, p. 6). 

É de conhecimento público que a ditadura militar em curso no Brasil a época atuou 

muito fortemente no Rio de Janeiro, se configurando como um período de censuras e 

perseguições, de preconceito e discriminação principalmente com relação à grupos 

vulnerabilizados socialmente como negros, mulheres e LGBTQIAP+. 

No dia 22 de agosto de 1972, Madame Satã protagonizou como a principal atração do 

espetáculo “Misto Quente”, em cartaz no Teatro Princesa Isabel. Um pouco antes do 

espetáculo, Madame Satã teve o nariz fraturado por socos desferidos por um motorista de táxi, 

durante um percurso numa tarde, saindo da Urca, em direção ao seu destino, o bairro da 

Glória, sempre passeando pelos Arcos da Lapa. O motivo foi ter repudiado as investidas 

sexuais e “propostas indecentes” de diferentes sujeitos no seu trajeto (RODRIGUES, 2016, p. 

103). 



28 

 
 

Sem sombra de dúvida, Madame Satã foi um grande ícone de toda uma geração que 

através da arte encontrava estratégias para sobreviver, resistir aos ataques absolutamente 

brutais contra toda e qualquer forma de liberdade de ser e amar. Satã marcou e vivenciou 

através de seu corpo e trajetória tempos de muita violência e discriminação social no país. 

Criando mecanismo de resistência, possibilitando a existência de outras inteligibilidades. 

Ela que entre tantas outras de uma mesma geração com ousadia e criatividade, se 

entregaram à desterritorialização de si mesmas, potencializando e transformando os limites, as 

fronteiras historicamente sedimentadas dos processos de subjetivação. Pode-se dizer que era 

uma espécie de experimentação sem muita referência, afinal elas não contaram com o saber, 

as orientações, as dicas, a proteção e os cuidados das mais experientes, as chamadas “mães” 

ou “madrinhas”, tão recorrentes e importantes na vida das bichas pretas e das gerações de 

pessoas LGBTQIAP+ seguintes.  

 

2.2 - “Não existe hierarquia de opressões” 

 

Aqui, gostaria de propor uma reflexão sobre as relações hierarquizantes opressivas que 

perpetuam sobre a trajetória e história das bichas pretas, analisando as memórias narradas de 

pessoas negras, além de pessoas LGBTQIAP+, sobre as diferentes formas de opressão e o seu 

modus operandi. Com base nos pensamentos de Audre Lorde (1984) a narrativa irá nos 

conduzir a uma reflexão sobre negritude e homossexualidade em percurso de formação 

intelectual, na tentativa de estabelecer um debate interseccional. A intelectual escreveu 

diversos ensaios sobre racismo, feminismo, sexualidade. Em seu texto “Poesia não é luxo” 

afirma que a poesia, para mulheres de cor, é uma necessidade de sobrevivência.  
 

Eu falo aqui de poesia como uma destilação revelatória da experiência, não o 

jogo de palavras estéril que, muitas vezes, os patriarcas brancos distorceram a 

palavra poesia para significar - para cobrir um desejo desesperado por imaginação 

sem vislumbre. Para mulheres, então, poesia não é um luxo. Ela é uma necessidade 

vital de nossa existência. Ela forma a qualidade da luz dentro da qual predizemos 

nossas esperanças e sonhos em direção a sobrevivência e mudança, primeiro feita 

em linguagem, depois em ideia, então em ação mais tocável. Poesia é a maneira com 

que ajudamos a dar nome ao inominado, para que possa ser pensado. O horizonte 

mais distante de nossas esperanças e medos é calçado por nossos poemas, talhado 

das experiências pétreas de nossas vidas diárias. (LORDE, 1984: 1) 

             

Audre Lorde (1984), ativista e escritora, descreveu em suas obras a si mesma como 

mulher, mãe, negra e lésbica e, a partir dessas condições impostas sobre seu Eu e seu corpo, 

dizia “eu sou definida como outro em cada grupo que faço parte”. Seus escritos pautam um 

olhar atento sobre a “teoria das diferenças”, apontando para ideia de oposição binária entre 

homens e mulheres, sendo extremamente simplista, afirmando que tal percepção por si só já 

ocultaria as diferenças dentro da categoria “mulher”. 

A autora explica a definição de “sexismo” como “uma crença na superioridade 

inerente de um sexo sobre todos os outros, e então seu direito a dominância”, enquanto 

“heterosexismo” seria “a crença na superioridade inerente de um modelo de amor sobre todos 

os outros”, afirmando que ambos nascem da mesma fonte, assim como o racismo. 

Essa dissertação tem como intuito salientar um discurso no campo dos estudos da 

linguagem sobre negros homossexuais, partindo das propostas das Guacira Louro (2004, p. 7) 

sobre “teorias queer”. Proponho uma discussão sobre a questão racial pelas perspectivas de 

gênero e sexualidades. Para tal, irei utilizar o princípio etnográfico para analisar as 

performances de gênero e as performances narrativas de um grupo, como construto teórico-



29 

 
 

metodológico; seguindo com análise de uma roda de conversa de um coletivo negro 

LGBTQIAP+. 

A partir do conceito de gênero e performances de Judith Butler (1993), é possível 

agregar à essa leitura a noção foucaultiana de “sexualidade”, trazendo como intercessores os 

questionamentos da obra “Pele negra, máscaras brancas” de Frantz Fanon para refletir sobre 

“sujeito e subjetividade”. 

Audre Lorde (2020), em seus estudos teóricos, dialoga sobre “interseccionalidade” 

para fomentar o debate das discussões étnico-raciais no contexto educativo, além de conversar 

com as ideias do livro “Ensinando a transgredir – Educação como prática da liberdade” de 

Bell Hooks (2020). 

Desse modo, busco trazer autores e autoras negras que contribuam para discussão 

sobre o racismo e o mito “democracia racial”, propondo uma reflexão crítica sobre a 

construção da sociedade brasileira, tecendo uma intersecção sobre os debates de gêneros, raça 

e sexualidades. 

Partindo desse princípio, é difícil acreditar que um aspecto de quem eu sou poderá 

possivelmente lucrar na opressão de qualquer outra parte identitária. Para refletir a respeito foi 

necessário centrar-me sobre essa perspectiva, analisando as diferentes formas de opressão e 

como vão operar em seus variados nichos da sociedade. 

A autora segue: "os ataques crescentes sobre lésbicas e homens gays são apenas uma 

introdução aos crescentes ataques sobre pessoas negras”. Nessa afirmativa, entende-se que 

nós, pessoas negras LGBTQIAP+, não podemos nos dar ao luxo de lutar apenas por uma 

forma de opressão.  
 

Quem lucra com lésbicas se batendo? Os homens brancos foram levados a 

acreditar que eles são Deus; muitos homens gays brancos só são marginalizados em 

apenas um aspecto. Grande parte do movimento gay branco procura fazer parte do 

Sonho Americano e projeta uma raiva inacreditável quando não são incluídos nos 

privilégios do homem branco padrão, privilégios conhecidos como Democracia 

Americana. Frequentemente, os homens gays estão trabalhando para não mudar o 

sistema. Esse é um dos porquês do movimento gay masculino ser tão branco quanto 

é. Gays negros reconhecem, outra vez pelos fatos da sobrevivência, que eles não 

estão sendo incluídos da mesma maneira. (LORDE, 1981, p. 25) 

             

Existe uma divisão entre os homens brancos gays e os homens negros gays, que vem 

sendo examinada e explorada por muitos pesquisadores. Reconheceu-se que, há coisas que 

nós não compartilhamos com lésbicas e homens gays brancos. Além disso, a explicitação dos 

objetivos é necessária entre lésbicas e gays brancos, e lésbicas e gays do “terceiro mundo”. 

Entretanto, não há nenhuma batalha essencial entre homens gays brancos, em si, pois a lógica 

dominante é branca, masculina, cisgênero e heterossexual. 

           Com certeza há homens gays brancos que não categorizam suas opressões e lutam por 

um futuro. Mas esse é um problema das políticas majoritárias: muitos homens gays brancos 

estão sendo puxados pelas mesmas cordas que outros homens brancos nesta sociedade. Você 

não consegue que pessoas lutem contra o que eles identificaram como seus interesses básicos. 

Contudo, como estratégias de defesa, criam-se mecanismos que subvertem a lógica branca, 

eurocêntrica e capitalista e, por isso, há necessidade de fomentar autores que discutam as 

diferentes formas de opressão, buscando relacionar os temas aqui abordados.  

Desse modo, este estudo requer um aprofundamento em temas como: gênero, raça e 

sexualidade. Não se menciona essa interseccionalidade sem citar a importante influência de 

Audre Lorde (2009), uma escritora que faz considerações de extrema pertinência, como: 

 
Dentro da comunidade lésbica eu sou Negra, e dentro da comunidade Negra 

eu sou lésbica. Qualquer ataque contra pessoas Negras é uma questão lésbica e gay 



30 

 
 

porque eu e centenas de outras mulheres Negras somos partes da comunidade 

lésbica. Qualquer ataque contra lésbicas e gays é uma questão Negra, porque 

centenas de lésbicas e homens gays são negros. Não há hierarquias de opressão. 

(LORDE, 2009, p. 10).  

        

Beauvoir (1980, p. 9) afirma que “ninguém nasce mulher, torna-se”. Essa afirmação 

ressalta a importância de que não é possível restringir a criança ao seu órgão sexual. A 

infância é fase importante para as funções que o indivíduo irá exercer ao longo de sua vida e 

as representações poderão afirmar os gostos e a própria personalidade da pessoa. Afirmar na 

infância que mulher é sensível e por isso brinca de dona de casa e o homem é forte e por isso 

brinca de carros, super-heróis e esportes, cria estereótipos a respeito do que é ser mulher e 

homem, tanto nas relações interpessoais quanto na identidade pessoal e profissional do 

indivíduo. 

A percepção de que essa interseccionalidade é real é que as mulheres e os homens 

negros  que não são heterossexuais resistem a uma marginalização oriunda de vários lados. 

Não adianta pensar separadamente, como Lorde (2009, p.05) diz: “eu simplesmente não 

acredito que um aspecto de mim pode possivelmente lucrar da opressão de qualquer outra 

parte de minha identidade”. Nesse sentido, é possível analisar a interseccionalidade como 

aspecto importante para ser pensando, discutido e compreendido pelos movimentos sociais, 

em especial, por todo movimento negro brasileiro. 

Na obra “racismo e sexismo” escrito por Lélia Gonzalez (1984), a autora faz uma 

reflexão sobre a suposta ingenuidade da branquitude, apontando para como os brancos 

enxergam as pessoas pretas e como se apropriam de suas histórias, memórias e cultura. A 

autora vai trazer a “consciência” e a “memória”, destacando o esquecimento e até o saber. 

Lélia Gonzalez (1984) reencena o mito da democracia racial em seus escritos, sempre 

cirúrgica em suas colocações, apontando a bagunça e confusão que fez o branco: 
 

O lugar em que nos situamos determinará nossa interpretação sobre o duplo 

fenômeno do racismo e do sexismo. Para nós o racismo se constitui como a 

sintomática que caracteriza a neurose cultural brasileira. Nesse sentido, veremos que 

sua articulação com o sexismo produz efeitos violentos sobre a mulher negra em 

particular. Consequentemente, o lugar de onde falaremos põe um outro, aquele é que 

habitualmente nós vínhamos colocando em textos anteriores. (GONZALEZ, 1984, 

p. 224) 

 

Dialogando com as questões de raça e gênero, que estão sendo debatida a autora 

Guacira Louro (1997, p. 18) diz: gênero se constitui com e/ou sobre corpos sexuados, ou seja, 

não é negligenciada a biologia, mas demarcada, deliberadamente, a construção social e 

histórica produzida sobre as características biológicas. Busca-se, dessa forma, refletir sobre o 

debate no campo social, pois é nele que se constroem e se reproduzem as relações (desiguais) 

entre os sujeitos.  

 

 



31 

 
 

 

CAPÍTULO III 

 

 

OS EFEITOS SEMÂNTICOS DAS PERFORMANCES DE UMA BICHA 

PRETA CARIOCA 
 

 

O homem negro, em especial, o homem negro gay, é socialmente hiper sexualizado. 

No decorrer da história ocidental, desde que os europeus fizeram o primeiro contato com o 

continente africano, o pênis negro tornou-se referência das relações que a partir daí seriam 

estabelecidas. O órgão genital foi medido, pesado e dissecado por cientistas, sendo guardado 

em recipientes com formol. Além disso, foi exibido em espaços culturais europeus, causando 

“frisson”, em uma plateia que ao mesmo tempo que se espantava, desejava o que via, 

consequentemente causando desconforto na masculinidade cis-hétero-branca (FRIDMAN, 

2001, p. 98).  

A definição da masculinidade, como um procedimento político envolve a criação de 

outros que sirvam como pano de fundo contra o qual se constrói a masculinidade hegemônica 

por oposição à masculinidade subalterna. É castrando e padronizando o homem negro que o 

branco constrói sua hegemonia, desqualificando os que são apontados como portadores de 

uma “masculinidade subalterna”: negros não binários, bichas pretas, gays afeminados, como 

afirma Megg Rayara Oliveira (2017, p. 46). 

A construção social da homossexualidade do sujeito negro-gay carrega consigo 

aspectos que são perigosos para os próprios, como apontam diferentes estudos. Afinal, para 

conseguir reconhecimento, as bichas pretas tiveram que ser expor e serem expostas a 

situações que colocavam sua saúde e segurança em risco. Os índices de mortalidade 

comprovam que homens negros tem uma taxa maior do que das mulheres brancas e maior 

também que dos homens brancos. Essa taxa aumenta, ainda mais, em relação à LGBTQIAP+ 

negros.  

Pesquisas apontam que, em geral, os homens correspondem a taxas de mortalidade 

mais altas para os três grandes grupos de carga de doença do que as mulheres, em todas as 

categorias de raça/cor. No que se refere ao grupo de causas externas, o risco de morte dos 

homens foi 3,3 vezes maior que o das mulheres na raça/cor branca, 2,8 vezes maior na 

indígena e de 6,3 vezes maior na negra (Brasil, 2017). Tornando-os parte da maior população 

de risco, sabemos que essas desigualdades têm início desde a infância. 

Os meninos pobres e negros são vistos como problemáticos e, em geral, 

irrecuperáveis, frutos de uma família igualmente problemática e geralmente lida como 

desestruturada. Novamente, quando se trata de garotos gays e afeminados, a situação piora. 

Afinal, em muitos desses recortes, há um indivíduo que é oriundo de uma família que 

geralmente o pai é ausente.  

Corpos pretos dissidentes a norma padrão de gênero manifestam seu rompimento com 

aquilo que está enraizado desde o período colonial. As movimentações são as formas que os 

corpos encontraram de estabelecerem conexões. Os argumentos que tentam justificar as 

desigualdades não podem ser traduzidos nas diferenças biológicas, se é que mesmo essas 

podem ser compreendidas fora de sua constituição social. Mas sim, nas composições, na 

história, nas vivências e nas condições de acesso aos recursos da sociedade, além disso, nas 

formas de representação.  



32 

 
 

Raewyn Connell (1995, p. 189) afirma que no gênero “a prática social se dirige aos 

corpos”. O que significa dizer que o conceito está ligado ao modo como as características 

sexuais são compreendidas e representadas ou como são “trazidas para a prática social e 

tornadas parte do processo histórico”. O conceito passa então a ser usado com um forte apelo, 

compreendendo que é no estabelecer das relações sociais que se constroem os gêneros. 

Nesse sentido, temos diferentes justificativas no que tange a discussão de gênero e 

sexualidades, sobretudo, é preciso constituir raça como marcador social dessas discussões, 

pois a população negra enfrenta maiores barreiras no acesso aos serviços de saúde da atenção 

primária à alta complexidade, evasão escolar, alta taxa de desemprego. Dados nacionais têm 

apontado maior prevalência de doenças crônicas e negligenciadas, o que gera maior 

vulnerabilidade social e econômica associada às condições desiguais determinadas pelo 

racismo estrutural e institucional, visto que ela tem menos acesso a bens e serviços. 

O pesquisador Maurício Polidoro, analisou que no total de notificações de violência 

contra pessoas LGBT, 69,1% das pessoas atendidas eram adultos e 24,4% adolescentes. A 

raça/cor negra predominou em todas as faixas etárias, chegando a 57% entre adolescentes de 

10 a 14 anos. A pesquisa mostra ainda que 46% das vítimas eram transexuais ou travestis e 

57% eram homossexuais, dos quais 32% lésbicas e 25% gays. Em todas as faixas etárias, a 

natureza de violência mais frequente foi a física (75%) e, em 66% dos casos o provável autor 

é do sexo masculino. O principal vínculo das vítimas com o agressor é o de parceiro íntimo 

(27%), e em seguida o responsável é um desconhecido (16%). A partir de recorrer a esses 

dados, faço um contraponto aos teóricos que me ajudam a compreender questões que 

permeiam trajetórias de pessoas negras LGBTQIAP+. 

Bichas pretas são aquelas que apresentam resistência, mas também, resiliência no 

processo bastante doloroso de “sair do armário”. No que tange a relação com família e 

amigos, assumir sua orientação sexual e reconhecer seus desejos pode ser um momento de 

muito atrito e contradições. Ser negro e gay em um país racista e “LGBTQIAP+fóbico” tem 

nocivos efeitos sobre as subjetividades desses corpos, relacionadas a produção de um modo 

de ser, de estar, de sentir e de perceber o mundo. 

Mais uma vez, é importante refletir a descoberta da sexualidade pelos homens negros 

– aqui me refiro a sexualidade homoerótica, sendo um lugar de onde falo de onde construo a 

minha experiência subjetiva. A masculinidade ocidental sustenta a lógica violenta do 

patriarcado, pois é branca. É preciso, reencontrar a partir dos relatos das histórias pessoais, 

narrativas negras e não atravessadas pelo olhar branco-colonizador, um caminho para se 

pensar por outro ângulo o campo afetivo. 

           As bichas pretas ainda são associadas a “um problema”, algo que não merece 

investimento, situação parecida com o que ocorre na afetividade. As intersecções de raça, 

gênero e classe mantém na condição de privilégio, gays brancos, de classe média 

padronizados e cis normativos. Sendo assim, a ascensão e aceitação das nossos corpos nos 

espaços LGBTQIAP+ exigem de nós esforços redobrados. 

Esses efeitos da marginalização do corpo negro, do silenciamento e da invisibilidade, 

têm sido engajados histórica e continuamente pela mídia, além de outras instituições, e como 

resultado assimilados e veiculados por toda uma sociedade. Os efeitos discursivos e 

performáticos são perceptíveis nas práticas sociais e nas relações que cotidianamente são 

estabelecidas. Nas tendências queer, ser negra, amarela ou branca seria o resultado dos 

diversos atos de fala performativos a que negros amarelos e brancos são constantemente 

expostos desde seu nascimento, ou seja, o sujeito social seria resultado dos efeitos discursivos 

que o constituem “performativamente” (SULLIVAN, 2003). 

Não há uma soma de opressões, há uma associação de sistemas e posições de 

opressões que funcionam de maneira estruturalmente interseccionadas, visto que, as 

sexualidades são gerenciadas e o gênero é racionalizado. O que nos leva a pensar: as 



33 

 
 

identidades não seriam então constituídas entre cruzamentos? Na sociedade em que a 

LGBTfobia se conjuga com o racismo, temos desafios e urgência para a efetiva 

implementação de políticas públicas voltadas para população negra LGBTQIAP+. 

             Um enunciado que circula em discursos sobre homens negros homossexuais é a 

seguinte fala: “além de preto, bicha?”. Debruçando-se sob as perspectivas queer, Sommerville 

(2000) e Barnard (2004) entenderam que a sexualidade e o gênero não podem ser estudados 

sem incluir a questão racial e vice-versa. 

De acordo com os pesquisadores, os teóricos de raça tendem a centrar-se na raça em 

primeiro lugar, os de sexualidade a privilegiam e os estudiosos de gênero, por sua vez, 

olham primeiro e somente para esta categoria. E quanto a mim, que vos falo, bicha preta e 

pesquisadora, será que devo hierarquizar esse debate?  

      Vamos aqui pensar como as questões raciais estão intrinsecamente relacionadas a outras 

dimensões da vida humana. Wilchins (2004) argumenta que uma análise que contempla uma 

única categoria isoladamente permite uma visão inconsistente do sujeito social. Ainda 

conforme o autor, “não se é apenas a raça, deve-se aprender a ser de uma raça, inclusive – em 

certas circunstâncias – a passar a ser de uma raça” (WILCHINS, 2004, p. 116). No mundo 

real e social, são exigidas dos sujeitos sociais performances correspondentes às características 

a ela atribuídas psicológica e biologicamente. Desse modo, quando certos comportamentos e 

posturas são rompidos nas práticas performativas por um grupo de bichas pretas, que 

gesticulam e que são afeminados, há um estranhamento sobre os paradigmas psíquico-

biológico e social já pré-definido sobre aqueles corpos.   

           Neste estudo, a linguagem é entendida na perspectiva performativa (AUSTIN, 1990), 

(BUTLER, 2014) e (DERRIDA, 1988), ou seja, a linguagem não é espelho da realidade, mas 

uma forma de ação no mundo social. Ao expor nossas histórias e memórias, estamos, 

também, coexistindo nas práticas sociais pela “interabilidade” e pelo caráter performativo dos 

atos de fala, da voz etc. Esses enunciados são reiterados e constituem os corpos nas suas 

repercussões sociais.  

          Através da linguagem, compreendida como ação no mundo ou performance, agimos nas 

práticas sociais e podemos pensar na reinvenção e - na ressignificação (PENNYCOOK, 

2007). Seguindo essa linha de raciocínio, com destaque também ao viés adotado por Bauman, 

(1986), Threadgold (2005), Thornborrow e Coates (2005) e Lopes (2006; 2009) conclui-se 

que de fato existe uma narrativa que é performance.  

           Segundo Bauman (1986, p. 03), ao abordar as narrativas orais, a performance é 

entendida como “um modo de comunicação, uma forma de falar e sua essência consiste em 

entender que temos uma responsabilidade para com os ouvintes”, manifestando nossa 

habilidade comunicativa, realçando, assim, o modo como a comunicação é concretizada com 

sucesso, independentemente do contexto.  

        Já para Goffman (2004, p. 61, faz-se uso do termo “performance” para designar toda a 

atividade, e/ou movimentação de um indivíduo que ocorre durante uma certa ocasião ou 

situação, penetrada pela presença contínua de outros que podem, ou não, influenciar a 

performance elaborada. Ao levar em consideração a narrativa como performance, ela 

possibilita uma melhor compreensão. Segundo Bauman e Briggs (1990), esse processo nos 

convida a uma reflexão crítica dos mecanismos que estabelecem a comunicação. Além disso, 

os estudos da performance colocariam em questão as concepções dominantes de raça oriundas 

do Ocidente ou os efeitos que se desdobram da Modernidade, nas práticas sociais marcadas 

também nos corpos pretos. Assim, a performance é para o outro, além de única, 

contextualizada, local e planejada. Como nos explica Glenda Melo e Luiz Paulo Moitta 

Lopes: 
 



34 

 
 

Sendo assim, conceber as narrativas como performances locais é poder 

quebrar com os paradigmas das grandes narrativas e descobertas, desconstruir 

dicotomias e binarismos, ou seja, desafiar, queerizar as verdades cristalizadas e 

dolorosas vivenciadas por muitos sujeitos sociais, incluindo as mulheres negras. A 

visão de narrativa como performance nos propicia compreender as histórias como 

atos performativos, como práticas sociais contextualizadas, que possibilitam 

conhecer, desconstruir e reinventar a vida e as normas sociais, como nos mostra a 

história de Preta. (MOITTA; MELO, 2014, p. 550) 

             

Pensar a essencialização da raça negra por meio de características físicas, específicas, 

contraria as propostas das teorias queer de compreender as subjetividades raciais como 

perpassadas por gênero, sexualidade, classe social etc. (SOMMERVILLE, 2000; BARNARD, 

2004; WILCHINS, 2004). 

 

3.1 – As diferenças que nos constitui: bicha preta e narrativa  

         

Atualmente, estamos vivenciando um momento histórico no Brasil, em que os 

movimentos sociais estão cada vez mais reconhecendo a negritude e os saberes produzidos 

por pessoas negras, refletindo sobre os efeitos semânticos propiciados pelos diferentes 

elementos que possibilitam aos sujeitos não somente contar suas histórias, mas também as 

ver.  

A lógica que fundamenta a tradição do homem-branco-hétero-cis como norma, ou 

seja, quem não corresponde a essa leitura se torna anormal, marginalizado: para ser rico, tem 

que haver pobres; para um ter lucro, alguém tem que ter prejuízo, dessa maneira o sistema se 

alimenta e se reinventa, sempre privilegiando as mesmas figuras. 

 
Os negros devem construir uma unidade a partir da memória da escravidão, 

tendo como objetivo a reconquista de sua liberdade e dignidade como pessoa 

humana; o resgate de sua autodeterminação e soberania (NASCIMENTO, 1980, p. 

87). 

 

Todo nosso tecido social é constituído violentamente. Quanto mais “marcas fora do 

padrão” uma pessoa possui, mais violência ela sofre, e quem gera e perpetua essa violência é 

geralmente o “padrão”.  

 
Torna-se imperativo transformar a tradição em um ativo, viável e oportuno 

ser social, fazendo passar pelo crivo crítico seus aspectos e valores anacrônicos; em 

outras palavras, atualizando a tradição, modernizando-a. Tornar contemporâneas as 

culturas africanas e negras na dinâmica de uma cultura pan-africana mundial, 

progressista, anticapitalista, me parece ser o objetivo primário, a tarefa básica que a 

história espera de todos nós (NASCIMENTO, 1980, p. 45). 

  

O sentido que damos à minoria não está unicamente restrito a uma composição 

demográfica, mas à forma como as "relações sociais, expressando valores, definem a 

distribuição de prestígio, legitimidade e poder que organizam os vínculos entre homens e 

mulheres, somados a outros critérios de classificação social" (HEILBORN, 2000, p. 90).  

A partir destas ferramentas, é possível encontrar a possibilidade de contar a verdadeira 

história de quem somos utilizando desses mesmos efeitos que constroem e colocam pessoas 

negras em lugares de inferioridade. Ou seja, serão esses mesmos efeitos que nos farão avançar 

intelectualmente, como aportes teóricos e metodológicos. 

Enquanto sujeitos sociais, em nossos respectivos campos de atuação, estamos 

acostumados a contar, ler e até ouvir histórias. Creio que seja através delas que registramos o 



35 

 
 

cotidiano e as dimensões de cada trajetória, por meio da narrativa, com o auxílio dos 

dispositivos tecnológicos que nos proporcionam engajamento nos temas aqui refletidos. 

Para Fanon (2008), as relações de poder moldam a sociedade, determinando as 

posições e os sujeitos. Ainda de acordo com esse mesmo autor, “o superior se vale da 

hierarquia”. É dessa forma que se define o que é poder, exclusão e identidade, como Luz e 

Santos (2013, p. 4) citam:  

 
O poder permeia, limita e expande a capacidade de produção e 

atualização das identidades nos contextos culturais. Há uma confusão comum 

entre poder, alteridade, identidade e exclusão. Na ausência de poder, não existe 

identidade: é o poder que permite enunciar a diferença. Mas o poder também é o 

que permite a desigualdade e a exclusão. Toda a experiência identitária, nos 

contextos sociais que conhecemos, torna-se também uma experiência de 

exclusão. Por isso, é impossível separar os conceitos e sua ocorrência nas 

disputas sociais. (LUZ; SANTOS, 2013, p.4).  

         

Não há problema nas diferenças, afinal, são elas que fortalecem a multiplicidade dos 

seres humanos. Mas, como Luz e Santos (2013) explicam, a questão não são as identidades, 

mas as desigualdades que elas criam, explicam ou naturalizam em determinados contextos 

sociais. 

          O estudo da narrativa não é um privilégio apenas das áreas como a Linguística Aplicada 

e a Literatura. Entendo o estudo da narrativa como uma ferramenta de geração de dados, que 

nesta pesquisa possibilitará uma gama de informações sobre a comunidade negra 

LGBTQIAP+ em suas diferentes repercussões sociais. É importante lembrar que o ato de 

“contar histórias” é também mecanismo político, documentado desde Aristóteles. A narrativa 

foi e será para sempre, um importante instrumento para estabelecermos a negociação de 

hábitos. Segundo Moita e Melo (2014 p. 548), “as histórias contadas são práticas discursivas 

sociais, contextualizadas e reportáveis”. 

 

3.2 – Por uma construção da bicha preta como uma identidade política 

 

A colonização nos afastou das tradições e dos sentidos africanos de vida e de 

humanidade, submetendo-nos a outro modo de existir e de pensar: o do colonizador. De certo, 

a resistência dos povos africanos e seus descendentes, no período escravocrata e na 

contemporaneidade, é condição de possibilidade para a manutenção dos sentidos culturais de 

África, ainda que em embate permanente entre a cultura de nossos povos originários e a 

cultura europeia-colonizadora se dê tanto no plano político quanto no plano subjetivo.  

 Segundo Hall (2003), pessoas “racializadas” têm a sensação permanente de estar fora 

de casa, fora da possibilidade de ser integrado e genuinamente acolhido onde se vive. A 

subjetividade negra é diaspórica por trazer em sua memória corporal e genealógica a saída de 

seu lar, de seu espaço de segurança, de afirmação de si e do seu povo. Busco trazer como 

fragmento o legado da bicha preta e seu reconhecimento enquanto sujeito a partir da 

construção dessa identidade. 

  Ao transformarmos a bicha preta em sujeito social desconstruímos discursos de raça 

na sociedade, assim como os discursos também consolidados sobre gênero e sexualidade, 

possibilitando a existência de outras performances. Ao pensar sobre a questão racial e sobre 

discursos que estratificam binarismos, em relação às pessoas “racializadas”, deparamo-nos 

constantemente com formas de inferiorizar e erotizar a bicha preta, afeminada.  

Para pensarmos a respeito da construção social e cultural da bicha preta, enquanto 

identidade política, perpassaremos pelo conceito de performance que se caracteriza mais pelas 

repetições não racionalizadas dos comportamentos que ditam os gêneros e que apesar de 



36 

 
 

serem atos que se pratiquem de maneira livre e espontânea, são regulados “por uma estrutura 

social rígida de linguagem que a sustenta e impede outras possibilidades de agir” (SILVA, 

2018, p. 24-25).   

Essa performatividade pode ser compreendida como: o ato de desempenhar papéis de 

gênero de maneira proposital, correspondente ao ato de desafiar e escancarar a fragilidade 

dessa performance, sendo também uma ação que tem relevo político. Tal noção, discutida por 

Judith Butler (2017, p. 235), diz respeito à constituição do corpo e do gênero:  
 

Em outras palavras, atos, gestos e desejos produzem o efeito de um 

núcleo ou substância interna, mas o produzem na superfície do corpo, por meio 

do jogo de ausências significantes, que sugerem, mas nunca revelam, o princípio 

organizador da identidade como causa. Esses atos, gestos e atuações, entendidos 

em termos gerais, são performativos, no sentido de que a essência ou identidade 

que por outro lado pretendem expressar são fabricações manufaturadas e 

sustentadas por signos corpóreos e outros meios discursivos. O fato de o corpo 

gênero ser marcado pelo performativo sugere que ele não tem status ontológico 

separado. (BUTLER, 2017, p. 235) 
 

Para ampliar as possibilidades do processo de investigação, o texto de Judith Butler 

(2017) propõe alguns conceitos relacionados a gênero que fortaleçam as discussões de 

performance. Ou seja, para categorizar as performances de gênero, precisamos antes pensar 

qual é a definição dos “papéis de gênero”.  Algo que por vezes é confundido, no sentido de 

interpretação teatral, ou seja, a representação de um personagem. Tudo aquilo que é associado 

ao sexo biológico fêmea ou macho, em determinada cultura, é considerado papel de gênero, o 

que implica na performance de gênero determinante.  

Esses estudos já mencionados na escrita desse texto, tem como objetivo observar a 

diversidade cultural humana, mostram que as performances de gênero são muito diferentes, 

dependendo da localidade e cultura, em um certo contexto. Além disso, essas mesmas 

produções acadêmicas e referências teóricas, afirmam que tais elementos podem ser e 

determinar o desempenho da performatividade. Rodrigo Borba (2014), irá nos ajudar a 

compreender esses conceitos performativos: 
 

É no desmantelamento entre constativo e performativo que Butler situa 

sua teoria. Para a filósofa, enunciados como “é uma menina” ou “é um menino” 

não simplesmente descrevem um estado de coisas anterior à enunciação, mas 

fazem com que o corpo ao qual eles se dirigem entre em um processo infindável 

(porém, não imutável) capturado pelas normas da matriz de inteligibilidade de 

gênero. (BORBA, 2014, p. 461) 
 

Assim, para o autor, “a performatividade implica estilização repetida do corpo que é 

constrangida por ideais normativos de coerência de gênero”, que por sua vez, é introduzido 

pela heterossexualidade compulsória. Essa repetição dissimula o pacto que produzem corpos 

“generificados”. No entanto, é essa repetição que também possibilita a transformação. Nos 

escritos do texto “Problemas de Gênero”, a filósofa Judith Butler se pergunta: “Que tipo de 

repetição subversiva poderia questionar a própria prática reguladora da identidade?” 

(BUTLER, 2003, p. 57) 

As identidades de gênero são constituídas na ou pela linguagem, o que significa que 

não existe identidade de gênero que a preceda. Em outras palavras, não há identidade de 

gênero antes de sermos interpelados/as linguisticamente.  
 

Entender a identidade como uma prática [...] significante é compreender 

sujeitos culturalmente inteligíveis como efeitos resultantes de um discurso 

amarrado por regras, e que se insere nos atos disseminados e corriqueiros da vida 

linguística. (BUTLER, 2003, p. 208). 



37 

 
 

 

Nesse contexto, observamos que, à medida que os sujeitos vão adentrando os espaços 

sociais, se faz necessário realizar um movimento de ir e vir, para que, assim, possam 

compreender como também se inserir nos espaços onde são minorias. Nesse sentido, o 

coletivo “É menino ou menina?” tem como meta tornar-se caminho de acesso para bichas 

pretas faveladas para que, a partir disso, possam identificar estratégias de fortalecimento e 

construção da sua identidade de forma menos negativa e invisibilizada, buscando superar os 

cruzamentos das opressões.  

       Acredito que as organizações comunitárias são de suma importância para o processo de 

construção de identidade de um determinado povo. Através do modo que falamos, é possível 

descobrir algumas características de um indivíduo, como de onde é, qual o meio social, dentre 

vários outros aspectos. Para pensar a construção da bicha preta como uma identidade política, 

foi preciso refletir sobre as questões culturais que atravessam esse sujeito. 

Ao escrever sobre trajetórias e a experiências de negros homossexuais, é importante 

cada vez mais refletir ideias socialmente construídas sobre o que é ser homem. Os 

movimentos feministas, LGBTQIAP+ e principalmente os movimentos negros criados nos 

anos 60 e 70 começaram a problematizar a hegemonia masculina branca heterossexual nos 

seus debates sobre sexo, gênero e raça. Esses grupos de ativistas, articularam para contestar a 

discriminação e a desigualdade que enfrentavam, propondo outras mentalidades, 

comportamentos e novas linguagens para as relações sociais, questionando a masculinidade 

hegemônica branca e heterossexual. 

          Há autores como Melo e Moita Lopes (2013), Sullivan (2003), Wilchins (2004), e 

Loxley (2007) que indicam que o entendimento das teorias queer se embasam na ótica 

foucaultiana, de que o poder é exercido nas micro relações, na concepção dos atos de fala 

performativas. 

É interessante também que levemos em consideração a forma como as relações 

construídas contemplam as identidades étnicas racializadas e de gêneros fluídos. A extensa 

bibliografia a respeito de mulheres, gays e minorias étnicas aponta o homem branco 

heterossexual como principal adversário e alvo das reivindicações. Entretanto, esta pesquisa 

tem interesse ainda maior em ressaltar as diferenças que existem entre LGBTQIAP+. Afinal, 

gays, lésbicas e travestis e transsexuais não possuem ou compartilham da mesma relação de 

poder. Há hierarquias de acordo entre esses grupos, como classe, origem regional, religião e, 

obviamente, grupo étnico. 

Abordar a questão racial em pesquisas, no território brasileiro pelos aportes teóricos 

queer, é também, consequentemente, propor um enfoque diferenciado nos debates da 

escravidão, abolição, e democracia racial (SODRÉ, 1999); (MUNANGA, 1986); (TELLES, 

2003); (HENRIQUE, 2007). Além de refletir a respeito de quais são os efeitos semânticos nas 

práticas sociais, questiona-se, desta forma, os discursos normalizadores sobre raça e gênero, 

que visam apenas a desqualificar e inferiorizar negras(os) como sujeitos sociais. 

 

 

 

 

 

 



38 

 
 

CAPÍTULO IV 

 

 

ENCONTROS E DIÁLOGOS: COLETIVO É MENINO OU MENINA 

COMO UM MOVIMENTO NEGRO EDUCADOR 

 

 

O coletivo “É menino ou menina?” nasceu durante a pandemia mundial de COVID-

19. Apesar do momento que estávamos vivenciando, concentramos nossos esforços para 

iniciar todo um processo de produção coletiva de saberes, elaborado através das Artes 

Cênicas, oficinas de costura, e debate. Sempre carregando mensagens potentes que 

poderíamos chamar de justiça poética.  

         Na discussão a respeito da violência e violação da vida da população negra e 

LGBTQIAP+, as rodas de conversa surgiram como instrumentos de resistência. Desta forma, 

conseguimos identificar pontos para refletir os impactos das atividades propostas e as 

mensagens que falavam sobre as dores e delícias de ser uma bicha preta carioca, levando em 

consideração o cenário de toda essa luta. EMM está pautado em “insurgências coletivas”, no 

enfrentamento às violências cotidianas oriundas de estruturas de dominação. Em segundo 

plano, visa traduzir o esforço no que tange a produção de conhecimento no interior das 

comunidades negras.  

         Proponho analisar um áudio da roda de conversa realizada no primeiro encontro do 

coletivo EMM. Busco observar e fazer uma releitura da vide performance, apontando para 

importância da arte e da cultura nas ações proposta pelo coletivo. Enquanto bom pedagogo, 

me debruço sobre uma oficina de costura mediada e conduzida por integrantes do coletivo 

EMM, que foi proposta como uma atividade pedagógica tecendo um processo de construção 

individual, ancestral e coletiva.  

         No primeiro semestre de 2021, foi concebida a ideia de um projeto, que chegou a ser 

financiado pelo edital da FOCA – fomento à cultura carioca, através da SMC - Secretaria 

Municipal de Cultura da Cidade do Rio de Janeiro. O programa foi selecionado, dentre 

muitos, e respaldado pela lei de incentivo cultural, com o objetivo de fortalecer 

financeiramente artistas do setor de cultura do Brasil, diante dos impactos do COVID-19. 

Além da responsabilidade de apresentar um projeto, e produzir material de audiovisual, o 

roteiro atravessou-me em relação à experiência pessoal de ser e me reconhecer na posição de 

um jovem pesquisador.  

          A experiência de participação do edital gerou um movimento, que envolveu parcerias 

mútuas, entre vários integrantes do coletivo. A partir disso, pôde-se desenvolver um 

cronograma, programação, direção e produção de todas as atividades executadas, incluindo a 

gravação e apoio da equipe do NuVISU, (projeto de extensão da UERJ-FEBF). A ação exigiu 

um amadurecimento e disponibilidade maior do grupo, por tratar-se de um conteúdo delicado, 

que carrega uma mensagem tão importante e necessária para a sociedade. 

 

4.1 – Primeira roda de conversa do coletivo EMM 
 

A primeira atividade presencial, em grupo, do coletivo foi realizada no dia 16 de abril 

de 2021. Na Rua Monte Alegre, 49, na Cidade do Rio de Janeiro. O local específico escolhido 

para o desenvolvimento da atividade foi nos fundos de um quintal, não por acaso, como 

intuito de promover um encontro leve e descontraído. Iniciamos propondo algumas 



39 

 
 

indagações sobre aceitação, suporte e relações cotidianas. O encontro foi marcado pela 

autêntica corporificação dos que estavam presentes, a princípio tentávamos compreender onde 

a materialização dessas ideias chegaria. Inicialmente, foi apresentado um plano, responsável 

por nortear o encontro, com a proposta de que todas pudessem se apresentar, se sentindo 

confortáveis.  

Um dos assuntos escolhidos como pauta para a discussão em grupo era “A construção 

da homossexualidade negra, no Brasil”, refletindo sobre a força que impulsionamos quando 

nos reunimos para debate, e discussão em torno das experiências individuais e coletivas. Algo 

que ficou evidente, já no primeiro momento foi a roda de conversa, que tornou o encontro 

mais dinâmico, lúdico e construtivo, colaborando para nos ajudar a concluir a meta de ouvir, 

acolher e conectar bichas pretas. O coletivo se dispôs a firmar um acordo unânime, de não 

condicionar o espaço que estávamos construindo em um “lugar de sofrimento”, onde seria 

pautado somente dor, e tragédias.  

O coletivo como um espaço de acolhimento, fortalece não só os saberes que 

compartilhamos ao longo dos nossos encontros, resultam em um espaço que abre margem 

para manifestá-lo dos relatos das experiências que se cruzam. E um dos primeiros diálogos 

qual iniciamos a discussão foi sobre “sair do armário”. 
 

Quando me assumo para minha família, escolhi assumir para minha avó, e 

depois que eu contei foi só alegria, não precisei mais falar para ninguém, todos da 

minha família foram descobrindo com o tempo.  É um campo minado, minha 

relação com minha mãe ficou estremecida, porque eu quebrei uma expectativa dela, 

que seria dar netos, ter filhos biológicos, eu fiquei um tempo estranho com minha 

mãe, mas larguei o foda-se, eu sempre me neguei, e quando eu me assumo gay, abre 

um leque, e no mesmo tempo eu me entendo enquanto negro, então, eu me assumo 

gay, e me descubro que sou negro. Houve uma ruptura, onde eu falaei agora eu vou 

ser o negro, agora eu vou ser o gay mesmo. (Jonathan Fonseca, 27 anos, morador de 

Gramacho, Duque de Caxias, primeira roda de conversa do coletivo EMM, dia 16 de 

janeiro de 2022). 

           

Para esse integrante do coletivo EMM ideia de “sair do armário” está atrelada a um 

pensamento colonial, pois, para pessoas negras é como um campo minado, ao romper com 

expectativas que são impostas sobre você desde antes seu nascimento. A ruptura é um 

instrumento aliado às pessoas negras LGBTQIAP+ nesse momento da “aceitação”, ela que 

promove o autorreconhecimento, a construção das diferentes identidades e subjetividades. 

Jonathan, fala sobre precisar romper para seguir, fala sobre se descobrir gay e negro, por ter a 

pele mais clara e ouvir a vida inteira que era moreno ou pardo. 

Durante o encontro, surgiu o questionamento, entre nós: “Quais seriam os próximos 

passos a partir daquele primeiro diálogo. Quais seriam as ações e intervenções protagonizadas 

pelo grupo ali presente?” 



40 

 
 

 
 

(Figura 3 - Primeiro encontro do coletivo EMM no ano de 2020, na cidade do Rio de Janeiro, 

Bairro de Fátima. Fotografia: Laís Dantas) 

 

Em círculo, nos reunimos e dissemos uns aos outros o que somos, quem somos e 

como gostaríamos de ser vistos, lembrados, amados, consequentemente, os sentimentos de 

dor, e angústia, surgiram, sobretudo, retribuímos com acolhimento. Sendo assim, ficou 

evidente o caminho necessário para sair do eixo “É menino ou menina?”, driblando 

conscientemente a construção de binaridade de gênero e ampliando as possibilidades que 

compreendem: “É menino, menina, menine? Ou o que você quiser ser”. 

O coletivo EMM é formado majoritariamente por pessoas envolvidas desde o início de 

sua estruturação, além de outros indivíduos que têm se juntado ao grupo ao longo do tempo. 

Ainda que tenham sido necessárias diversas movimentações de organização e articulações, o 

processo de construção do coletivo, em geral, ocorreu de forma espontânea. 

Para análise da roda de conversa, utilizo um áudio que registra os sonidos de todo 

encontro do coletivo EMM, em especial, o relato de cada bicha preta, sendo possível até ouvir 

o canto dos pássaros numa tarde de sábado no Bairro de Fátima, na cidade do rio de janeiro, 

com um momento inicial de apresentação, propomos um reflexão sobre a construção da  

homossexualidade negra no Brasil, pensando sobre essas condições imposta de precisar “se 

assumir”, e quando se é negro, como esse marcador reforça a condição do corpo negro 

LGBTQIAP+ num lugar de pecador, traidor: 
 

Eu fui criado numa igreja evangélica, a primeira vez que fiquei com um 

menino eu tinha 20 anos, minha família toda evangélica, minha mãe é pastora. 

Quando eu fui contar pra ela, eu tinha medo da reação dela, quando resolvi contar, 

foi com receio de que outras pessoas na rua contassem. Eu sempre fui muito 

afeminado. Quando contei para ela, foi aquele drama todo, ela disse que se sentia 

rasgada por dentro, nos primeiros meses eu não conseguia encarar ela, por vergonha, 

mesmo sabendo que não era errado ser gay, eu me sentia envergonhado. Mas hoje eu 

sinto que é diferente, hoje mesmo ela sendo pastora, a relação é diferente, ela 

respeita mais. Hoje eu não tenho dúvida de quem eu sou. (Rodney Pereira, 29 anos, 

morador de Realengo, primeiro encontro coletivo EMM, dia 16 de janeiro de 2022). 

             

Nesse trecho do áudio, é possível percebermos que a culpa é um dos primeiros 

sintomas para uma pessoa LGBTQIAP+, ela se culpa por ser quem é, ela se culpa pela falta 

de conhecimento dos outros, ela se culpa pela falta de respeito, ela é única e exclusivamente 

culpada por ser uma pessoa LGBTQIAP+. Nesse sentido, o encontro do coletivo EMM foi 

protagonizado por pessoas negras LGBTQIAP+, que já enfrentam contidamente o racismo 

estrutural e enraizado, então quando se trata de uma condição imposta de “sair do armário” 



41 

 
 

para uma pessoa negra, esse somatório de opressões reverbera em momento constrangedor e 

desnecessário, criando-se uma barreira entre o bem e o mal, o certo e o errado. Pois, mesmo 

tendo consciência do seu “eu”, de quem era, e que mesmo sendo diferente não está errado, o 

relato de Rodney aponta para a culpa, para uma vergonha que constroem em seu imaginário e 

aos 20 anos vivencia o dilema do pesadelo e da liberdade que é se assumir para o mundo, 

dizer que é gay, que é gay e negro e que não tem dúvida sobre quem é. 

Refletir sobre corpos negros, é uma tarefa, mas pensar corpos pretos afeminados em 

um país com um dos maiores índices de mortes por LGBTQIAP+fobia e racismo é, de fato 

um caminho exigente para os processos psicológicos do ser humano. Por essa razão, é correto 

afirmar que o desenvolvimento das rodas de conversa e oficinas criativas, foram uma forma 

de estabelecer dentro dessas dinâmicas um papel norteador em relação a ideia “do que 

queremos” – sem esquecer de levar em consideração “de onde viemos”. 

 

4.2 - Performance artística “marcas que tornam quem eu sou” - por Gabe Samuel Alves 

         

Em nosso primeiro encontro presencial, pós pandemia, a artista Gabe Samuel Alves, 

apresentou a performance: "marcas que tornam quem eu sou”. Incitando a discussão sobre a 

presença e os impactos sociais da representatividade negra e LGBTQIAP+ no cenário do 

audiovisual e nas artes cênicas do Brasil.   

 

 
 

(Figura 4 - Foto Performance – 1º do coletivo EMM, no ano de 2020, Performance “Marcas 

que tornam que eu sou” com Gabe Samuel Alves, Fotografia: Lais Dantas, Rio de Janeiro, 

Bairro de Fátima). 

 

Um dos principais objetivos seria refletir a respeito de onde tecemos nosso “cobertor 

de opressões”, de paralisias e de impossibilidades, para que viéssemos a trazer à tona nossos 

corpos, ideias, afetos, marcas de vida, mágoas e inseguranças. E assim descobrir o que nos 

amedronta, com a certeza de que, onde quer que a gente esteja, queremos e seremos nós 

mesmas, bichas pretas livres. A execução da performance interagia com o público: através da 

escrita, “marcamos” o corpo de Gabe com palavras pejorativas, como “bixinha”, “boiola”, 



42 

 
 

“marica”, “viadinho”, “poc”, “biba”, “baitola”, “lacraia”, que um dia nos deixaram cicatrizes, 

mazelas impostas pela sociedade sobre nossos corpos pretos.  

Durante a reunião, surgiu o interesse de fazermos um registro audiovisual. Lais 

Dantas, colaboradora do coletivo, atuou como videomaker, desempenhando a função de 

registrar a atividade através da gravação de imagem e áudio da roda de conversa. A ideia foi 

fundamental para auxiliar na construção da memória dos movimentos realizados pelo coletivo 

EMM, naquele dia.  

       Ao iniciar a gravação, foi solicitada a autorização de todas as pessoas que estavam 

presentes no local da reunião. Atualmente, o documentário com registros das rodas de 

conversas, oficinas e performance realizadas, está disponível para acesso na rede social no 

Instagram, e já conta com mais de duas mil e seiscentas visualizações. 

 

 
 

(Figura 5 – Integrantes observando – 1º encontro do coletivo EMM no ano de 2020, na cidade 

do Rio de Janeiro, Bairro de Fátima. Foto por Lais Dantas). 

 

A foto acima mostra Magnolia Avellar, Henri Fox, Gabe Samuel Alves e eu, em um 

dos momentos da reunião, tranquilos refletindo com um olhar fixo e questionador, prestando 

muita atenção naquilo que estava sendo dito. Pelo que me recordo, falávamos da necessidade 

das pessoas em projetar o ato de “sair do armário": "qual é a dinâmica e as relações que 

implicam essa realidade para negras LGBTQIAP+?”.  

Quando, o corpo negro, que por si só, já é discriminado por ser negro, acumula uma 

soma de opressões, será que é sobre Ser, ou apenas “assumir” algo, para uma sociedade que 

nos impõe a “cisgeneridade”? O grupo chegou à conclusão de que não há, ou pelo menos não 

deveria haver obrigatoriedade em “se assumir”. Há uma quebra de expectativa familiar, por 

nos estereotiparem e nos colocarem ao longo da vida como um projeto cheio de predefinições. 

A igreja e a escola também perpetuam um lugar de repressão, mas, também de esconderijo.  

Foi uma conversa muito acolhedora e agradável, ao fundo era possível ouvir o canto 

dos pássaros, no Bairro de Fátima. Estabelecemos conexões e compartilhamos vivências, até 

que chegamos à conclusão de que ser quem somos, incomoda muito, pois o outro por vezes 

não tolera, e se sente implicado, ofendido. 



43 

 
 

Nosso primeiro encontro gerou bons frutos, e reverberou em muitas outras ações do 

grupo, isso porque desde o início propomos entender a maneira como chegamos nesse 

coletivo, o que nos conduzia a esse espaço de formação e de resistência, e o que pretendíamos 

e sugerimos como proposta para construção do projeto. Toda essa movimentação trouxe muita 

esperança e alegria por parte dos envolvidos, acreditando que tais reivindicações, venham a 

ser possibilidades para gerações que ainda estão por vir. 

Ainda em conversa, cruzamos nosso pensamento refletindo a respeito das violências 

simbólicas, verbais e a violência física, para tratar sobre como ainda estão presentes em 

nossos percursos, nosso cotidiano e nosso dia a dia. Tais temas, certamente resgatam feridas e 

dores, até mesmo físicas, que se cicatrizam, e logo voltam a ferir, quando rememoradas. 

Dificilmente conseguimos reagir ou lidar, no ato, é uma situação tão absurda que às vezes não 

conseguimos nos defender do racismo e da LGBTQIAP+fobia, quando ocorre. Por essa razão, 

buscamos criar estratégias no interior dos nossos movimentos e organizações. 

A falta de consciência sobre o racismo e as diferentes formas de opressões nos coloca 

em uma posição de vulnerabilidade, sobretudo, nossos corpos já dizem muito sobre quem 

somos, nossos traços, a cor da nossa pele, nossos crespos, nossos trejeitos, postura e até a 

linguagem.  

 

 
 

(Figura 6 – Foto Performance “Marcas que tornam que eu sou” com Gabe Samuel Alves, ano 

de 2020. Foto por Lais Dantas, Rio de Janeiro, Bairro de Fátima) 

 

Mediante a todo esforço para refletir, construir e produzir, questionamos: “Será que 

pessoas brancas, se perguntam cotidianamente, como nos sentimos diante das suas práticas 

racistas?”  

Ainda vivemos em uma sociedade e instituição familiar que odeia a bicha preta, odeia 

a “poc”, a gay afeminada, odeia a travesti, e qualquer outra expressão de gênero que foge do 

padrão, não correspondendo na direção da “patrulha binária de gênero”, chegando a ser 

demonizada e identificada como “monstruosidade”. Segundo Gomes, “os movimentos sociais, 

reconstroem identidades, trazem indagações, ressignificam e politizam conceitos sobre si 

mesmo e sobre a realidade social” (GOMES, 2017, p. 28). 

          É evidente, que o racismo e a LGBTfobia nos atingem diretamente. A força que essas 

opressões detêm, acabam por nos paralisar, e nos colocam em um “lugar” difícil de escapar, 

armadilhas que nos levam ao fundo do poço A branquitude, por sua vez, ainda hoje contribui 

com a manutenção dessas práticas opressivas.  

 

4.3 - Tecendo memórias através da costura 

 



44 

 
 

O formato “roda de conversa”, se firmou para que pudéssemos entender as vivências 

daqueles que estavam envolvidos na ação social (inicial). Além de propostas de oficinas 

interativas (costura, performance artística, colagem etc.), onde cada indivíduo teve a chance 

de compartilhar seus saberes e conhecimentos com os demais. Durante a propagação desses 

eventos, estabelecemos uma conexão entre bichas, travestis, sapatões e tantos outros jovens 

negros que estão à margem das políticas públicas, para que fosse possível colher e enfrentar 

juntes às organizações sociais, durante o momento tão delicado que se desdobrava através de 

uma pandemia mundial. 

 

 
 

(Figura 7 - Segundo encontro no ano de 2020 – Oficina de Costura com Ygor e Billidog, 

Bairro de Fátima, Rio de Janeiro, Fotografia: Lais Dantas) 

A maneira que as abordagens policiais se manifestam, por exemplo, refletem em como 

o Estado não dá importância à vida da população negra LGBTQIAP+, e tampouco, se 

preocupa com o bem-estar social, na proposição de políticas públicas efetivas de 

criminalização ao racismo e a LGBTfobia.  

Desde os primeiros encontros do coletivo “É menino ou menina?” compartilhamos 

vivências a respeito de: como são nossas experiências no seio das instituições políticas e 

religiosas, que também cooperam com o ciclo de violências? Como construímos novos 

hábitos de vida? Como pensamos e acionamos mecanismos de defesa das insidiosas opressões 

cotidianas? Como construímos novas formas de nos organizarmos nos embates e lutas 

sociais? E afinal, como criar um espaço de organização preta, que acolhe, difunde, e que 

acredita em nossas competências e habilidades enquanto sujeitos? 

Como funcionam nos interiores das instituições, seus protocolos, os comportamentos, 

como atendem o tratamento diferenciado a cada pessoa, em nosso encontro dialogamos 

também sobre os nossos campos de atuação e como a sociedade lida com nossos corpos 

circulando pela cidade. Busco trazer dois trechos de situações distintas e instituições que 

prestam serviços primários de saúde e segurança: 
 

Meu irmão é hetero e casado, ele foi fazer um teste rápido e perguntaram para 

que ele iria fazer um teste rápido. Quando chego numa clínica da família ou num 

posto de saúde, não me perguntam a minha orientação sexual porque percebem que 

sou gay, e antes que eu diga oque estou buscando ou precisando, já me direcionam 

para um teste rápido, como se fosse único serviço de saúde que eu precisasse. 

(Kelvin, 28 anos, morado da Gardênia Azul, primeira roda de conversa do coletivo 

EMM, dia 16 de janeiro de 2021). 

Uso de várias estratégias para me esquivar do racismo e da homofobia, 

desmunhecar em situações quando percebo uma possível abordagem policial. Já sei 

que eles se negam a revistar, encostar quando percebem que sou gay. Uso disso 

como estratégia para me distanciar dessa polícia. (Gabriel, 27 anos, morador de 

Nova Iguaçu, primeira roda de conversa coletivo EMM, dia 16 de janeiro, de 2021) 

           



45 

 
 

No primeiro relato, percebemos o tratamento diferenciando e negligenciado da 

população negra LGBTQIAP+ no acesso aos serviços primários de saúde, sem a necessidade 

de se identificar, é fácil realizar uma releitura de uma pessoa cuir e com os protocolos já 

definido, agentes de saúde, direcionam automaticamente pessoas LGBTQIAP+ em qualquer 

atendimento, para o famoso teste rápido, condicionado esse sujeito a como eles chamam de 

“população de risco”. 

Megg Rayara de Oliveira, estudiosa de gênero e sexualidades, irá nos alertar para as 

categorias do negro e homossexual: 
 

Afirmo que as categorias negro e homossexual operam para naturalizar 

modelos de masculinidades inspirados na cis heterossexualidade branca 

hegemônica. Assim as categorias preto/a e bicha emergem como possibilidades 

concretas de existências que colocam sob suspeita, inclusive os dispositivos de 

poder propostos por Michel Foucault. (OLIVEIRA, 2017, p. 19)  
   

Já no segundo, observamos a polícia militar enquanto instituição do estado que 

deveria prestar um serviço de segurança a nós cidadãos. Sobretudo, percebe-se no relato da 

integrante do coletivo EMM o medo como sintoma na relação jovem negro e polícia militar. E 

como essa figura da polícia não representa segurança, mas desconfiança a esse jovem negro 

gay que busca se distanciar utilizando da performance de gênero como instrumento de recusa 

desses polícias. 

Novamente, foram apontadas implicações nas vivências da bicha preta e na sua 

relação com o outro. Além de como se estabelecem os diálogos e as conexões com o 

indivíduo branco, nas andanças dos nossos corpos, dentre os espaços por onde transitam. Para 

Nilma Lino Gomes, este deslocamento “constrói novos enunciados e instrumentos teóricos, 

ideológicos, políticos e analíticos para explicar como o racismo brasileiro opera não somente 

na estrutura do Estado, mas também na vida cotidiana” (GOMES, 2017, p. 21). Após uma 

hora e meia de debate, houve conversas paralelas, que aconteceram em um descontraído bate-

papo sobre relações afetivas, preterimento e as formas de subjugação do corpo preto e cuir ou 

queer. A construção da bicha preta está pautada na sua hiper sexualização ou na submissão, 

na pena e no medo, ancorado em sua vulnerabilidade. Quais são os valores que construímos, 

fortalecendo as estratégias de sobrevivência em uma sociedade branca cis hetero e patriarcal? 

Acreditamos em “É menino ou menina?” como proposta para reunir e considerar 

juntos, juntas e juntes maneiras de fortalecer, conscientizar e ressaltar a importância de 

estarmos e nos mantermos vivas, dialogando. 

Na obra “O Movimento Negro Educador”, Gomes (2017) propõe uma análise 

condizente com as práticas desenvolvidas pelo coletivo EMM. No capítulo, intitulado “O 

movimento Negro brasileiro como fator político”, a autora inicia o texto comentando a 

respeito da importância de inserção dos debates sobre as questões raciais no cenário político 

brasileiro, para indagar como as políticas públicas têm sido implementadas e se tem abrangido 

a população negra. 

Dessa maneira, ela nos provoca a repensar o papel do Movimento Negro, atuando em 

função da visibilidade aos indivíduos que antes eram estigmatizados e marginalizados 

socialmente, retirando-os dessa suposta “inferioridade” que é propagada pelo racismo, 

oferecendo um status de empoderamento. Sobre isso, a pedagoga afirma: 
 

Uma coisa é certa: se não fosse a luta do Movimento Negro, nas suas mais 

diversas formas de expressão e de organização –com todas as tensões, os desafios e 

os limites –muito do que o Brasil sabe atualmente sobre a questão racial e africana, 

não teria acontecido. E muito do que hoje se produz sobre a temática racial e 

africana, em uma perspectiva crítica e emancipatória, não teria sido construído.  E 



46 

 
 

nem as políticas de  promoção  de  igualdade  racial teriam sido construídas e 

implementadas. (GOMES, 2017, p. 18) 
           

Para pensar educação e questões étnico raciais, busco como aporte teórico os estudos 

de Gomes (2017) ao concluir que no imaginário construído sobre os povos negros e 

indígenas, em nosso território, foi concebida a percepção de duas formas: em primeiro lugar 

como vítimas e não como sujeitos, e em segundo lugar, como seres “sem cogitos‟‟, e por isso 

delegados a uma relação quase naturalista com o corpo, que facilitou a construção de imagens 

exóticas sobre eles. 

Creio que para todos, todas e todes que estavam presentes, o término de nosso 

primeiro encontro trouxe um profundo sentimento de gratidão, e satisfação ao se perceber 

resistindo às adversidades, driblando as normas socialmente impostas aos nossos corpos. 

Segundo Paulo Freire (1996), nós seres humanos somos incompletos e precisamos uns dos 

outros, enquanto a educação pode ser percebida como uma forma de superar as 

incompletudes.  
 

Gosto de ser gente porque, mesmo sabendo que as condições materiais, 

econômicas, sociais e políticas, culturais e ideológicas em que nos achamos geram 

quase sempre barreiras de difícil superação para o cumprimento de nossa tarefa 

histórica de mudar o mundo, sei também que os obstáculos não se eternizam 

(FREIRE, 2014, p. 53).  
          

Nesse sentido, rompe-se coletivamente com as ideologias das classes hegemônicas, 

propondo novas construções culturais, pensando a partir dos lugares pré-determinados a tais 

sujeitos escreviventes. Assim, deslocam-se as disposições do poder, tal como compreendidas 

por Stuart Hall (2009, p. 89).  

Nosso procedimento metodológico parte da possibilidade de ressignificar os corpos 

das bichas pretas da cidade do Rio de Janeiro a partir dos processos de suas “escrevivências”. 

Afinal, como afirma Juarez Dayrell (1992, p. 2) “são as relações sociais que verdadeiramente 

educam, isto é, formam os indivíduos em suas realidades singulares e mais profundas”. 

O letramento racial dialoga com o movimento negro educador, ambos caminham 

juntos neste sentido, num processo de experiência coletiva. Portanto, este trabalho pretende 

aliar o conceito de “letramento de reexistência” (SOUZA, 2011, p. 15) ao termo 

“escrevivências” (EVARISTO, 2015, p. 23), das duas intelectuais negras Ana Lúcia Souza e 

Conceição Evaristo, respectivamente.  

         Não se trata apenas de fazer um levantamento dos estudos sobre a população negra, mas 

de pontuar aspectos importantes para compreender em que medida os letramentos de diversas 

materialidades significantes atuam como um instrumento de performance para ver e narrar a si 

mesmo para nós, bichas pretas. 

 

4.4 – Coletivo EMM como um projeto pedagógico contínuo em ascensão 

           

O coletivo EMM se fortalece a partir das experiências diaspóricas e nunca tendo feito 

parte dos circuitos culturais dominantes, seus repertórios são formados, simultaneamente, 

tanto a partir de uma herança cultural anterior ao trânsito atlântico quanto determinado pelas 

condições da diáspora, onde novas conexões se dão. Homi Bhabha (2001) é outro autor que 

reflete sobre o aspecto fronteiriço dos tempos atuais quando, na introdução do seu livro “O 

Local da Cultura”, declara que:  
 



47 

 
 

Nossa existência hoje é marcada por uma tenebrosa sensação de 

sobrevivência, de 

viver  nas  fronteiras  do  presente,  para  as  quais  não  parece  haver  nome  próprio

além  do  atual  e controvertido deslizamento do prefixo  „pós‟:  pós-modernismo, 

pós-colonialismo, pós-feminismo... O „além‟ não é nem um novo horizonte, 

nem   um   abandono do passado (BHABHA, 2001, p. 19). 

        

Desde então, as atividades culturais com recorte racial, estiveram empenhadas em 

inventar e fundar seus próprios referenciais, sua ideia de pertencimento e até mesmo sua 

noção de origem e ancestralidade com o objetivo de garantir a continuidade de suas memórias 

e (re)existências ancestrais. 

Após o período da pandemia, o contexto criou um aumento sobe a exclusão social e 

aos danos diários a vida da população negra LGBTQIAP+, resultantes de um histórico de 

discriminação e violência enraizadas em nossa sociedade. 

O grupo que integra o coletivo EMM, se articulou para acionar diferentes dispositivos, 

numa ocupação pelos espaços institucionais e culturais da cidade do rio de janeiro. No dia 

vinte e três de julho, no Museu de História e Cultura Afro-brasileira (MUHCAB), localizado 

na região da zona portuária, morro da providência. Com tema: “adé dudu”. 

Nesse dia, nossa programação seguiu uma visita conduzida pelos curadores de uma 

exposição fixa no museu; perpassando por uma proposta de três instalações, sendo uma 

interativa para construção coletiva com público presente e as outras duas instalações são as 

mostras e resultados de vídeos-performances dos últimos encontros realizados pelo coletivo 

EMM. 

Dia 23 de julho estará em nossas memórias com um marco histórico, pois, um grupo 

de bichas pretas ocuparam o museu como protagonistas de suas próprias histórias. 

Visita guiada da exposição “Protagonismo: memória.orgulho.identidade” com o/as 

curadores Erika Monteiro, Phelipe Rezende e Stephanie Santana (2021); propomos nesse dia 

um bate-papo sobre a imersão no museu, nos espaços culturais e nas construções/criações 

artísticas na região da zona portuária; realizando uma projeção mapeada das atividades que 

aconteceram nos últimos encontros, uma mostras dos registros das atividades anteriores. 

Vídeo performance: Gabe Samuel Alves – oficina de costura: Billi & Ygor; qual a perspectiva 

da bicha preta? q que deixamos e o que levamos? quem cuida e protege e a bicha preta? 

Nesse processo de construção coletiva confeccionamos uma linda faixa com dizeres 

para ser exposta no local; e ao fim encerramos, agradecendo a todas as pessoas envolvidas, a 

todes que estiveram presentes nesse dia histórico. Para fechar com chave de ouro, refletindo o 

corpo como instrumento político, propusemos uma oficina de dança afro com o coreógrafo e 

professor Luciano Caetano. 

As experiências de aquilombamento no campo  da  cultura  podem  ser  entendidas  a 

partir  de  uma  agenda  política,  uma  vez  que,  através  das  ações culturais desenvolvidas, 

articula-se também a  desconstrução de imaginários hegemônicos e a construção de novas 

políticas de representação social, como sinaliza o autor Victor Vich (2015). Segundo ele, 

“trata-se, sem nenhuma dúvida, de continuar fomentando a livre produção cultural em suas 

múltiplas expressões, mas de tentar organizá-la de acordo com os propósitos envolvidos com 

a dinâmica social”. 

Os impactos da pandemia, refletiram no modo em que os movimentos sociais se 

articularam para manter-se de pé, numa construção recente e crua, o coletivo EMM buscando 

por direcionamento e suporte ao longo de sua construção, colaborou e apoiou outras 

instituições já existentes. Nesse viés, descobrimos que realizar atividades ao ar livre, 

possibilita o deslocamento e a presença de todes aqueles que desejem participar. 

Após passarmos por uma rajada de situações complexas que diziam respeito ao 

coletivo, e ao individual, superamos finalmente o COVID-19, levantamos a cabeça e 



48 

 
 

seguimos em frente, propondo atividades e encontros. A “agenda 2023” surgiu como um 

cronograma de atividades que poderiam ser antecipadamente planejadas, confraternizando 

com o encerramento do ano de 2022, no Bar da Jura, no Morro da Providência, parte de cima 

do teleférico (que hoje não funciona). Nesse ambiente, pensamos as propostas que seriam 

articuladas nas atividades a seguir. 

Considerando que a produção da cultura está fundamentada em um conjunto de 

saberes atravessados por relações de poder e seus regimes de visibilidade e verdade (LIMA, 

2018), a experiência do aquilombamento se confirma de modo insurgente uma vez que é 

capaz não só de criar e visibilizar referências não contempladas nos circuitos culturais e 

artísticos  de  representação  tradicionais,  mas  principalmente  de  construir  estratégias  que  

operem a favor das transformações das estruturas sociais nos territórios. A curadora Diane Lima 
contribui nesse sentido ao afirmar que:  

 

Diante da sistemática opressão e da condição cativa, negociava-se os sopros 

de vida para agir às escondidas e organizar formas de comunicação que, codificadas 

nas manifestações, estavam a serviço de resistir à violência, expressar sentimentos e 

criar táticas de levante e rebelião.  Assim se fez o samba, a capoeira, os reinados, os 

congados, os batuques, os sistemas mítico-religiosos, as danças, os folguedos, as 

brincadeiras e todo um rico sistema cultural que continua a se atualizar de diversas 

formas no contemporâneo. (LIMA, 2018, p. 6) 

       

Ao percebermos que a proposta metodológica do coletivo EMM, fincada em rodas de 

conversas e oficinas interativas dão outro sentido aos nossos encontros, propomos cada vez 

mais atividades nesse formato. Nossa última atividade realizada foi proposta com um 

questionamento feito por todo grupo: “porque só no reunimos no centro da cidade?”. Foi 

sugerido então que saíssemos do centro e da zona sul, descentralizando e propondo um 

deslocamento de todo grupo para zona norte, quando em consenso decidimos que nosso 

próximo encontro aconteceria no parque Madureira, espaço aberto, público, com fácil acesso 

as outras regiões da cidade. Madureira também é “nosso centro”, o que possibilita a ida de 

tantos outres colegas que, desde então, não estiveram nos encontros anteriores que foram no 

centro do Rio de Janeiro). 

Pensamos então, num primeiro momento, em um diálogo sobre “Histórias de 

Terreiros”, com o Sacerdote Arthur Avellar de Xangô, que nos surpreendeu com um debate 

sobre “o acolhimento a pessoas trans e travestis nas casas de terreiro de umbanda”. Isso nos 

provocou a refletir que há conflitos dentro das comunidades negras e que essas discussões que 

o coletivo fomenta precisam alcançar espaços que ainda discriminam, excluem e afastam. 

O encontro aconteceu no dia 22 de abril de 2023, com uma programação completa e 

muita instigante. Atraímos um grupo de 20 jovens negros LGBTQIAP+ para os gramados do 

Parque Madureira, saída quatro, próximo à pista de skate, em um campo de visão público e 

aberto. Para este encontro, travamos conversas e oficinas relacionadas às ancestralidades e ao 

futuro, provocando os sentidos e modos de viver o agora, nesse contexto, condicionado a uma 

diferença geracional. 

Posteriormente, houve uma conversa descontraída sobre “lugares de afeto”, pensando 

os corpos em seus territórios, em suas disputas e suas afetividades. Convidamos a artista e 

militante Nane Vieitas, que conduziu uma oficina chamada “corpo natureza”, nos colocando 

em conexão com aquilo que temos de mais sagrado, a natureza, propondo uma dinâmica de 

massagem e relaxamento, voltados para a percepção do toque do outro. 

Seguimos com outras duas oficinas, a primeira foi de perna-de-pau (“descobrindo a 

origem da perna de pau”), com Pedro Máximo, que vem realizando um trabalho de resgate da 

história do artefato da perna-de-pau, apresentando ao grupo as pernas e os modos de utilizar, 

afirmando que a perna-de-pau seria um “recurso ancestral”. 



49 

 
 

Pensar um novo lugar de enunciação das atividades artísticas e culturais 

a partir de um posicionamento engajado não é inaugural. Assim como pensar um novo lugar 

de enunciação das atividades artísticas e culturais a partir de um posicionamento 

engajado não é inaugural no sentido de entender a cultura na atualidade como agente político. 

O fenômeno acima denomina-se “organização do acontecimento” e pode ser mais bem 

compreendido quando destacamos a criação dos quilombos, territórios de organização social 

alternativa à sociedade colonial escravocrata que, ainda nos dias de hoje, inspira estratégias de 

articulação de comunidades e “núcleos de resistência” de homens e mulheres negras. 

Os movimentos sociais na virada da última década reivindicaram, ostensivamente, 

para além do direito de existir, a conquista de direitos sociais de segunda dimensão na 

instauração de um estado democrático de direito para o movimento negro e comunidade 

LGBTQIAP+. 

          O ato de estarmos reunidos em favor do mesmo propósito trouxe-nos a sensação de 

segurança, representatividade e conforto, acredito que essas são as premissas e resultados 

mais consistentes da pesquisa, que o Estado não é capaz de nos proporcionar quando 

circulamos pelas ruas da cidade. Por isso, logo de início percebemos a necessidade de não 

desistirmos de manter os grupos ativos, interagindo, trocando vivências e saberes que podem 

despertar o interesse do outro por si mesmo.  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



50 

 
 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
          

 

 

O que estamos vivendo é uma reorganização das ordens vigentes ou, ao menos, um 

tensionamento sobre essas ordens, seja no aspecto político, econômico ou social. Tudo está 

em jogo e em processo, até mesmo a construção das epistemes que buscam refletir sobre a 

construção do coletivo no período da pandemia do COVID-19, dentro de um espaço de 

letramento racial. Nesse contexto, o campo artístico e cultural desempenha um papel 

fundamental. 

Busquei neste texto apontar para minha experiência de vida, contextualizando a 

escolha do tema e reforçando como chego nessas reflexões, trazendo apontamentos realizados 

durante o percurso da escrita. Ao fazer uma releitura das masculinidades negras, me debruço 

sobre autores negros e afro-diaspóricos que fundamentam tal discussão, resgato a imagem de 

Madame Satã, como ícone da cultura negra e cuir brasileira em terras fluminenses, afirmando 

com as ideias de Audre Lorde (1981) que “não existe hierarquias de opressões”. 

Ao analisar as performances narrativas de algumas bichas pretas integrantes de um 

coletivo negro LGBTQIAP+ da cidade do Rio de Janeiro, observo relatos de experiências 

pessoais que se cruzam entre as diferentes narrativas. Realizo um estudo etnográfico sobre as 

questões que permeiam a performance de gênero e sua relação com coletivo negro e cuir em 

ascensão. Busquei analisar um áudio de uma roda de conversa do coletivo EMM, a fim de 

compreender as atividades de performance artística e uma oficina de costura como 

instrumento pedagógico. 

Ao analisar que vivemos sobre uma norma branca, hetero, cis e classe média, é 

possível confirmar que qualquer outra expressão ou performance de masculinidade que não 

corresponda à ideia racista de “homem negro viril”, frequentemente causa às bichas pretas, 

em diferentes graus, um sentimento de rejeição vindo de seus grupos de sociabilidade. 

Entretanto, gostaria de relembrar que esses sujeitos, mesmo lidando com os resultados 

deveras intensos da dicotomia colonial em seus pensamentos, estão, ao mesmo tempo, 

vivendo suas vidas, sendo eles mesmos e trilhando um caminho lindo. 

Ao considerarmos o contexto político brasileiro atual, percebe-se nitidamente o 

desenho de um campo de batalha: na mesma medida em que assistimos, nas últimas décadas, 

a um avanço no que tange à conquista e instituição de direitos por grupos subalternizados, 

segundo a escritora Souto (2020, p. 20) também “vivemos agora uma reação contra esses 

avanços, na tentativa de manter o status de privilégios e desigualdades que historicamente 

estruturam a sociedade brasileira”. Isso é protagonizado por setores sociais conservadores do 

país. 

Na linha de frente, em defesa desses direitos, encontram-se grupos identitários 

identificados como subalternos ou minoritários. São eles os movimentos negros, 

LGBTQIAP+, comunidades indígenas e quilombolas, pessoas com necessidades educacionais 

especiais. 

Para refletir acerca do presente se faz imprescindível considerar a corrente pós-

colonial de pensamento, que tem apontado perspectivas interessantes.  Stuart Hall (2003), por 

exemplo, considera que “o pós-colonial sinaliza a proliferação de histórias e temporalidades, a 

intrusão da diferença e das especificidades nas grandes narrativas generalizadoras do pós-

iluminismo eurocêntrico” (HALL, 2003, p.  103).  



51 

 
 

       Na perspectiva das periferias e das insurgências que a partir delas são inauguradas, Grada 

Kilomba (2019), escritora e artista interdisciplinar portuguesa, recorre ao pensamento de Bell 

Hooks, teórica feminista estadunidense, para discorrer sobre a margem e o centro. 

Grada Kilomba afirma que, segundo Bell Hooks, “estar à margem é ser parte do todo, 

mas fora do corpo principal” (2019, p. 67) e complementa afirmando que a margem não deve 

ser vista apenas como um espaço periférico, um espaço de perda e privação, mas sim como 

um espaço de resistência e possibilidade (2019, p. 68). Ou seja, a situação de escassez de 

recursos das mais diversas ordens é também lugar de potência, pois, como resume a autora, a 

opressão forma as condições de resistência. 

Formar um círculo, sem que se demarque o início ou o fim do grupo, propõe 

continuidade e colabora fisicamente para que percebamos o outro, que está posicionado ao 

nosso lado, de maneira diferente. Posto isso, estimulamos as distintas performances e falas. 

Ao olharmos e ouvirmos atentamente, percebemos que a voz é um elemento de mecanismo e 

natureza sociopolítica, essencial para análise das narrativas, assim como todo o corpo, que por 

si só já abarca emoções diversas e comportamentos distintos que permeiam ao nosso redor. 

É importante reforçar que as oficinas proporcionadas pelo coletivo, as rodas de 

conversas, assim como as atividades programadas, surgiram e se mantém como nosso 

principal canal de comunicação com os integrantes. Desse modo, é possível analisar e acessar 

os dados socioeconômicos, educacionais, relacionados à saúde, entre outras abordagens que 

foram relevantes para compreender a construção das performances de narrativa e de gênero, 

bem como todos os assuntos que se desdobram nessa pesquisa. 

Ao me direcionar de modo em que as relações sejam interseccionadas entre orientação 

sexual, identidade de gênero, consciência racial e subjetividade, noto uma relevância em 

apontar como as emoções e os afetos foram chaves de compreensão fundamentais para esta 

pesquisa (considerando o período histórico epidêmico que estávamos vivenciando, COVID-

19). 

Ressalto que as relações afetuosas têm capacidade de desestabilizar a noção 

universalista de experiência humana, como proposto por intelectuais decoloniais das mais 

diversas áreas do conhecimento, como Bell Hooks (2020). Também justifico essa ressalva 

acerca das emoções tendo em vista as múltiplas vulnerabilidades que a bicha negra e os 

corpos negros LGBTQIAP+ estão sujeitos, pois para nós até o desejo e o afeto se configuram 

permeados pela colonização.  

Colonização que não usa da força física e opera nas entrelinhas, se impregna em 

nossas mentes tentando romper com nossos sonhos. Assim, internaliza tanto em mim como 

em outros gays negros valores que de uma certa maneira (re)afirmam nossa dominação, 

introjetam uma certa inferioridade em nossas subjetividades e que precisam urgentemente 

serem compreendidos.  

Vimos como são múltiplas as maneiras pelas quais a “epidermização” do racismo 

(FANON, 2008, p. 28) causa impactos substanciais na percepção que homens, gays e bichas 

negros e negras têm de si mesmos, limitando sua atuação enquanto indivíduo e ser social, já 

que o mesmo está acoplado a tecnologias coloniais de dominação que, simbioticamente ligam, 

fundem sua identidade étnico racial à suas performances de gênero e sexualidades. 

 

 

 

 

 
 



52 

 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

AKOTIRENE, CARLA. Interseccionalidade. São Paulo, 2019.  

AUSTIN, JOHN. Quando dizer é fazer: palavras e ação. Tradução: Danilo Marcondes. Porto 

Alegre: Artes Médicas. 1990. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Gestão Estratégica e Participativa. Departamento 

de Apoio à Gestão Participativa e ao Controle Social. Política Nacional de Saúde Integral da 

População Negra: uma política para o SUS / Ministério da Saúde, Secretaria de Gestão 

Estratégica e Participativa, Departamento de Apoio à Gestão Participativa e ao Controle 

Social. 3. ed. Brasília: Editora do Ministério da Saúde. 

BARNARD, I. Queer race: cultural interventions in the racial politics of queer theory. New 

York: Peter Lang. 2004. 

BAUMAN, R. Story, performance and event: contextual studies of oral narrative. 

Cambridge: CUP. 1986. 

BHABHA, H. Day by Day... with Frantz Fanon. In: The fact of blackness: Frantz Fanon and 

visual representation. Alan Read (ed.). Seattle: Bay Press, 1996. 

___________. O Local da Cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG. 2001. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. V.I, II. Tradução: Sérgio Milliet. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira. 1980. 

BRAGA, Charlotte Wescla Vasconcelos. A Luta político cultural de artistas travestis e 

transexuais no cenário do Rio de Janeiro. (Mestrado em Cultura e Territorialidades) Programa 

de Pós-graduação em Cultura e Territorialidades da Universidade Federal Fluminense – UFF. 

Niterói, Rio de Janeiro, Brasil. 2021. 

BORBA, Rodrigo. A linguagem importa? Sobre performance, performatividade e 

peregrinações conceituais. Cadernos Pagu (43), julho-dezembro de 2014, P. 449. 

BUTLER, Judith. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2015. 

______________. Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da Identidade. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

____________. Vida precária. Contemporânea – Revista de Sociologia da UFSCar. São 

Carlos, Departamento e Programa de Pós-Graduação em Sociologia da UFSCar, 2011, n.1, p. 

13-33. 

CAETANO, R. V; TEIXEIRA, M. S; JUNIO; P. M. S. Bichas Pretas e Negões: Seus fazeres 

curriculares em escolas das periferias”. Revista Teias vol.20 no.59 Rio de 

Janeiro out./dez 2019. Epub 21-Jan-20. 

CLIFFORD, James. A experiência etnográfica: antropologia e literatura no século XX. Rio 

de Janeiro: Editora UFRJ. 1998. 

CONNELL, Raewyn; MESSERSCHMIDT, James W. Masculinidade hegemônica: 

repensando o conceito. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 241-282, abril de 2013. 

Disponível em e acesso em 10 de maio de 2023.  

__________________. Southern theory: the global dynamic of knowledge in social sciences. 

Cambridge, Polity, 2007. Part 1. Northern Theory, p. 1 – 68. 

DERRIDA, J. Signature event context. In: ______. Limited inc. Evanston: Northwestern 

University Press, 1988. p. 1-23 

EAGLETON, T. Ideologia (L. C. Borges & S. Vieira, Trads.). São Paulo: Boitempo. 1997. 

EVARISTO, Conceição. Escrevivência. 2016. Link: 

https://www.itaucultural.org.br/ocupacao/conceicao-evaristo/escrevivencia/.Acessado em: 28 

de julho de 2023. 



53 

 
 

_______________. Poemas da recordação e outros movimentos. Belo Horizonte: Nandyala, 

2008. 

_______________. Gênero e etnia: uma escre(vivência) de dupla face. Disponível em: 

http://nossaescrevivencia.blogspot.com/2012/08/genero-eetnia-uma-escrevivencia-de.html. 

Acessado em: 7 jun. 2023.  

_______________. Mulheres no mundo – etnia, marginalidade, diáspora. João Pessoa: Idea/ 

Editora Universitária – UFPB, 2005. p. 20-121 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. São Paulo: Editora Schwarcz-Companhia das 

Letras. 2022.  

______________. Pele Negra, Máscaras Brancas. Rio de Janeiro. Ed. Fator, 1983; 

_________________. Mapeando a imaginação feminista: da redistribuição ao reconhecimento 

e representação. Revista Estudos Feministas, 15(2), 291-308. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Tradução e organização Roberto Machado. 7.ed. 

Rio de Janeiro: Graal, 1979. 295p. (biblioteca de Filosofia e história das ciências) 

_________________. História da sexualidade: a vontade de saber; Tradução Maria Thereza 

da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque; 11.ed. Rio de Janeiro: Graal 1988. 152 p. 

v. 1. Tradução de: Histoire de La sexualité 1: la volonté de savoir 

FRASER, N. (2001). Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça na era pós-

socialista. In J. Souza (Org.), Democracia hoje: novos desafios para a teoria democrática 

contemporânea (pp. 245- 282). Brasília, DF: Ed. da UNB. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 57ª Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2014. 

_____________. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 49. ed. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2014. 

FRIEDMAN, David M. Uma mente própria: história cultural do pênis. Tradução: Ana Luiza 

Dantas Borges. Rio de Janeiro: Objetiva, 2001, p. 10-112.  

GOFFMAN, E. Performances: Belief in the part one is playing. 1959. In: BIAL, H. (Org.). 

The performance studies reader. New York: Routledge, 2004. p. 59-63. 

GALINDO, J. (1987). “Encuentro de subjetividades, objetividad descubierta. La entrevista 

como centro de trabajo etnográfico”, en: Estudios sobre las Culturas Contemporáneas [en 

línea]. ISSN: 1405-2210. Disponible en: Fecha de consulta: 12 de marzo de 2019. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e Sexismo, In: Revista Ciências Sociais Hoje, Anpocs, 1984, p. 

223-244. 

________________. (1979d). Racism and its effects in Brazilian society (mimeo, Women’s 

Conference of Human Rights and Mission; Veneza, 24-30 de junho, 1979). 

GRADA. Kilomba. A Máscara. Trad. OLIVEIRA, Jessica. In: Cadernos de Literatura em 

Tradução, n. 16, p. 171-180, 2016. 

________________. Quem pode falar? In: Memórias da Plantação: Episódios do racismo 

cotidiano. Rio de janeiro: Cobogó, 2019. p. 47-70 

GREEN, James. O pasquim e Madame Satã, A “rainha” negra da boemia brasileira. Topoi, 

v.4, n.7, julho-dez 2003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/topoi/a/kKNMXYvLP6cZGbVnCgKzqxD/?lang=pt&format=pdf 

Acesso em: 03 março 2023. 

HALL, S. (2000). “Quem precisa de identidade?”. Tradução: Tomaz Tadeu da Silva, en: 

Silva, T. T. da (Org.) Hall, S.; Woodward, K. Identidade e diferença. A perspectiva dos 

estudos culturais. Petrópolis: Editora Vozes, 103-133, [1996] 2000. Disponible en: Fecha de 

consulta: 16 de marzo de 2019. 



54 

 
 

_________. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Liv Sovik (org); Trad. Adelaine 

La Guardia Resende. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: Representação da Unesco no 

Brasil, 2003. 

_______. Pensando a diáspora: reflexões sobre a terra no exterior. In: SOVIK, Liv (Org.), 

Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. p. 25-

48. 

_______.  Quando foi o pós-colonial? Pensando no limite.  In: SOVIK, Liv  (Org.),  Da 

diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003.p. 95-

122. 

_______. Que “negro” é esse na cultura negra? In: SOVIK, Liv (Org.), Da diáspora: 

identidades e mediações culturais. Belo Horizonte:  Editora UFMG, 2003.  p.  317-332. 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 

privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, n. 5, p. 7-41, 1 jan. 2009. 

HEIBRON, M. L. (2000). Violência e mulher. In G. Velho & M. Alviti, Cidadania e 

violência (pp. 90-99). Rio de Janeiro: Ed. da UFPRJ.  

HENRIQUE, C. Reconstrução: uma abordagem sócio-histórica sobre o racismo à brasileira. 

Revista Urutágua, Maringá, n.12, p.01-11, abr./maio/jun./jul. 2007. Acesso em: 11 nov. 2012. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 

Martins Fontes. 2020. 

IERVOLINO, SA.; PELICIONI, MCF. A utilização do grupo focal como metodologia 

qualitativa na promoção da saúde. Rev Esc Enf USP, v. 35, n.2, p.121, jun, 2001.  

JESUS, JAQUELINE GOMES DE. Orientações sobre a população transgênero: conceitos e 

termo. Brasília: Autor. 2012.  
LACAN, Jacques (1957-58). As formações do inconsciente. O seminário. Livro 5. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 1999. 

LIBÂNEO, José Carlos. Pedagogia e pedagogos para quê? 8.ed. São Paulo: Cortez Editora, 

2005.  

LIMA, Diane. Não me aguarde na retina: a importância da prática curatorial na perspectiva 

decolonial das mulheres negras. SUR 28, 2018. 

LORDE, Audre. Os usos da raiva: mulheres respondendo ao racismo, 1981. Disponível em: 

https://we.riseup.net/radfem/usos-da-raiva-mulheres-respondendo-ao-racismo-audr; 

____________. There is no hierarchy of oppression. In: Dangerous liaisons: blacks, gays and 

the struggle for equality, ed. Eric Brandt. I am your sister: collected and unpublished writings 

of Audre Lorde. Nova Iorque: Oxford University Press, p. 156-157, 2009. 

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação. Uma perspectiva pós-

estruturalista. Petrópolis, RJ: Vozes. 1997. 

______________________. Um corpo estranho. Belo Horizonte: Autêntica, 2004. 

LOXLEY, James. Performativity. Londres: Routledge. 2007. 

LUGONES, María. Heterosexualism and the colonial/modern gender system. Hypatia, 22 (1): 

2007, p. 186-209. 

MARCIO, Caetano; SILVA JUNIOR, Paulo Melgaço da. (Orgs.). De guri a cabramacho: 

masculinidades no Brasil.1ª edição, Rio de Janeiro: Lamparina, 2018. 

MCCLINTOCK, Anne. Imperial leather: race, gender, and sexuality in the colonial contest. 

London: Routledge, 1995  

MEDRADO, Benedito; LYRA, Jorge. Por uma matriz feminista de gênero para os estudos 

sobre homens e masculinidades. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v. 16, n. 3, p. 809- 840, 

Dec. 2008. Acesso em 22 de junho de 2020. 

MELO, Glenda C. V.; MOITA LOPES, L. P. As performances discursivo-identitárias de 

mulheres negras em uma comunidade para negros na Orkut. Delta, São Paulo, v. 29, n. 2, 

2013, p. 237-265. 



55 

 
 

_____________. The narrative performance of the player Ronaldo as a sexual phenomenon 

in a Rio de Janeiro newspaper: multimodality, positioning and iconicity. ANPOLL Magazine, 

Florianópolis, v.27, p.129-160, 2009. 

 _____________. On being white, heterosexual and male in a brazilian school: multiple 

positionings in oral narratives. In: FINNA, A. de; SCHIFFRIN, D.; BAMBERG M. (Org.). 

Discourse and identity. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. p. 288-313. 

MUNANGA, Kabengele. Negritude usos e sentidos. São Paulo: Ática, 1986. 

NASCIMENTO, Abdias. Quilombismo. Petrópolis/RJ: Editora Vozes, 1980. 

OLIVEIRA, Esmael Alves de. De guri a cabra-macho (Resenha). Aceno – Revista de 

Antropologia do Centro-Oeste, 8 (16): 361-366, janeiro a abril de 2021. ISSN: 2358-5587. 

OLIVEIRA, Megg Rayra. O diabo em forma de gente: (r)existências de gays afeminados, 

viados e bichas pretas na educação. Curitiba: Prisma, 2017.  

PENNYCOOK, Alastair. Global Englishes and Transcultural Flows. Londres e Nova York: 

Routledge. 2007. 

PINHO, Osmundo. Relações raciais e sexualidade. In: PINHO, AO and SANSONE, L., orgs. 

Raça: novas perspectivas antropológicas [online]. 2nd ed. rev. Salvador: EDUFBA, 2008, pp. 

257-283. ISBN 978-85-232-1225-4. Disponível em: 

https://books.scielo.org/id/3tqqd/pdf/pinho-9788523212254-10.pdf. Acesso em: 08 de jun. 

2023. 
PINTO, I. V.; et al. Perfil das violências notificadas no Sistema de Informação de Agravos de 

Notificação (SINAN) contra Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis e Transexuais no Brasil, 

2015 a 2017 Profile of reported violence against Lesbian, Gay, Bisexual, Transsexuals and 

Transsexuals notified in the Brazilian National Information System on Notificable Diseases 

(SINAN), Brazil, 2015-2017. REVISTA BRASILEIRA DE EPIDEMIOLOGIA, v. 23, p. 1-

13, 2020. 

SILVA JUNIOR, P. Quando as questões de gênero, sexualidades, masculinidades e raça 

interrogam as práticas curriculares: um olhar sobre o processo de co/construção das 

identidades no cotidiano escolar. Tese (Doutorado em Educação) - UFRJ, Rio de Janeiro, 

2014. 

SOUZA, Ana Lúcia Silva. Letramentos de reexistência: poesia grafite, música, dança: HIP-

HOP. São Paulo: Parábola Editorial. 2011. 

RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, gênero e história. In: Heloisa Buarque de 

Holanda. (Org.). Pensamento Feminista Brasileiro: formação e contexto. 1ªed. Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, v. 01, p. 371-387. 

SARDENBERG, Cecília. Da Crítica Feminista à Ciência a uma Ciência Feminista? Labrys. 

Estudos Feministas (Online), v. 11, p. 45, 2007. 

SENNET, Richard. A corrosão do caráter. Rio de Janeiro: Record. 2001. 

SODRÉ, M. Claros e escuros. Rio de Janeiro: Vozes. 1999. 

SOMMERVILLE, S. B. Queering the color line: race and the inventions of homosexuality in 

American culture. Durham: Duke University, 2000. 

SOUZA, Rolf Ribeiro. As representações do homem negro e suas consequências. Revista 

Fórum Identidades, Ano 3, Vol. 6, pp. 97-115, 2009. 

SULLIVAN, N. A critical introduction to queer theory. New York: New York University 

Press, 2003. 

TELLES, Edward. Racismo à brasileira: uma nova perspectiva sociológica. Rio de Janeiro: 

Relume-Dumará. 2003. 

THORNBORROW, J.; COATES, J. The sociolinguistics of narrative: identity, performance, 

culture. In: THREADGOLD, T. Performing theories of narrative: theorizing narrative 

performance. In: THORNBORROW, J.; COATES, J. The sociolinguistics of narrative. 

Amsterdam: John Benjamins, 2005. p. 261-278. 



56 

 
 

______________. The sociolinguistics of narrative. Amsterdam: John Benjamins, 2005. p.1-

16.  

WILCHINS, R. Queer theory, gender theory: an instant primer. Los Angeles: Alyson Books, 

2004, p. 103-222. 

VICH, Victor. Desculturalizar a cultura: desafios atuais das políticas culturais. PragMATIZES  

–  Revista  Latino-Americana  de  Estudos  em  Cultura,  ao  5,  n.  8, 2015. 

ZACCARELLI, Laura Menegon; GODOY, Arilda Schmidt. Perspectivas do uso de diários 

nas pesquisas em organizações. In: Scielo - Cad. EBAPE.BR, v. 8, n. 3, Rio de Janeiro. 

CADERNOS EBAPE. BR, v. 8, nº 3, artigo 10, Rio de Janeiro, set. 2010. 

ZAMBONI, J. Educação bicha: uma a(na)rqueologia da diversidade sexual. Tese (Doutorado 

em Educação) - Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2016.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 

 
 

BIBLIOGRAFIA INTERNET 

 

 

GLOBO, G1. Matéria publicada online – Evasão Escolar, Rio de Janeiro, 2021. Disponível 

em: https://g1.globo.com/educacao/noticia/2021/12/02/evasao-escolar-de-criancas-e 

adolescente-aumenta-171percent-na-pandemia-diz-estudo.ghtml 

https://docs.google.com/document/d/1Q9bCUnrheVH2ekk3l9lSLsGA 

rHwRWhz/edit?usp=sharing&ouid=104528840511803097694&rtpof=true&sd=true. 

Acessado em 04/05/2023. 

UOL, Notícias. Tema gênero: Glossário de Gênero. Disponível online em: 

https://www.uol.com.br/universa/noticias/redacao/2018/03/19/glossario-de-genero-entenda-o-

que-significam-os-termos-cis-trans-binario.htm?cmpid=copiaecola> Acessado em 

04/07/2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.uol.com.br/universa/noticias/redacao/2018/03/19/glossario-de-genero-entenda-o-que-significam-os-termos-cis-trans-binario.htm?cmpid=copiaecola
https://www.uol.com.br/universa/noticias/redacao/2018/03/19/glossario-de-genero-entenda-o-que-significam-os-termos-cis-trans-binario.htm?cmpid=copiaecola


58 

 
 

ANEXOS 
 

 

Anexo I 

 

 Folders 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Figura 8 – Programação Evento do Coletivo EMM – MUHCA – Museu de História e Cultura 

Afro-brasielira, um fly divulgação com a data de 23 de julho de 2021 e horário da 16h00, no 

Bairro da Gamboa, Rio de Janeiro) 

 

 

 

 

 

 



59 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Figura 9 – “É HOJE” com fundo de Madame Satã, com atividade do Coletivo EMM – 

MUHCA – Museu de História e Cultura Afro-brasileira, um flyer de divulgação, no Bairro da 

Gamboa, Rio de Janeiro). 

 

 
 

 

 



60 

 
 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Figura 10 – Erika Monteiro, curadora exposição no MUHCAB – Museu de História e 

Cultura Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de Janeiro, convida para atividade do 

coletivo EMM no ano de 2021); 

(Figura 11 – Phelipe Rezende, curador exposição no MUHCAB – Museu de História e 

Cultura Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de Janeiro, convida para atividade do 

coletivo EMM no ano de 2021);  

(Figura 12 – Stephanie Satanna, curadora exposição no MUHCAB – Museu de História e 

Cultura Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de Janeiro, convida para atividade do 

coletivo EMM no ano de 2021).  

(Figura 13 – Exposição “protagnosimo”, curadora exposição no MUHCAB – Museu de 

História e Cultura Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de Janeiro, convida para 

atividade do coletivo EMM no ano de 2021). 
 



61 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Figura 14 – Gabe Samuel Alves, artista atividade do coletivo EMM no MUHCAB – Museu 

de História e Cultura Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de Janeiro, no ano de 2021) 
 

Anexo II 

 Fotos 

(Figura 15 – Caten, artista convida para oficina de Dança, atividade do coletivo EMM no 

MUHCAB – Museu de História e Cultura Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de 

Janeiro, no ano de 2021); 

 

 

 

 



62 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Figura 16 – Fly divulgação mostra da Oficina de Costura, atividade do coletivo EMM no 

MUHCAB – Museu de História e Cultura Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de 

Janeiro, no ano de 2021). 

Figuras 17 – Conjunto de Imagens da construção da “Faixa” na atividade realizada pelo 

coletivo EMM, na segunda imagem é o prédio do MUHCAB – Museu de História e Cultura 

Afro-brasileira, no Bairro da Gamboa, Rio de Janeiro, no ano de 2021); 

(Figura 18 – Foto do 4º encontro coletivo EMM, no ano de 2023, Bar da Jura, Morro da 

Providência – RJ). 

      

 



63 

 
 

(Figura 19 – Foto do 5º encontro coletivo EMM – Bate papo com Sacerdorte Arthur Avellar 

de Xangô, no ano de 2023, Parque Madureira, Zona Norte – RJ) 

 

 

(Figura 20 – Foto do 5º encontro coletivo EMM – Oficina corponatuREZA com Nane 

Vieitais, ano de 2023, Parque Madureira, Zona Norte – RJ)  

       

 

(Figura 21 – Foto 5º encontro coletivo EMM – Oficina “perna de pau” com Pedro Máximo, 

ano de 2023, Parque Madureira, Zona Norte – RJ) 

 



64 

 
 

 
(Figura 22 – Foto do bate papo - 5º encontro coletivo EMM, ano de 2023, Parque Madureira, 

Zona Norte – RJ)       

 

 

(Figura 23 – Foto da Moção Honrosa – Câmara dos Vereadores da Cidade do Rio de Janeiro, 

mandato Taina de Paula, 18 de novembro de 2021- RJ)       

 

 

 



65 

 
 

Anexo III 

 Formulários 

INSTRUMENTO 

1- CHECKLIST DE ELEGIBILIDADE (Jovem, Gay, Negro, pardo, 18-29 anos, 

residente da cidade do Rio de Janeiro); 

2- INFORMAÇÕES SÓCIO-DEMOGRÁFICAS, OCUPAÇÃO E MOBILIDADES; 

3- CONHECIMENTOS SOBRE POPULAÇÃO / COMUNIDADE LGBTQIAP+; 

4- ACEITAÇÃO / SUPORTE; 

5- PRECONCEITO, DISCRIMINAÇÃO E VIOLÊNCIA; 

6- ESCOLARIDADE, ATUAÇÃO; 

7- CONHECIMENTO SOBRE RACISMO; 

8- ACESSO AS MÍDIAS DIGITAIS. 

(Anexo I – Instrumento roteiro proposto na primeira roda de conversa do coletivo EMM – Rio 

de Janeiro, 16 de janeiro de 2021)  

 

1. Em sua experiência vida, você já enfrentou alguma situação de racismo e/ou 

homofobia?  

2. Nos conte, quando foi a primeira vez que você percebeu que era negro? 

3. Sobre a orientação e identidade de gênero, quando e como foi “sair do armário”? 

 4. Qual seria os maiores obstáculos para que você alcance seus objetivos?  

5. Na sua opinião, qual importância de pesquisas e estudos realizados com a população 

negra LGBTQIAP+? 

(Anexo II – Perguntas pré-elaboradas proposta na primeira roda de conversa do coletivo 

EMM – Rio de Janeiro, 16 de janeiro de 2021)  

 

1ª NOME   

2ª IDADE   

3ª ORIENTAÇÃO SEXUAL   

4ª ESCOLARIDADE   

5ª AREA DE ESPECIALIDADE   

6ª ONDE CRESCEU   

7ª ONDE VIVE   

8ª COM QUEM VIVE   

(Anexo III – Formulário proposto na primeira roda de conversa do coletivo EMM – Rio de 

Janeiro, 16 de janeiro de 2021)  


