
UFRRJ

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO

Mulheres negras, famílias e trabalho subalterno

Layla Gomes da Silva

2024



UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS 

MULHERES NEGRAS, FAMÍLIAS E TRABALHO SUBALTERNO

LAYLA GOMES DA SILVA

Sob a orientação da Professora

Luena Nascimento Nunes Pereira

Dissertação submetida como requisito 

parcial  para  obtenção  do  grau  de 

Mestre  em  Ciências  Sociais,  no 

Curso de Pós-Graduação em Ciências 

Sociais,  Área  de  Concentração  em 

Ciências Sociais.

Seropédica, RJ

Setembro de 2024



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico

 
Ficha catalográfica elaborada 

 com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

S 586
m

Silva, Layla Gomes da, 1995-
   Mulheres negras, famílias e trabalho subalterno /
Layla Gomes da Silva. - Seropédica, 2024.
   102 f. 

   Orientador: Luena Nascimento Nunes  Pereira.  
Dissertação(Mestrado). -- Universidade Federal Rural
do Rio de Janeiro, Programa de Pós-Graduação em
Ciências Sociais, 2024.

   1. mulheres negras. 2. famílias. 3. trabalho
subalterno. 4. interseccionalidade. I. Pereira, Luena
Nascimento Nunes , 1971-, orient. II Universidade
Federal Rural do Rio de Janeiro. Programa de Pós
Graduação em Ciências Sociais III. Título.





Dedico  esta  dissertação a  todas  as  mulheres  negras 

que  resistiram  e  resistem  diariamente  mesmo  em 

condições difíceis de vida e de trabalho.



AGRADECIMENTOS

Em primeiro lugar, agradeço à minha mãe que é a luz da minha vida. Uma mulher  

negra que teve tantas barreiras na vida e vivenciou a solidão por tanto tempo. Ainda que o 

afeto tenha lhe sido negado por tanto tempo, distribuiu o amor por onde quer que fosse. Sua 

existência  e  resistência  nesse mundo foi  uma das minhas inspirações em escrever  esse 

trabalho. Contar sua história ainda que tenha sido algo desafiador para mim, devido ao 

nosso vínculo familiar, foi necessário para que eu refletisse a respeito de como somos e 

porque somos o que somos nesse mundo. Fiquei muito feliz por sua contribuição em minha 

pesquisa. 

Ao  meu  pai,  Grivaldo  (in memoriam),  homem  do  campo,  sonhador  e  com 

consciência de classe, que mesmo diante de tantas dificuldades, fez o possível para que 

nossa família tivesse afeto e conforto. Nunca esquecerei das nossas tardes debatendo os 

conteúdos da minhas disciplinas da escola, sobretudo, de História. Isso me trazia muita 

motivação para aprender mais. Sou extremamente grata por ser sua filha e pelo tanto que 

lutou para que eu, minhas irmãs e irmão tivéssemos nossos diplomas hoje. 

Às minhas irmãs: Gilmara, por ter me incentivado tanto em ingressar no Mestrado, 

por me ajudar e orientar em tantos momentos; e Girlane, que juntamente ao meu cunhado 

Adriano, me deu tanto suporte e me ajudou na fase da aulas presenciais. Ao meu irmão 

Mateus, por acreditar tanto no meu potencial. 

Aos meus sobrinhos tão amados, Miguel e Maria Júlia. Tenho muita alegria de tê-

los em minha vida.

Às minhas interlocutoras, por confiarem em mim para contarem sobre suas vidas, 

alegrias e dores. Aprendi muito com suas narrativas. 

Agradeço  à  minha  orientadora  Luena  Nascimento  Nunes  Pereira  por  todo 

acolhimento,  carinho,  paciência  e  por  sempre  ter  sido  solícita  às  minhas  demandas  e 

dificuldades  durante  o  Mestrado.  Seu  suporte  foi  essencial  à  minha  permanência  e 

finalização do curso.

Agradeço às professoras Camila Fernandes Pinto e Graziele Cristina Dainese de 

Lima,  por  participarem da  minha  banca  de  dissertação  e  pelas  dicas  de  bibliografia  e 

metodológicas.



Agradeço ao corpo docente, colegas, secretaria, coordenação, PPGCS e todas as 

trabalhadoras e trabalhadores que fazem a universidade funcionar, pois contribuíram direta 

ou indiretamente com minha conclusão de curso. 

Às servidoras  e  aos servidores  da Prefeitura  Municipal  de Rio das Ostras  que 

apoiaram  a  minha  licença  para  estudos  e  àqueles  que  se  colocaram  à  disposição  em 

contribuir com o meu trabalho enquanto estive fora.

E  por  último e  não  menos  importante,  agradeço  a  todas  as  amigas,  amigos  e 

familiares que me incentivaram durante o curso e torceram por mim. Aqui não direi nomes,  

pois sabem quem são e a importância que têm em minha vida.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 



RESUMO

SILVA, Layla Gomes da. Mulheres negras, famílias e trabalho subalterno. 2024. 102 p. 

Dissertação  (Mestrado  em Ciências  Sociais).  Instituto  de  Ciências  Humanas  e  Sociais, 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2024.

Este  trabalho  pretende  tratar  da  realidade  social  de  mulheres  negras,  com  recorte  no 

trabalho subalterno e sua relação com processos de subjetivação no interior da família. 

Analisa-se  para  além  do  racismo  e  machismo  estruturais  que  condicionam  vidas  de 

mulheres  negras,  buscando  observar  como  a  instituição  familiar  pode  internalizar  e 

reproduzir  eixos  de  subordinação na  socialização dos  sujeitos,  contribuindo com o seu 

assujeitamento não só no contexto da família, mas também em outras relações sociais e no 

mundo do trabalho. Para tanto, parte-se de uma pesquisa etnográfica, centrada na análise de 

histórias de vidas de três mulheres negras de Rio das Ostras, com idade entre 55 e 69 anos, 

que  possuem  em  sua  trajetória  relação  com  o  trabalho  doméstico,  função  que, 

historicamente,  é  associada  à  subordinação  de  gênero,  raça  e  classe.  Esta  dissertação, 

portanto,  apoia-se  epistemologicamente  na  teoria  crítica  do  feminismo negro,  na  teoria 

decolonial e interseccional. 

Palavras-chave: mulheres negras, famílias, trabalho subalterno, interseccionalidade.



ABSTRACT

SILVA, Layla Gomes da.  Black women, families and subordinate work.  2024. 102 p. 

Dissertation (Master in Social Sciences). Institute of Human and Social Sciences, Federal 

Rural University of Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2024.

This work aims to address the social reality of black women, with a focus on subordinate 

work and its relationship with processes of subjectivation within the family. It analyzes 

beyond the structural racism and sexism that condition the lives of black women, seeking to 

observe how the family institution can internalize and reproduce axes of subordination in 

the socialization of subjects, contributing to their subjection not only in the context of the 

family, but also in other social relationships and in the world of work. To this end, we begin 

with an ethnographic study focused on the analysis of the life stories of three black women 

from Rio das Ostras, aged between 55 and 69, who have worked in domestic work, a role 

that has historically been associated with subordination based on gender, race and class. 

This dissertation is therefore epistemologically supported by the critical theory of black 

feminism decolonial and intersectional theory.

Keywords: black women, families, subordinate work, interseccionality.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO………………………………………………………………………...…01

Minha trajetória e escolha do objeto de pesquisa…………………………………..02

Percursos da pesquisa…………………………………………………………..…..10

O perfil das entrevistadas e o trabalho de campo……………………………..…....13

Apresentação dos capítulos………………………………………………………...17

CAPÍTULO  I  –  MULHERES  NEGRAS:  RELAÇÃO  COM  O  TRABALHO 

SUBALTERNO E FAMÍLIAS…………………………………………………………...19

1.1 A subalternização de mulheres negras no âmbito do trabalho e no lar………...20

1.2 O perfil das trabalhadoras domésticas brasileiras……………………………...31

1.3 A categoria interseccionalidade enquanto ferramenta analítica………………..37

CAPÍTULO II – HISTÓRIAS DE VIDA A TRÊS VOZES: MARIA, BETÂNIA E 

EUGÊNIA…………………………………………………………………………..……..40

2.1. Maria…………………………………………………………………………..42

2.1.1. Primeiras memórias de infância………………………………………...…...43

2.1.2  Chegada  da  minha  mãe  ao  Sudeste:  família  e  o  trabalho  doméstico 

remunerado………………………………………………………………………...46

2.1.3 Reprodução do racismo por pessoas negras………………………………….48

2.1.4 As violências sofridas por minha mãe Maria………………………………...50

2.2. Betânia……………………………………………………………………..…..51

2.2.1. Contexto familiar de Betânia e circulação na infância e adolescência……...53

2.2.2. O sentimento de não aceitação por parte da mãe e abandono do pai………..55

2.2.3. Trabalho subalterno na infância e violências sofridas……………………....58

2.2.4. Betânia e seu companheiro…………………………………………………..61



2.2.5. Retorno ao trabalho doméstico remunerado na idade adulta e contextos de 

trabalho doméstico na atualidade…………………………………………………..62

2.2.6. “Filhos de criação” de Betânia………………………………………………66

2.3. Eugênia………………………………………………………………………...68

2.3.1. A família de Eugênia………………………………………………………...69

2.3.2 Entrada no trabalho doméstico aos nove anos por opção?………………….…70

2.3.3. Condições de trabalho de Eugênia…………………………………………..72

2.4 Relatos das interlocutoras sobre comensalidade e o quarto de empregada…....73

CAPÍTULO III – ABANDONO E SOLIDÃO DE MULHERES NEGRAS……….....75

3.1 Por trás da rejeição e abandono de meninas negras……………………………76

3.2. Mães solos negras……………………………………………………………..80

3.3 Circulação de crianças e filhas de criação……………………………………...85

3.4 Mulher negra e afeto dentro da família………………………………….……..89

3.5 Controle moral do trabalho………………………………………………..…...91

3.6 A agência de mulheres negras………………………………………………….94

CONSIDERAÇÕES FINAIS…………………………………………………………….96

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS…………………………………………….…….98



INTRODUÇÃO

Esta dissertação trata do processo de subjetivação de mulheres negras no interior de suas 

famílias, tendo em vista que a instituição familiar pode reproduzir diversas violências no seu 

interior, contribuindo com sua subalternização e a entrada em trabalhos precarizados. Valores 

racistas e machistas podem vir a ser reproduzidos no lar, influenciando no modo como familiares  

tratam meninas e mulheres negras e os papeis sociais que lhes são demandados, uma tendência 

que algumas vezes pode ser observada enquanto uma socialização para a submissão. 

Meu objeto de estudo são histórias de vida de três mulheres negras residentes de Rio das  

Ostras (cidade da baixada litorânea do Rio de Janeiro), de faixa etária entre 55 e 69 anos que 

desde  suas  infâncias  viveram  desprotegidas  nos  seus  próprios  lares,  sofreram  violências 

interseccionais e tiveram que se submeter precocemente ao trabalho doméstico. Portanto, a partir 

desse recorte, busco qualificar a realidade precária e dura que muitas meninas e mulheres negras 

brasileiras vivenciam, compreendendo que o trabalho doméstico é função que ainda tem a mesma 

cor e gênero predominantes desde a colonização1.

Os  processos  de  sujeição  vividos  na  esfera  familiar  tendem  a  repercutir  de  forma 

contundente na relação dessas mulheres com o mundo externo, nas suas escolhas emocionais, 

experiências  laborais  e  posições/lugares  que  vão  ocupando  ao  longo  da  vida.  Se  já  na  sua 

socialização,  mulheres  negras  enfrentam  diversas  formas  de  violências  (simbólica,  física  e 

outras),  as  suas subjetividades tendem a ser  construídas marcadas pela  baixa autoestima e  o 

autodesprezo.  Por  conseguinte,  estes  sujeitos  podem  assimilar  a  subordinação  como  uma 

dimensão da vida, sendo comum que tenham uma visão deturpada da violência patronal, tendo 

dificuldade de perceber relações assimétricas e de poder revestida de “afeto” e “amizade” e, 

consequentemente, inviabilizando o rompimento com ambientes de trabalho em que estas sofram 

variadas formas de violências.

1 Se nos tempos coloniais, havia as mucamas servindo a branquitude, em contextos recentes, em 2018, 
63% daqueles(as) empregados no trabalho doméstico eram mulheres negras, segundo dados do Texto para 
Discussão do IPEA (PINHEIRO, 2019 et al). 

1



Mulheres negras, que são atingidas por opressões imbricadas (de gênero, raça e classe), 

compõem o segmento populacional mais afetado por vínculos empregatícios precarizados, em 

que se destaca o trabalho doméstico e do cuidado – historicamente estigmatizado e desvalorizado 

–, ainda que seja um trabalho do campo da economia reprodutiva fundamental à vida privada e, 

consequentemente, base para a economia produtiva.

No campo, pude perceber que as responsabilidades atribuídas às mulheres negras desde 

a infância, são tanto da esfera privada, quanto da esfera pública. Isso porque são chamadas às 

responsabilidades no lar, a aprenderem a cuidar de si precocemente e a cuidar de outras crianças 

da família, contribuir nas atividades domésticas, ao mesmo tempo que entram ainda muito novas 

(crianças ou adolescentes) no trabalho remunerado ou de modo que tenham retorno para suas 

famílias. 

Assim, a questão que vem norteando meu trabalho, portanto, é que famílias de mulheres 

negras  podem deixar  de ser  local  de acolhimento para  desempenhar  papel  na reprodução de 

valores, comportamentos e violências que contribuem para a situação de vulnerabilização que 

estes sujeitos se encontram, contribuindo para a presença ou permanência destas no trabalho 

subalterno e complexificando a construção de subjetividades.

Minha trajetória e escolha do objeto de pesquisa 

Sou  uma  mulher  negra  de  origem  pobre,  tendo  em  minhas  memórias  diversos 

momentos em que sofri estigmas e violências simbólicas. Nasci em 1995, no interior do estado do 

Rio de Janeiro, e autodenomino-me “da roça” aos mais chegados. Sou filha de pessoas negras que 

transitaram entre diversas atividades laborais durante a vida, que em comum tiveram os elevados 

níveis de exploração e precarização – tanto quando residiam no campo ou na cidade, frente a um 

movimento migratório de meus pais. Inclusive, minha mãe, que por tempo considerável de sua 

vida exerceu função de trabalhadora doméstica remunerada, foi uma das minhas inspirações para 

a  escolha  do  meu  objeto,  tanto  que  ela  foi  uma  das  escolhidas  para  contribuir  com minha 

pesquisa.

2



Sou  a  caçula  dos  quatro  filhos  de  meus  pais  (somos  três  mulheres  e  um homem 

cisgêneros).  Meus pais poucos frequentaram a escola.  Minha mãe mal recorda quanto tempo 

estudou, ainda que mais tarde tenha conseguido aprender a ler e escrever por conta própria. Já 

meu  pai  estudou  mais,  chegando  a  cursar  até  a  sétima  série  (atual  oitavo  ano)  do  ensino 

fundamental, só tendo essa oportunidade de estudar depois de adulto, quando por um tempo saiu 

do campo e residiu nas proximidades da capital do Rio de Janeiro. 

Quando olho ao meu passado, observo que o interesse que possuo pela temática de raça 

me  acompanha  desde  a  adolescência,  quando  a  partir  de  seriados  norte-americanos  fui  me 

reconhecendo enquanto negra, porque até aquele momento, devido ao tom da minha pele ser 

“escuro, mas não tanto” para o imaginário social brasileiro, observava muita gente negar minha 

negritude como se me fizessem um favor2,  como se eu estivesse me autodepreciando ao me 

identificar  com  um  grupo  que  foi  escravizado  por  tanto  tempo.  Assim,  era  frequentemente 

considerada “moreninha”. Só mais tarde, a partir da leitura de Abdias do Nascimento (1978), 

compreendi  sobre  o  racismo  mascarado  perpetrado  na  sociabilidade  brasileira  e  que  os 

eufemismos  raciais  (como  os  empregados  por  Gilberto  Freyre  ao  reforçar  a  “morenidade”) 

corrobora com o racismo na medida em que estava implícita a defesa pelo embranquecimento 

não só no fenótipo da população negra, mas também em âmbito cultural. 

Desde criança vivenciei situações constrangedoras, incômodas e que impactaram na 

minha autoestima, mas só na idade adulta tive a percepção de ser pela minha condição de mulher 

negra de classe trabalhadora. O poder hegemônico, que é masculino e branco, busca minar as 

condições para que nós, grupos atravessados por marcadores sociais da diferença, desenvolvamos 

consciência de classe e sobre as opressões imbricadas (fortalecidas por discursos de meritocracia,  

de democracia racial, entre outros). Assim sendo, mesmo quando não há violência sobre nossos 

corpos  diretamente,  no  cotidiano  percebemos  um  tratamento  diferenciado,  perpetrado  de 

violências simbólicas e violações de direitos. 

2 Por toda minha vida, ouvi frases como: “Mas você não é negra”, como se autodeclarar como negro fosse 
algo negativo/ruim. Por vezes, ouvi isso de pessoas com “boas intenções”.

3



Em vista disso, fui percebendo o quanto as situações que me constrangiam se tratavam 

de expressões do racismo e sexismo incrustados no imaginário social brasileiro: como ter sido 

considerada uma das meninas mais feias da sala na infância; ser chamada de “Macaca” por um 

familiar  (ainda  que  ele  acreditasse  ser  carinhoso,  mas  não  apelidava  as  meninas  brancas  da 

família do mesmo modo); do porquê mesmo tendo ficado em primeiro lugar em um processo 

seletivo por meio de prova, um rapaz branco de classe média assumiu o cargo; do porquê peguei 

uma carona com um antigo locador português e ele, ironicamente, disse que precisava pegar algo 

em casa, deixando a chave na ignição, mas dizendo-me que eu não roubasse seu carro; do porquê  

ouvi  de  um homem branco que sempre  namorou brancas,  que há  pouco tempo vinha tendo 

relacionamentos  casuais  com  negras  porque  realmente  são  mais  “quentes”;  dentre  outras 

situações. 

Desde quando nasci até meus quase 11 anos vivi junto à minha família na cidade de 

São Francisco de Itabapoana3,  no norte do estado do Rio de Janeiro que tem como principal 

atividade econômica a agropecuária. Nessa cidade, pude observar as rotinas cansativas da minha 

mãe, que executava as tarefas domésticas, cuidava dos filhos e também trabalhava na lavoura 

com meu pai, e observar meu pai, que além do campo, por vezes precisou exercer várias outras 

atividades,  necessitando até  dirigir-se  à  capital,  quando estávamos em momentos de maiores 

dificuldades de garantir o nosso sustento. 

Quando penso na história da minha mãe, tenho sentimento de indignação, tanto com o 

modelo  de  sociedade  desigual  em  que  vivemos  sob  a  lógica  capitalista,  quanto  com  os 

comportamentos individualistas, moralistas e discriminatórios que ele fomenta, perceptíveis em 

vários momentos de sua vida. A sua trajetória, nesse sentido, é marcada por dificuldades, como o 

trabalho duro desde a infância (já criança trabalhava na colheita de coco babaçu no Maranhão); o 

afastamento  da  convivência  com  sua  mãe  e  irmão  adotivo/de  criação (tio  João)4;  o  abuso 

3 São Francisco de Itabapoana, segundo censo de 2022 do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 
(IBGE),  possui  uma  população  estimada  de  pouco  mais  de  45  mil  habitantes.  Disponível  em 
<https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rj/sao-francisco-de-itabapoana/panorama> Acesso em 03 de outubro de 
2023. 
4 Minha avó materna era muito julgada por ter sido mãe solo, não podendo escolher viver sozinha com 
seus filhos, minha mãe e o seu irmão adotivo, porque a família interferia. Assim, estes ficavam transitando 

4



financeiro familiar que vivenciou; a sua entrada prematura no trabalho doméstico; e várias outras 

violências  e  discriminações  sofridas  pela  minha  mãe,  tanto  em contexto  familiar,  quanto  no 

âmbito do trabalho. 

Minha avó faleceu quando minha mãe ainda era criança, não restando alternativas a 

não ser continuar morando com sua tia Francisca e sua prima Maria da Paz, filha de Francisca5. 

Estas logo mudaram-se do povoado Pedra do Salgado (em Vitorino Freire, no estado Maranhão) 

em direção à cidade de Seropédica (localizado na Baixada Fluminense) para ficarem próximas do 

José, filho de sua tia Francisca, que lá residia e trabalhava como pedreiro. Em Seropédica, minha 

mãe já foi direcionada ao trabalho doméstico pelos seus primos (residindo em casas dos patrões, 

submetida a longas jornadas de trabalho). Estes parentes orientavam que seu trabalho seria para 

contribuir com o sustento do lar, porém, pouco sobrava para o atendimento de suas necessidades 

básicas e dinheiro para pagamento de passagens para que fosse visitá-los quinzenalmente – isso 

permaneceu até o seu último salário e, por mais que seu salário tenha se elevado nos anos em que 

trabalhou, sua situação permanecia igual, pois quase nenhum dinheiro podia permanecer com ela. 

Posteriormente,  quando  já  tinha  22  anos,  minha  mãe  se  casou  com  meu  pai  em 

Seropédica e logo se mudou para São Francisco de Itabapoana, cidade natal do meu pai, para 

viver em uma pequena casa construída na terra do meu avô. Lá minha mãe ocupou-se não só dos 

afazeres domésticos e, posteriormente, do cuidado dos filhos, mas também das plantações (que, a 

depender do período, podia ser aipim, maracujá, feijão, etc.). Por um período trabalhou também 

na fábrica de farinha do meu avô paterno, até que esta foi fechada. De fato, ela demorou a exercer 

novamente atividades do trabalho doméstico remunerado, só voltando temporariamente para essa 

função quando já tinha mais de 50 anos de idade na nossa cidade atual, Rio das Ostras6.  No 

de casa em casa de parentes, exceto o meu tio João, que era rejeitado e um dia foi embora e não mais 
voltou para a cidade que moravam, como conta a minha mãe. Familiares sequer citam sua existência, 
apenas a minha mãe que ainda sonha em reencontrá-lo.
5 Quando me refiro à minha mãe, minha avó Luzia e meu tio João utilizo nomes reais, mas os nomes  
Maria da Paz e Francisca são fictícios, a fim de preservar suas identidades.
6 Cidade da baixada litorânea do estado do Rio de Janeiro que viemos a residir justamente porque meu pai 
conseguiu um emprego de caseiro num pequeno sítio com salário fixo e carteira assinada. Minha mãe nos 
relata sempre que Rio das Ostras sempre foi uma cidade que meu pai quis morar, justamente por tê-la  
considerado como um local onde eu e meus irmãos teríamos maior possibilidade de estudo e trabalho que 

5



entanto, viu-se num cargo informal que recebia um salário baixo (menos que um salário-mínimo) 

para exercer duas funções, cuidando dia e noite de uma idosa com limitações das capacidades 

funcionais e fazendo os serviços domésticos, tendo ainda que dormir na residência com apenas 

uma folga semanal. 

O meu pai sempre disse para a família que em sua vida o trabalho também foi iniciado 

em tenra idade, chocando-nos ao revelar que aos quatro anos de idade já trabalhava no campo, 

cortava madeira,  etc.  Em São Francisco de Itabapoana,  ele esteve sempre à frente de tarefas 

esgotantes e braçais, sobretudo, devido às responsabilidades a ele atribuídas por ser o irmão mais 

velho dos oito filhos dos meus avós. Conversando com minha mãe recentemente, fiquei sabendo 

que além dos trabalhos nas “roças” da família e na fábrica de farinha de meu avô paterno, teve 

também que trabalhar para donos de plantações da região (como no corte de cana-de-açúcar). Por 

vezes  também  precisou  ir  a  outras  cidades  buscar  trabalhos  temporários  quando  a  situação 

financeira estava mais difícil – como nas salinas da cidade de Cabo Frio (RJ) e na construção do 

metrô no Rio de Janeiro (capital). 

Minhas duas irmãs e meu irmão também tiveram períodos em suas vidas que estiveram 

em contextos do trabalho subalterno e informal, frente à baixa renda familiar, porém hoje todos 

possuem diplomas  de  graduação  e  pós-graduação,  bem como  atuam em empregos  de  nível 

superior. Entretando é preciso salientar que de forma alguma poderia atribuir a essas três histórias 

particulares de sucesso ao argumento meritocrático tão difundido no neoliberalismo, pois todos 

acessaram  alguma  política  social  pública  em  determinado  momento.  Essas  políticas 

possibilitaram a  entrada e  a  permanência  nos  estudos  –  sendo cada um usuário  de  uma das 

seguintes  políticas:  programa  de  assistência  estudantil,  Fundo  de  Financiamento  Estudantil 

(FIES), Programa Universidade Para Todos (PROUNI), etc. 

Quanto a mim, não foi diferente, pois devido ao suporte da minha família, somada ao 

acesso a políticas de assistência estudantil, consegui me dedicar e concluir minha graduação em 

Serviço Social na Universidade Federal Fluminense (UFF). Aliás, tanto minha irmã mais velha 

em  São  Francisco.  Rio  das  Ostras  era  uma  cidade  em  desenvolvimento  e  vizinha  à  Macaé,  cidade 
conhecida pelas empresas do ramo de petróleo e gás. 

6



(em seu doutorado) quanto eu (na graduação), tivemos a possibilidade de viajar para outro país 

para fazer intercâmbio, algo que talvez não teríamos acesso sem a existência de bolsas de estudo 

nas universidades. 

Atualmente, minha mãe é pensionista (devido ao falecimento do meu pai) e eu atuo 

como servidora pública municipal no cargo de Agente Comunitária de Saúde (cargo de nível 

médio) em Rio das Ostras. Já minhas irmãs e irmão trabalham em cargos compatíveis com suas  

formações de nível superior em diferentes cidades do estado do Rio de Janeiro e Espírito Santo.  

Ainda que para alguns de classes abastadas nossas conquistas de formação e de trabalho não 

pareçam extraordinárias,  principalmente,  por terem maior acesso a recursos materiais,  capital 

cultural e oportunidades para acessarem os diversos espaços, observo nossas vidas atuais como 

resultado  de  algo  mais  amplo  que  nossos  esforços  individuais  (que,  evidentemente,  também 

foram importantes). Tais conquistas foram possibilitadas, acima de tudo, pelas lutas da classe 

trabalhadora e movimentos sociais que reivindicam há muitas décadas direitos e oportunidades 

para classes e grupos subalternizados. 

Voltando a falar da cidade que residi durante minha infância com minha família, São 

Francisco de Itabapoana, pude observar um fenômeno muito frequente, no qual adolescentes de 

baixa renda (majoritariamente negros) deixavam de estudar para trabalhar para contribuírem com 

o sustento de suas famílias.  Porém, conciliar ambas as atividades os leva a exaustão os (por  

geralmente serem trabalhos que exigem considerável esforço físico) e, muitas vezes, a falta de 

perspectiva fomentada numa estrutura social racista, dificultava o retorno para a sala de aula. 

Posso afirmar algo fundamental à minha família e a mim: é que mesmo diante das 

nossas diversas dificuldades, meus pais acreditavam que, se havia alguma possibilidade de nós, 

seus filhos, ascenderem socialmente, seria através do estudo, mesmo que isso significasse maior 

sacrifício deles. Mas, como sabemos, a realidade em que vivemos nos condiciona, portanto, é 

possível que não tivéssemos a mesma trajetória e as pequenas conquistas de hoje se não fôssemos 

usuários de programas de transferência de renda do governo. Ainda que naquela época os valores 

desses  programas  fossem  baixos,  faziam  diferença  em  nossas  vidas,  contribuindo 

consideravelmente com o sustento familiar. 

7



Cursar Serviço Social pela Universidade Federal Fluminense permitiu com que tivesse 

contato com uma literatura crítica e conhecer as lutas de movimentos sociais de defesa de grupos 

marginalizados socialmente. Considero fundamental, nesse sentido, ter cursado disciplina sobre 

relações étnico-raciais, ter visitado quilombos fluminenses (da Machadinha em Quissamã e de 

Valença, ambos no Rio de Janeiro) e me inserir em projetos que davam destaque à atuação de 

movimentos sociais camponeses. 

A partir daí, comecei a me indagar ainda mais sobre as desigualdades sociais no Brasil, 

em um contexto mais amplo. Compreendi que a má distribuição de renda e o ataque aos direitos  

individuais  e  sociais  afetava,  sobretudo,  pessoas  dos  chamados  grupos  minoritários,  seja  na 

cidade ou no campo. E que o Estado tem papel de garantir um mínimo na reprodução da classe  

trabalhadora, ao passo que contribui com a ampliação do capital – sendo que os interesses do 

último são vistos como pauta prioritária, o que pode resultar em contínuas perdas de direitos dos 

trabalhadores. 

Na graduação, mesmo antes de definir meu objeto de estudo da monografia, tinha em 

mente que abordaria relações étnico-raciais. Sentia que enquanto uma mulher negra e pobre tinha  

um compromisso em trazer para discussão o quanto o racismo (tal como a opressão de gênero) é  

naturalizado,  útil  e  lucrativo  ao  capitalismo,  sendo  expresso  em  situações  de  injustiças, 

marginalização e precarização de trabalho (com níveis elevados de exploração, baixos salários,  

etc.) a que negras e negros são submetidos diariamente. Além disso, observava que mesmo a 

história do povo negro tendia a ser contada por homens brancos das classes dominantes, o que me 

levava a considerar primordial  que nós,  de grupos oprimidos historicamente,  deveríamos nos 

ocupar da narrativa crítica da nossa história. 

E assim, influenciada pela literatura crítica, no qual há destaque a teoria do feminismo 

negro, a exemplo de Lélia Gonzalez (1984) que observa como a imbricação de raça e gênero se 

converte na produção de efeitos violentos sobre a vida de mulheres negras, escrevi a monografia 

intitulada “As múltiplas opressões que incidem sobre as mulheres negras na contemporaneidade” 

(SILVA,  2019).  Na  mesma,  discorri  sobre  patriarcado  e  racismo  no  desenvolvimento  do 

capitalismo, abordando as opressões de gênero, raça e classe que se iniciam com a colonização, 

8



mas que, mesmo séculos depois ainda subalternizam e desumanizam sujeitos. Abordei também a 

luta das mulheres e a importância da criação do Feminismo Negro para representar as mulheres  

negras, frente a uma categoria universal de mulher que acaba sendo excludente com mulheres 

negras. Discorri sobre a categoria interseccionalidade, uma das utilizadas na análise de opressões 

imbricadas, bem como discuti sobre direitos, violências e violações de direitos.

De modo a dar seguimento aos estudos iniciados na graduação, continuei, durante o 

mestrado no Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais (PPGCS), a me debruçar sobre 

estudos de relações de gênero, raça e classe. Para a definição do meu objeto de pesquisa, contei 

com contribuição da minha irmã mais velha, Gilmara7, e com muito diálogo, direcionei o recorte 

da pesquisa para a relação entre mulheres negras e trabalho subalterno. Isto por entender por 

entender a relação da temática com à minha própria trajetória familiar, bem como frente aos 

diálogos que vinha tendo com algumas amigas negras, no qual percebemos que todas tínhamos 

relação direta ou indireta com o trabalho subalterno, seja por ter trabalhado como doméstica ou 

ser filha de uma, bem como frente às frequentes reportagens de resgate de mulheres negras de 

trabalhos análogo à escravidão durante à pandemia de Covid-198. 

Por conseguinte, de modo a dar continuidade aos estudos iniciados na graduação, que 

se  desenvolveu  exclusivamente  a  partir  de  pesquisa  bibliográfica,  busquei  para  o 

desenvolvimento desta  dissertação etnografar  mulheres  negras  que experienciaram o trabalho 

subalterno, atentando-me às diversas questões familiares e a percepção que esses sujeitos tinham 

das suas experiências pessoais e laborais. 

7  Gilmara Gomes da Silva Sarmento é doutora pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais em 
Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade CPDA/UFRRJ. 
8 Recordo que um dia no meu trabalho, frente às notícias do resgate de Madalena Gordiano (uma mulher 
negra que ficou quase 40 anos em condição análoga à escravidão numa família, desde sua infância – 
disponível  em:  <https://g1.globo.com/fantastico/noticia/2020/12/20/mulher-e-libertada-em-mg-apos-38-
anos-vivendo-em-condicoes-analogas-a-escravidao.ghtml>  Acesso  em  28  de  agosto  de  2024),  acabou 
fomentando uma conversa muito interessante com algumas colegas de trabalho. Estava num grupo de 
quatro mulheres negras (incluindo eu), e a partir de comentarmos a respeito de Madalena, tocamos em 
dores  do  nosso  passado  familiar  que  demonstraram que  mulheres  negras  são  levadas  à  circulação  e 
trabalho precoce por diversos motivos, dentre eles a pauperização e desproteção da família. 

9



Percursos da pesquisa

Meu  projeto  de  pesquisa  inicial  tinha  outra  proposta  metodológica  e  temática.  A 

princípio,  propus  uma  pesquisa  qualitativa,  no  qual  mediante  entrevista  seria  aplicado  um 

questionário  semiestruturado  a  mulheres  negras  que  já  tiveram  experiência  no  trabalho 

doméstico, buscando observar as múltiplas formas de violência patronal e como isso refletia na 

subjetividade desses sujeitos. Inclusive, eu já tinha vários nomes em mente para a pesquisa. No 

entanto,  após  muito  diálogo  com  minha  orientadora,  concluímos  que  seria  mais  viável  e 

proveitoso em termos de material, reduzir a quantidade de pesquisadas (passando de 10 (dez) a 

quatro e, posteriormente três), focar numa faixa etária e, em vez de entrevistas com questionário 

semiestruturado, aplicar o método de história de vida. 

De início, tive inseguranças com relação ao rumo da pesquisa e até mesmo sobre as 

hipóteses do trabalho. A entrada no campo e a observação das narrativas das pesquisadas, suas 

angústias e traumas provocados no seio familiar foi muito importante para eu redirecionar minha 

pesquisa que passou a ter  como foco não mais a  violência patronal,  ainda que também seja 

trabalhado ao longo do trabalho, mas como agiam as famílias das minhas interlocutoras. 

Ler Lia Vainer Schucman (2018), da área da Psicologia Social, foi muito pertinente ao 

meu trabalho,  pois  através de sua pesquisa qualitativa com 13 (treze)  famílias interraciais,  a 

autora aborda as relações de poder existentes no interior das famílias diretamente vinculadas à 

raça. Como ela bem sintetiza sobre sua pesquisa “tem como intuito compreender como membros 

de famílias  inter-raciais  compostas  por  negros e  brancos negociam, formulam, reformulam e 

produzem sentidos de raça e de racismo dentro das dinâmicas destas famílias (SCHUCMAN, 

2018, p. 46). À luz desta autora (idem, 2018), pude analisar como, na vida concreta, o racismo 

intrafamiliar vai sendo reproduzido não só dentre as famílias interraciais das pesquisadas negras, 

mas também na família em que todos os membros são negros. 

Desse modo, nas famílias, o racismo tende a ser conjugado à opressão de gênero, na 

medida em que são reforçados e naturalizados papéis sociais que subalternizam e condicionam 

mulheres negras. Isso pode ser observado na desproteção familiar que vivenciam, falta de afeto, 

10



introdução  precoce  destas  ao  mundo  do  trabalho  e  nas  violências  cotidianas,  conduzindo 

meninas/mulheres negras a uma percepção de si atravessada pela assimilação da inferioridade, 

complexificando  suas  relações  sociais  e  como  agenciam  suas  vidas,  frente  às  já  escassas 

possibilidades que lhes são concedidas numa sociedade tão desigual.

Confesso que, num primeiro momento, tive receio de conduzir o meu trabalho para um 

caminho  de  culpabilização  dos  sujeitos,  como se  fosse  exclusivamente  culpa  das  famílias  a 

realidade das mulheres negras,  sobretudo,  frente ao longo o processo de enfraquecimento de 

identidades negras. Entretanto, hoje observo que é preciso que sejam colocados em evidência 

todos os fatores que condicionam esse segmento social. Portanto, se a família é uma instituição 

que também violenta e socializa mulheres negras para assumir o seu lugar historicamente posto 

na sociedade, ela também precisa ser estudada.

A  partir  disso,  essa  dissertação  se  desdobra  a  partir  de  uma  pesquisa  de  cunho 

etnográfico, através do método da história de vida, busca analisar a trajetória pessoal, familiar e 

profissional  de  três  mulheres  negras  para  que  formulássemos  novas  questões  e  reflexões  a 

respeito da relação entre mulheres, famílias e trabalho subalterno. Observaremos, todavia, que 

podem existir  movimentos de ascensão social,  de construção de autonomia e agência mesmo 

quando essas mulheres se encontram em contextos de trabalho precarizados e de altos índices de 

exploração. 

Aline  Pacheco  Silva  et  al  (2007)  permite-nos  pensar  na  contribuição  do  método 

escolhido para o meu trabalho (o da história de vida), pois por meio dele as pesquisadas contam 

sobre  suas  trajetórias  de  seu  próprio  modo,  tendo  maior  abertura  para  que  se  expressem 

livremente,  portanto,  permitindo  captar  determinadas  informações  que  poderiam  vir  a  ser 

suprimidas involuntariamente em pesquisas qualitativas com roteiros pré-definidos, por exemplo.

Ao contar sua vida, o sujeito fala de seu contexto – fala do processo por ele 
experimentado,  intimamente  ligado  à  conjuntura  social  onde  ele  se  encontra 
inserido. Ao se trabalhar o vivido subjetivo dos sujeitos, através do método de 
História de vida, temos acesso à cultura, ao meio social, aos valores que ele  
elegeu e, ainda, à ideologia (SILVA et al, 2007, p. 32-33).

11



Além disso, esse método exige atenção ao vínculo entre pesquisadora e pesquisadas, 

pois a pesquisada, ao narrar a sua própria história, ressignifica suas vivências e experiências, ao 

passo  que  também exerce  efeito  sobre  a  pesquisadora,  o  que  revela  uma dimensão  dual  da 

história de vida (SILVA, et al,  2007).  Já no que tange à condução das entrevistas,  Bourdieu 

(2001), atenta-nos, enquanto pesquisadores(as), ao cuidado com violências simbólicas e a postura 

tida frente as pesquisados(as), pois podem refletir na qualidade da investigação. Pesquisados(as) 

poderiam  se  sentir  desconfortáveis,  silenciarem  ou  mesmo  construírem  suas  narrativas  em 

direção  ao  que  acreditam  que  espera  o(a)  pesquisador(a).  Desse  modo,  para  alcançar  uma 

construção mais realista, é necessário que se crie uma relação de confiança mútua, que é possível  

através do acolhimento. 

Contudo, “nesse processo, a relação entre pesquisador e aquele que narra sua história é 

um ponto essencial e só acontece na presença de um vínculo de confiança mútua que é construído 

ao  longo  de  um  processo”  (SILVA  et  al,  2017,  p.  468).  A  meu  ver,  a  minha  relação  de 

proximidade com as pesquisadas – que antecedia a esta investigação – contribuiu com que elas 

tenham se apresentado, de certo modo, seguras e/ou confortáveis para contarem-me sobre suas 

memórias,  que incluem eventos traumáticos.  Mas não só isso,  por também me direcionar às 

interlocutoras, não representando apenas uma pessoa “de fora” (da academia), mas uma pessoa 

“de dentro”, de cor, gênero e classe semelhantes. 

12



O perfil das entrevistadas e o trabalho de campo

As participantes da minha pesquisa se autodeclaram pretas ou pardas, possuem idade 

entre 55 e 69 anos e são residentes (no momento da pesquisa) na cidade Rio das Ostras (baixada 

litorânea do estado do Rio de Janeiro), que é também onde resido neste momento. A escolha das  

mesmas não foi feita ao acaso, pois já as conhecia,  sendo algumas das minhas inspirações a 

escrever e submeter meu projeto de pesquisa à seleção do mestrado neste Programa, tendo em 

vista que já sabia um pouco de suas histórias e da relação com o trabalho subalterno desde bem 

jovens.  Algo  que  precisa  ser  enfatizado  é  que  neste  trabalho  preservo  a  identidade  das 

interlocutoras e  outros sujeitos que surgirem em suas narrativas.  Para tanto,  utilizarei  nomes 

fictícios,  exceto  no  caso  da  minha  mãe  –  como já  explicitado  anteriormente  e  que  me deu 

autorização para tal.  Deste modo, da minha pesquisa participaram: Betânia, Eugênia e minha 

mãe, Maria. 

Em uma breve apresentação,  a  primeira  delas,  que chamo de Betânia,  vem de uma 

família interracial (filha de mãe branca com homem negro). Na maior parte de sua vida foi criada 

por bisavó e avó, mas foi  dada juntamente ao seu irmão (também negro) a uma família que 

trocava comida por  trabalho doméstico já  aos  doze anos.  Ela  tinha outros  irmãos brancos  e 

negros, sendo ela a que tinha a cor mais fechada, mas sentia uma não aceitação da mãe para com 

ela, no qual afirma que uns são protegidos pela mãe. Betânia é a única interlocutora que ainda 

permanece na função de trabalhadora doméstica atualmente.

Já Eugênia – também negra filha de mulher branca com homem negro – começou a  

trabalhar aos nove anos de idade, para fugir da fome e no intuito de contribuir de alguma forma 

com o sustento de sua família, seja com alguma alimentação ou dinheiro, não descreveu sua 

entrada  no  trabalho  nessa  idade  como  imposição,  mas  por  opção diante  das  dificuldades 

vivenciadas até aquele momento. A sua narrativa considera duas particularidades que acredita ter 

influenciado nas suas relações familiares, vivenciando tratamento diferenciado sobretudo pelo pai 

de registro, mas também por parte da mãe e alguns tios.  Primeiro pelo fato de não ser filha 

biológica de seu pai de registro (o marido de sua mãe) e, segundo, pela questão racial, por possuir 

13



traços mais comuns em negros, como o caso do seu cabelo cacheado (diferentemente de seus 

irmãos, que eram mais claros e de cabelos mais lisos, ainda que o pai de registro também seja 

negro, mas de cabelo liso). Eugênia, inclusive, por anos de sua vida viveu com sua avó materna, 

da qual guarda memórias de afeto, separada do restante da família nuclear.

E a terceira participante trata-se da minha mãe, Maria. Portanto, minha escrita reflete 

também  minhas  experiências  individuais  e  familiares,  tendo  em  vista  o  meu  lugar  social, 

enquanto classe trabalhadora, filha de uma ex-trabalhadora doméstica e, posteriormente, mulher 

camponesa, e pai, homem camponês que ao longo da vida, juntamente à minha mãe, necessitou 

pensar estratégias para o sustento familiar. 

Minha mãe, embora seja filha de mãe solo negra (e pai desconhecido), tendo família 

extensa também negra, experienciou o fato de sua família extensa tê-la separado desde muito 

criança  da  mãe,  pois  ambas  foram responsabilizadas  com serviços  domésticos  em  casas  de 

familiares distintos. Posteriormente, minha mãe é levada ao trabalho doméstico remunerado pela 

família extensa, isto é, Francisca e Maria da Paz, que se diziam mãe e irmã de criação. Sua vida 

revela ainda experiências que evidenciam uma assimilação da ideologia racial dominante pela 

família extensa, na qual os que tinham tom de pele mais claro não se reconheciam enquanto  

negros e reproduziam valores racistas que incidiam sobre minha mãe (no qual a ofendiam pela 

sua aparência ou traços, por exemplo) e sobre o irmão de criação de minha mãe que era negro de 

pele escura. 

De fato, como possuo vínculo pessoal com todas as pesquisadas, pude perceber que em 

comum tiveram vivências atravessadas por escassas condições materiais para sua sobrevivência e 

a presença do trabalho desde infância, destacando-se o trabalho doméstico remunerado (ou não 

quando a exploração do trabalho era em casa de familiares ou outros ou em condições análogas à 

escravidão).  Isso me gerou um forte desconforto que venho transformando em estímulo para 

contar suas histórias.  Além do que,  encaro esse trabalho como forma de produzir  ciência ao 

mesmo tempo em que é dada visibilidade às mulheres negras, no qual percebo como relevante  

analisar seu contexto familiar a fim de compreender os desdobramentos de suas trajetórias.

14



Remeto minha posição enquanto pesquisadora associada ao termo utilizado por Patricia 

Hill Collins (2016), enquanto uma outsider within9, pois estou produzindo conhecimento em uma 

universidade pública, espaço elitista e eurocêntrico, apresentando e propondo reflexões a respeito 

de etnografias de outras mulheres negras que possuem diversos pontos em comum com a minha 

trajetória  individual  e/ou  familiar.  Como  explica  Collins  (2016,  p.  99),  “muitas  intelectuais 

negras têm feito uso criativo de sua marginalidade, do seu status de outsider within, para produzir 

um pensamento feminista negro capaz de refletir um ponto de vista especial em relação ao “self”, 

à  família  e  à  sociedade”.  E  mais  a  frente  acrescenta  que  “um  papel  para  mulheres  negras 

intelectuais é o de produção de fatos e de teorias sobre a experiência de mulheres negras que vão 

elucidar o ponto de vista de mulheres negras para mulheres negras” (idem, p. 102). 

Patricia Hill Collins (2016) também aborda essa tendência em associar mulheres negras 

ao status de o “outro” (tendo em vista que o ser universal seria o homem branco), pois, como 

explica, “tanto ideologias racistas como sexistas compartilham a característica comum de tratar 

grupos dominados – os “outros” – como objetos aos quais faltam plena subjetividade humana”. 

Ela (idem) ainda reforça que é necessário que mulheres negras se autodefinam e autoavaliem, 

para que resistam à condição de desumanização e objetificação que lhe é posta na sociedade para 

garantir sua dominação. E, em segundo lugar, para que consigam rejeitar o controle que tende a  

ser internalizado por elas, sendo necessário que se percebam como detentoras de autonomia de 

pensamento  para  que  resistam  às  diferentes  formas  de  opressão  psicológica  que  sofrem 

(BALDWIN, 1980; GWALTNEY, 1980 apud COLLINS, 2016, p. 106). 

Nesse sentido, busco neste trabalho abordar a realidade de mulheres negras a partir delas 

mesmas, não colocando-as como meros sujeitos passivos, ainda que elas estejam condicionadas 

pelos  sistemas  de  dominação,  mas  enquanto  sujeitos  que  resistem  em  diversos  espaços, 

detentoras de agência, que buscam construir suas autonomias e alargar as possibilidades para si e  

suas famílias.

9 Traduzindo para o português, seria algo semelhante a “estrangeiras/forasteiras de dentro”. No próprio 
texto (que se trata de uma tradução), é proposto a utilização do termo original em inglês. 

15



É verdade que fui me encontrando na pesquisa de campo através do popular "aprender 

fazendo", mas, evidentemente, busquei apoio no arcabouço teórico. As entrevistas, que foram 

feitas sem roteiro ou questionário previamente estruturado, foram fluindo na medida em que 

tínhamos um diálogo aparentemente informal e corriqueiro, mas depois de alguns momentos de 

hesitação, eu falava sobre minha rotina, minha pesquisa e a relevância de apreender um pouco de 

suas  trajetórias.  E então,  as  narrativas  foram fluindo de  modo bem natural,  como conversas  

usuais.

Lembro que em umas das entrevistas com minha mãe, algo que me chamou atenção é 

que ela, em tom bem descontraído, introduziu sua fala dizendo-me: “Minha vida dá uma história,  

que eu acho que não tem nem fim. Uma história e tanto. Bota aí: era uma vez, uma criança e  

sempre teve a esperança de ser feliz…”. No entanto, minutos depois, vi suas expressões faciais e 

tom da voz mudando drasticamente ao passo que narrava as diversas violências sofridas tanto no 

contexto do trabalho, quanto no seu lócus familiar.

Quanto ao local das entrevistas, alguns encontros foram realizados nas residências das 

mesmas, porém com uma mesma interlocutora, Eugênia, nossos encontros foram realizados em 

locais públicos (uma numa clínica de saúde e outra, na praça do Centro da cidade), com intuito de 

deixá-la mais confortável, já que eu sabia, devido ao nosso grau de proximidade, que ela preserva 

bastante a privacidade do seu lar. Já quanto ao registro das entrevistas, optei por não fazer a 

gravação  das  primeiras  entrevistas  com  cada  uma  delas,  por  ser  algo  mais  experimental  e 

exploratório, gravando somente as segundas entrevistas. A média das entrevistas gravadas foi de 

aproximadamente  uma  hora  e  meia.  Além  disso,  também  mantive  contato  via  aplicativo 

Whatsapp,  onde  conseguimos  fazer  novas  trocas,  considerações  ou  acrescentaram-me  outros 

detalhes que julgaram pertinente à minha pesquisa.

16



Apresentação dos capítulos

No primeiro capítulo, apresento a relação sócio histórica das mulheres negras com o 

trabalho subalterno frente a uma sociedade racista, machista e desigual. Se observamos que, nos 

períodos coloniais, mulheres negras eram escravizadas, trabalhando nos campos e na casa grande 

– na figura da mucama – e também sendo vítima de violência e estupros, na contemporaneidade, 

podemos observar que na vida das mulheres negras ainda predominam algumas semelhanças. 

Mulheres negras ainda permanecem nos estratos sociais mais baixos, ocupam funções de trabalho 

mais  precarizadas  (e  mal  pagas)  e,  são  estigmatizadas,  desumanizadas  e  fetichizadas,  sendo 

maiores alvos de violência de todos os tipos, dentre elas a sexual. 

Apresentarei nesse capítulo, a subalternização da mulher negra em múltiplas dimensões 

da  vida,  dentre  eles  no  campo  do  trabalho  e  do  lar  (ambiente  em  que  são  socializadas), 

observando os papéis a elas atribuídos e demandados, o racismo intrafamiliar, etc., bem como 

discutiremos sobre a violência patronal que é algo frequente nas vivências de mulheres negras. 

Buscarei, para tanto, discorrer e promover debate embasada em bibliografia do feminismo negro, 

interseccional e decolonial, ao mesmo tempo em que analiso as narrativas das entrevistadas, isto 

é, reforçando a unidade entre teoria e realidade social. 

Apresentarei ainda o perfil das trabalhadoras domésticas brasileiras e as recentes leis que 

visam contribuir com melhorias para a classe, mas que ainda é distante da realidade da maioria 

dessas trabalhadoras, tendo em vista que uma minoria ainda tem acesso à carteira assinada. E por 

último, discorrei sobre a teoria de imbricação denominada interseccionalidade, que contribui para 

a discussão da realidade do objeto de estudo à medida em não pensa isoladamente raça, gênero ou 

classe, mas todos articulados.

Já o segundo capítulo é o espaço que discutirei as histórias de vida das três pesquisadas,  

de modo mais detalhado. Apresentarei como suas vivências contrastam a relação entre família e 

trabalho subalterno, para além das condições objetivas de sobrevivência, demonstrando que das 

17



mulheres  negras  são demandadas múltiplas  responsabilidades desde muito jovens,  ao mesmo 

tempo em que muitas vezes são alvos de violência já em sua socialização. Isso pode se traduzir  

em distorções nas percepções que possuem de si mesmas, na autoestima, dentre outros. A partir 

disso,  trarei  as  narrativas  das  interlocutoras  que  explicitam  o  contexto  de  suas  entradas  no 

trabalho subalterno precoce, a configuração familiar (famílias interraciais ou não), a proteção ou 

desproteção familiar, o contexto de violências que foram submetidas dentro e fora de casa, a  

violência patronal, suas estratégias de sobrevivência e autonomia, dentre outros.

No  terceiro  capítulo,  busco  fundamentar-me  em  teoria  para  analisar  fenômenos  e 

situações  relatadas  pelas  interlocutoras  no  segundo  capítulo.  Dentre  eles,  destacam-se  as 

situações de abandono que as meninas negras vivenciam em suas trajetórias, buscando analisar as  

condições que contribuem para a circulação de crianças e a apropriação da força do trabalho 

infantil feminino/negro. Tratarei ainda sobre a maternidade solo, a solidão de mulheres negras, a 

questão  moral  do  trabalho  e  agência  exercida  por  essas  mulheres,  mesmo  em  condições 

desfavoráveis e vulnerabilização. 

E,  por  último,  na  conclusão  faço  algumas  reflexões  sobre  outros  assuntos 

complementares,  com as condições de envelhecimento dessas mulheres,  suas estratégias para 

melhorias de vida de si e seus descendentes, ascensão social, agências e autonomias. 

18



CAPÍTULO I – MULHERES NEGRAS: RELAÇÃO COM O TRABALHO 

SUBALTERNO E FAMÍLIAS 

Este capítulo abordará a questão da subalternização das mulheres negras, no âmbito do 

trabalho. Se no passado elas eram escravizadas, atualmente ocupam trabalhos mais precarizados e 

subalternizados, como é o caso do trabalho doméstico –, e também do lar. É de se notar que, 

mesmo em famílias pobres há a reprodução de valores machistas e racistas predominantes na 

sociedade,  contribuindo  para  a  vulnerabilização  dessas  mulheres  e  refletindo  nas  suas 

subjetividades. Abordaremos ainda o perfil das trabalhadoras domésticas brasileiras e faremos 

uma  discussão  sobre  a  categoria  interseccionalidade,  que  subsidia  nossa  análise  a  partir  da 

compreensão de que gênero, raça e classe não podem ser considerados isoladamente. 

De fato,  pensar a  questão das mulheres negras na sociedade brasileira  nos remete à 

formação sócio histórica brasileira, que tem como marca a exploração de trabalho escravizado de 

povos negros e indígenas, ao mesmo tempo em se reforçava a autoridade do homem sobre a  

mulher.  Nesse  sentido,  a  mulher  negra  e  a  indígena que tinham raças  e  gênero considerado 

inferiores, acabavam sendo àquelas mais vulnerabilizadas na sociedade, sendo marginalizadas, 

estigmatizadas e desumanizadas.

O racismo e machismo estruturais contribuem com o capital à medida que controlam 

diversos segmentos e perpetuam a dinâmica de exploração que estão inseridos. Isso pode ser 

analisado ao observar diversos empecilhos, mecanismos jurídicos e ideológicos de dominação 

aplicados ao longo da história deste país para inviabilizar a construção de identidades, bem como 

a ascensão social de grupos subalternos, deixando-os à mercê das classes dominantes. Racismo e 

machismo são reforçados, sobretudo, no imaginário social pelas classes dominantes, mídia, igreja 

e também nas famílias, com intuito de facilitar a sua dominação acriticamente, como no caso do 

mito da democracia racial.

Como todo mito,  o  da  democracia  racial  oculta  algo para  além daquilo  que 
mostra.  Numa  primeira  aproximação,  constatamos  que  exerce  sua  violência 
simbólica  de  maneira  especial  sobre  a  mulher  negra.  Pois  o  outro  lado  do 

19



endeusamento carnavalesco ocorre no cotidiano dessa mulher, no momento em 
que ela se transfigura na empregada doméstica. É por aí que a culpabilidade 
engendrada  pelo  seu  endeusamento  se  exerce  com  fortes  cargas  de 
agressividade.  É  por  aí,  também,  que  se  constata  que  os  termos  mulata  e  
doméstica são atribuições de um mesmo sujeito. A nomeação vai depender da 
situação em que somos vistas (GONZALEZ, 1984, p. 228).

No Brasil, objetivou-se embranquecer a população (não só em questão de fenótipo, mas 

também em valores), relegando às pessoas não brancas e, sobretudo, às mulheres negras um lugar 

de  subalternização  e  subserviência.  Portanto,  abordaremos  a  seguir  sobre  como as  múltiplas 

opressões  (gênero,  raça  e  classe)  que  afetaram e  afetam mulheres  negras  pobres  no  Brasil,  

refletindo sobre suas experiências afetivas, familiares, subjetividades e contexto de violências e 

de exploração em que muitas se encontram, em especial no trabalho doméstico.

1.1 A subalternização de mulheres negras no âmbito do trabalho e no lar 

Para analisarmos criticamente o status de subalternidade concedido às mulheres negras 

em nossa sociedade, seja no âmbito do trabalho ou do lar, é preciso voltarmos o nosso olhar ao 

passado  escravagista,  visto  que  até  os  dias  atuais  são  reproduzidos  os  mesmos  eixos  de 

subordinação que condicionam corpos não-brancos, de mulheres, etc. Beatriz Nascimento (2021) 

destaca que no período colonial prevalecia uma engessada hierarquização entre os grupos, tendo, 

de um lado, a concentração de poder político e econômico pelos senhores de terras, e de outro, 

um grande  grupo  escravizado.  Há  ainda  um grupo  de  mulheres  e  homens  livres  –  mas  em 

condições  precárias  de  sobrevivência  –,  sendo  todos  submetidos  à  uma lógica  de  sociedade 

paternalista e patriarcal. 

Como  enfatiza  Abdias  Nascimento  (1978),  a  exploração  dos  homens  e  mulheres 

escravizados foi fundamental para a existência da estrutura econômica brasileira que beneficiou 

exclusivamente a aristocracia branca, havendo a estimativa de que ao menos 4 (quatro) milhões 

de africanos(as) tenham sido vitimizados pelo tráfico negreiro no país. “Por volta de 1530, os 

africanos, trazidos sobre correntes, já aparecem exercendo seu papel de “força de trabalho”; em 

1535  o  comércio  escravo  para  o  Brasil  já  estava  regularmente  constituído  e  organizado,  e 

20



rapidamente  aumentaria  em  proporções  enormes”  (NASCIMENTO,  1978,  p.  48).  Abdias 

Nascimento ainda cita a atuação da Igreja Católica em prol das práticas escravagistas:

Em verdade, o papel exercido pela igreja católica tem sido aquele de principal 
ideólogo  e  pedra  angular  para  a  instituição  da  escravidão  em  toda  sua 
brutalidade.  O  papel  ativo  desempenhado  pelos  missionários  cristãos  na 
colonização  da  África  não  se  satisfez  com  a  conversão  dos  “infiéis”,  mas 
prosseguiu, efetivo e entusiástico, dando apoio até mesmo à crueldade, ao terror 
do desumano tráfico negreiro (NASCIMENTO, 1978, p. 52).

No que diz respeito a raça enquanto categoria, discorre Aníbal Quijano:

A ideia de raça, em seu sentido moderno, não tem história conhecida antes da 
América. Talvez se tenha originado como referência às diferenças fenotípicas 
entre conquistadores e conquistados, mas o que importa é que desde muito cedo 
foi construída como referência a supostas estruturas biológicas diferenciais entre 
esses grupos (QUIJANO, 2019, p. 117).

Foram emergindo na América novas identidades sociais (como negros, mestiços, etc.), 

não mais exclusivamente como origem geográfica como era de costume – ou seja, identidades 

raciais. (QUIJANO, 2019). Dado que “as relações sociais que se estavam configurando eram 

relações de dominação, tais identidades foram associadas às hierarquias, lugares e papéis sociais 

correspondentes, com constitutivas delas, e, consequentemente, ao padrão de dominação que se 

impunha” (idem, p. 117). 

Historicamente,  isso  significou  uma nova  maneira  de  legitimar  as  já  antigas 
ideias e práticas de relações de superioridade/inferioridade entre dominantes e 
dominados. Desde então demonstrou ser mais eficaz e durável instrumento de 
dominação  social  universal,  pois  dele  passou  a  depender  outro  igualmente 
universal,  no  entanto  mais  antigo,  o  intersexual  ou  de  gênero:  os  povos 
conquistados e dominados foram postos numa situação natural de inferioridade, 
e  consequentemente  também  de  seus  traços  fenotípicos,  bem  como  suas 
descobertas  mentais  e  culturais.  Desse  modo,  raça  converteu-se  no  primeiro 
critério  fundamental  para  a  distribuição  da  população  mundial  nos  níveis, 
lugares, no modo básico de classificação social universal da população mundial  
(QUIJANO, 2019, p. 118).

Papéis sociais, bem como, hierarquias foram sendo sustentadas mediante a ideia de raça,  

fortalecendo uma distribuição racista do trabalho, onde cada raça era atribuída a um determinado 

21



lugar,  favorecendo  a  branquitude,  tida  como  superior  (QUIJANO,  2019).  Europeus,  nesse 

sentido, além de todo o processo de escravização (e genocídio) de indígenas e negros, também se 

veem como “os modernos  da humanidade e de sua história, isto é, como  o novo e ao mesmo 

tempo o mais avançado da espécie” (QUIJANO, 2019, p. 122; grifos do autor). A partir disso, 

considera Anibal Quijano: “a pretensão eurocêntrica de ser a exclusiva produtora e protagonista 

da modernidade, e de que toda modernização das populações não-europeias é,  portanto, uma 

europeização, é uma pretensão etnocentrista e além de tudo provinciana” (idem, p. 123).

Nesse modelo de sociedade fincado na exploração do trabalho, é importante destacar que 

o ócio das mulheres brancas era visto positivamente, pois representava a dedicação com o lar 

como um todo (ainda que também submetida ao homem branco), ao passo que a mulher negra era 

considerada  antes  de  tudo  uma  trabalhadora,  tanto  na  casa-grande  quanto  no  campo,  e 

reprodutora de novos escravizados(as) (NASCIMENTO, 2021).

Angela Davis (2016), ao abordar a escravatura estadunidense, explicita que os senhores 

consideravam  rentável  possuir  negras  escravizadas,  isto,  pois  estas  eram  exploradas 

desconsiderando seu gênero, trabalhando juntamente aos homens nos campos (mesmo quando 

grávidas), porém, quando eram castigadas era perceptível que seu gênero colocado em questão. 

Mulheres negras, portanto, eram mutiladas, estupradas e, além de tudo, não tinham a maternidade 

respeitada e tinham a sua reprodução reguladas de acordo com os interesses dos senhores. 

Bianca Vieira  (2018)  permite-nos  refletir  sobre  as  injustiças  que assolavam famílias 

negras escravizadas no período colonial, que eram frequentemente desmembradas. Escravocratas 

vendiam membros de famílias, sobretudo, para evitar a manutenção de vínculos que dificultavam 

a resistência dos(as)  escravizados(as).  A própria exploração sexual  de mulheres negras pelos 

escravocratas,  podiam ter  como resultado  a  venda  de  seus  companheiros,  com o  intuito  de 

mostrar o domínio dos homens brancos. 

Enquanto a supremacia masculina do branco e toda sua autoridade eram reforçadas na 

sociedade colonial, a do negro era desestimulada, isto porque homens, mulheres e também as 

22



crianças escravizadas deviam trabalhar de modo semelhante e  responder prioritariamente aos 

feitores (DAVIS, 2016). Portanto, não havia relação contrastante entre provedor e dona de casa, 

tal qual ocorria com casais brancos, pois as famílias negras inteiras eram exploradas para garantir 

interesses das famílias brancas proprietárias de escravizados.

As condições de anomia em que vivia a população negra durante a escravidão 
não  permitiram  ao  homem  negro  exercer  sobre  a  mulher  negra  a  opressão 
“paternalisticamente protetora” a que estavam submetidas as mulheres brancas. 
Igualmente, as relações estabelecidas entre homem branco e mulheres negras 
evidentemente estavam longe de reproduzir as formas de opressão características 
das relações de gênero entre brancos (CARNEIRO, SANTOS, 1985, p. 42 apud 
VIEIRA, 2018, p. 67). 

De fato,  foram bem mais do que os três séculos de escravização do povo negro no 

Brasil. De modo a minar as possibilidades de ascensão social deste grupo, visto que àquela altura 

a abolição da escravatura estava cada dia mais inevitável frente às pressões inglesas, em 1850 é  

criada a Lei de Terras. João da Cruz Gonçalves Neto e Keilla Ingrid Silva (2019) explicam-nos 

que  a  referida  legislação  é  extremamente  excludente,  pois  contribuiu  com a  manutenção  da 

desigual estrutura fundiária brasileira ao definir a aquisição da terra exclusivamente por meio da 

compra,  submetendo  uma grande  parcela  de  pessoas  às  condições  de  trabalho  impostas  por 

aqueles que deteriam os meios de produção, isto é, a terra (NETO; SILVA, 2019).

Isso afetou imigrantes também, evidentemente em menor grau, pois compunham força 

de trabalho priorizada em detrimento a negras e negros, mas, sobretudo, a população negra, pois 

mesmo com a Abolição permaneceu tendo apenas com sua força de trabalho a oferecer. Com 

isso,  ainda  que  sob  lógica  do  trabalho  assalariado,  continuaram a  ocupar  os  trabalhos  mais 

precarizados e exaustivos que os demais para garantir um mínimo para sua sobrevivência.

Não é  por  acaso  que  essa  população  acabou por  ser  atirada  na  periferia  do 
sistema de produção que se instalou no país, um modo de produção capitalista, e 
a  população  negra,  o  conjunto  dos  trabalhadores  negros,  vai  constituir  uma 
espécie de exército de reserva ou até mesmo a população marginal crescente, 
que só tem acesso em termos de trabalho à periferia do sistema, ou seja: aos 
setores satelitizados da economia brasileira. (GONZALEZ, 2020, p. 306). 

23



De fato, o processo de miscigenação que ocorre no país deu-se primeiramente a partir da 

violência  sexual  de  corpos  de  mulheres  negras  escravizadas.  No  entanto,  posteriormente, 

embranquecer a população brasileira tornou-se um projeto – tanto em contexto fenótipo até no 

campo dos valores disseminados na sociedade.  A ideia era assemelhar a sociedade brasileira 

àquelas tidas como mais desenvolvidas e civilizadas, isto é, as europeias, tanto que observaremos 

na história do Brasil, incentivos à entrada de imigrantes europeus e, por outro lado, dificultou a 

entrada de imigrantes não brancos. Nessa lógica, Lélia Gonzalez nos explica:

De 1890 a 1930 vamos ter no país políticas de estímulo à presença do imigrante  
europeu na nossa sociedade,  uma vez que a ideologia que se estabeleceu na 
nossa  sociedade  era  justamente  aquela  de  branqueamento.  E  qual  a 
fundamentação  dessa  teoria?  Claro  que  a  fundamentação  estava  no  velho 
evolucionismo,  hoje  devidamente  superado,  aquela  perspectiva  de  que  ser 
branco, europeu e homem significava estar no degrau máximo da sociedade ou 
da humanidade (GONZALES, 2020, p. 303).

Lélia  Gonzalez  (2020)  trata  da  postura  paternalista  das  elites  e  Estado,  típica  da 

democracia racial, que objetiva mascarar o racismo e suas consequências através das relações de 

compadrio, dificultando a compreensão dos grupos oprimidos sobre a relação de desigualdade e 

de exploração que estão inseridos. Petrônio José Domingues (2002), complementa o pensamento 

de Gonzalez ao chamar atenção sobre a assimilação da ideologia do branqueamento por parte da 

população negra. Segundo ele, isto “converteu-se num mecanismo de inserção psicossocial dos 

negros  em  um  mundo  dominado  pelos  brancos”  (DOMINGUES,  2002,  p.  563).  Esse 

distanciamento de negras e negros brasileiros de suas próprias raízes,  estética e valores para 

tentar  buscar  determinada aceitação na sociedade,  também pode ser  traduzido enquanto uma 

violência simbólica sofrida por estes segmentos. 

O branqueamento moral e/ou social estava fundado na aquisição ou assimilação 
pelo negro de atitudes e comportamentos “positivos” do branco. Para conquistar 
a “Segunda Abolição”, por exemplo, um articulista – que se apresentava como 
antigo militante negro – escreveu um artigo no jornal da “imprensa branca”, 

24



apregoando a necessidade de os negros se espelharem nas ações políticas dos 
brancos (DOMINGUES, 2002, p. 574). 

Tive uma exemplificação dessa assimilação ao entrevistar a minha mãe. Ela que carrega 

consigo diversas dores, sobretudo, de infância, relatou-me acerca do apagamento da existência de 

seu irmão de criação João por sua família. Segundo ela, João nasceu de um casal de conhecidos 

do seu avô, mas com o falecimento de sua mãe biológica no parto, seu pai biológico acabou 

dando-lhes João  para  a  minha  avó materna  e  meu bisavô criarem.  Entretanto,  ainda  que  os 

familiares da minha avó fossem negros de pele clara, expressavam uma forte rejeição por João na 

família, tratando-lhe sempre com distinção justamente. João, segundo minha mãe, era negro de 

pele escura. Isto é, se busca-se uma aproximação pelo ideal de branquitude, deve se deixar para  

trás tudo aquilo que tende a “escurecer” a família. Meu tio João, nesse caso, ultrapassou o limite 

de tonalidade de pele que era “aceito” na família. 

Maria: “Então, ele não tinha nome, o nome era “nego”. Mas ele recebia carinho 
de alguém? Só se fosse da minha mãe”. 

Recentemente, fui à cidade de Seropédica (RJ) com minha mãe visitar sua prima, Maria 

da  Paz  (a  prima  com quem minha  mãe  residiu  por  anos  da  sua  vida  e  com quem saiu  do 

Maranhão nos anos 1960,  pouco tempo após do falecimento de minha avó materna),  resolvi 

perguntar-lhe  sobre  meu  tio  João.  Ela  me  respondeu  que  não  sabia  desse  João  e  ainda  me 

repreendeu quando reformulei e insisti na pergunta. 

Nessa mesma visita, observei o diálogo entre ela e minha mãe por um tempo, no qual 

ambas discutiam sobre o fato dela (Maria da Paz) se autodeclarar branca, apoiando-se no fato de 

sua pele ser mais clara que a da minha mãe e seu cabelo ser liso – fatores esses que minha mãe  

tentava explicar que não a tornavam branca–, mas, devido às discordâncias, acabaram mudando 

de assunto. Presenciar esse diálogo me fez relembrar das várias vezes que vi minha mãe dizer que 

em sua infância sua prima Maria da Paz implicava com seu cabelo. Hoje suponho que Maria da 

Paz acreditava, de algum jeito, que “tinha o direito” de proferir tais ofensas e ter atitudes racistas 

25



por justamente se considerar branca, portanto, alguém superior, e ser racista é qualidade de quem 

é branco, como ela acredita ser. 

Bianca  Vieira  (2018)  explicita  que  quando  mulheres  negras  passam  à  condição  de 

recém-libertas  continuaram  trabalhando,  diferentemente  das  mulheres  brancas,  que  eram 

limitadas ao contexto do lar. As mulheres negras assim continuaram a ter importante função no 

sustento do lar. Sendo assim, “a independência da mulher liberta é incompatível com o ideal de 

feminilidade  demandado pelos  homens  que  tentam reproduzir  a  relação de  poder  patriarcal” 

(VIEIRA, 2018, p. 66). 

Vieira  (2018)  discorre  ainda  sobre  a  associação  do  homem com a  esfera  pública  e 

mulher com a privada – sendo o homem considerado trabalhador ideal por culturalmente não ser 

o principal responsável pelas tarefas de casa e cuidados familiares. A autora explica ainda sobre 

prevalecer na sociedade a ideia de que mulheres são aquelas incumbidas de exercer funções tidas 

como secundárias, de reprodução social,  para que homens se ocupem de modo prioritário ou 

exclusivamente ao trabalho no âmbito da produção capitalista.  Todavia,  com a ampliação do 

mercado à força de trabalho feminina, podemos observar que mulheres brancas passam a delegar 

suas tarefas domésticas para outras mulheres, sobretudo, mulheres negras. Estas, por sua vez, 

acabam ficando impossibilitadas de cuidar de seus próprios filhos, demandando, muitas vezes, 

com que outras mulheres de sua rede de apoio, seja familiar ou de vizinhança exerçam essa 

função.

Isso  ocorre  porque,  como  Joaze  Berbardino-Costa  (2015)  nos  permite  refletir,  as 

hierarquias de raça e gênero instituídas nos tempos coloniais não foram eliminadas com o fim da 

escravidão, pois estes segmentos (população negra, indígena, mulheres, etc.) continuaram sendo 

subordinados ao mesmo padrão de poder que tentava minar as suas possibilidades de ascensão 

social. Nesse sentido, podemos observar que em face à desigual distribuição de oportunidades no 

âmbito do mercado de trabalho (que privilegia determinado gênero e raça), as mulheres negras 

acabam tendo que continuar se ocupando no trabalho subalterno, como é o caso do trabalho 

doméstico e que nos remete às mucamas dos tempos coloniais. 

26



Caetana Damasceno (2011; 2013), ao investigar a relação das mulheres com o mercado 

de trabalho, analisou anúncios de jornais da década de 1930 e 1940 que deixavam explícitos os 

critérios de seletividade de “cor” e “boa aparência” não só para a contratação de funcionárias em 

empregos  considerados  femininos  pela  divisão  sexual  do  trabalho,  mas  também  os  ditos 

masculinos. Tal lógica foi percebida mesmo nas vagas de trabalho doméstico, pois “cor” e “boa  

aparência” eram colocados em pauta: buscava-se pessoas de pele branca ou aquelas mais claras o 

possível.

Caetana  Damasceno  (2013)  verificou  que  mesmo  que  a  exigência  de  “cor”  fosse 

ocultada nos anúncios com o passar das décadas, a requisição pela “boa aparência”, em termos 

raciais, permaneceu. Em consequência disso, a autora observou que mulheres não brancas que 

necessitavam de trabalho, acabavam tendo que ocultar sua raça, utilizando outras palavras em 

substituição à “negra”, como “morena”. Já quando o mercado de trabalho possibilitou uma maior 

entrada de mulheres com maior especialização (a exemplo, o domínio de línguas estrangeiras, 

datilografia etc.), as mulheres brancas foram priorizadas. 

Diante de tal quadro, não seria uma impertinência considerar que as mulheres 
“brancas”  deslizavam  com  mais  frequência  dos  serviços  domésticos 
remunerados para outros lugares mais valorizados do mundo do trabalho – ainda 
que  esses  lugares  fossem  bastante  limitados  à  participação  feminina 
(DAMASCENO, 2013, p. 10). 

Tamis  Porfírio  (2021),  a  partir  de  seu  estudo  qualitativo  com  mulheres  negras  no 

trabalho doméstico, demonstra que há nítidas dificuldades para que mulheres negras rompam o 

seu vínculo com o trabalho doméstico, mesmo quando alcançam níveis mais altos de escolaridade 

(superior ou técnico) com a finalidade de exercer outra profissão com menos desgaste físico. 

Isso  expressa  bem  o  que  Cida  Bento  (2022)  denomina  de  “pacto  narcísico  da 

branquitude”, no qual, a partir de sua experiência na área de Recursos Humanos de empresas, 

observa que ainda que pessoas negras tenham o perfil acadêmico e profissional exigido nas vagas 

de emprego, há uma resistência na sua contratação, exclusivamente, em decorrência de sua raça. 

27



Por  outro  lado,  este  pacto  busca  garantir  a  preservação  dos  privilégios  de  pessoas  brancas, 

garantindo-lhes dentre tantos outros benefícios, os melhores postos de trabalho (estando no topo 

da pirâmide da hierarquia social e da divisão social do trabalho). 

Sueli Carneiro (2003) aborda o papel fundamental da mídia em não só transmitir valores 

que reforçam a superioridade branca, mas também valores de uma sociedade machista. Nessa 

perspectiva,  “a  naturalização  do  racismo  e  do  sexismo  na  mídia  reproduz  e  cristaliza, 

sistematicamente,  estereótipos  e  estigmas  que  prejudicam,  em  larga  escala,  a  afirmação  de 

identidade racial e o valor social desse grupo” (CARNEIRO, 2003, p. 125). Ainda que negras e 

negros  componham a  maior  parte  da  população  brasileira,  possuem pouco  protagonismo na 

mídia,  e  se  observarmos  os  personagens  que  interpretam  nos  filmes  e  novelas  brasileiras, 

notaremos  que  geralmente  atuam  em  papéis  que  representam  sujeitos  em  lugares  de 

subalternização, e/ou com pouca instrução e/ou alto grau de sexualização, reforçando diversos 

estereótipos atribuídos à população negra no imaginário social10. Como explica Vilma de Souza 

Lopes: 

São  representadas  quase  que  exclusivamente  como  empregadas  domésticas, 
motoristas, traficantes, escravos, a amante hiperssexualizada que quer destruir o 
relacionamento  do  casal  branco,  sambistas  e  amigos  conselheiros  que 
acompanham o protagonista durante a trama, mas sem nunca ter os holofotes em 
si, como meros coadjuvantes. (LOPES, 2020, p. 98). 

A tendência da branquitude em preservar a sociedade sob o mesmo padrão de poder 

colonial, o patriarcado branco, pode ser expressa a partir da dupla imagem atribuída à mulher 

negra, de “mulata” ou “doméstica” no imaginário social, como explicitada por Lélia Gonzalez 

(2020), onde a mídia exerce papel fundamental na difusão de estereótipos sobre esse grupo, ao 

mesmo tempo em que cultua todos os aspectos da branquitude. O próprio ditado “branca para 

casar, mulata para fornicar, negra para trabalhar” (GONZALEZ, 2020, p.135; NASCIMENTO, 

10 Em contexto recente, podemos observar algumas mudanças no que se refere à representatividade negra 
na mídia, mas ainda falta muito a avançar. 

28



1978, p. 62) expressa bem esses valores, pois subordina todas as mulheres à figura masculina, 

mas distingue o papel de cada uma. 

A mulher branca é tida como aquela “digna” de ser assumida publicamente pelo homem 

em matrimônio e para ser a mãe dos seus futuros herdeiros, garantindo a propriedade privada 

repassada dentro do lócus dessa família. Já a mulher negra é aquela estigmatizada, objetificada, 

vista  como  aquela  que  deva  subserviência  em  todos  os  aspectos,  sendo  constante  alvo  de 

violências e, muitas vezes, não sendo vista como digna do amor ou mesmo afeto público mesmo 

quando em relações amorosas11.

Ainda  que  todas  as  mulheres  sofram  opressão  de  gênero,  frente  a  uma  sociedade 

machista e patriarcal como a brasileira, as mulheres negras, devido às opressões interseccionais 

de gênero, raça e classe, tendem a ser ainda mais atingidas. Isto, pois, como abordamos há pouco, 

a mulher branca ainda é atribuída a uma imagem de fragilidade e pureza, por outro lado, a mulher  

negra é  vista  como aquela  que produz violência  (“faz estardalhaços”)  e  é  objeto de fetiches 

masculinos. 

De fato, a branquitude atua com fim a fortalecer interesses do seu grupo, então, em 

situações  em que  brancas  e  negras  sejam candidatas  a  uma  vaga  de  emprego,  mesmo com 

currículo semelhante, é comum que aquelas sejam priorizadas em detrimento destas. É reforçado 

que “há um lugar simbólico e concreto de privilégio construído socialmente para o grupo branco” 

(BENTO, 2022, p. 64) e são concedidas mais oportunidades para este grupo. Por outro lado, 

tenta-se solidificar a ideia de que negras e negros são intelectualmente incapazes de ocupares 

espaços de maior prestígio, de poder, com melhor remuneração, especialização, etc. 

Se  direcionarmos  nosso  olhar  aos  Estados  Unidos  ao  século  passado  mesmo, 

observaremos que enquanto mulheres brancas lutavam pelo sufrágio, mulheres negras lutavam 

11 Particularmente,  vi  casos  de  duas  mulheres  negras  retintas  em  que  os  homens  brancos  que  se 
apaixonaram, aparentemente, tinham interesses afetivos nelas também, no entanto, tinham vergonha de 
assumi-las para a sociedade firmando compromissos mais sérios. Curiosamente, os dois relacionamentos  
chegaram ao final  e  ambos iniciaram relacionamento com mulheres  brancas,  que nitidamente tinham 
postura diferente diante dos olhares alheios e suas famílias, tendo maior responsabilidade afetiva. 

29



para elas e os seus familiares pudessem simplesmente existir e ter reconhecidos seus civis – tem 

em vista que os EUA eram país extremamente racista, sendo comum linchamentos em massa, 

intensas explorações da força trabalho negro a salários ínfimos.

Angela Davis (2016) acredita que a postura neutra inicial dentro do próprio movimento 

das  mulheres  com relação  à  questão  racial  acabou  corroborando  com os  posicionamentos  e 

discursos racistas.  Ainda hoje  (abordando agora em contexto brasileiro),  ainda que mulheres 

sofram com desigualdades de classe e gênero, é preciso que as demandas de mulheres negras 

sejam  observadas  de  modo  particular,  pois  o  racismo  estrutural  contribui  para  as  suas 

desvantagens na vida social e as violências que sofrem diariamente, bem como os seus familiares. 

Como nos mostra Vilma de Souza Lopes: 

No trabalho, está sempre relegada a papéis considerados humilhantes demais 
para as mulheres brancas, como o serviço doméstico; Na questão da solidão, 
onde estruturalmente  são preteridas  pelos  homens,  além de ter  seus  filhos  e 
demais  familiares  mortos  pelo  genocídio  negro;  Na  saúde,  onde  sofrem 
violências vítimas de médicos racistas devido ao estereótipo da negra dotada de 
sobre-força; Nos meios de comunicação, onde não existe a presença da mulher 
negra  ou,  se  existe,  é  sempre  de  uma  forma  sexualizada  e  subalternizada 
(LOPES, 2020, p. 94). 

Deste  modo,  se  faz  necessário  um olhar  interseccional  para  observar  que  mulheres 

negras  e  brancas  são  afetadas  de  maneira  diferente  na  sociedade  de  classes.  As  opressões 

imbricadas que incidem sobre a mulher negra também tendem a se refletir na identidade e na 

construção  de  subjetividade  dessas  mulheres.  Prevalece  nesta  sociedade  um  padrão  cultural 

hegemônico no qual o patriarcado branco ainda é protagonista frente aos demais segmentos da 

sociedade, sendo essencial à manutenção dos seus privilégios,  moldar e/ou mesmo alienar as 

visões de mundo, comportamentos, valores, estética etc. dos grupos socialmente marginalizados. 

A assimilação da ideia de inferioridade pelos grupos oprimidos contribui para facilitar 

com o processo de subordinação desses segmentos porque além de dificultar a compreensão dos 

sujeitos acerca das opressões que sofrem, também podem distanciar esses grupos socialmente 

30



oprimidos do contexto de lutas por equidade e inviabilizar o despertar da consciência de classe. 

Maria Luisa Pereira de Oliveira et al (2009, p. 267) explica que “dessa maneira, são veiculadas 

normas e prescrições para a população negra, que funcionam como máquinas de agenciamento de 

identidades e subjetividades homogêneas, passivas e assujeitadas”.

A partir  dos  encontros  com as  pesquisadas,  pude  observar  que  as  três  vivenciaram 

diferentes  formas  de  violência  trabalhando  como  domésticas,  desde  a  simbólica  ao  assédio 

sexual. No entanto, as primeiras violências em suas vidas se iniciaram no contexto familiar (da 

família nuclear e/ou extensa), no qual essas mulheres passam por tratamentos diferenciados de 

irmãos (como o caso de Eugênia e Betânia), são responsabilizadas diretamente ou indiretamente 

com sua própria sobrevivência e/ou de familiares e são estigmatizadas/discriminadas racialmente 

por algum familiar. 

Portanto, a própria família, que deveria ser um local para fortalecimento de autoestima,  

construção de identidade e acolhimento dessas mulheres, acaba contribuindo para a solidão com 

que se encontram e, por vezes, com a naturalização de hierarquias raciais. Isso dificulta ainda 

mais para que estes sujeitos alcancem determinada mobilidade social, tendo em vista que por 

vezes são inseridos ainda muito jovens no contexto do trabalho subalterno. Algumas mulheres 

negras acabam tendo que evadir da escola, com altos índices de exploração ao mesmo que estão 

desempenhando múltiplas funções dentro do próprio lar. Além disso, o sofrimento vivenciado 

dentro do seio familiar também reflete no modo em que essas mulheres percebem a si mesmas e 

na forma que interagem com outrem. 

1.2 O perfil das trabalhadoras domésticas brasileiras

De modo a compreender a realidade das trabalhadoras domésticas brasileiras de forma 

mais ampla e demonstrar que mulheres negras são maioria a se ocuparem desse trabalho, de 

31



modo a  permitir  dialogar  com as  particularidades  das  entrevistadas,  apresentarei  aqui  alguns 

dados que julgo pertinentes. 

Quanto  ao  âmbito  do  trabalho  doméstico,  dados  no  Texto  para  Discussão  do  Ipea 

intitulado “Os desafios do passado no trabalho doméstico do século XXI: reflexões para o caso 

brasileiro a partir dos dados da PNAD contínua” (PINHEIRO, 2019 et al) apontam que no ano de 

2018, 14,6% das mulheres brasileiras que estavam ativas no mercado de trabalho correspondiam 

a trabalhadoras domésticas remuneradas (sendo que o percentual dos homens não chegava a 1%) 

e dentre o total de 6,2 milhões de pessoas empregadas nessa função, 3,9 milhões eram mulheres 

negras, isto é, 63%. 

Outro  fenômeno  registrado  por  esse  documento  foi  uma  redução  considerável  da 

presença de trabalhadoras mais jovens trabalho doméstico, isto é, com até 29 anos, deixando de 

representar pouco menos da metade em 1995, para representar em torno de 13% em 2018. Em 

caminho inverso, trabalhadoras adultas, com idade entre 30 e 59 anos, que consistiam em 50% da 

categoria no ano 1995, em 2018 passam a representar quase 80%. No entanto, é preciso fazer 

uma ressalva: esse “esvaziamento” de jovens no âmbito do trabalho doméstico, seja por outras 

oportunidades de emprego e/ou estudo, não ocorre de modo igual se analisarmos em termos de 

raça pois 14,3% das trabalhadoras domésticas negras são jovens e 11,3 das brancas também nessa 

categoria são jovens. 

A baixa escolaridade ainda é predominante no contexto do trabalho doméstico. Quanto a 

isso, o documento do Ipea (PINHEIRO, 2019 et al) mostra que quanto à média de escolaridade 

das  trabalhadoras  domésticas  brasileiras  (mulheres  negras  e  brancas  das  diferentes  regiões) 

possuem média de anos estudados bem similares em 2018 (em torno de oito anos). A faixa etária  

de 19 a 29 anos tinha uma média de quase 10 a 10,7 anos de estudo, com pequena desvantagem 

para negras (mas que em nenhuma das idades compreendidas chega a um ano em relação à média 

das brancas). A disparidade de escolarização, no entanto, fica maior quando analisamos a faixa 

etária de 70 anos ou mais, onde negras possuem em média menos de 4,5 anos de estudo e brancas 

possuem aproximadamente 6,0 anos de estudo. 

32



Ainda que sob a égide do neoliberalismo, o Estado brasileiro vem desenvolvendo de 

modo mais sistemático nas últimas décadas políticas sociais, assistenciais, políticas de cotas, etc.,  

que são respostas às lutas das classes populares e movimentos sociais. Dessa forma, faz sentido 

que os dados que coloquem em evidência o maior acesso à educação pelas mulheres mais jovens 

que as mais velhas. Como explica Moema de Castro Guedes (2008), a Constituição Federal de 

1988 foi um dos marcos decisivos para mudanças no campo de direitos sociais que beneficiaram 

mulheres e sociedade em geral. A atenção à frequência de crianças nas escolas e o incentivo à 

alfabetização de diferentes faixas etárias enquanto pautas governamentais foram essenciais para 

que fossem ampliados os índices de escolarização.

Guedes (2008) ainda nos demonstra, entretanto, que no processo de escolarização foram 

sendo reforçados papéis de gênero com intuito à sua naturalização, contribuindo para que áreas 

de estudos e ocupacionais sejam bastante segmentadas. Nesse sentido, homens eram incentivados 

às  áreas/cursos  de  maior  prestígio  e  remuneração  (Engenharias,  Medicina,  Direito,  etc.)  e 

mulheres, em caminho inverso, incentivadas às áreas menos valorizadas, sobretudo, magistério e 

Saúde (Enfermagem, Serviço Social, etc.). 

Retornando ao texto do Ipea (PINHEIRO, 2019 et al), esse documento entra em outro 

dois  pontos  pertinentes  para  compreensão  do  perfil  das  trabalhadoras  domésticas,  ainda 

observados nos dias atuais e que também estão presentes nas vivências das três pesquisadas: a 

migração e a residência dessas trabalhadoras no local de serviço, isto é, na casa dos patrões. 

A  história  do  trabalho  doméstico  enquanto  ocupação  foi  marcada  pelas 
migrações  de  jovens  meninas  das  cidades  do  interior,  especialmente  do 
Nordeste,  para  morarem  nas  residências  de  famílias  que  as  “acolhiam”  nas 
grandes  cidades,  em  uma  relação  com  fronteiras  profissionais  muito  pouco 
definidas.  Como  resultado,  era  frequente  que  as  trabalhadoras  domésticas 
residissem  na  casa  de  seus  empregadores,  tornando  ainda  mais  fluida  a 
separação entre espaço da casa e da profissão e, consequentemente, do descanso 
e do trabalho, o que favorece a existência de práticas de exploração – como 
longas jornadas de trabalho – e de assédios, em especial, o sexual. (PINHEIRO, 
2019 et al, p. 18).

33



O documento (idem) verifica que, em 2018, menos de 1% das trabalhadoras domésticas 

(em torno de 46 mil mulheres) residiam no local em que trabalhavam. No entanto, em 1995, a 

realidade era bem diferente: em média 12% das trabalhadoras domésticas brasileiras residiam no 

local em que trabalhavam – sendo que havia uma disparidade regional, no qual no Nordeste 23% 

estavam nessas condições, para 8% no Sul e Sudeste. 

Todas as interlocutoras, que entraram no mercado de trabalho entre os anos de 1968 e 

1977  (com  idades  entre  oito  e  14  anos),  relataram  terem  residido  nas  residências  em  que 

trabalharam por períodos consideráveis. No entanto, observo que a residir na casa de patrões 

ampliava o controle sobre as trabalhadoras domésticas, ampliação da exploração do trabalho e 

violência patronal.

É  essa  violência  que  incidia  sobre  trabalhadoras  domésticas  não vinha  somente  das 

patroas, mas também por parte dos patrões, que assediam e violentam sexualmente. A pesquisa 

de Valeria Ribeiro Corossacz (2014) elucida bem o contexto da violência de homens com essas 

trabalhadoras. Essa autora, a partir de entrevistas homens brancos da classe média, observa que 

parte  considerável  dos entrevistados compartilhavam da ideia de que estava implícito que as 

trabalhadoras  domésticas  deviam não só  prestar  serviços  domésticos,  como também sexuais.  

Esses  homens  enxergam-se  enquanto  dominantes  na  perspectiva  de  classe,  gênero  e  raça, 

portanto,  demandam  subserviência  dessas  mulheres  e  normalizam  assédios  ao  estigmatizar 

empregadas  domésticas,  sobretudo,  negras,  que  são  historicamente  mais  marginalizadas  e 

objetificadas. Assim, “há a consciência da violência exercida ou possível e a diluição dela através 

de sua normalização e da sensação de que era um direito deles, de modo a produzir uma não 

consciência da violência, a sua negação” (COROSSACZ, 2014, p. 538). 

Segundo  dados  do  texto  do  IPEA  (2019),  o  perfil  do  trabalho  doméstico  tem  se 

modificado,  onde  recentemente  tem-se  destacado  uma  forte  presença  das  diaristas,  que 

corresponde  a  44%  das  trabalhadoras  domésticas  no  ano  de  2018.  Esse  documento  ainda 

esclarece  que  a  própria  Lei  Complementar  (LC)  número  150/2015  explicita  que  o  vínculo 

34



empregatício  é  estabelecido  em casos  em que  se  excedam dois  dias  semanais  (ou  16  horas 

semanais) trabalhados numa mesma residência. 

Isso significa que grande parcela das trabalhadoras domésticas não estão cobertas por 

direitos trabalhistas e previdenciários, até porque, além das diaristas que já não possuem vínculos 

empregatícios nos termos da lei portanto, não exigindo que empregadores assinem suas carteiras 

de trabalho, por outro lado, muitas mensalistas que deveriam ter suas carteiras assinadas também 

não as possuem – Luana Pinheiro et al (2019) expõe que 43,5% das mensalistas possuíam carteira 

assinada em 2018, somente 9,5% das diaristas tinham carteira assinada nesse mesmo período. 

Betânia, que é diarista, também faz parte do contingente de mulheres que não têm acesso 

a direitos regulamentados.  Recentemente,  inclusive,  sofreu um acidente de trabalho enquanto 

fazia  uma  faxina  resultando  em  algumas  costelas  fraturadas,  porém,  não  teve  cobertura  do 

Instituto  Nacional  de  Previdência  Social  (INSS),  ficando  meses  contando  apenas  com  a 

solidariedade de alguns, tendo em vista que seus rendimentos são essenciais para a sobrevivência 

familiar  (a  mesma  reside  com  filha  e  marido  aposentado,  mas  também  contribui  direta  ou 

indiretamente com gastos de outros parentes, filhos e netos). 

Nesse sentido,  algumas dessas trabalhadoras acabam tendo que prover a sua própria 

proteção previdenciária contribuindo com o INSS, frente ao desamparo em legislação, para com 

isso garantir mínimos sociais em situações adversas e possibilitar suas aposentadorias no futuro – 

assim, a taxa de cobertura previdenciária, sobretudo, de diaristas é estendida e mais que dobra  

com relação às que possuem carteira assinada (9,5%) alcançando o índice de 24,3% em 2018. 

Quanto aos índices considerando critério de raça, o Pinheiro et al (2019) aponta que, em 

1995, 19,5% das mulheres brancas de 16 anos ou mais tinham carteira assinada para 16,4% das 

mulheres negras de 16 anos ou mais; já no ano de 2018, 30,8% das brancas de 16 anos ou mais  

tinham carteira  assinada,  para  27,5% das  negras  em iguais  condições.  Quanto  à  jornada  de 

trabalho  das  trabalhadoras  domésticas,  onde  é  somada  a  jornada  produtiva  (em  troca  de 

remuneração) com a reprodutiva (realizada na residência das próprias trabalhadoras), tem-se a 

35



média  de  horas  semanais  que  ultrapassam  as  50  horas  em  2018,  onde  mulheres  brancas 

trabalhavam em média 52,9 horas semanais e negras 51,5 horas semanais. 

Estamos diante de um grupo de trabalhadoras cuja rotina praticamente exclui 
qualquer  possibilidade  de  dedicação  a  atividades  de  lazer  e  momentos  de 
descanso. Assim, podemos afirmar que são mulheres muito expostas a doenças 
ligadas  ao  corpo  físico,  derivadas  do  cansaço,  do  aparecimento  de  lesões 
oriundas de esforços repetitivos, bem como emocional e psiquicamente frágeis, 
expondo-as a maiores riscos de depressão e outras doenças emocionais (IPEA, 
2019, p. 29). 

Quanto aos salários, foi observado que em 2018, as trabalhadoras domésticas recebiam 

uma média 92% do salário-mínimo, onde somente nas regiões Sul, Sudeste e Centro-Oeste, o 

salário da categoria tinha média que se equiparava ou ultrapassava o salário mínimo daquele ano 

(R$954). É preciso destacar ainda que em todas as regiões do Brasil, mulheres brancas recebiam 

salários maiores que mulheres negras, nos anos de 2016 e 2018, sendo que em 2016 a média do 

salário de mulheres negras de todos os estados era de 85% do valor do recebido pelas mulheres 

brancas ((PINHEIRO et al, 2019). 

Isso  permite  refletir  que  embora  muitas  mulheres  brancas  também  estejam  em 

vulnerabilidade  socioeconômica  e  também  estejam  em  grande  número  atuando  no  trabalho 

doméstico, ainda que efetivamente trabalhe em média um pouco mais de uma hora semanal que 

as mulheres negras (considerando a soma da dupla jornada de trabalho feminina), ainda assim, 

têm maior probabilidade de estarem inseridas em trabalhos com carteira assinada, isto é, com 

proteção trabalhista e previdenciária, bem como acessarem trabalhos com maiores rendimentos.

É  verdade  que  todas  as  mulheres  enfrentam  desigualdades  de  gênero  na  sociedade 

vigente, frente a uma (injusta) divisão sexual do trabalho, que inviabiliza ou dificulta a entrada de 

mulheres em determinadas categorias profissionais ou espaços tidos como masculinos. Mulheres 

de modo geral também sofrem assédios no trabalho, disparidade salarial, as duplas e/ou triplas  

jornadas de trabalho frente à responsabilização com o cuidado doméstico familiar, que também 

36



contribui  na  procura  por  trabalhos  mais  flexíveis  e,  consequentemente,  mais  precarizados. 

Entretanto, mesmo frente a todas essas barreiras colocadas pelo patriarcado, é preciso explicitar 

que mulheres brancas ainda possuem maior possibilidade de mobilidade social  que mulheres 

negras.  No  caso  das  trabalhadoras  domésticas,  por  exemplo,  embora  a  média  de  nível  de 

escolaridade de negras e brancas seja bem similar em diversas faixas etárias, o racismo tende a 

intensificar desigualdades sofridas pelas mulheres negras, ao passo que desvaloriza, marginaliza e 

até mesmo desumaniza essas mulheres. 

Por fim, embora trabalhadoras domésticas tenham alcançado uma conquista no âmbito 

da  legislação,  onde  os  direitos  dessa  categoria  foram equiparados  aos  demais  trabalhadores 

(BERBARDINO-COSTA, 2015), observamos que ainda há uma dificuldade de efetivação dos 

direitos, tendo que muitas mulheres, sobretudo, negras tendo que se submeter a um contexto de 

alta exploração no trabalho doméstico. 

1.3 A categoria interseccionalidade enquanto ferramenta analítica

Como  abordei  anteriormente,  o  conceito  utilizado  para  imbricação  de  eixos  de 

desigualdade  (de  gênero,  raça  e  classe)  utilizada  ao  longo  do  meu  trabalho  é  a 

interseccionalidade.  Venho  me  apropriando  deste  conceito  ao  longo  dos  últimos  anos, 

influenciada, sobretudo, pelas minhas principais referências bibliográficas que contribuíram com 

o feminismo negro e o pensamento interseccional, como o caso de Lélia Gonzalez, Patricia Hill  

Collins, Angela Davis, entre outras. 

Embora  Kimberlé  Crenshow  tenha  sido  responsável  por  criar  o  termo 

interseccionalidade  no  fim  dos  anos  1980,  é  possível  observar  a  construção  do  pensamento 

interseccional em períodos anteriores. Como Patricia Hill Collins e Silma Bilge (2021) explicam, 

no ativismo político mulheres negras norte-americanas na década de 1960 e 1970 já utilizavam a 

interseccionalidade enquanto ferramenta analítica,  sobretudo por observarem que movimentos 

37



sociais tendiam a direcionar suas ações concedendo prioridade a determinada categoria de análise 

ou marcador social diferença, não dando conta da realidade de grupos específicos, como o caso 

das mulheres negras e pobres.

Fora do contexto ocidental, Collins e Bilge (2001) apresentam que a interseccionalidade 

em contexto da realidade concreta pode ser observada na militância de Savitribai Phule (1831-

1897),  ativista dalit  indiana que no século XIX esteve engajada nas lutas contra os eixos de 

desigualdade de gênero,  classe,  religião,  etc.  Phule aplicou a interseccionalidade quando não 

priorizou  um  grupo  subalternizado  específico,  tendo  por  resultado  diversas  conquistas  para 

mulheres, populações rurais, dentre outros (COLLINS; BILGE 2001, p. 19).

A interseccionalidade é utilizada com a ideia de enfatizar que não há como separar eixos 

de desigualdade ou hierarquizá-los. Portanto, para dar conta da realidade das mulheres negras que 

não tinham suas particularidades consideradas no contexto do movimento feminista, que tendia a 

se direcionar às mulheres brancas de classes abastadas,  a interseccionalidade surge “junto às 

feministas  negras  norte-americanas,  que  questionaram  o  suposto  universalismo  da  categoria 

‘mulher’” (BERBARDINO-COSTA, 2015, p. 151).

A  interseccionalidade,  nessa  perspectiva,  permite  compreender  que,  mesmo  em 

movimentos de lutas, há falhas quando não se observa a integralidade dos sujeitos, pois cada um 

possui diferentes demandas, privilégios, acessos ou desvantagens na sociedade. É preciso que 

consideremos que  os  sistemas  de  dominação que  condicionam a  vida  dos  grupos  não agem 

separadamente, mas se intercruzam, se complexificam e/ou reforçam. 

Assim,  o  trabalho  doméstico,  que  é  do  campo  da  subalternidade  e  historicamente 

apresenta  a  subordinação/exploração  de  gênero,  raça  e  classe  de  modo  imbricado,  deve  ser 

analisado tendo como subsídio a teoria interseccional. Isto, pois, se ainda hoje esse trabalho é 

materializado no campo da informalidade e ausência de direitos, onde são mulheres negras que 

prevalecem  ocupando  estratos  sociais  mais  baixos,  é,  sobretudo,  devido  à  mentalidade 

colonizadora que prevalece na sociedade vigente, sobretudo, nas camadas abastadas. O que em 

38



outras  palavras  diria,  Bernardino-Costa,  “a  colonialidade  do  poder  e  a  noção  de 

interseccionalidade  permitem  aprofundar  o  entendimento  do  sistema  hierárquico  e  as 

desigualdades vivenciadas pelas trabalhadoras domésticas” (2015, p. 147).

39



CAPÍTULO II – HISTÓRIAS DE VIDA A TRÊS VOZES: MARIA, BETÂNIA E 

EUGÊNIA 

Como dito anteriormente, a ideia da minha pesquisa é analisar histórias de vida de três 

mulheres  negras  para  pensar  sua  relação  com  o  trabalho  subalterno,  contextos  familiares  e 

construção de subjetividades, partindo da hipótese que suas vidas se desdobram condicionadas 

pelos eixos de subordinação gênero, raça e classe tal qual observamos de maneira macro. Assim, 

selecionei três mulheres, que já conhecia previamente, que se reconhecem como mulheres negras 

e que em suas trajetórias têm em comum o trabalho doméstico. 

A  meu  ver,  essas  trajetórias,  ainda  que  possam  apresentar  experiências  singulares, 

podem ser úteis para questionarmos a realidade deste segmento social como um todo. E mesmo 

que em alguns momentos essas mulheres negras apresentem situações de melhorias de vida (ou 

conquistas de determinados tipos), terão sempre aspectos e/ou experiências em suas vidas que 

evidenciarão suas desvantagens por simplesmente serem sujeitos atravessados por marcadores 

sociais da diferença.

Isso pode ser expresso nas maiores dificuldades em que mulheres negras têm de acessar 

determinados  espaços,  terem  direitos  efetivados,  ou  mesmo  poderem  ser  reconhecidas  e 

respeitadas em sua condição de seres humanos. A respeito desta última, pude observar que a 

desumanização dessas mulheres para além da teoria, mas nas narrativas das entrevistadas que se 

sentiam, de certa forma, surpresas quando eram tratadas com um mínimo de respeito, ou mesmo, 

gentileza pelas patroas e patrões. Podemos observar esse aspecto nos seguintes fragmentos em 

que entrevistadas falam de experiências que consideram, de certo modo, positivas:

Eugênia: Aí nessa casa eu gostei muito. Eu fiquei lá bastante (tempo)… Essa de 
Campos, essa professora. Eu estava com 12, 13 anos. Uns 12 anos. Aí tinha uma 
meninazinha  dela  que  eu  amava,  Ana  Paula.  A  gente  brincava,  andava  de 
bicicleta e era muito bom. Eu amei aquela casa. Tinha um tiozinho que jogava 
baralho, eu gostava de jogar baralho. Eu ficava jogando à noite. Lá eu era tratada 

40



realmente como gente naquela casa.  Eu gostei  de lá.  Tenho nada a reclamar 
deles mas eu não lembro porque eu fui embora. 

Maria: Dona Z. foi aquela que eu disse que me tratava bem também… Que me 
tratava  como  ser  humano,  né?  Aquela  que  conversava  comigo.  Contava,  às 
vezes, história. Seu B. muito legal também.

Desde  que  entrei  em contato  falando da  minha  pesquisa  e  do  quanto  suas  histórias 

poderiam agregar para construção de conhecimento sobre estudos de relações sociais de gênero e 

étnico-raciais,  percebi  bastante receptividade delas a  contribuírem com meu trabalho.  Ao ser 

questionada  se  era  realmente  interessante  para  mim entrevistá-las,  pude  entender  que  como 

mulheres negras são constantemente atribuídas a lugares de marginalização e subordinação em 

nossa sociedade, pode ser estranho a elas a proposta que eu, enquanto outra mulher negra, fiz de 

ter como norte da minha pesquisa as suas trajetórias de vida. 

Nesta pesquisa, carrego comigo o compromisso em falar com as pesquisadas de maneira 

horizontalizada,  já  que  carrego  em mim experiências  e  visão  de  mundo  também de  mulher 

também negra e de classe popular, isto é, um sujeito que também sente efeitos da discriminação e 

desigualdade ocupando um espaço ainda elitista e branco, que é o espaço acadêmico. Partindo 

disso, apresentarei em seções a seguir um pouco da trajetória de vida e algumas características 

marcantes da vida de três mulheres negras que venho me articulando ao longo dos últimos meses 

para o desenvolvimento desta pesquisa: minha mãe, Maria; Eugênia; Betânia. 

Há alguns pontos que me chamaram atenção nas narrativas das entrevistadas, que se 

alinham com venho me debruçando no arcabouço teórico utilizado nesse trabalho, que pretendo 

destrinchar nas próximas seções. Dentre eles, destacam-se: a entrada trabalho precoce (ou infantil 

em termos da atualidade) no trabalho doméstico, situação vivenciada pelas três, no qual duas 

delas  trabalhou  em  troca  de  alimentação  e  moradia;  a  falta  de  condições  objetivas  para 

sobrevivência familiar; a rejeição materna por duas das entrevistadas, onde ambas são negras 

filhas de mães brancas com pai negro de pele retinta; o racismo no contexto familiar (na nuclear 

41



ou extensa);  situações de assédio sexual  vivenciado por uma das entrevistadas (dois  patrões, 

ambos brancos). 

2.1. Maria

Maria, minha mãe, é uma mulher negra e nordestina de 69 anos. Atualmente, reside em 

Rio das Ostras (interior do Rio de Janeiro) e não exerce atividade remunerada, sendo pensionista,  

devido ao falecimento do meu pai em 2008. Mesmo tendo trabalhado por toda a sua vida, em 

diferentes funções, minha mãe nunca teve um vínculo formal de trabalho com direitos garantidos 

em legislação,  onde,  de  fato,  a  falta  de  estudo formal  também influenciou para  que  fossem 

ampliadas as barreiras enfrentadas por ela no mercado de trabalho. 

Como empregada doméstica, minha mãe atuou por mais de oito anos (dos 14 aos 22 

anos) em Seropédica (RJ) e em bairros da capital, em diferentes casas, quando recém-chegada do 

Nordeste. Trabalhou por mais de 30 anos no campo desde que casou com meu pai (dos 22 aos 51 

anos) na cidade de São Francisco de Itabapoana – cidade de base rural –, além de cuidar dos 

afazeres domésticos e cuidar de quatro filhos (minhas duas irmãs, meu irmão e eu).

Maria teve outras experiências no trabalho subalterno, uma como merendeira de uma 

escola municipal também em São Francisco (ficando lá alguns meses, sendo enganada e nunca 

sendo remunerada). E, por último, minha mãe teve uma experiência de trabalho como cuidadora 

de uma idosa em Rio das Ostras, logo que nos mudamos em 2006, onde teve uma relação de 

trabalho  precarizada  e  baixa  remuneração.  Ela  trabalhava  como  cuidadora,  mas  também 

executava as tarefas de doméstica. Entretanto recebia valor menor que o salário da época para  

dormir na casa da patroa, com pouco descanso devido à função dupla. 

Devido à nossa consanguinidade e conhecimento de parte da história da minha mãe, 

precisei ter um pouco mais de cuidado para que a sua história não fosse contada a partir da minha  

42



compreensão e interpretação, bem como tentando me distanciar de juízos de valor, norteando-me 

pela sua narrativa. Portanto, tivemos algumas conversas exploratórias, na fase em que busquei 

refazer meu projeto de pesquisa, e uma entrevista mais extensa, onde pude fazer gravações e  

anotações. 

2.1.1. Primeiras memórias de infância

Quando  perguntei  à  Maria  sobre  suas  primeiras  memórias  de  infância,  ela  lembrou 

diretamente da época em que um tio seu arrumou um casamento para minha avó, que era mãe 

solo, onde esse suposto marido levou minha avó, ela e o João (irmão de criação da minha mãe) 

para outra cidade – saíram de Pedra do Salgado, um povoado de Vitorino Freire, em direção à  

Pedreiras, ambos no estado do Maranhão. Ela, que era muito pequena, lembra que esse homem 

que casou com sua mãe (através de um casamento arranjado pelos parentes desta), roubou-lhes 

todos os seus pertences, que incluía um tesouro deixado como herança pelo seu avô e deixou os 

minha avó e seus dois filhos desamparados, sem saber nem como voltar para casa. 

Em suas próprias palavras, ela explicou que “foi um casamento só para roubar mesmo” e 

que,  para  sorte  dos  três,  um  tropeiro  conhecido  passou  pela  cidade,  dando  suporte  para 

retornarem à casa de seu tio. Porém seu irmão, que não era aceito pela família extensa (sobretudo, 

por ser negro de pele mais escura que os demais da família materna de minha mãe), resolveu ficar 

com uns conhecidos de sua mãe que estavam com o tropeiro.  Minha mãe afirma que nesse 

lugar12, seu irmão se fixou e até constituiu família posteriormente. 

Posteriormente, Maria relata que uma de suas tias maternas, Francisca, juntamente à sua 

prima Maria da Paz (que ela chama de madrinha) levaram-na para morar em sua casa quando 

12 Por ser ainda criança, minha mãe não soube me detalhar aonde estavam, mas ela recorda ser um lugar 
bem distante do povoado em que moravam.

43



tinha seis anos de idade, afastando-a de sua mãe. A partir da forma que ela constrói sua narrativa,  

pude observar que estas memórias lhe trazem dor:

Não sei porque que eles não deixaram minha mãe ficar num lugar, né? Aí, era 
esse ruim, é isso que eu tava pensando [inaudível], o que que tinha? Minha mãe 
morar na casinha, nós três, né? Muito estranhos. 

Em determinado momento, ressalta: “Eu chorava muito, eu tinha muita saudade. É que 

eu nunca tinha separado da minha mãe assim”. Com isso, pude observar que minha avó materna 

era tratada com diferença pela família extensa pelo fato dela ter sido mãe solo, ao criar João  

primeiramente, o irmão de criação de minha mãe, e depois, dando a luz à minha mãe, que não 

tem pai em registro. Isto é, sem um homem, provedor para se responsabilizar por uma mulher e 

seus filhos, as decisões a respeito de suas vidas ficariam a cargo de outros familiares. 

Minha mãe morava com o pai. E aí.. É....Tinha um conhecido do meu avô, né? 
Um casal novo, e aí a mulher estava esperando filho e veio a falecer, morreu de 
parto da criança. Assim minha mãe me contava, né? A criança… O pai pegou a 
criança e deu a minha mãe para criar. A minha mãe e o meu avô. E a mãe dele  
morreu, né? É… Meu avô criou como se fosse filho e minha mãe. Aí, depois 
disso, minha mãe me arrumou, né? Ficou grávida de mim. E aí foi uma revolta 
lá pros irmão, né? E queria que ela, meu avô, botasse ela pra fora de casa, essas 
coisa aí. E meu avô não botou. E aí ficou nós, né? Minha mãe criou os dois. João 
nunca conheceu o pai. Eu acho que a mãe tinha morrido mesmo. E aí, quando 
ele ficou na idade de adolescente que a gente fomo na época, quando lembra lá 
atrás, quando eu falei com você, que minha mãe casou? O João estava com a 
gente. Estava. E João foi morar lá com a gente. Mas quando a gente vê o rapaz 
que passou lá com os animais para levar a gente, o João estava com um pé muito  
machucado. Aí o pessoal lá que era muito amigo, conhecido da minha mãe, 
falou, “não, deixa ele aqui, depois, quando ele melhorar, ele vai”. Só que ele 
nunca foi, entendeu? Ele nunca veio. Aí ficou lá. Disse que depois ficou, casou 
com a filha do moço aí, do conhecido da minha mãe, aí eu nunca mais a gente… 
A minha mãe morreu e nunca mais viu ele.  E depois disso,  ele foi  procurar 
minha mãe. Só que ele chegou lá, minha mãe já tinha morrido. Aí ele me levou 
para a casa dele. Eu levei uns quinze dias mais ou menos lá com ele (...). Depois 
disso, Maria da Paz foi lá, me buscou, acho com medo de João me carregar. Eu 
saí para levar um mês, levei quinze dias. Aí, é isso aí. Depois disso eu nunca 
mais vi João também, né? Que a gente logo vinha. Passou um tempo, a gente 
veio para o Rio, né? 

44



Já aos dez, foi levada temporariamente à casa de um filho dessa mesma tia com quem 

residia, para fazer as atividades domésticas enquanto o mesmo trabalhava na roça, já que sua 

esposa  e  filhos  tinham  se  mudado  para  o  estado  do  Ceará.  Isto  é,  ainda  criança  era 

responsabilizada pela limpeza da casa e o preparo de refeições de seu primo, sendo que até aí  

minha mãe afirma que mal sabia fazer arroz e feijão. E, isso também acontecia com minha avó, 

que também trabalhava com os parentes com quem residia. Portanto, foi similar a experiência de 

mãe e filha afastadas e levadas a residir com parentes em locais distintos para que pudessem 

trabalhar. 

Pergunta: E aí voltou para casa da sua tia? 

Voltei para casa da minha tia de novo, porque ele foi embora para a mulher lá  
pro Ceará. E é isso. A gente trabalhava, ia pra roça trabalhar, trabalhei muito na  
roça com ela tirando [inaudível]... Ia para o Mato, cortar lenha, essas coisas. E é 
isso. 

Pergunta: A senhora ficou quanto tempo na casa destes desse primo seu? 

Aí isso... Acho que nem um mês… 

Quando perguntei à minha mãe com que idade começou a trabalhar com coco babaçu, 

fiquei  surpresa pela  resposta:  “Muito nova.  As crianças já  nascem quebrando coco.”  Mais  a 

frente, ela deduziu ter começado a trabalhar ajudando sua mãe aos cinco anos, aproximadamente.  

Depois que mencionei o coco babaçu, pareceu que muitas memórias foram sendo desbloqueadas 

por ela na mata com familiares, nas longas caminhadas para catar coco babaçu no Maranhão e a  

fome que sentia todos os dias.  Ela falou um tanto emocionada desse momento em sua vida, 

afirmando que geralmente conseguiam fazer apenas uma refeição por dia, frente ao pauperismo 

que viviam. 

Já passei muita fome. Muita sede. Porque a gente vai [inaudível] num leva nada,  
não leva almoço. Às vezes a gente levava um ovo, dois, se tivesse, para comer 
com farinha. E criança sente muita fome, né? E eu ficava com aquela fome. Eu 
comia coco pra caramba, Nossa Senhora, dava fome. Ou pelo menos, aliviar um 

45



pouquinho. Uma vez que a gente levava água, acabava, a gente ficava com uma 
sede  danada.  Aí  eu  ficava  rezando,  pedindo  a  Deus  para  mandar  a  chuva 
[inaudível]. Fazia um, tipo, um copinho assim, nas folhas. Dobrava, ia, parava, 
assim. Fazia aquele copinho, bebi aquela água às vezes. Achava uma poça, pega 
água naquela poça mesmo. Era assim, a gente não morria, que Deus tinha pena.  
Nem eu  nem lembrava  que  sapo  tinha  andado  ali,  nem cobra,  tinha  bebido 
aquela [inaudível]... É isso. Muita fome. Eu sei o que é a dor da fome. Tinha dia 
que  eu  ia  dormir  com aquela  dor  tão  grande,  aquela  fome.  Eu,  criança.  Eu 
lembro.  Vou  ficar  sem  fazer  nada  que  eu  durmo,  pra  mim  esquecer.  Ficar 
rezando pra mim… Pra mim dormir para esquecer da fome. 

Durante nossa conversa, minha mãe disse que via a minha avó Luzia semanalmente no 

tempo que viveu com sua prima e tia no Maranhão. No entanto, volta a morar com ela por curto 

período de tempo quando esta adoece (de causa desconhecida), vendo-se sozinha, pois nenhum 

dos familiares se dispôs a cuidar dela. Minha mãe, que nesse período tinha 11 anos de idade, por 

aproximadamente seis meses, ficou como responsável pelos cuidados de sua mãe até o dia do seu 

falecimento. Um momento que faltou suporte dos familiares. 

Pergunta: A senhora via a sua mãe com qual frequência, mãe? 

Minha  mãe  morreu  tinha  11  anos.  Pergunta:  Eu  sei,  mas  a  senhora  via  ela 
sempre? Todo mês? Toda semana? Via todo dia. Todo dia, não… Toda semana, 
talvez. [...] Quando ela adoeceu, fui morar com ela, mas ela ficou doente.

Pergunta: Quanto tempo mesmo? 

Eu não sei,  mas pelo que eu analiso no tempo, eu imagino que ela deve ter  
ficado uns cinco meses. De cinco a seis meses por aí. 

46



2.1.2 Chegada da minha mãe ao Sudeste: família e trabalho doméstico remunerado

Quando minha mãe já tinha 14 anos, ela, sua prima Maria da Paz e sua tia Francisca (a 

mesma com quem foi  morar  aos  seis  anos)  mudaram-se  do  Povoado  Pedra  do  Salgado  em 

Vitorino Freire (MA) para a cidade de Seropédica (RJ) – para residirem próximas ao Antônio,  

outro  filho  de  Francisca  que  já  havia  se  mudado  para  a  referida  cidade  e  trabalhava  como 

pedreiro. Minha mãe relatou que logo ao chegar do Nordeste, quando tinha 14 anos de idade 

(algum  tempo  após  falecimento  de  minha  avó)  arrumaram-lhe  um  trabalho  doméstico 

remunerado. 

Na época, era cobrada por sua prima para que transferisse quase todo o seu salário para 

contribuir com as despesas da casa, restando-lhe bem pouco apenas para necessidades básicas e 

passagem para visitá-los uma vez a cada quinzena. Como explicou-me, ela ganhava pouco, mas 

na última casa que trabalhou sob essa condição, ficou quase quatro anos, onde sua patroa a cada 

ano aumentava em 100 (cem) cruzeiros o seu salário, mas ainda assim, com pouco ficava ficava 

com ela, não sendo possível juntar qualquer dinheiro ou comprar minimamente os itens para suas  

necessidades básicas, tendo que transferir o seu salário quase que integralmente à prima. 

Às vezes comprava um desodorantezinho daqueles bem ruins mesmo. Num era 
essas coisas assim… Tinha luxo não. Xampu era aquele bichinho de assim, que 
às vezes eu comprava. E baratinho. Era baratinho na época, né?

 

Isso me fez pensar em abuso financeiro dentro do próprio contexto familiar, isso porque 

foi situação que perdurou anos, até minha mãe se casar. Aliás, minha mãe conta que já estava  

noiva quando sua tia Francisca faleceu e que sua prima Maria da Paz em nada apoiava o seu 

casamento. Até quando minha mãe fala em fazer seu enxoval para casar com meu pai – meus pais 

se conheceram em Seropédica (RJ) na festa de casamento de um primo da minha mãe e acabaram 

se aproximando –, sua prima Maria da Paz não queria permitir que ela gastasse parte da sua 

47



própria remuneração para tal, restando à minha mãe comprar pouquíssimos itens parceladas no 

cartão de uma colega, afirmando, “eu sei que comprei pouca coisa porque ela não me dava força  

nenhuma para mim fazer… Comprar as coisas para mim e nem para casar”. 

2.1.3 Reprodução do racismo por pessoas negras

Embora minha mãe relate que sua tia Francisca a tratasse com carinho, uma pessoa que 

em suas narrativas não vi atribuir aspectos negativos, observo que ela teve algumas dificuldades 

com sua prima Maria da Paz, que é dez anos mais velha. Minha mãe me relatou que quando 

moravam juntas, Maria da Paz colocava-lhe diversos “apelidos” ofensivos, sendo alguns de teor 

racista. Conforme abordado anteriormente, Maria da Paz não se compreende como pessoa negra, 

mas como branca (apesar de podermos observar que é negra de pele clara, ou parda). Com isso, 

podemos perceber a internalização da suposta superioridade branca por Maria da Paz, resultando 

na fragmentação da sua identidade racial, sendo expressos pela reprodução do racismo em seus 

discursos. 

O próprio afastamento entre minha mãe e seu irmão João, bem como o seu apagamento 

deste pela família extensa da minha mãe também expressa o racismo assimilado e reproduzido no 

interior  das famílias negras.  Minha mãe relembra do tratamento racista  e  sem afeto que seu 

irmão, que por ter a pele mais escura, recebia (sendo chamado de “nego” e não pelo nome). Que 

por anos, minha mãe soube de poucas notícias dele, e quando ele tenta uma aproximação com 

minha mãe, sua prima vai buscá-la da casa dele, antes do prazo combinado, se antecipando a 

evitar com que ambos morassem juntos, por exemplo. Com isso, não só os dois irmãos nunca 

mais tiveram contato (porque depois disso, minha mãe foi levada para o estado Rio de Janeiro 

com tia e prima), como a prima Maria da Paz, que até hoje rejeita a sua existência, dizendo não 

lembrar de João.

48



Uma outra uma situação em especial que minha mãe, com certa frequência, recorda, que 

também expressa a ideologia do branqueamento de maneira evidente, é do tempo em que minha 

mãe trabalhava na casa de uma família branca abastada e lá também residia uma idosa negra ex-

empregada  doméstica.  Segundo  minha  mãe,  essa  idosa  por  longos  anos  de  sua  vida  havia 

trabalhado nessa mesma residência,  sendo a responsável pelas atividades domésticas e sendo 

babá dos filhos da patroa e,  no momento de sua velhice, quando já não conseguia trabalhar, 

continuou residindo na casa dos seus patrões, tendo um forte sentimento de gratidão por isso. 

Essa  idosa  tinha  uma  trajetória  similar  à  de  sua  própria  mãe,  que  durante  sua  vida  inteira 

trabalhou para os pais dessa sua (ex) patroa.  

Ela contava que a mãe dela… a mãe dela era empregada do pai de F. Entendeu? 
Pelo tipo que ela conta, eu acho que era como se fosse escravo mesmo. E eles 
ficam, [inaudível] o branco em primeiro lugar, entendeu? 

Além disso, minha mãe observava que embora a idosa fosse negra de pele escura, ela 

criticava outros(as) que tivessem características fenotípicas da população negra. De fato, essa 

assimilação também contribuiu a facilitar com o processo de subordinação desses segmentos a 

medida que dificulta a compreensão dos sujeitos acerca das opressões que sofrem, inviabilizando 

o despertar da consciência racial e de classe. 

Diferente de sua mãe, essa idosa optou por não ter filhos ou casar. Quando minha mãe 

comentou que sairia do serviço para se casar com meu pai e ir morar no interior, segundo minha 

mãe, a referida idosa lhe respondeu assim: “Tu vai casar, nega? Casa, nega, que tu vai ver o que é  

bom para tosse! Falou comigo, falando assim ó… Casa, você vai casar, vai pra roça, só criar  

moleque. Puxar enxada e criar moleque”. Assim, além da situação da referida idosa se colocar 

numa posição de subordinação, por acreditar que sua função é estar à serviço dos brancos e, de  

certo modo, tendo uma espécie de admiração por eles, outro ponto é que supostamente coloca a 

roça como um lugar inferior ao trabalho doméstico na cidade e vê de modo negativo o fato da  

possibilidade da minha mãe criar moleque, ao passo que expressava determinada realização em 

49



ter sido babá da pessoa que estava lhe dando assistência na velhice, bem como babá dos filhos 

desta. 

Perguntei  mais  sobre  essa  senhora  à  minha  mãe,  se  ela  ainda  fazia  alguma  tarefa 

doméstica, como ela era, entre outras questões. Minha mãe respondeu-me que ela só cozinhava 

quando ela não estava e usava roupas bem simples, de empregada mesmo. Perguntei se sabia se a 

idosa recebia salário, minha mãe não soube responder com certeza, mas disse acreditar que não 

porque eles compravam tudo que ela precisava, cuidavam da saúde dela, etc. Outra informação 

que considero pertinente é que independente da circunstância, a idosa comia na cozinha:

A velha não queria se misturar. Entendeu? Foi uma coisa que, entendeu como? 
Conhecendo o lugar dela como empregada. Eu achava ela assim, tipo que se 
rebaixava muito. Entendeu? 

Nesse sentido, se essa mulher por toda sua vida viveu sob tetos de patrões, onde sua vida 

privada e familiar deviam se confundir com o trabalho, e sem perspectiva alguma de vivenciar 

determinadas experiências pessoais, estudar ou trabalhar com outra função, sua forma de agir e 

pensar provavelmente já deviam estar enquadradas ao que os patrões esperavam dela. Assim, ela 

poderia  até  mesmo  acreditar  que  sua  existência  era  secundária,  cuja  função  era  servir  seus 

patrões, não sendo “merecedora” se quer de ocupar os mesmos espaços destes, como um lugar à  

mesa. 

2.1.4 As violências sofridas por minha mãe Maria

Maria, desde muito cedo vivenciou diversas formas de violências, não só em contexto do 

trabalho doméstico na sua juventude, mas em contexto familiar. De fato, ela teve que conviver e 

se adaptar em casa em que trabalhou que era trancada na hora de dormir, teve que se acostumar a  

não ter sua liberdade de ir e vir garantida em todos as residências de trabalho, ser seguida por 

50



patroa que conferia com as pontas dos dedos a cada tarefa feita, foi acusada de roubo como 

chantagem para uma patroa não pagá-la e tantas outras situações. Mas isso tudo se soma a uma 

problemática constante em sua vida: a falta de proteção da sua própria família. 

Desde criança, com a separação entre ela e minha avó materna, de certa forma, minha 

mãe acabou sendo uma “estranha” na casa de parentes, sempre incumbida de tarefas domésticas e 

muitas responsabilidades e depois, empregada na casa de famílias na capital e Seropédica (RJ).  

Algo que observo também enquanto filha, é que embora comigo e nossa família minha mãe seja 

comunicativa,  minha mãe é  uma pessoa muito  reservada até  hoje,  não costuma reclamar  de 

injustiças que lhe assolam, não só não rebatendo, como sendo extremamente tolerante com as 

pessoas que a tratam mal e tem receio de ser incômodo para as pessoas. Venho refletindo que isso 

pode ser um efeito da sua infância e juventude, por ter sido muito cobrada por serviços na casa de 

parentes e depois em casas que esteve empregada e não tinha muito espaço para diálogo com 

compreensão. Alguém que sofreu estigmas racistas dentro do contexto do lar, teve demandas de 

todos os tipos minimizadas, foi silenciada e explorada. 

2.2. Betânia

Betânia tem 58 anos, é nordestina, se reconhece enquanto mulher negra de pele preta, é 

atualmente empregada doméstica diarista e filha de doméstica – a mais velha de oito filhos de um 

relacionamento interracial, mulher branca com homem negro de pele escura. Nos conhecemos em 

2019, através de sua filha, que é uma amiga e colega de trabalho. Meu interesse em tê-la em meu 

trabalho partiu do fato de ter acompanhado indiretamente, através de relatos de sua filha, um 

pouco das suas lutas diárias no trabalho doméstico remunerado e informal, e de apreender um 

pouco de sua infância, no qual sua filha sempre falava com emoção sobre as experiências que 

Betânia vivenciou não tendo acesso aos mínimos sociais. 

51



Durante a pandemia de covid-19, pude observar que ela tampouco pôde se resguardar, e 

em período de campanha eleitoral,  distribuiu panfletos para candidatos políticos,  percorrendo 

longos caminhos a pé – lembrando que se trata de uma mulher de mais idade e com algumas 

condições  de  saúde  –  como forma  de  garantir  mais  algum rendimento  financeiro.  Isto  é,  o 

trabalho subalterno está intimamente relacionado à sua vida.

Apesar de não termos tanto contato, temos uma relação recíproca de carinho uma pela 

outra, portanto eu a chamo carinhosamente de tia. Ela foi muito receptiva à ideia de contribuir 

com meu trabalho. No entanto, devido a um contexto de acidente de trabalho que viveu no início 

de 2023 (onde fraturou algumas costelas numa queda numa das casas em que trabalhava), nesses 

últimos  meses  vem  retornando  ao  trabalho  e,  portanto,  tem  tentado  trabalhar  ao  máximo, 

dificultando um pouco que  conseguíssemos marcar  o  nosso  encontro  em sua  casa.  Tivemos 

diversas tentativas de marcar, mas tivemos alguns imprevistos e, por vezes, ela não estava bem de 

saúde  e/ou  exausta  do  trabalho.  Além  disso,  tiveram  algumas  questões  familiares  que  a 

preocupavam, assim, dei espaço para que as coisas melhorassem para então solicitar a marcação 

da nossa entrevista. 

Um dia cheguei a ir à sua casa, pois havíamos combinado a entrevista, porém, tivemos 

um diálogo bastante breve apenas no portão e depois na rua. Contou-me que a casa estava com 

muitas crianças da família e, portanto, seria difícil conversarmos e, que além disso, dali a pouco 

mais de uma hora iria fazer uma faxina na casa da vizinha. Eu enfatizei que para mim não haveria  

problema algum, mas ela achou melhor marcarmos outro dia com mais calma. E então, pediu-me 

desculpas, mas disse ter resolvido jogar bingo com amigos no bar do bairro antes da faxina. 

Com isso, fui caminhando com ela enquanto conversávamos um pouco. Embora não 

tenha sido como o esperado o nosso encontro, também foi benéfico à pesquisa, pois consegui 

fazer algumas observações nesse curto período. Ela me contou brevemente sua situação de saúde 

frente ao acidente de trabalho, relatando um pouco da solidariedade de alguns naqueles meses 

difíceis em que não podia contar com o dinheiro das suas diárias e nem com algum auxílio do 

Instituto Nacional do Seguro Social (INSS), tendo em vista a sua relação de trabalho informal. 

52



Quanto ao bingo, no momento fiquei pensativa a respeito de tal situação, mas depois cheguei à 

conclusão de que devido à sua rotina cansativa, tanto no trabalho, quanto em casa, o bingo para 

ela tratava-se de um meio de socialização e de interação com amigos e vizinhos. Vejo como 

importante momentos de distração, lazer e interações sociais na vida de sujeitos oprimidos e 

explorados socialmente, pois, de certo modo, contribuem com a manutenção da saúde mental. 

Quanto ao nosso segundo encontro presencial, que aconteceu na sua residência, foram 

um pouco mais de duas horas de registro em áudio. Em determinado momento, fui solicitada por 

Betânia a parar a gravação, pois foi um momento em que ela me fez algumas confidências da sua 

vida que, obviamente devido a questões éticas da pesquisa e quanto ao nível de confiança que me 

foi concedido, não poderia abordá-las aqui. Sentamo-nos em sua varanda e então demos início à 

entrevista em direção a construção da história de vida, que foi iniciada comigo perguntando a 

respeito do início da sua vida, de onde nasceu, como era a sua família, etc. Por poucos minutos as 

respostas eram curtas e pontuais, até que ela começou a narrar eventos da vida com uma riqueza 

de detalhes. Depois disso, não tivemos mais encontros presenciais, mas apenas via o aplicativo 

Whatsapp. 

2.2.1. Contexto familiar de Betânia e circulação na infância e adolescência

Segundo Betânia, ela é a filha mais velha de sua mãe, sendo a mais velha de oito irmãos. 

Quanto ao pai, ela sintetizou: “Pai, nunca tive.” Quando nasceu, sua mãe tinha 16 anos de idade e  

transferiu a responsabilidade de sua criação, sobretudo, à sua bisavó, a quem chamava de mãe – 

já  tratava  a  mãe  biológica  pelo  nome.  Entretanto,  Betânia  morou  com diferentes  pessoas  a 

depender do período, com relação consanguínea (mãe ou avó) ou não (pessoas que aceitavam 

ficar com ela em troca de trabalho), no qual sintetiza: "Fui criada por um monte de gente”. 

Pergunta: No caso, sua mãe deu vocês para adoção? 

53



Não, é tipo assim, acho que minha mãe... acho que era pra gente trabalhar, né?  
Tá? Pra trabalhar... Diz ela que era pra comer e dar roupa, mas só que a gente 
sofria  muito.  Só  ninguém  nunca  abusou  da  gente.  Deus  sempre...  Nunca 
ninguém abusou de mim, nem dele, o meu irmão, mas bater... Bateram muito. 

Betânia relata pouco ter frequentado a escola quando criança, tendo até sido matriculada 

por sua bisavó numa escola do interior, mas que apenas aprendeu “aquele A na escola”, pois  

pouco frequentou por tentar retornar à casa da mãe. Ela afirma que aprendeu a ler praticamente 

só, com aproximadamente 34 anos e com apoio dos filhos e depois conseguiu retornar à sala de 

aula, concluindo até o 5⁰ ano do ensino básico, só parando quando começa a criar sua última filha 

(não biológica, mas por ele registrada). 

Embora não tenha em sua infância a proteção e acolhimento parental, Betânia encontrou 

nas figuras da avó e bisavó as suas referências de maternidade:

Na minha vó eu era sempre bem-vinda, que é a mãe da minha mãe. Mas só que 
eles era muito pobre também. Mais um, entendeu? Aí era assim. Eu sempre 
entendi, mas eu dava meu jeito. Chamava pra ir pra Cease. Minhas tias que era 
metida, né? Mas aí eu ia e trazia as coisa. A minha sorte é que nunca, nunca, 
ninguém... Entendeu? Eu tive sempre e tenho até hoje, Deus, né? Do meu lado, 
com certeza. 

No caso de sua bisavó, a principal referência materna de Betânia, residia com seus tios e  

que estes se incomodavam com a sua presença. 

[...] Porque minha bisavó morava com meus tio. Então, eu ficava lá tipo forçada 
por causa da minha mãe, né? E do meu avô. Eles não gostavam de criança, não 
tinha filho, aí não ficava lá por causa deles. Aí eu voltava e ia contra a vontade 
deles, ficava lá com a minha mãe, era assim. E foi isso até minha mãe falecer. 

Outra figura que também possui grande relevância nas suas narrativas de Betânia é de 

um de seus irmãos, também de pele negra como ela, que também era dado por sua mãe, isto é, 

duas crianças que circularam juntas. Dividiram, portanto, experiências comuns em algumas casas, 

mas também tendo diferenciações  quanto aos  papéis  de  gênero,  como podemos observar  no 

54



seguinte fragmento de sua narrativa a respeito de uma casa em que ambos tiveram que residir em 

prol de suas sobrevivências: 

Mas eu lavava roupa, limpava casa, eu e meu irmão. Meu irmão saía para vender 
flores que eles fazia, entendeu? E era assim… 

2.2.2. O sentimento de não aceitação por parte da mãe e abandono do pai

Ela expõe que sentia que sua mãe a rejeitava, dizendo-me "eu que não sei se eu era  

atentada, mas minha mãe nunca aceitou eu, não". Mas logo complementou que acreditava não ser  

aceita pela mãe justamente por não ter sido criada por ela. O fato de a mãe permutar os serviços 

domésticos de Betânia e seu irmão – de quem era muito próxima – por alimentação, contribuiu 

com a nutrição de um sentimento de revolta  por ambos com a mãe por essa prática,  que já 

tiveram que morar com algumas famílias, inclusive, uma bem distante da cidade natal (Fortaleza 

– CE), que é onde a família residia.

Betânia relata que como sua mãe trabalhava como doméstica e ficava muito tempo fora, 

deixando seus irmãos e ela muito tempo sem comer. Ainda que ainda fosse muito pequena, sentia  

uma carga de responsabilidade muito grande no cuidado da casa e em garantir a alimentação dos 

irmãos e irmãs, sobretudo por ser a filha mais velha, cuidando até da mãe quando esta tinha crises 

de asma. 

Ela trazia comida pra gente, então a gente passava o dia todinho esperando ela  
chegar pra gente comer. Então eu me mandava. Eu ia pra Ceasa, sabe o que é 
Ceasa? É onde tem fruta, caminhão. Aí eu, meu irmão, minha irmã ia pra Ceasa  
atrás de fruta, legumes… 

Pergunta: Aí pedia as coisas? 

Pedia. 

Pergunta: Isso pequeninha, tia? 

Às vezes nem precisava porque os caminhões iam descarregando, aí  a gente 
perguntava se podia pegar aquelas coisas que caíam no chão, né? Era... Nós ia 

55



nos açougue, entendeu? Pedir coisa, osso. Não se tu conhece uns ossos de que 
faz sopa. Num tinha tempo ruim pra nós não. Aí chegava em casa e fazia comida 
pra mim e meus irmãos. [...] Parece que eu sempre fui adulta. Sempre resolvi, 
sempre fiz minhas coisas. E cuidava da minha mãe, que minha mãe era asmática. 
Quando ela passava mal, era eu que ia pro hospital com ela, entendeu? Eu que 
levava ela  pro  hospital.  Sempre  era  eu  pra  tudo.  [...]  Com a  minha mãe eu 
ajudava. Eu lavava roupa. A gente fazia comida. Eu nunca deixei meus irmãos 
passar  fome que eu pedia  mesmo,  né?  Deus  me livre.  Melhor  pedir  do que 
roubar. E pegava fruta e roubava caju (risos)... Castanha pra vender. Entrava no 
cercado dos  outros,  mas,  isso  aí  eu  fazia,  tirar  fruta.  Me virava.  [...]  Agora 
infância mesmo nunca tive não. Tive depois que tive meus filhos. É, que aí eu 
brincava junto, ficava junto com meus filhos. Saía com eles. Me diverti muito 
com meus filhos, agora antes não, entendeu? 

Nesse sentido, perguntei-lhe se tinha alguma memória brincando em sua infância, ela 

respondeu-me “Só quando eu ia pra minha bisavó. Lá eu era livre, brincava…”. Posteriormente, 

veio-lhe na memória que também pedia alimentos com seu bisavô que era uma pessoa com 

deficiência. Assim, relata ainda que sempre que podia retornava para a casa da sua mãe e seus 

irmãos, embora sentisse incômodo e insegurança com alguns homens que a mãe namorou, frente 

à  violência  doméstica  que  esta  sofreu  por  diversas  vezes  e,  inclusive,  relatou  lembrar  de 

determinado namorado da mesma que pediu que ela, Betânia, se sentasse em seu colo. 

Com a minha mãe tinha medo, a minha mãe namorava muito, né? Aí os caras 
não gostavam de mim. [...] Trabalhava em casa de família, aí gostava de uma 
festinha, aí namorava, né? E eu não gostava. Eles batia nela às vezes, né? Eu não 
gostava muito deles não. Não sei se era ciúme também, né? 

Betânia relata que se afastou em definitivo do lar materno a partir  de uma agressão 

sofrida. Ela revela que nessa mesma época trabalha como doméstica num condomínio e conhece 

o seu companheiro, aos 13 (treze) anos.

Tipo assim, foram dizer que eu tava namorando, né? Pior que tava mesmo, né? 
Assim, de um menino e foram me entregar. Aí minha mãe deixava eu dormir, 
porque eu fugia. Ela deixava eu dormir, aí quando eu acordava não tinha mais 
como me mexer. Amarrava a rede todinha, entendeu? Eu dormia em rede. Então 
eu apanhava ali sem poder nem... Nem me mexer. Aí eu fui embora e nunca 

56



mais voltei pra morar não. Aí foi na época que fiquei nesse pessoal aí e conheci 
ele. 

 

Por outro lado, ela relata conhecer seu pai tardiamente, já quando tinha dezesseis anos 

de idade, frente à aproximação do próprio, que leva um casal de irmãos para sua casa, sendo 

ambos maltratados pela madrasta – porém Betânia não acredita que tenha fundo racial nessas 

ações. 

Quando eu conheci meu pai, eu tinha 16 anos. Então, toda vez que a gente ia lá 
em Fortaleza, eu ia ver o meu pai. Eu chamo meu pai, mas eu chamo pelo nome.

Pergunta: Ele está vivo ainda? 

Não sei. Deve tá [...]. Conheci ele, eu tinha 16 anos. 

Pergunta: Mas aí quem apresentou vocês? 

Eu conheci ele... Ele que foi atrás da gente, que a gente morava num... Minha 
mãe morava, minha vó morava num sítio, aí a gente vendia manga no asfalto. 
Ele era caminhoneiro, entendeu? Aí uma vez, eu não sei se ele reconheceu, mas 
passou perguntando pela I., que era minha mãe, aí falou que era o pai da gente.  
Nesse dia, eu até fugi dele, né? Mas ela conseguiu levar minha irmã e esse meu 
irmão. 

Pergunta: Como assim? Levou pra morar com ele? 

Foi. Lá era assim. Qualquer um pegava nós... Graças a Deus, ninguém nunca fez 
maldade. 

Pergunta: Ele era bom pros seus irmãos pelo menos? 

Dizem que sofreram muito com a madrasta. Meu irmão mais uma vez fugiu de 
novo. 

Pergunta: Esse era o irmão que a senhora era apegada? 

É. Ele e minha irmã, tu conheceu, a B. Diz que eles sofreram muito lá. Eu não. 
Consegui escapar. Não dele, mas da madrasta lá. Madrasta loira. Mas aí tem 
nada a ver não... Que minha mãe era bem loira, bem loira mesmo. Meu pai que é 
preto. Minha família é mistura de preto e branco. 

No decorrer da nossa conversa, Betânia faz algumas reflexões sobre os pais biológicos e 

a relação de abandono parental vivenciada, onde percebo que com a mãe há uma tentativa maior 

57



de  compreensão,  frente  às  dificuldades  financeiras  que  esta  passava  enquanto  trabalhadora 

doméstica, mãe solo e com muitos filhos. Porém, a realidade do pai era bem diferente, pois se 

tratava de um caminhoneiro com melhores condições materiais de sobrevivência, nesse sentido, 

acredito que ela possa observar que ele poderia ter  contribuído de alguma forma para que a 

realidade dos seus filhos fosse diferente do que foi. 

Eu sei que ela dava comida pra gente. Ela recebia. Eu tinha até pena, às vez ela 
nem comia... Eu acho que ela dava a gente porque não tinha condições, né? De 
cuidar.  Hoje eu não quero entender porque meus filhos eu nunca abandonei, 
assim, eu acho errado isso, mas, cada um, né? Talvez era para isso mesmo, para 
proteger, né? Mas eu não faria isso. Como eu não fiz com ela, não abandonei de 
jeito nenhum, ajudei muito. Não me arrependo. Agora meu pai não, nem pai eu 
chamo. 

Pergunta: Nunca te ajudou? 

Não. Podia, né? Levar as coisa pra gente, pra não acontecer essas coisa... Deus 
me livre [...]. Pelo que conheci ele, a família dele, de bem, vivia bem. Até que a  
mulher dele dizia "é, vocês não têm direito a nada", aí eu falava "eu não vim 
atrás  de  nada,  não",  e  eu  sei  que  a  gente  não  tem  direito,  a  gente  nem  é 
registrado no nome dele. Nem no registro a gente tem pai. Até que ele falasse, se 
ele quisesse deixar, entendeu? Mas sei lá, não tenho ele como pai não. Então,  
amor de pai, nunca soube. Sei por causa do pai dos meus filho, o carinho que 
meus filho têm por ele e ele pelos filho. 

2.2.3. Trabalho subalterno na infância e violências sofridas

Betânia relatou ter começado a trabalhar na casa de outras pessoas com apenas oito anos 

de idade, enquanto babá, esclarecendo: “Eu ficava na casa dos outros, eu tinha que trabalhar”, 

relatando  que  já  pediu,  catou  algodão,  cuidou  de  criança  e  desempenhou  outras  atividades. 

Percebo  que  minha  interlocutora  não  lembra  com  muitos  pormenores  de  todas  as  suas 

experiências laborais na infância, mas conseguiu detalhar determinadas experiências e cenários, 

que me pareceu serem-lhe mais impactantes, seja pela maior exploração braçal ou violências (ou 

tentativas de violência) sofridas. 

58



Determinado período, ela calcula que quando ela tinha por volta de 12 anos, sua mãe deu 

Betânia e seu irmão a um casal de idosos que os exploravam intensamente sua força de trabalho 

infantil em condições análogas à escravidão, inclusive, castigando-os de diversas formas. 

Lá nesse lugar que ela deu a gente, era muito triste. Ninguém aguentou a gente, 
né? A gente só comia se sobrava. Então a gente queria [inaudível], tipo assim... 
Nós era criança, a gente queria acabar com aquilo ali. Então, quando os velho 
tava  dormindo,  a  gente  jogava sandália  nos  velho.  Os velho batia  na  gente, 
porque batia muito. Ele mandava... Botava de joelho em cima de milho, porque 
ele mandava a gente lavar roupa no rio, aí a gente adorava [inaudível], aí a gente 
ficava mais tempo… 

Quando fala dessa experiência, ela cita a possibilidade de ser a discriminação racial uma 

das explicações para o tratamento desumanizado e violência que ambos sofreram na casa desse 

casal. 

Assim, mandava meu irmão me segurar. Mandava eu segurar meu irmão, que ele 
era cego o velho. Então a gente judiava também. Quando o véio vinha pra cima 
da gente, a gente se abaixava pra ele se lascar na parede. Não sei se pode falar  
(risos)... É. Mas os filhos ia lá no outro dia, entendeu? Aí pegava a gente, dava 
castigo, era horrível. É... Não sei se era porque nós era preto, não sei. 

Pergunta: Eles eram brancos? 

Eram (…).

Pergunta: Mas vocês ganhavam alguma coisa? 

Que eu lembro, só comida. E nada, nada... Que eu lembro. 

Pergunta: E lavava roupa. Limpava a casa também? 

É. Mas só que a gente não sabia, mas fazia tudo. 

Pergunta: Quem trouxe vocês da casa de casal de idosos? 

Foi tipo assim, uma neta deles. Uma parente, entendeu? Trouxe a gente para 
Fortaleza, ela e o esposo dela. Eu acho que via, né? O nosso sofrimento lá. Aí 
trouxe a gente. Perguntou se a gente queria vir, a gente disse que queria e levou 
nós... Meu irmão ficou com eles. E eu fiquei. Fui pra casa da mãe. Só que minha 
mãe não ficava muito tempo com a gente não. E tinha padrasto e padrasto nunca  
gostava de mim, porque assim... Eu sempre era desconfiada. Então esse negócio 
de padrasto mandar a gente sentar no colo pra tirar espinha, essas coisas, aí eu 

59



desconfiava  e  saía  fora.  Ia  pra  casa  da  minha  vó.  Isso  minha  bisavó  tinha  
morrido, né? Porque com ela era uma maravilha. 

Em outro momento, Betânia lembra de outra situação em que sofreu violência física 

quando criança em decorrência de não saber como limpar o chão da maneira correta e a mesma já  

faz a alusão com a correção dada aos escravizados nos tempos coloniais. 

Tinha uma casa que judiava comigo, assim...  Tipo, batia ou...  Entendeu? Me 
empurrava quando eu limpava a  casa,  que eu limpava mal,  né?  Que eu era 
criança... Tipo assim, quando eu passava, nunca esqueço, me deram um soco que 
eu caí. Num tem quando cê passa o rodo? Cê tem que passar assim pá ocê não 
pisar, né? Aí eu passava o contrário, eu passava e ia pisando, entendeu? Por 
cima... Aí em vez de me ensinar era porrada, tipo escrava mesmo, sei lá. 

Quando questionei Betânia se em sua infância e/ou adolescência houve algum período 

em que recebeu salário por seus serviços, ela disse que só aos 18 anos, quando arrumou trabalho 

numa fábrica. 

Nunca recebi. Só depois quando eu... Não. O único dinheiro que vi na minha 
mão foi com 18 ano, que eu trabalhei em fábrica. Aí só. Mas lá não, comida. E a  
gente sempre soube dançar. Não sei se por causa da minha mãe... Aí quando 
tinha desculpa assim, eu e meu irmão, sempre eu e ele, pá gente ganhar roupa, 
pá fazer roupa no Natal,  vestido pra mim, roupa pra ele...  [...]  Mas graças a 
Deus,  né,  fazia  coisa  errada  não...  Agora  dinheiro  na  minha  mão,  nunca. 
Comprava roupa, dava comida. Quando eu ia ver, quando eu ia pra casa final de 
semana, aí me dava compra pra mim levar pra casa. Entendeu? Era isso. 

Ao detalhar outras experiências nas casas de família, ela recorda que em outra casa que 

trabalhou quando muito pequena, a patroa pediu-lhe que lhe desse banho, o que gerou medo nela, 

fugindo daquele lugar com medo de sofrer algum abuso – assim como fugiu de outros, quando 

percebia algum comportamento que lhe soava suspeito por parte dos adultos que lhe geravam 

insegurança.  Assim,  Betânia  também não teve  proteção em sua  infância,  restando a  ela  que 

60



tomasse decisões desde muito nova para tentar garantir sua autopreservação e sobrevivência, bem 

como a de seus irmãos, quando estava por perto na casa de sua mãe. 

2.2.4. Betânia e seu companheiro

Betânia conhece seu companheiro, também homem negro, em sua adolescência, quando 

ela tinha 13 anos e ele, 29 anos. Como abordado anteriormente, foi em um momento um tanto 

delicado, tendo em vista que ela foi agredida fisicamente pela mãe e, com isso, Betânia resolve 

não retornar mais à casa para morar. Ela explica que nessa época R. trabalhava embarcado e, tal  

como outros homens do trabalho  offshore,  se hospedava no condomínio onde ela trabalhava, 

fazendo limpeza. 

Desse modo, conhecer R. demarca um momento de transição na vida de Betânia. Ela 

aceita entrar num relacionamento objetivando melhores condições de vida para ela e seu irmão – 

que foi uma de suas demandas, que ele vivesse com os dois –, uma pausa do trabalho doméstico 

e, possibilitou com que ajudasse também a mãe e os outros irmãos, segundo ela. 

[...]  13 anos  acabou tudo isso,  época que conheci  R.  Aí  ele  queria  namorar 
comigo, eu era nova, né? Não sabia. Não sabia esse negócio de namorar. Mas aí 
eu topei  se ele aceitasse meu irmão.  Entendeu? Aí eu peguei...  Ele pegou e  
alugou uma casa.  Minha virgindade foi  em troca dum lugar pra mim e meu 
irmão. Aí pronto, a gente só se separou quando eu vim pra cá, em 86, eu e meu 
irmão. 

Posteriormente, ela relata que três anos mais tarde, os dois se separaram, tendo a sua 

mãe  biológica  um  papel  importante  na  sua  orientação  em  procurar  os  direitos  e  pensão 

alimentícia, visto que era muito nova com dois filhos. 

61



A gente separou, eu tinha 16 anos [inaudível]. Aí nessa época minha mãe foi mãe 
que botou ele na justiça, né? Porque ele foi embora assim e deixou eu, R. e S. 
dentro de casa, três menores, né? Aí minha mãe botou ele na justiça, me levou, aí  
eu fiquei ganhando a pensão dele e quando ele viajava, ficamos mais ou menos...  
Tinha 16, 17... É, 17 anos, tinha dois ano, só que ele ia sempre lá pra casa ver a 
crianças,  me ajudava. E, tipo assim, às vez nós namorava. Nunca fiquei com 
ninguém a  não  ser  ele.  Aí  com 18  eu  comecei  a  trabalhar  numa fábrica  de 
castanha e quando ele chegou pra me buscar, eu tava trabalhando, aí quis trazer a 
gente. Mas pra me trazer, eu tive que ir lá no fórum, com medo, né? Dele fazer  
alguma coisa comigo aqui, mas aí ele mandou fechar o negócio da, da pensão lá, 
pra mim dizer que tá tudo bem, trancar. Aí lá no fórum disseram pra mim não 
trancar, pra deixar em aberto que pode acontecer alguma coisa aqui. Mas graças a 
Deus foi tudo bem. 

2.2.5. Retorno ao trabalho doméstico remunerado na idade adulta e contextos de trabalho 

doméstico na atualidade

A partir da reconciliação com R., Betânia com 19 anos e já grávida da terceira filha  

biológica,  juntamente de seus filhos se mudam com R. para Rio das Ostras,  por motivos do 

trabalho  deste.  Porém,  devido  a  uma  situação  de  adoecimento  do  seu  companheiro,  acaba 

necessitando retornar ao trabalho doméstico. Segundo ela, viu a fome de perto, grávida e com 

crianças pequenas,  acabou se apresentando a uma casa,  solicitando ajuda com alimentação e 

visita ao hospital que o companheiro estava em troca de serviços domésticos. Inclusive, ela revela 

que permanece fazendo faxina nessa mesma família até hoje. 

A fim de saber de como era sua relação com os patrões nos dias de hoje e identificar as 

relações de poder com os patrões brancos, comecei a questioná-la se havia alguma separação de 

talheres, comida, etc. nas casas em que trabalha. E então surgiram elementos como: separação de 

talheres,  distinção  de  alimentação  (a  ela  sendo  servida  comida  velha/estragada),  quarto  de 

empregada, câmeras e outros, que tendem a demarcar que enquanto uma doméstica, subalterna, 

Betânia é desumanizada. Portanto, ela não pode compartilhar dos espaços de convívio e nem da  

62



mesma alimentação que os patrões, que estão atentos e vigilantes aos seus passos e qualquer sinal 

de “insubordinação”. O nosso diálogo deu-se da seguinte forma: 

Pergunta: E de separar prato, coisa assim, já aconteceu? Comida? 

Até hoje tem uma casa que assim. 

Pergunta: Até hoje? 

É. Eu tenho uma casa que é na Rua C., que é tudo separado: meu copo, meu 
prato, meu garfo, minha faca. Trabalho há 26 anos nessa casa. Só vou porque 
paga bem e eu preciso, né? 

Pergunta: E a senhora trabalha o quê? Uma vez na semana lá? 

É... era toda semana, duas vez por semana. Agora tô indo de quinze em quinze 
dias. Aí lá é assim. Entendeu? Mas todo canto era separado [...]. 

Pergunta: [...] Eles também separam a comida ou só os talheres? 

A comida, vamos supor... Eu chego lá, eu levo às vez escondida, né? Que eu 
tenho o quarto das empregada. Como eles pagam bem, eu tô indo. Aí tem o 
quarto da empregada que eles [inaudível] as coisas que eu levo. Lá tem câmera e 
tudo. Lá é assim. Eu fui segunda-feira, então eu ajudo ela a fazer a comida antes 
de eu pegar na casa. O marido dela gosta muito do meu tempero, né? Então ela  
faz feijão, faz arroz, carne e tudo. Aí depois ela cata tudinho, aqueles que eu 
guardei... Vamos supor, segunda-feira eu guardei uns resto de comida, quando 
eu for daqui a 15 dias, ela pega e tira aqueles ali pra poder eu comer. Só que ela  
pensa que eu como, mas eu nunca comi.  Eu jogo dentro do vaso, nem pros 
cachorros  eu  tenho  coragem,  porque  o  cheiro  é  forte.  Porque  se  botasse  no 
congelador dava pra comer, mas sempre foi assim. Eu não tô nem aí porque eu 
não  como  mesmo.  Aí  ela  pega  e  separa.  Eu  fico  vigiando  ela  comer.  Ela 
esquenta e fica cheirosa. Eu fico vigiando, passando toda hora. Quando ela fala  
"vem, lindinha, almoçar", eu falo "não, não tô com fome agora, não" pra mim 
ver ela comer. Então ela sempre come comida que ela fez, tão melhorando um 
pouco agora... Que ela fez e aquelas velha ela coloca tudo na pia. 

Betânia relata, inclusive, determinado dia foi chamada de "fresca" simplesmente por ela 

ter comido um pedaço do peixe fresco que a patroa cozinhara. E, em mesmo momento, traz na  

sua narrativa uma reflexão sobre raça, ao analisar as opressões patronais que vivenciou e vivencia 

até hoje. 

63



É tudo separado, meu prato, meu garfo, tudinho. Até hoje ainda tem gente assim. 
E nos outros cantos tinha... Mesmo nesse lugar, mas eles separa, aí com certeza, 
né? Mas eu acho mais que é porque eu era preta, eu acho, não sei, né? Pergunta:  
Seus patrões eram brancos? Geralmente, eram brancos? Em todo lugar os que 
precisa da gente é brancos. Pergunta: Mas você chegou a trabalhar na casa de 
alguém que o patrão é negro? Patroa? Antes quando eu era criança? 

Pergunta: Antes ou agora. 

Agora eu trabalho. E são os lugares que eu sou mais bem tratada. Deus me livre, 
hoje não tenho o que falar não. Só dela, mas eu não como mesmo. Num mudo o 
jeito dela mesmo. São 26 anos lá. 

Porém, posteriormente, ela revela que por vezes se sente mal durante o trabalho devido a 

essas situações que lhe causam estresse. 

De vez em quando eu brigo com ela,  passo mal.  É que eu fico com aquilo,  
aquela magoa... Uma vez L., não sei se tu soube... Parei ali no postinho, aí me 
levaram pro... Fiquei no Trauma, que eu não aguentei andar e comecei a ligar.  
Mas de tanta raiva. Não é raiva... 

Pergunta: O que tinha acontecido? 

Por causa desse negócio de comida. Pois ela pensar que eu comi... Por que eu 
não digo pra ela que eu não como? Não, eu não tenho coragem. Todo mundo 
fica brigando comigo. "Mãe, porque a senhora não fala, mãe?". Aí sabe, eu não 
tenho coragem, não. Eu deixo ela pensar que eu como, mas eu fico com aquela 
mágoa.

Pergunta: Ela briga por causa disso? 

Não briga, mas deixa ela pensar que eu como. Porque se eu dizer que eu não, ela  
vai dizer que eu sou metida, sou besta, não sei o que... Aí começa, que a gente 
discute mesmo. A gente briga mesmo. Às vezes eu deixo ela falando e vou 
embora, deixo lá tudo por fazer. Fico três mês sem voltar, entendeu? Aí a última  
vez agora, eu fiquei 6 meses, mas o filho dela teve... Quebrou a perna, teve pino, 
um monte de coisa. Falava que ela só falava em mim, aí eu voltei. Ela com cara 
feia e fui. "Eu não vim aqui por causa de você, não. Eu vim aqui por causa do  
teu filho", entendeu? Hoje em dia ela tá melhor, mas sempre foi assim, mas só 
lá, agora nos outros cantos sou muito bem tratada. 

Ela aborda também que há pessoas que testam sua honestidade,  para  ver  se  ela  vai 

roubar  algo,  como  o  caso  de  um  homem  que  contratou  seu  serviço  e  escondia  R$  50,00 

(cinquenta reais) toda vez que ela ia fazer faxina, e ela sempre que encontrava, dava a ele o  

64



dinheiro.  Ao  perceber  a  constante  frequência  disso,  Betânia  marcou  um  X  na  cédula, 

confirmando que era  sempre  a  mesma e  falou ao mesmo para  consultar  suas  referências  de 

experiência e deixou de trabalhar em sua casa.

Relatou-me também situações onde clientes da pousada em que faz diárias acusaram-na 

de  roubo,  sendo  necessário  ser  acompanhada  de  um  amigo  policial  senão  poderia  ter  sido 

agredida. Ela relata que, inclusive, entregou os criminosos, pois achou dinheiro e objetos durante 

o trabalho. 

A mesma fala também do acidente de trabalho que teve no início de 2023, onde em uma 

das casas em que trabalhava, caiu do sótão, tendo costelas fraturadas. O motivo da queda deu-se 

devido à presença de uma escada móvel de acesso ao sótão.  Ele revela que havia solicitado 

algumas vezes para que fixassem a escada, o que não foi feito, caindo junto à escada num dia de 

trabalho. Isto é, um acidente que ocorre devido à negligência dos patrões no ambiente de trabalho  

de Betânia,  que poderia ter  tido outro fim. E a própria Betânia não busca seus direitos pela 

consideração que tem com a família que ajudou sua filha no passado, entretanto a ajuda desses 

patrões pode ser observada criticamente a partir do viés da cordialidade, onde patrões, a partir de 

um comportamento gentil, tiram proveito para si dos que lhe servem, pois quando mais precisa de 

ajuda e Betânia sofre um acidente de trabalho cujos responsáveis são os donos da casa, quando 

precisa se afastar da sua função remunerada, os mesmos não se sensibilizam ou se solidarizam. 

Sumiram os meus amigo, né? E onde eu caí, durando cinco mês, eu pedia ajuda, 
mandava R$ 50,00 (cinquenta reais). 

Pergunta: Mandava 50 no mês? 

É. 

Pergunta: E a senhora fazia quantas faxinas lá? 

Eu trabalhava lá há 11 anos. No pronto-socorro queria que eu colocasse eis no 
pau, né? Porque procurar meus direito, porque eu vivo disso, né? E agora como 
ia ser? Aí eu não quis colocar na justiça não. Aí eles pegaram, mandaram... Sabe 
quem me ajudou muito? Foi uma mulher que eu trabalho há 28 anos lá da Rua 
S., me ajudou com meus remédio, me ajudou, eu ia… [...] Mandava alguém ir lá  

65



e ela mandava R$ 300,00 (trezentos reais) pra mim. Aonde eu não cai foi onde 
me ajudaram, que aonde eu caí não me ajudou não. E até hoje fica implorando 
pra mim voltar, que ninguém faz faxina lá como eu, mas eu não tenho coragem. 
Não sei se tô com trauma da queda ou do tratamento que tiveram comigo, que 
nem ligar pra saber,  mandar mensagem pra saber como eu tô.  Então eu não 
volto, não posso dizer que dessa água não beberei, posso voltar. E sabe por que 
não botei na justiça? Porque quando descobri o diabetes da G. (filha), eless me 
ajudaram muito, ela me ajudou muito, então eu sou assim, não esqueço o que as 
pessoa faz pela gente. 

Betânia afirma que, durante a pandemia, pediu a essa mesma patroa cesta básica quando 

não podia trabalhar por estar com covid-19, mas a mesma alegava que tinha medo de pegar a 

doença, não se solidarizando. Quando perguntei suas razões para permanecer nesse serviço, ela 

pontua que gosta do trabalho doméstico, que sabe fazer bem, mas logo reconheceu estar nele, 

sobretudo, pela necessidade – abordando suas dificuldades de saúde física devido à idade e a falta 

das garantias do INSS. 

2.2.6. “Filhos de criação” de Betânia

Betânia aborda também a “adoção à brasileira” que fez do seu irmão mais novo a pedido 

da sua mãe no leito de morte no final dos anos 1990. Segundo ela, na época já estava morando 

em Rio  das  Ostras,  tendo  pedido  a  passagem ao  prefeito  da  cidade  naquele  momento  para 

retornar à Fortaleza para buscá-lo, tendo este na época ainda quatro anos de idade. 

O S. é meu irmão, mas é registrado no meu nome. Minha mãe... Os médicos, o  
médico  da  minha  mãe  ligou,  acho  que  ela  deu  o  número  pra...  Que  só  ia 
descansar em paz depois que entregasse o filho dela, né? Pra mim... Ele tinha  
quatro ano. Aí eu larguei tudo aqui. Deixei meu filho na casa de um e de outro. 
R. tinha ido trabalhar na Cuba. Em Cuba. 

Pergunta: Cuba país? 

66



É. Foi aí que a gente... Ele passou seis meses lá que a gente fez a nossa casinha. 
Em Cuba ele ficou em Caracas, negócio assim. E... Aí eu viajei. Pedi passagem 
ao prefeito, na época do Claudio Ribeiro, ele me deu e fui buscar meu filho. E 
fiquei com minha mãe lá no hospital. Aí quando vi embora, aí tive que registrar 
o S., porque ela mandou mentir, né? Assim, dizer que o filho era meu, que eu 
deixei lá pra ela cuidar, mas eu vim pra cá e eu tava bem. Então, minha mãe tava 
morrendo, ela mandou eu dizer assim, meu deu as receita dela, entendeu? Aí eu 
fui no cartório e fiz do mesmo jeito, disse que eu tive em casa, porque se eu  
dissesse que eu tive em casa eu não tinha que provar, né? Num tem o papel que a 
gente recebe da maternidade... Aí registrei ele e vim embora por causa dos meu 
filho que ficaram na casa de um e de outro, né? Aí vim embora com ele. Aí com 
registro só no meu nome. 

De fato, essa não foi sua última “adoção à brasileira”, tendo em vista que nos anos 2000 

também registrou como sua a filha de outra parente que faleceu ainda muito jovem, vítima de 

assassinato – esta filha é a única que ainda reside com Betânia e seu marido. 

Eu peguei a G. quando mataram a mãe dela e ela começou a mamar em mim. Eu 
dei... Criei leite do nada. Que ela queria mamar e eu dizia que num tinha, num 
dava... Aí fui falar pro médico: "doutor, ela fica chorando querendo mamar...",  
"e por que você não dá?", "não, doutor, eu não sou a mãe". Aí falei tudinho, "é 
minha sobrinha, peguei pra mim criar", (e ele diz:) "se existe amor aí, dá pra ela, 
dá o peito que cria". Aí pronto, não saía leite puro, mas saía o colosso [colostro].  
Só que ela mamou um ano e seis meses em mim. 

Nesse sentido, ainda que Betânia tenha enfrentado múltiplas violências ao longo de sua 

trajetória,  abandono  parental,  pobreza,  racismo,  solidão,  circulação,  etc.,  carregando  consigo 

traumas e dores, segue buscando, tal qual em sua infância, estreitar seus laços de afeto e cuidar de 

todos a sua volta, familiares ou não. No dia em que visitei a sua casa mesmo, ela me contou que 

tinha acolhido um amigo de sua filha mais nova, que estava sem ter onde morar, há quase dois 

anos. Entretanto, tal qual na sua infância, também a carga de responsabilidade e exigências que 

recaem sobre ela no cuidado familiar ainda é pesado e por vezes causam o seu adoecimento, 

assim como também contribuem as situações vexatórias e estressantes causadas por aqueles que 

contratam sua força de trabalho. 

67



2.3. Eugênia

Eugênia  tem  55  anos,  nascida  em  São  Francisco  de  Itabapoana  (cidade  no  norte 

fluminense do Rio de Janeiro). Se reconhece como mulher negra, de pele parda ou “morena”. 

Ocupou-se do trabalho doméstico por alguns anos de sua vida, sendo filha de doméstica, mas 

atualmente ocupa o cargo de servidora pública municipal de Rio das Ostras, enquanto agente de 

saúde  (cargo  de  nível  médio).  Nos  conhecemos  em 2019  no  trabalho  e  desde  então,  venho 

acompanhando de perto parte da sua trajetória e suas múltiplas responsabilidades. Sempre a vi 

como uma pessoa muito comunicativa com todos ao seu redor e que media muito bem situações 

de conflitos no trabalho. Acredito que essas habilidades foram construídas ao longo das muitas 

experiências profissionais e pessoais ao longo de sua vida, que é cercada por diversos percalços, 

embora com conquistas consideráveis (e, podemos dizer, mobilidade social).

O período precedente à sua atuação na Prefeitura é caracterizado por uma situação de 

desemprego. Conforme fomos nos conhecendo, ela me contou que seu último emprego formal 

tinha sido como bancária num banco estatal, função que exerceu por 15 anos, mas que lá sofreu  

pressões e assédios, que acabaram contribuindo para um momento de adoecimento mental. A 

partir  dessa saída do banco, abriu um salão no qual atuava como cabeleireira,  mas que após 

algum  tempo,  acabou  não  conseguindo  dar  continuidade  e  se  encontrou  numa  situação  de 

dificuldades financeiras, chegando a ter que fazer faxinas para uma de suas amigas. Numa das 

entrevistas com ela, inclusive, relatou-me que foi com o adiantamento do valor de faxinas que 

conseguiu pagar exames admissionais para tomar posse em seu cargo na prefeitura, algo que ela 

relata com expressiva gratidão. 

Eugênia por um tempo considerável também foi a principal responsável por dois idosos, 

o  avô  de  sua  filha  e  o  tio  de  seu  companheiro.  Mesmo  quando  voltou  a  exercer  função 

remunerada, teve que organizar seu tempo para dar atenção às demandas dos mesmos, que eram 

muitas, pois tinham mobilidade reduzida e outras questões de saúde. Vi de perto seu sofrimento  

com a morte precoce do seu companheiro e do avô da filha e, posteriormente, a separação com o 

68



outro idoso, que foi levado a morar com familiares, frente ao falecimento de seu sobrinho, que 

era com quem residia oficialmente. Além disso, ela que defende causas ambientais e animais em 

situação  de  rua,  ainda  que  não  seja  parte  de  nenhuma organização,  tendo  em determinados 

momentos até quase vinte animais (entre gatos e cães), também passando por momentos difíceis 

de perdas de alguns deles. 

Eugênia e eu, desde que nos conhecemos, tivemos uma boa relação. Somos próximas e 

conversamos sobre nossas rotinas e situações de nossas vidas cotidianas. Desde que decidi a 

minha linha de pesquisa, considerei Eugênia como uma das minhas possíveis pesquisadas porque 

em um momento de desabafo comigo e outras mulheres negras, ela contou um pouco de sua  

história e a situação de exploração do trabalho ainda criança quando sai de casa para trabalhar 

como empregada doméstica. Sua contribuição ao meu trabalho, ao meu ver, possibilitaria muitas 

reflexões acerca da realidade social de mulheres negras e pobres brasileiras.

Tivemos dois encontros mais formais. De fato, já no primeiro deles, ela me contou sobre 

tantos  episódios e  aspectos  da sua vida,  tanto pessoal,  quanto profissional  que poderiam ser 

problematizados, que fez com que eu percebesse que eu realmente deveria também abordar sobre  

família no meu trabalho, frente às particularidades de suas experiências numa família interracial.  

Já no segundo encontro, que marcamos oficialmente, fiz o registro em áudio (aproximadamente 

uma hora e quinze minutos de gravação).

2.3.1. A família de Eugênia

Quanto ao seu contexto familiar, Eugênia foi a quarta filha de sua mãe branca que teve 

no total onze filhos(as), sendo registrada pelo marido de sua mãe, que era “moreno de cabelo 

liso”.  No  entanto  seu  pai  biológico  era  um  homem  negro  de  pele  escura  –  fruto  de  um 

relacionamento breve de sua mãe em um período que esteve separada do seu pai em registro.  

Num primeiro momento, Eugênia citou que sua cor e não a sua condição de ser filha de outro 

69



relacionamento de sua mãe que influenciava no modo que sua mãe lhe tratava, que sentia ser 

distinto das(os) demais filhas(os). 

Porém, na segunda entrevista, ela abordou isso de uma outra forma, explicando que foi o 

seu cabelo cacheado, um dos seus traços fenotípicos negros que, de certa forma, a “desmascarou” 

e fez que o pai em registro percebesse que ela não era sua filha, pois apesar do mesmo ser negro  

de pele clara semelhante a ela, possui cabelo liso. As outras filhas e filhos além de terem a pele 

mais clara ou branca, tinham o cabelo mais próximo ao liso. Assim, seu pai em registro começou 

a expressar demasiada rejeição a ela, que teve como consequência o afastamento de Eugênia da 

sua família por determinado período. 

Eugênia por vários anos acabou tendo que morar com sua avó materna, pois sua família 

se mudou de casa, mas o pai em registro não queria que ela fosse junto. Ela recorda que ficou até 

os seis ou sete anos (não sabia ao certo) vivendo com sua avó, até que voltasse a viver com sua 

família nuclear, pois estava entrando em fase de ir para a escola. 

Tanto  em  diversas  conversas  informais,  quanto  nas  duas  entrevistas  para  a  minha 

pesquisa, sentia que Eugênia expressava uma certa angústia e indignação sobre o seu passado, 

tanto  ao  que  se  refere  à  sua  entrada  prematura  no  trabalho  doméstico,  quanto  familiar,  em 

particular, quando fazia alguma menção à sua mãe 

2.3.2 Entrada no trabalho doméstico aos nove anos por opção?

Na primeira entrevista, ao me contar o contexto de sua inserção no mercado de trabalho 

doméstico, explicou-me que começou a trabalhar aos nove anos de idade em casas de família, 

segundo ela, por opção, pois tinha uma família grande, com vários irmãos e na casa familiar não 

tinha condições suficientes para garantir alimentação e educação adequada à família que vivia na 

roça. Assim, com pouca idade pensava em trabalhar para levar um pouco de comida para casa e 

70



ajudar a família. Se analisarmos em termos das leis de hoje, a idade em que Eugênia entrou no 

trabalho doméstico remunerado configuraria trabalho infantil.

Eugênia relata que sua infância é marcada por sentimentos de solidão e rejeição, pois 

todas(os) suas irmãs e irmãos (todos brancos) são filhos biológicos da mesma mãe (branca) e pai 

(que ela denomina de “moreno de cabelo liso”). No entanto, ela atribui a relação duradoura da 

mãe e do pai em registro devido a uma relação de dependência da mãe, que não teve acesso a 

estudo e oportunidades, mesmo frente a situação de vício em álcool que seu pai possuía. 

O meu pai bebia cachaça a semana inteira, quando chegava o dia que ele recebia 
sábado, ele ficava no botequim, o dinheiro ficava lá e a gente ficava sem comer. 

Eugênia  disse  que  seu  relacionamento  com suas  irmãs  e  irmãos  era  bom,  mas  que 

percebia que era diferente dos demais, devido ao tratamento que recebia dos tios e, sobretudo, da  

mãe e do pai em registro. Ela relatou que alguns tios a chamavam de “nega beiçola” devido aos  

seus traços fenotípicos negros. Já quanto ao pai, ela percebia que ele tinha preferência pela filha 

mais velha que ela entendia que era por ser branca e dos cabelos claros – já ele não expressava 

carinho por ela. E quanto à mãe, Eugênia enfatizou não lembrar de momentos de afeto/carinho 

entre elas, mas lembra somente de um tratamento rígido e ríspido exclusivamente com ela, sendo 

a única dentre filhas e filhos que recebia castigos físicos da mãe, no qual detalha: 

Até por parte da minha mãe eu sofri uma rejeição que ela também me tratava 
com diferença da maneira que tratava meus outros irmãos. Tanto é que na hora 
que a gente fazia… Todos faziam bagunça, ela batia só em mim, ela não batia 
nos outros. Então, é… Eu sempre sofri essa diferença. Eu não tenho lembrança 
da minha mãe fazendo um carinho em mim, me abraçando, me beijando, coisa 
de mãe, não… Sempre me tratando com rispidez, com grosseria. É… grosseria 
da ignorância dela, né? Não é que ela fosse malvada, que quisesse me fazer mal,  
mas ela achava que educando daquela maneira ela ia fazer bem ‘pra’ mim, né? 
Me tratando com rigidez… Me corrigindo com… Batia? Batia, né? Com mão, 
com beliscão. Beliscava, aquele beliscão torcido que doía. Enfim… Eu amava 
porque era minha mãe, mas eu sentia que era tratada com diferença realmente 
por conta de eu não ser igual aos meus irmãos. 

71



Quando Eugênia me disse que resolveu trabalhar na infância “por opção”, fiquei um 

tanto pensativa por uma criança já se sentir responsabilizada pelo cuidado da família frente a 

escassez da alimentação e das vestimentas, por ser uma carga bastante pesada. Questionei-me se 

isto deveria ser uma forma de Eugênia enquanto criança tentar demonstrar funcionalidade ou 

utilidade para a sua família, pois se ela tinha a constante sensação de desprezo da mãe, talvez se 

mostrar útil lhe traria a possibilidade de conquistar algum afeto da mesma – e me questiono se 

isso modificou a forma como a mãe a olhava. 

Uma frase de Eugênia que ficou forte nos meus pensamentos foi: “Eu me sentia, assim, 

rejeitada… Tanto é que eu saí de casa, né? Porque era um ambiente que eu não era feliz ali”. Isso  

me levou a pensar na agência de Eugênia enquanto criança.  Anete Abramowicz (2018),  que 

discorre sobre a Sociologia da Infância, aborda que crianças têm agência e também têm papel na 

dinâmica social e na transformação da história. Portanto, mediante às suas condições de vida 

precárias, a dor da rejeição e do racismo intrafamiliar, Eugênia agiu em tentativa de uma vida  

“melhor” que a estava tendo, algo que para ela aos nove anos poderia parecer insustentável. 

2.3.3. Condições de trabalho de Eugênia 

Eugênia afirmou que não recebia salário diretamente em todas as casas,  mas que às 

vezes sua mãe ia até a casa em que trabalhava pedir algo para a família (alguma alimentação, por 

exemplo) e relatou que em uma casa trabalhou intensamente da hora de acordar até a hora de e 

dormir, sendo ela ainda criança responsável pela limpeza de dois imóveis da mesma família, mas 

que ao fim de seis meses, tudo o que ganhou apenas o suficiente para comprar doces, uns gibis e  

mandaram-na  escolher  uma  calça  jeans.  Ela  entende  hoje  que  vivenciou  trabalho  análogo  à 

escravidão,  expressando tal  compreensão quando repetiu isso em alguns momentos do nosso 

diálogo. 

72



Eugênia também relatou-me ter tido sempre uma relação boa com as mulheres donas das 

casas, por mais difíceis que fossem, mas enfrentou problemas com os maridos, relatando situação 

de tentativa de abuso sexual cometidas por dois patrões diferentes, ambos brancos, sendo algo 

que mexe muito com ela ainda hoje, sendo um deles um idoso de 63 anos na época, enquanto ela 

tinha 10 ou 11 anos. Nessa época estava em situação mais vulnerável, sem ter como sair na hora 

que quisesse da casa e nem como compartilhar tal fato com a dona da casa, por medo. Só depois 

de algum tempo que conseguiu mudar de residência de trabalho, convivendo com medo até então. 

Eugênia  relatou que até,  aproximadamente,  os  16 anos  trabalhou como trabalhadora 

doméstica em várias casas,  uma seguida da outra,  sob a lógica da precariedade,  do trabalho 

análogo à escravidão. Mas ainda assim, no nosso breve encontro, relatou-me alguns momentos 

em que conseguia ser feliz, a exemplo de quando os patrões tinham filhas para brincar juntas. Ela  

explica que só ao engravidar de sua filha e mudar-se de Campos dos Goytacazes para Rio das 

Ostras,  que parou de atuar  na função e teve novas experiências de trabalho.  Mas em outros 

momentos da vida teve que recorrer ao trabalho doméstico (fazer faxinas) para sua sobrevivência 

em situações de desemprego formal já na idade adulta.

2.4 Relatos das interlocutoras sobre comensalidade e o quarto de empregada

No que diz respeito às experiências das minhas interlocutoras nas casas de família, todas 

me relataram direta ou indiretamente um excesso de carga de trabalho, tendo jornadas exaustivas. 

A exemplo disso, Eugênia enfatizou que em determinada casa acordava às 6 horas da manhã e 

trabalhava o dia inteiro. Maria, de modo semelhante, relembrou que era muito serviço, levava o 

dia  inteiro. Nesse  sentido,  em  suas  narrativas  pude  observar  dois  elementos  pertinentes  à 

compreensão de como é estabelecida a relação de poder entre patrão/patroa e empregadas, são 

eles: o quarto de empregada e a comensalidade.

73



Quanto ao espaço físico das residências,  as  três relataram a existência do quarto de 

empregada  em  alguma(s)  das  casas  que  trabalharam.  O  quarto  de  empregada  materializa  o 

racismo de patrões na medida em que delimita os espaços que as empregadas poderiam transitar 

no momento em que não estivessem em serviço,  segregando esses  sujeitos.  Isso mostra  que 

mesmo vivendo sob o mesmo teto que os patrões, empregadas não podem se sentir mais que 

meras mão de obras,  não podendo ter  o mesmo conforto (mesmo que temporariamente)  que 

empregadoras(as). Reforça, portanto, o lugar subalternizado da trabalhadora doméstica.

Outro ponto que me chamou atenção trata da distinção da alimentação entre patrões e 

empregadas, como explicita Eugênia: Eu comia depois que os outros comiam. Eu comia restos, 

assim, que sobraram, eu comia.  E Betânia:  A gente só comia se sobrava.  Em contexto mais 

recente, Betânia explicou que em casa que ainda trabalha fazendo diárias, a patroa não permite 

com que coma a comida feita no dia, mas reserva para ela restos de comidas velhas. Ela como 

percebe  essa  prática,  evita  comer  no  trabalho,  ou  come algo  que  traz  consigo  de  casa  para 

aguentar o dia todo de faxina.

Como explica Aline Lopes Murillo (2016), há antropológos (como David Scheiner) que 

se  opõem à  prática  de  considerar  que  laços  de  parentesco  são  constituídos  biologicamente, 

quando, na verdade, o parentesco é uma construção social. Assim, a ideia de  relatedness (que 

poderia ser traduzido enquanto relacionalidade) se refere às ações empenhadas dentre aqueles que 

convivem, estando dentre elas, a comensalidade. 

Se  observamos  então  as  narrativas  de  Eugênia  e  Betânia  sobre  a  dinâmica  de 

comensalidade nas casas que atuavam como trabalhadoras domésticas, perceberemos que o ato de 

comer e sua dinâmica (como, onde, o que, com quem e quando) poderia ser observada enquanto 

uma prática onde patroas e patrões buscam reforçar sua posição superior. Isso porque delimita-se 

que essas trabalhadoras não podem compartilhar momentos à mesa, se alimentar juntamente à 

família  empregadora,  justamente  pelo  valor  simbólico  dessa  prática,  pois  a  comensalidade  é 

comum  aos  semelhantes,  parentes  e  aqueles  que  possuem  vínculos.  E  ainda  algumas 

empregadoras(es),  mesmo  que  usem  a  roupagem  da  cordialidade,  não  querem  que  estas 

trabalhadoras domésticas percam de vista o seu lugar de inferior. 

74



CAPÍTULO III – ABANDONO E SOLIDÃO DE MULHERES NEGRAS 

Neste capítulo, o intuito é abordar alguns fenômenos que se expressam em trajetórias de 

meninas e mulheres negras, sobretudo, aquelas vulnerabilizadas socialmente, como o abandono 

na infância, a criação por terceiros, a maternidade solo, os traumas geracionais, a solidão e a  

sobrecarga de trabalho e mental que encontram ao longo de suas vidas. Para isso, uso como 

referência além de arcabouço teórico, as experiências das minhas interlocutoras. 

Quando reflito sobre a rejeição familiar e/ou abandono vivenciado por mulheres negras 

na sua infância, não reflito apenas sobre essas experiências na vida das minhas pesquisadas, que 

são permeadas de racismo familiar, machismo, pobreza, mas também a partir de um olhar mais 

amplo, ainda que as particularidades desses sujeitos e o olhar que busca englobar a universalidade 

tenham muito em comum. 

Embora a família deva ter uma responsabilidade com o cuidado e proteção das crianças, 

a partir de uma perspectiva de gênero, é perceptível que devido à maior responsabilização da 

mulher com seus filhos e a romantização da maternidade, a dor maior das filhas abandonadas é 

com relação às suas mães e, além disso, a própria sociedade tende a julgar e culpabilizar as mães 

que abandonam, desconsiderando fatores  e  condicionantes  que fizeram essas  mulheres  tomar 

essas decisões. 

Há casos em que mulheres se veem em situações tão adversas que deixam seus filhos 

para serem cuidados por terceiros na tentativa de garantir uma condição de vida melhor em outro 

lar. Acontece que, como veremos ao longo do capítulo, estar na condição de “filha de criação” 

costuma  ter  outro  significado  para  famílias  que  acolhem  essas  crianças,  requisitando  delas 

trabalho, para tanto, também discorro sobre esse tema.

Trato ainda sobre a maternidade solo, que é uma condição que atinge majoritariamente 

mulheres  negras,  que  é  um dos  fenômenos  que  elucidam a  solidão  que  se  encontram nesta 

sociedade, e pode ser observada enquanto uma opressão interseccional, ao passo que são vistas 

75



como  inferiores  às  mulheres  brancas  não  só  no  mercado  de  trabalho,  mas  também  nos 

relacionamentos afetivos. Portanto, vivenciam dificuldades para cuidar sozinhas de seus filhos e 

trabalhar para sustentar suas necessidades básicas, necessitando, muitas vezes, de apoio/suporte 

de outras mulheres negras ao passo que lidam com o olhar moralizador da sociedade, que julga o 

modo que cria seus filhos, seus relacionamentos, etc.

3.1 Por trás da rejeição e abandono de meninas negras

Durante  a  pesquisa  de  campo,  duas  pesquisadas,  Eugênia  e  Betânia,  relataram 

sentimentos de rejeição e/ou efetivo abandono da família nuclear. Através de suas narrativas,  

pude perceber o não pertencimento ao lar (família nuclear) e o sofrimento de distintas formas de  

violências no interior  e  em decorrência de suas famílias à  medida em que tiveram infâncias 

desprotegidas  e  tiveram  que  se  submeter  ao  trabalho  doméstico  (em  grande  período  não 

remunerado e em condições análogas à escravidão) para garantir suas sobrevivências. No entanto, 

pude  perceber  que  ambas  as  pesquisadas  enfatizam mais  uma angústia  com relação às  suas 

respectivas mães, que suponho vir da expectativa do amor e cuidado incondicionais atribuídos à 

maternidade socialmente. 

Thassia Souza Emidio e Francisco Hashimoto (2008) que discorrem a respeito do amor 

materno  pontuam que  até  o  século  XVIII  as  mulheres  tinham filhos  exclusivamente  para  a 

existência  de  herdeiros,  havendo  pouco  contato  entre  mães  e  filhos  (sendo  os  mesmos  de 

cuidados por amas), dificultando a criação de vínculos de afeto. Porém isso é algo que muda com 

a industrialização. 

(...) A preocupação primordial era com a sobrevivência das crianças, fator que 
interessava ao Estado, pela necessidade de mão de obra para as recém criadas 
fábricas. Desta forma, surgiu o discurso que se fundava na felicidade e igualdade 
e  as  promessas de obtenção de cidadania  para  as  mães que assumissem seu 
papel.  Algumas  mulheres  perceberam  que  desta  maneira  adquiriam  uma 

76



importância e poderes que jamais tiveram na sociedade, em uma “atividade” que 
os homens jamais poderiam exercer;  e  então passaram a assumir esse papel, 
construindo o papel da mãe dentro da sociedade e dando a este sentimento de  
‘amor materno’ o sentido esperado pelo Estado, isso proporcionou a queda da 
mortalidade e o aumento da natalidade e também o sentido esperado por elas que 
passaram a dedicar a seus filhos um amor que se tornou inquestionável e deu à  
palavra  mãe  um  sentido  amplo  e  sempre  associado  a  sentimentos  positivos 
(EMIDIO; HASHIMOTO, 2008, p. 29). 

Taiane Alves de Lima (2021) complementa explicando que na França no fim do século 

XVIII,  o  Estado  passa  a  perceber  pessoas  como  rentáveis  ao  Estado,  devido  ao  trabalho 

assalariado,  portanto,  passa  a  interferir  na  criação  dos  filhos  e  responsabilizar  as  mães 

diretamente com a educação e cuidado dos mesmos. Isso modificou a noção de maternidade, 

concedendo determinado prestígio para aquelas mães que se dispusessem a se ocupar do cuidado 

de seus filhos e filhas, substituindo o trabalho feito pelas escravizadas (BADINTER, 1985 apud 

LIMA, 2021). A valorização da maternidade, por conseguinte, é direcionada às mulheres brancas 

de classes abastadas.

A mulher europeia, branca e burguesa do final do século XVIII, portanto, viu, na 
maternidade, a constituição de uma ação valorativa e a perpetuação do Estado 
nacional e da família tradicional burguesa. Esse empreendimento é totalmente 
diferente  da  experiência  da  mulher  negra  que  vivenciou  a  negação  da 
maternidade, segundo esses parâmetros, porém, é inegável que o discurso do 
amor materno e da obrigatoriedade da maternidade recai sobre a vida de todas as 
mulheres,  sejam  elas  negras,  brancas  e  das  mais  diferentes  classes  sociais. 
(LIMA, 2021, p. 26).

 

Na verdade, a maternidade negra durante o período escravocrata sequer era reconhecida, 

pois mulheres negras eram consideradas a partir da rentabilidade dada aos senhores por meio da 

exploração do seu trabalho, tal qual suas filhas e filhos, além de reprodutoras de mais pessoas  

escravizadas. É preciso abordar inclusive que com a abolição da escravatura, “os filhos dessas 

mulheres já não eram mais mercadorias, mas sim indivíduos que dificultavam o desenvolvimento 

de um novo sistema econômico e retratavam a pobreza e a miséria sistematizadas” (idem), o que 

77



contribuiu com a naturalização e/ou negligência com a contínua violência e genocídio do povo 

negro. 

Se por muito tempo a negra esteve como a figura da ama, que teve que priorizar as 

necessidades  do  filho  da  mulher  branca,  hoje  é  também a  mulher  negra  que  está  em maior 

número dentro de casas de família na figura da trabalhadora doméstica, responsável pela limpeza 

do lar e cuidado da casa de uma maioria branca. Embora ainda hoje mulheres lutem por equidade 

de gênero num mercado de trabalho também elitista e embranquecido, ainda há uma luta dentro 

de casa, que provoca tensão entre a vida profissional e pessoal/familiar de mulheres. 

Na contemporaneidade, podemos observar que faltam políticas públicas que possibilitem 

com que mulheres possam disputar vagas de emprego e cargos de lideranças com homens, mas 

há  muito  que  se  mudar  no  pensamento  da  sociedade  que  ainda  moraliza  e  romantiza  a 

maternidade,  ao  passo  que  não  faz  o  mesmo com homens  em sua  paternidade.  Pois,  como 

explicam Thassia Souza Emidio e Francisco Hashimoto: 

A mulher  só  era  vista  como mulher  em seu  sentido  completo  quando tinha 
filhos. Desta forma, a maioria das mulheres tinha, em seus planos e ideais o 
casamento e os filhos como prioridade,  para que um dia pudessem se sentir 
mulheres,  no  sentido  do  ideal  social  construído  para  elas  (EMIDIO; 
HASHIMOTO, 2008, p. 30). 

Desse modo, mulheres brancas e negras independentemente do modo como criam seus 

filhos, da classe social, etc., lidam com constantes frustações entre escolher família ou trabalho, 

isso porque ser boa mãe e esposa implica executar as tarefas domésticas e cuidados com os 

dependentes, algo que não ocorre com os homens, que socialmente é visto como provedor e, 

portanto, tem como prioridade o trabalho, ainda que tente “ajudar” em casa. Uso ajudar porque 

muitas das vezes, ainda que em lares de casais heteronormativos ambos trabalhem fora, é comum 

que o homem ainda acredite que as tarefas domésticas são maiores ou totais responsabilidades  

femininas  que  não  conjuntas  de  todos  que  vivem no  lar,  portanto,  é  comum que  mulheres 

inseridas ou não no mercado de trabalho estejam sempre sobrecarregadas mental e fisicamente. 

78



Quando pensamos na  questão  do  abandono e  rejeição  que  meninas/mulheres  negras 

vivenciam em suas vidas familiares,  é  preciso considerar  que podem haver múltiplos fatores 

envolvidos, que necessitam uma reflexão mais aprofundada. Acontece que quando direcionamos 

o nosso olhar sobre a questão das mães que abandonam filhas ou “mães abandonantes” (nos 

termos  de  Camila  Fernandes  (2017)),  é  preciso  que  tenhamos  certos  cuidados  e  nos 

desprendamos de certos pré-julgamentos ao analisar a realidade social desses sujeitos que pode 

ser mais complexa do que supomos. 

Podemos pensar que ainda que Eugênia e Betânia tenham se sentido rejeitadas por suas 

mães e famílias, reconhecendo ou não um fundo racial nessas relações, concluí que ele está ali 

posto mesmo que somados a outros condicionamentos e particularidades, em face à análise dos 

diálogos  que  tivemos  durante  a  pesquisa.  Todavida,  compreendendo  que  analiso  apenas  as 

narrativas e memórias das interlocutoras e não as de suas mães, não há como considerar o todo.  

Portanto, minha reflexão se dá a partir de fragmentos. 

Por outro lado, minha mãe não cita abandono ou sentimento de rejeição, ainda que tenha 

vivido longe da sua mãe por anos. Acredito que ela tenha a percepção que o distanciamento entre 

elas não foi em detrimento de um abandono proposital, mas imposto pela família. Embora, a tia e 

a prima da minha mãe, em teoria, tenham se responsabilizam por ela, considerando-a como filha 

e irmã de criação, observaremos que a relação entre elas foi mais de exploração do trabalho e 

financeira que, de fato, fraterna. Ainda assim, pode ser que minha avó Luiza seja considerada 

uma mãe abandonante aos olhos da sociedade, se não forem considerados os pormenores.

Contudo, analisando os fragmentos de memórias de infância de minha mãe, os escritos 

de Camila Fernandes (2017) me fizeram muito sentido, ao passo que quando a autora analisa as  

mães  abandonantes  busca  não  só  a  partir  da  História,  mas  também rememora  fábulas,  que 

expõem diversas narrativas de abandonos de mães desesperadas, seja para garantir a vida e bem-

estar de seus filhos ou mesmo a possibilidade de uma vida com melhores condições objetivas em 

casos de mães que enfrentam a pobreza.

79



Um exemplo dado pela autora é  “Roda dos Expostos” (conhecida na Idade Média; já no 

Brasil é vista a partir do século XVIII). Se tratava de uma caixa de madeira giratória presa a 

alguma instituição onde crianças rejeitadas por diversas razões poderiam ser colocadas, sendo 

garantido  o  seu  cuidado  e  anonimato  às  mães.  Fernandes  (2017,  p.  166)  explica  que 

“historiadores também afirmam que, no Brasil, muitas mulheres buscaram a Roda para evitar que 

seus filhos vivessem no regime da escravidão. “Abandonar” era, nesse sentido, um gesto para 

evitar que a criança sofresse futuras agruras decorrentes do sistema colonial”.

Dessa forma, pensar o abandono requer um cuidado analítico justamente porque se trata 

de uma expressão da questão social. Até porque muitas mulheres e mães em outras condições de 

vida, com rede de apoio e quando não há riscos ao bem-estar físico da criança não deixariam seus 

filhos. Remetendo novamente à minha avó Luzia, penso que cabe a mim pontuar que embora não 

tenha  sido  uma  relação  de  abandono  afetivo,  porque  minha  mãe  recorda  da  minha  avó 

semanalmente visitá-la, houve um distanciamento entre elas. Não consigo, nesse sentido, afirmar 

que o abandono da minha mãe é similar às das outras pesquisadas, justamente por minha mãe não 

se sentir  abandonada, mas magoada pela insistência em ser levada para longe de sua mãe e,  

segundo, por pensar que talvez a vida de ambas seria ainda mais difícil caso não cedessem às 

imposições da família extensa, sobretudo, no contexto do Maranhão na década de 1960. 

3.2. Mães solos negras

A necessidade de observar a  figura da mãe solo no trabalho me aparece no campo, 

quando, ao entrevistar minha mãe, Maria, ela me relata que era filha de pai desconhecido. A 

ausência desse homem provedor e respeitável aos olhos da sociedade patriarcal refletiu-se nas 

vidas de sua mãe, minha avó Luzia e dela própria, que foram alvos de violências simbólicas e 

materiais por parte de familiares. Percebi que a questão da maternidade solo de minha avó foi 

abordada com muita cautela pela minha mãe pelo peso moral que é para mulheres serem mães 

80



sem  um  companheiro,  principalmente,  por  ter  sido  tratado  como  um  tabu  pela  sua  família  

extensa, até porque se mulheres, sobretudo negras, nos dias de hoje, têm sua sexualidade regulada 

e  são estigmatizadas na maternidade solo,  imagine nas décadas de 1950 e  1960,  período da 

infância da minha mãe. 

Claudia de Faria Barbosa, Edmeire Oliveira Pires e Maria de Fátima Araújo Di Gregório 

(2023)  se  debruçam-se  sobre  o  tema  das  mães  solo.  Elas  explicam que,  mesmo que  sejam 

diversos os fatores que contribuem para a existência de família monoparental, mulheres ainda são 

ainda  as  maiores  responsabilizadas  a  esta  configuração  familiar.  Mesmo  que  a  família 

monoparental tenha sido reconhecida enquanto detentora de direitos pela Constituição Federal de 

1988, prevalecem na sociedade discursos discriminatórios que reafirmam a família tradicional. 

Por conseguinte, “ainda persiste no imaginário social e visão patriarcal autoritária e conservadora 

de que mulheres são cuidadoras da família. Mentalidade geradora de sobrecarga e do impasse 

entre maternidade e carreira profissionais” (BARBOSA; PIRES; GREGÓRIO, 2023, p. 30). 

Quando  observamos  os  dados  apresentados  pelas  autoras  baseados  em  algumas 

instituições  de  pesquisa,  percebemos  que  as  famílias  ditas  como  tradicionais,  nucleares  e 

heteronormativas (mãe, pai e filhos) já não representam maioria: famílias biparentais em 2012 já 

correspondiam  a  49%  dos  domicílios;  em  2022,  50,8%  dos  domicílios  eram  chefiados  por 

mulheres13, sendo que mulheres negras representavam aproximadamente 21,5 milhões dos lares 

monoparentais (56,5%) e mulheres não negras, 16 milhões e 600 mil (43,5%) dos domicílios 

(IBGE,  2018;  DIEESE,  2023  apud  BARBOSA;  PIRES;  GREGÓRIO,  2023).  Diante  disso, 

famílias  na  contemporaneidade  não  podem  ser  pensadas  a  partir  de  um  modelo  familiar 

generalizante,  mas devem ser analisadas com suporte da teoria interseccional para que sejam 

apreendidas as particularidades e demandas de cada configuração familiar.

Outro dado pertinente apresentado por essas autoras e divulgado Instituto Brasileiro de 

Direito da Família (IBDFAM, 2019 apud BARBOSA; PIRES; GREGÓRIO, 2023) a partir de 

13 Independente da composição familiar, tal dado se refere aos lares que tinham mulheres como principais  
responsáveis. Isto significava 38,1 milhões de lares chefiados por mulheres e em contrapartida, eram 36,8 
milhões de lares chefiados por homens (idem).

81



censo escolar aplicado pelo Conselho Nacional de Justiça (divulgado no ano de 2013): 5 milhões 

e 500 mil era o número de crianças brasileiras que não possuíam reconhecimento paterno na 

certidão  de  nascimento.  Refletir  sobre  esse  dado  me faz  pensar  que  enquanto  mulheres  são 

incentivadas desde pequenas à se dedicarem à esfera privada, à casa e aos filhos14, homens não 

são  incentivados  à  afetividade,  é  incentivado ao  progresso  da  sua  vida  profissional  e  outras 

realizações.

Mulheres e homens não são cobrados do mesmo jeito quanto à criação dos filhos e a 

própria  sexualidade.  Os  relacionamentos  das  mulheres,  sobretudo,  das  que  têm  filhos  são 

constantemente  moralizados,  o  que  não  ocorre  com homens.  É  comum,  por  exemplo,  ouvir 

histórias de homens que orgulhosamente afirmam possuir filhos em várias regiões que visitou, 

como se isso reforçasse sua masculinidade, e pouco se questiona quais são as condições de vida  

dos  mesmos.  Por  outro  lado,  é  comum  a  estigmatização  de  mães  solos  que  possuem  suas 

maternidades e vidas sócio-afetivas constantemente julgadas. A sociedade que reforça valores 

patriarcais, nesse sentido, contribui com a naturalização do abandono paterno. 

Taiane Alves  de  Lima (2021)  também aborda a  temática  da  maternidade solo,  com 

recorte  em  mulheres  negras  de  Fortaleza  (CE)  e  região  metropolitana.  Ela  aponta  que  a 

substituição do termo “mãe solteira” por “mãe solo” começa a ocorrer a partir da demanda de 

feministas de nova geração que se engajaram nesse debate através das redes sociais. “Portanto,  

ser mãe solo seria para além do estado civil, estando mais relacionado a um estado emocional, no  

sentido de carregar para si uma experiência de uma maternidade solo” (LIMA, 2021, p. 8). A 

autora ainda acrescenta que outro termo que vem sendo utilizado trata-se de “mulheres chefes de 

famílias”, no entanto, ressalta: 

Em outras palavras, “chefes de família” se referem a quem é o provedor ou a provedora 
do ambiente familiar, sem adentrar, por vezes, nos sentidos, símbolos e significados para 
as vidas das mulheres que, em suas histórias, são marcadas por serem mães solo. Assim 

14 Através das brincadeiras socialmente atribuídas a meninas (como brincar de boneca, com brinquedos 
que imitam utensílios domésticos, etc.),  são disseminados valores do cuidado com filhos e casa, bem  
como são transmitidas ideias do “amor incondicional”.

82



sendo, esse termo não está entrelaçado a questões culturais e subjetivas, tais como as 
emoções, os sentimentos e/ou dificuldades de se criar um filho sem a presença paterna 
ou de uma rede de apoio (LIMA, 2021, p. 9). 

Quando tratamos de estatística, observamos que não coincidentemente mulheres negras 

compõem o grupo de mulheres que em maior parcela é mãe solo. Trata-se de um pensamento 

prevalecente  no  imaginário  social  que  a  partir  da  absorção  de  valores  patriarcais  e  racistas, 

tendem a estigmatizar e objetificar negras, como se elas não fossem dignas de relacionamentos 

estáveis, mas, por outro lado, faz com que elas sejam as maiores vítimas de violência sexual. 

Ilzver  de  Matos  Oliveira  e  Nayara  Cristina  Santana  Santos  (2018)  discorrem,  nesse 

sentido,  que  o  racismo  influencia  as  escolhas  afetivas,  tanto  por  reduzir  mulheres  negras  a 

estereótipos (como de não serem confiáveis devido à suposta “sexualidade exacerbada”) como 

pelo  fato  de  se  distanciarem do padrão  de  beleza  branco.  Oliveira  e  Santos  (2018)  também 

observam que é comum que homens negros quando conquistam determinada ascensão social, 

tendem a se relacionar com mulheres brancas em detrimento a negras. Ao apoiarem-se em três 

diferentes pesquisas brasileiras que tratam da questão da nupcialidade de pessoas de negras e 

negros em épocas variadas no país, constatou-se os seguintes fatos: brancas são as que mais se  

casam; negras as que mais ficam solteiras e/ou se casam mais tarde, bem como representam 

maior número entre viúvas e separadas; e que negras de pele clara casavam-se mais que negras de 

pele  escura  (BERQUÓ,  1987;  SILVA;  1987;  PETRUCCELLI,  2001  apud  OLIVEIRA; 

SANTOS,  2018).  Portanto,  mesmo  que  muito  se  escute  sobre  “gosto  pessoal”  para 

relacionamentos,  sofremos  influência  do  meio  que  vivemos,  das  pessoas  que  convivemos,  a 

instituições  que  fazemos  parte,  a  mídia,  etc.  Dizer  que  há  preferências  com “clarinhas”  ou 

“branquinhas”,  portanto,  não é  um gosto pessoal,  também não é  um gosto pessoal  a  prática 

comum  de  pessoas  de  relacionarem  casualmente  com  pessoas  negras,  mas  só  “assumirem” 

pessoas brancas.

Apesar de parecer que as escolhas afetivas estão circunscritas à vida privada, 
indubitavelmente,  é  impossível  negar  que  o  regime  escravocrata  que  durou 

83



quase quatro séculos (e  nele  compreende-se anos de torturas,  humilhações e 
violências  de  toda  ordem)  não  tenha  afetado  a  nossa  percepção  do  que  é 
virtuoso,  belo  e  digno  de  amor.  As  dimensões  da  vida  em sociedade  estão 
contaminadas pelas influências econômicas, políticas e culturais das ideologias 
dominantes.  É no interior  da cultura que os significados são adquiridos,  não 
vivemos em uma bolha social e somos afetados direta ou indiretamente pelo que 
é reproduzido nas novelas, nos filmes, no mercado publicitário, no mundo da 
moda.  As nossas visões e concepções de mundo são produzidas socialmente 
(OLIVEIRA; SANTOS, 2018, p. 16). 

Outro  ponto  que  precisa  ser  abordado  no  que  se  refere  à  maternidade  solo  é  a 

estigmatização dessas mães.  Algumas vezes ao longo da minha vida vi  homens rejeitarem e 

tratarem  com  desdém  mulheres  exclusivamente  por  terem  filhos.  Hoje,  com  ascensão  de 

movimentos de homens red pill, incel, etc., é possível observar a enxurrada de discursos de ódio 

e discriminatórios (machistas, etaristas, gordofóbicos, racistas, etc.) direcionado às mulheres em 

redes sociais. Fomenta-se, portanto, discursos que subalternizam mulheres aos homens, ditando 

como elas devem ser e se comportar, e, de certo modo, hierarquizam mulheres a partir de como 

se encaixam ou não nos pré-requisitos, isto é, se são consideradas ou não mulheres “de valor”.  

Mães solo são constante alvos desses grupos. 

Estas  mulheres  ainda  vivem sob  pressão  e  sobrecarregadas.  Precisam dar  conta  do 

cuidado de seus filhos ao mesmo tempo em que precisa garantir o sustento familiar, às vezes sem 

nenhum apoio do genitor e pouca ou nenhuma garantia do Estado. Nesse sentido, Barbosa, Pires 

e Gregório (2018), reforçam a importância das redes de apoio para essas mulheres (parentes, 

colegas de trabalho, amigos, etc.) e explicitam que tanto a romantização da maternidade, quanto 

os  estigmas  que  essas  mulheres  enfrentam  quando  se  relacionam  afetivamente  tendem  a 

prejudicar sua saúde mental e emocional dessas mulheres. E concluem: 

(...)  Constata-se  que  os  elementos  diferenciadores  da  família  monoparental 
feminina  podem gerar  preconceitos  e  exclusões  aos  membros  destes  grupos. 
Estes  preconceitos  se  materializam em falta  de oportunidades profissionais  e 
acadêmicas, diminuição de interações e sociabilidades, do círculo de amizades, 
restrição  a  alguns  espaços  públicos,  menores  chances  de  relacionamentos 

84



amorosos  e  exclusão  de  rotina  de  atividades  coletivas  como esportes,  lazer, 
movimentos  políticos  ou  religiosos.  Dessa  forma,  a  condição  impacta  nas 
carreiras e formações, ao tempo em que aloca estas mulheres em uma situação 
mais propensa à vulnerabilidade social e precariedade impedindo, ou no mínimo 
adiando  processos  emancipatórios  acadêmicos  ou  profissionais  e  afetando  a 
autoestima (BARBOSA, PIRES, GREGÓRIO, 2018, p. 35). 

3.3 Circulação de crianças e filhas de criação

Compreendendo  que  as  minhas  interlocutoras,  cada  uma  em  função  dos 

condicionamentos  enfrentados  em  suas  vidas,  tiveram  algum  distanciamento  espacial  ou 

rompimento de vínculo com os pais biológicos, tratarei ao longo deste item sobre a prática de 

circulação de crianças negras, que por vezes ocorre mediante a chamada adoção à brasileira (o 

conhecido “pegar para criar” sem ser por via legal). 

A definição de circulação que trato neste item é a mesma utilizada por Márcia Milena 

Pivatto Serra (2003, p. 229), que define que “a circulação de crianças pode ser também descrita  

como um fenômeno migratório, já que implica um movimento de um lar para outro. Podemos 

dizer que, ao circularem, as crianças “migram” de uma família para outra”. Uma das críticas é a  

crença de famílias “adotivas” a um suposto “‘dever’” de contraprestação da criança ‘adotada’” 

(AZEVEDO, 2017, p. 33), isto é, oferecendo o básico para a “criação” em troca de força de 

trabalho no campo e/ou nas atividades domésticas, recebendo tratamento diferente de filhas e 

filhos biológicos. 

Relembrando o debate feito há pouco quando abordei sobre a relação de meninas negras 

com  o  abandono,  reforço  que  não  há  como  generalizar  ou  culpabilizar  apenas  as  mães 

“abandonantes”  dessas  meninas,  primeiramente,  porque  não  é  exclusiva  às  mães  as 

responsabilidades com a criação de seus filhos. E segundo, por ter em vista que a ausência de 

condições materiais contribui para que famílias tomem determinadas decisões (que a sociedade 

julga imorais) que possibilitem maiores chances de sobrevivência.

85



Como afirmam Mônica Araújo Gomes e Maria Lúcia Duarte Pereira (2005, p. 359), 

“para  a  família  pobre,  marcada  pela  fome  e  pela  miséria,  a  casa  representa  um espaço  de 

privação, de instabilidade e de esgarçamento dos laços afetivos e de solidariedade”. Sobretudo, se 

pensarmos que décadas atrás, onde ainda não existiam determinadas políticas sociais que existem 

hoje  –  como o  caso  de  políticas  de  transferência  de  renda,  que  embora  de  valor  baixo,  faz 

diferença para aqueles nos extratos mais baixos da sociedade. 

A partir de Priscila Gomes de Azevedo (2017) em sua tese intitulada “Vida de filho de 

criação na Zona da Mata de Minas Gerais”, podemos perceber que há uma hierarquia de gênero  

que considera as atividades tidas como masculinas, no campo, enquanto trabalho e as atividades 

desempenhadas por mulheres sendo consideradas como serviço, onde filhas de criação tendem a 

serem demandadas a desempenhar o serviço da mãe e os filhos de criação, o trabalho do pai. E,  

além disso, destaca: 

No caso dos filhos de criação que observei, tanto homens, quanto mulheres, a 
“relação servil” é socialmente naturalizada como inerente à experiência filho de 
criação. Salvo criteriosas exceções, para manter vivos os laços de familiarização, 
os filhos de criação devem cuidar dos pais até a morte (AZEVEDO, 2017, p. 47-
48). 

A autora aborda tanto a responsabilização que recai mais para filhas de criação quanto 

ao cuidado dos pais “adotivos” em seu envelhecimento, e em determinados casos esposas dos 

filhos  de  criação  homens,  tendo  em  vista  que  o  cuidado  é  tarefa  considerada  feminina 

socialmente. Azevedo (2017) ainda relata que quando se trata de filhos e filhas consanguíneos, há 

a figura da filha que não se casou. 

Embora outras, senão todas, filhas participem do cuidado, é sempre de modo 
desigual, cabendo à filha que não casou a obrigação. É importante destacar que 
não se trata apenas de não se casar, mas de não estudar na mesma proporção dos 
irmãos, de não trabalhar fora, de ser dependente financeiramente e de coabitar a 
casa dos pais (AZEVEDO, 2017, p. 77-78). 

86



Márcia  Milena  Pivatto  Serra  (2003)  nos  traz  várias  informações  pertinentes  para  se 

pensar a circulação de crianças no Brasil: primeiramente, observa a partir de dados da década de 

1990 que crianças maiores e filhos meninos tendem a ser mais acolhidos pelo pai que meninas e 

crianças  pequenas/bebês,  o  que a  autora  analisa  como a  possibilidade de  homens/pais  terem 

dificuldades  em  cuidar  de  crianças  pequenas  e  meninas  sem a  presença  de  uma  mulher;  e 

segundo, aborda o fato de meninas serem mais acolhidas por pessoas fora do contexto familiar 

que meninos, o qual analisa tal informação enquanto uma expressão de uma prática comum que é 

de “pegar meninas para criar” com intuito de utilizar sua força de trabalho no trabalho doméstico. 

Segundo a autora, “tal proporção pode estar indicando um tipo de trabalho doméstico infantil 

feminino, não remunerado, no qual a menina não teria nem o status de filha, nem o de empregada  

doméstica, pois não seria remunerada como tal” (SERRA, 2003, p. 232). 

Esta  informação  sobre  o  trabalho  infantil  feminino  pode  ser  observada  em  sua 

concretude quando analisamos a relação entre circulação e a exploração da força de trabalho das 

três pesquisadas em suas infâncias. Isso porque Eugênia que, primeiramente, era acolhida pela 

avó (devido ao sentimento de rejeição) e depois foi viver a partir dos nove anos em diferentes 

casas,  executando  o  serviço  doméstico  e  de  cuidado  com outras  crianças,  mas  nem sempre 

recebendo salário, o que demonstra que não era tida nem como suposta “filha de criação”, nem 

necessariamente empregada/funcionária. Depois Betânia, que saía e voltava para a casa da mãe, 

tendo morado com bisavó, avós e em determinado momento (quando em torno de oito anos de 

idade) foi acolhida por um casal de idosos que a agredia e requisitava os seus serviços domésticos 

em troca de alimentação. E Maria, que foi levada a morar com parentes, prima e tia, sendo tirada 

do convívio com a mãe a partir dos seis anos, contribuindo com a exploração do seu trabalho 

desde pequena tanto na casa de ambas, quanto na colheita de coco babaçu e, posteriormente, 

sendo levada ao trabalho doméstico, onde não tinha controle do seu próprio dinheiro – quem 

geria o dinheiro era a “irmã de criação”, sua prima Maria da Paz – esta, por sua vez, foi a filha 

que nunca casou, alegando responsabilidade em cuidar da mãe idosa (tia da minha mãe). 

87



Serra (2003) aponta que são diversos os fatores que levam as crianças à circulação, mas 

afirma que a questão financeira costuma ser motivação mais frequente à maior circulação de 

meninos  que  meninas.  No entanto,  no  caso  das  pesquisadas,  observamos que  embora  sejam 

múltiplos  fatores,  todas  viviam em situação  precária  em seus  lares,  mas  em suas  narrativas 

relatam rejeição materna (relatado por duas pesquisadas), racismo familiar (relatado por uma), 

tentativa de melhoria de vida frente à fome e vulnerabilidade da família; a doação de filhos pela 

mãe – ainda que família vivesse em vulnerabilidade social –, relatado por uma. 

Esta autora ainda revela que a separação dos pais era a principal motivação que levavam 

crianças/adolescentes entre um e 14 anos à circulação na década de 1990, segundo análise de 

dados  do  Instituto  Brasileiro  de  Geografia  e  Estatística  (IBGE),  da  Pesquisa  Nacional  por 

Amostra de Domicílios (PNAD) de 1985. Se observarmos que duas das mães das pesquisadas 

eram mães solo e a outra era casada com outro homem que não o pai biológico da pesquisada, 

mas pai de suas irmãs e irmãos, portanto, a ausência desses pais biológicos também pode ter  

influenciado na experiência das pesquisadas quanto à circulação em suas vidas. 

Serra (2003), apoiada em dados do IBGE e das PNADs de 1996 a 1999, afirma que na 

segunda metade da década de 1990, eram mais de 3 milhões o número de crianças em circulação, 

sendo que a predominância dessa prática era no Nordeste (em torno de metade dessas crianças) e 

em seguida,  Sudeste,  com segundo maior número. E posteriormente afirma, “crianças negras 

(pretas e pardas) parecem circular mais que as brancas. Essa associação sugere que famílias em 

condições  socioeconômicas  mais  precárias  seriam  mais  suscetíveis  de  experimentar  o 

afastamento entre a mãe e seus filhos” (SERRA, 2003, p. 237). 

Nesse  sentido,  compreendendo  que  duas  das  pesquisadas  eram  nordestinas  (duas 

nascidas no estado do Ceará) e uma de São Francisco de Itabapoana (interior do estado do Rio de 

Janeiro), bem como serem todas negras, fez-me refletir que uma pesquisa sobre circulação de 

crianças dos anos 1990 possa ter feito um panorama de uma realidade já antiga que afeta mais  

expressivamente determinada classe social, raça, faixa etária e territórios específicos. 

88



3.4 Mulher negra e afeto dentro da família

Como apontam Rita  Freitas  e  Sabrina  D’Affonseca  (2023),  tantos  os  sentimentos  de 

aceitação e/ou rejeição, o cuidado e o afeto (ou a falta deles) dentro das famílias faz com que os 

sujeitos desenvolvam diferentes formas de olharem para si e o mundo que o cerca, podendo haver 

rebatimentos na autoestima e mesmo na saúde mental. 

bell hooks (2021) aborda sobre a disfunção emocional dentro das famílias, relatando sua 

própria experiência pessoal em que não se sentia amada pelos pais: 

Sou grata  por  ter  sido criada  em uma família  que era  cuidadosa,  e  acredito 
fortemente que, se meus pais tivessem sido bem amados pelos pais  deles, eles 
teriam  dado  amor  aos  filhos. Eles  deram  aquilo  que  receberam:  cuidado. 
Ressalto  que  o  cuidado  é  uma dimensão  do  amor,  mas  somente  cuidar  não 
significa que estamos amando (HOOKS, 2021, p. 50).

A autora explica que em muitas famílias é difundida a ideia de que pode haver amor em 

contextos familiares violentos/abusivos,  refletindo posteriormente nas percepções do amor na 

idade  adulta,  influenciando  mesmo  nos  relacionamentos  amorosos.  No  caso  das  minhas 

interlocutoras,  Betânia  e  Eugênia,  posso  observar,  que  lhes  faltaram tanto  o  afeto,  quanto  o 

cuidado15 materno e paterno. Já Maria tinha o afeto de sua mãe, porém, foi privada disso pela sua  

família extensa, que vez explorava o seu trabalho desde a infância, ao mesmo tempo em que 

concedia algum afeto. De fato, as três tiveram que prover o seu próprio cuidado, bem como de 

outros(as) familiares. 

Todavia, embora haja a tendência de traumas serem passados de geração em geração, no 

que se refere a essa relação de abandono afetivo e de cuidado, pude observar em Betânia e Maria 

o  rompimento  desse  ciclo.  As  duas,  em  contraposição,  às  suas  vivências  em  contextos  de 

violência, buscaram estabelecer bons vínculos afetivos com suas filhas e filhos. 

Por outro lado, na relação entre Eugênia e sua filha única pude observar outro fenômeno. 

Alice Vieira da Silva (2023), que se apoia na literatura de bell hooks, explicita que uma das  

15 Cuidado aqui diz respeito ao atendimento das necessidades básicas.

89



consequências  das  práticas  racistas  e  desigualdades  sociais  enfrentados  pelos  povos  negros 

historicamente, foi a dificuldade nos relacionamentos, em expressar o amor, tendo em vista que a 

prioridade era garantir a sobrevivência.

Para essas primeiras gerações de famílias negras livres, a prática do amor se 
reduzia  a  ser  capaz  e  a  buscar  atender  as  necessidades  materiais  dos  mais 
vulneráveis. Enquanto carinho e afeto eram reservados apenas às crianças muito 
pequenas,  famílias  que  sentiam  o  peso  do  trauma  geracional  da  escravidão 
muitas vezes tinham as necessidades materiais como prioridade (SILVA, 2023, 
p. 37).

E como aponta Silva (2023, p. 38), “uma das grandes consequências desse abandono 

emocional é a repressão das emoções”. Nesse sentido, embora Eugênia seja negra e sua filha seja 

branca, ainda que não quisesse protegê-la do racismo, queria distanciá-la das possibilidades de ter 

uma vida semelhante à  que teve.  E frente a  separação com o pai  desta,  que Eugênia define 

enquanto um pai muito ausente, ela também acabou se distanciando da filha, que ficou residindo 

com os avós paternos, para que Eugênia pudesse trabalhar e atender às necessidades de ambas. 

Em seu relato, ela ainda afirma que a filha se sente abandonada pelo pai e por ela. 

Às vezes eu voltava para casa para morar com ela aqui, achando que ia dar certo 
o relacionamento, mas ele16 arrumava outras mulheres, entendeu? E eu não tinha 
aquela maturidade para passar por cima de coisas para ficar com a minha filha. 
Eu era muito novinha, 18 anos, 19… Eu também queria viver. Enfim… (…) Só 
que eu não quis levá-la junto comigo para as instabilidades que eu iria viver, que 
eu  sabia  que  ia  ter  que  enfrentar.  Eu  queria  trabalhar.  Não  queria  que  ela  
passasse necessidade de nada. Não queria que ela sofresse abuso nem agressão 
de ninguém fora na casa dos outros, né? O lugar seguro que eu achei para ela 
ficar foi aqui com os avós, apesar desse não ser o pensamento dela, né? Mas foi  
o que eu achei melhor naquela época. A história é essa aí. É… E eu não me 
arrependo. “Ah, que você faria diferente?” Não tinha como eu fazer diferente pra 
visão da vida que eu queria pra ela, tendo em vista a vida que eu tive, né? Então 
eu não queria que ela passasse nada que eu passei vivendo na casa de um e de 
outro.

16 O “ele” se refere ao pai da filha.

90



Deste modo, em sua narrativa, ela se questiona sobre as angústias relatadas pela filha, pois 

acredita ter feito o melhor possível para garantir que ela tivesse melhores condições de vida. 

Portanto, observo para ela que o amor da família está associado ao prover e não necessariamente 

nos atos de afeto, o que vejo como consequência da sua infância sem afeto e em condições de  

precariedade.

3.5 Controle moral do trabalho

Outro ponto importante que surge a partir dos nossos dados o controle moral do trabalho 

sobre crianças e adolescentes, sobretudo, aqueles em situação de vulnerabilidade social, não só 

por parte da sociedade, mas também de suas famílias. Como sintetizou Azevedo (2017, p. 76) a 

respeito de sua pesquisa, “poucas eram as famílias que investiam na educação escolar dos filhos, 

mesmo dos consanguíneos. No caso dos filhos de criação, o aprendizado era decorrente apenas 

do serviço, prescindindo a escola”. 

Isso,  particularmente,  faz  sentido  para  mim,  porque  meus  pais  sempre  relataram 

trabalhar desde pequenos e, enquanto uma pessoa de cidade rural (São Francisco de Itabapoana -  

RJ), pude observar que nas famílias da minha vizinhança, crianças eram incentivadas desde muito 

cedo a trabalhar não só pela necessidade, ainda que seja um dos fatores que mais decisivos para 

essa situação, mas também devido aos valores incorporados pela família sobre o que representa o 

trabalho e do que promoveria ao crescimento da criança.

No entanto, se olharmos no âmbito do debate da moralização do trabalho a partir da 

história brasileira, Cecília Maria Bouças Coimbra e Maria Lívia do Nascimento (2008) explicam 

que  na  sociedade  capitalista,  a  partir  de  conhecimentos  de  Biologia  e  Medicina,  infância  e 

juventude são percebidas como fases de desenvolvimento inerentes à vida humana, portanto, os 

sujeitos, a depender de qual fase se encontra, possuem características próprias, no que se refere a  

91



questões  hormonais,  físicas  e  várias  outras,  influenciando  o  comportamento  de  crianças  e 

adolescentes, como estão e percebem o mundo. 

As autoras acrescentam ainda que, além dessas características típicas e, supostamente, 

universais,  crianças  e  jovens  pobres  são  associados  à  criminalidade  e  violência,  sendo  as 

primeiras consideradas em perigo e os últimos, perigosos. E, além disso, ressaltam a ampliação 

de movimento higienista no Brasil, que tem auge em 1920, que também era eugenista/racista e 

propunha que as práticas médicas intervissem nas famílias pobres e negras, tutelando famílias e 

orientando comportamentos, já que estas eram potencialmente inclinadas à violência, imoralidade 

e vícios, mais suscetíveis a doenças, etc.

Clarice  Cassab (2010),  nessa  mesma linha,  explica  que até  a  sociedade colonial,  as 

crianças quando chegavam à puberdade já tinham responsabilidades a assumir, requisitando com 

que  aprendessem  a  se  comportar  como  adultos.  Com  isso,  a  ideia/discurso  sobre  jovem  e 

juventude  no  país  começam  a  ser  pensadas  a  partir  do  século  XIX,  pois  “nesse  século  se  

institucionalizaram a  infância  e  a  juventude  pobres  sob  o  olhar  da  Justiça  e  da  filantropia”  

(CASSAB,  2010,  p.  41),  onde  eram  pensadas  estratégias  de  intervenção  embasadas  numa 

perspectiva de moralização da pobreza. “De inexistente, o jovem passou a existente. Mas qual a 

sua existência? A juventude era vista como um problema. E a escola, como o local privilegiado 

para educar e disciplinar esse sujeito” (CASSAB, 2010, p. 40). 

A  partir  daí,  observamos  o  investimento  em Educação  Preventiva,  onde  o  exército 

passou a  receber  e  escolarizar  jovens  pobres  a  partir  do século  XIX,  onde “a  pedagogia  do 

trabalho e a prática da fé cristã foram os instrumentos de controle e ordenamento dos jovens 

pobres  naquele  momento,  e  os  arsenais  de  guerra  eram  para  eles  espaços  de  expurgação” 

(CASSAB, 2010, p. 42). 

Já com a transição para a República e trabalho assalariado, a autora também relata que a 

partir  do  fim  do  século  XIX,  o  Código  Penal  permitiu  penas  com jovens  e  outros  sujeitos 

acusados  de  vadiagem,  em  termo  da  época  (como  o  caso  de  pessoas  em  situação  de  rua, 

92



capoeiras,  etc.),  onde  jovens  comumente  poderiam  ser  encaminhados  às  chamadas  colônias 

correcionais. “A Educação pelo trabalho era, dessa forma, o mecanismo fundamental de combate 

à ociosidade e ao crime – este, visto como consequência natural daquela” (CASSAB, 2010, p. 

43). 

Nesse  sentido,  podemos  observar  que  a  moralização  expressa  nas  legislações  era 

interseccional:  tinha  uma  classe  alvo,  tinha  uma  faixa  etária  alvo,  tinha  uma  raça  alvo  – 

entendendo  que  era  uma  conjuntura  de  recém-abolição  da  escravatura,  ainda  prevalecia  no 

imaginário social, como prevalece até hoje, a estigmatização e criminalização do povo negro. De 

fato, o trabalho é supervalorizado na sociedade capitalista, que acumula à base de exploração da 

força de trabalho de grupos socialmente oprimidos. 

Moralizar e criminalizar o ócio e/ou disseminar valores inerentes ao trabalho (e mesmo 

romantizá-lo) para sujeitos que cotidianamente sofrem com a precarização do trabalho e da vida, 

salários  baixos  e  mesmo o desemprego –  também essencial  à  manutenção dos  interesses  do 

capital – tem intuito de moldar o comportamento, valores, estimular à subordinação às classes  

dominantes e assim garantir à ordem. Isso também responsabiliza os sujeitos para com as suas  

condições  de  vida  e  trabalho,  sendo  que  são  condicionadas  pelos  eixos  de 

subordinação/desigualdade, bem como de Estado que oferece mínimos sociais, mas, por outro 

lado, de modo máximo tende a culpabilizar, criminalizar e até exterminar esses sujeitos. 

Com isso, ainda que em contextos mais recentes, tem-se observado uma maior entrada 

de  grupos  subalternizados  na  universidade,  ainda  é  comum  perceber  em  famílias  pobres  a 

internalização de valores morais acerca do trabalho, tão propagados nesse modelo de sociedade, 

no qual há essa crença que pelo trabalho há um crescimento, torna-se mais digno e evita com que 

sujeitos se direcionem a “caminhos errados”. Tanto que aos olhos da sociedade normalizou-se 

crianças vendendo doces nas ruas, pois “pelo menos não estão roubando”. 

Na  realidade,  o  que  podemos  observar  é  uma  culpabilização  dos  sujeitos  pela  sua 

condição de  pobreza,  além do estigma em associar  a  criminalidade  à  pobreza.  Observamos, 

93



portanto, que faltam de políticas de distribuição de renda, políticas públicas universais, direitos 

efetivados e ações combativas a todas as formas de opressão. Até porque, como explicam-nos 

Gomes  e  Pereira  (2005,  p.  360),  “a  situação  de  vulnerabilidade  social  da  família  pobre  se 

encontra  diretamente  ligada  à  miséria  estrutural,  agravada  pela  crise  econômica  que  lança  o 

homem ou a mulher ao desemprego ou subemprego”, e podemos acrescentar também as crianças, 

adolescentes e jovens, sobretudo, negros(as).

3.6 A agência de mulheres negras

Sherry B. Otner (2007) debate sobre agência, à medida que discorre acerca da teoria da 

prática, iniciado em fins dos anos de 1970. Ela aponta que “a ideia de agência não foi muito 

desenvolvida  em dois  dos  três  textos-chave  do  início  da  teoria  da  prática:  Pierre  Bourdieu, 

Outline of a Theory of Practice (1978), e Marshall Sahlins, Historical Metaphors and Mythical 

Realities (1981)” (p. 50). 

Otner explica que “houve e continua havendo uma tendência a ver a própria teoria da 

prática  como uma espécie  de  revival disfarçado de  teorias  que não dão ênfase  suficiente  às 

coerções reais  e  profundamente sedimentadas sob as quais  as pessoas vivem” (2007,  p.  21).  

Defende, deste modo, que autores iniciais de teoria prática não desconsideravam as questões de 

poder, porém abordavam-nas de formas distintas, ao passo que explica que “quando se dá forte 

ênfase ao poder estrutural,  tende-se,  ironicamente,  a  um afastamento da questão das práticas 

reais” (idem, p. 24). 

(...) Contudo, a própria palavra “agência” tem algo que remete ao ator autônomo, 
individualista, ocidental. De fato, as próprias categorias que historicamente estão 
por trás da teoria da prática, a oposição entre “estrutura” e “agência”, parecem 
sugerir  um  indivíduo  heróico  –  O  Agente  –  enfrentando  uma  entidade  tipo 
cyborg chamada “Estrutura”.  Mas nada poderia  ser  mais  distante  da  maneira 
como enfoco os agentes sociais, encarando-os como estando sempre envolvidos 

94



na multiplicidade de relações sociais em que estão enredados e jamais podendo 
agir fora dela. Assim sendo, assume-se que todos os atores sociais “têm” agência, 
mas a ideia de atores como sempre envolvidos com outros na operação dos jogos  
sérios visa a tornar praticamente impossível imaginar-se que o agente é livre ou 
que é um indivíduo que age sem restrições (ORTNET, 2007, p. 46-47).

Ortner (2007) explica que críticos de agência tendem a associá-la a uma conceituação 

burguesa e individualista e nos atenta a alguns riscos ao utilizar o conceito, pois, apoiando-se em 

John  & Jean  Comaroff  (1992),  acredita  que  ele  pode  fomentar  etnocentrismos17,  bem como 

“focalizar demais a agência de indivíduos e/ou de grupos resulta em uma simplificação grosseira 

e excessiva dos processos envolvidos na história” (p. 48). 

Silvana  Aparecida  Mariano  (2021),  no  que  diz  respeito  a  agência,  revela  a  sua 

contribuição  deste  conceito  para  tirar  as  mulheres  da  figura  de  passivas  da  própria  história. 

Entretanto, é preciso entender que a agência não existe somente quando há grandes mudanças na 

realidade dessas  mulheres,  pois  os  agenciamentos  dizem respeito  às  escolhas  e  ações  desses 

sujeitos num contexto de condicionamentos a elas impostos na sociedade vigente do âmbito de 

classe, gênero e raça. 

Nesse sentido, a autora resume que diante de possibilidades limitadas, observaremos a 

existência  de  uma  autonomia  relativa  porque  “mulheres  empobrecidas,  sexualizadas  e 

racializadas  se  deparariam  mais  frequentemente  com  a  deformação  das  preferências” 

(MARIANO, 2021, p. 4). 

17 À medida que considera que ações e intenções individuais podem determinar economia, estrutura e  
sociedade (COMAROFF & COMAROFF, 1992 apud ORTNER, 2007). 

95



CONSIDERAÇÕES FINAIS

Observamos no decorrer deste trabalho a relação entre mulheres negras com o trabalho 

subalterno  no  Brasil,  que  expressa  uma  realidade  desigual  posta  a  essas  mulheres  desde  a 

escravatura. Embora mulheres negras sempre tenham sido consideradas como força de trabalho, 

tendo sua mão de obra explorada mesmo quando mulheres brancas abastadas eram demandadas a 

estarem em casa, podemos analisar que quando se abre o mercado de trabalho às mulheres de 

modo geral, observamos que novamente as mulheres negras são sofrem efeitos da opressão de 

classe, machismo e racismo de modo imbricado, sendo direcionadas aos postos de trabalho mais 

precarizados, desvalorizados e mal remunerados. O trabalho doméstico remunerado, por sua vez, 

tal  qual  nas  casas  grandes,  continuou  sendo  desempenhado  majoritariamente  por  mulheres 

negras.

As narrativas das três interlocutoras permitiu com que observássemos os efeitos dos eixos 

de  desigualdade  na  vida  de  mulheres  negras  desde  suas  infâncias.  Se,  por  um  lado,  as 

oportunidades  concedidas  a  essas  mulheres  para  ascenderem socialmente  já  são escassas,  de 

outro, pudemos perceber que suas famílias também podem contribuir para essas mulheres entrem 

muito cedo em contextos de trabalho subalterno. Evidente que as condições objetivas tendem a 

limitar consideravelmente as decisões tomadas pelos responsáveis familiares em como garantir o 

sustento familiar, porém, frente à desproteção das meninas negras dentro dos seus próprios lares e 

a perceptível hierarquização18 de membros familiares, podemos observar que a família também 

pode ser ambiente em que são reproduzidas violências e eixos de desigualdade.

A rejeição e desproteção familiar faz com que mulheres negras carreguem consigo dores, 

traumas  e  solidão,  refletindo na  autoestima e  no  modo que  percebem si  mesmas.  Isso  pode 

18 Raça foi um fator que pesou muito nas desvantagens das interlocutoras dentro dos seus lares, tanto nas  
duas famílias interraciais, quanto na família negra. Contudo, considero também outros fatores conjugados 
a raça que faziam as famílias terem maior desapego (ou mesmo desprezo) por mulheres negras em suas  
infâncias – ao menos no caso das minhas interlocutoras –, são eles: ser filha de criação, ser filha mais  
velha e/ou ser filha de outro relacionamento. 

96



contribuir com que mulheres negras assimilem um papel de subordinação (tal qual aquele delas 

demandados em sua socialização na família), dificultando com que perceba e se rebele com os 

papéis sociais a elas impostos e as injustiças que enfrenta em seu cotidiano, ou mesmo, que se  

conforme que essa é a sua realidade – reproduzindo essa ideia com outras pessoas em situação 

semelhante.

Todavia, é preciso abordar que nem todas as mulheres serão afetadas da mesma forma por 

essas experiências em suas vidas, tal como pudemos observar a partir das histórias de vida das 

interlocutoras ao longo do trabalho. As três hoje vivem em condições bem diferentes de suas 

infâncias. Betânia e Maria, por exemplo, têm casas próprias para residirem. Já Eugênia, ainda que 

more em uma casa cedida, conseguiu passar em concursos públicos e acessar a universidade, que 

permitiu deixar o trabalho doméstico e conquistar determinada estabilidade financeira. Betânia é 

a única que permanece na atualidade no trabalho doméstico (e, em tempos eleitorais, trabalha 

distribuindo panfletos),  vivenciando ainda algumas dificuldades por não ser  uma profissional 

assegurada pela Previdência Social.

Assim, ainda que algumas mulheres negras lidem com traumas e/ou frustrações com o seu 

passado familiar, de exploração do trabalho e violências interseccionais vividas, podem buscar 

transformar suas dores em combustível para tentativas de mudanças em suas vidas e rompimentos 

de ciclos. Evitando, com isso, reproduzir determinados padrões ao constituir a sua própria família 

(companheiros(as),  filhos(as),  netos(as),  etc.),  reforçando  lados  de  solidariedade  e  afeto, 

pensando  em estratégias  para  modificação  de  sua  realidade  social  a  partir  da  construção  de 

autonomia e agenciamentos.

97



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS:

ABRAMOWICZ, Anete. Sociologia na infância: traçando algumas linhas.  Contemporânea, [s. 

l], v. 8, n. 2, p. 371-383, dez. 2018. 

AZEVEDO, Priscila Gomes de. Vida de filho de criação na Zona da Mata de Minas Gerais. 

2017.  372 f.  Tese  (Doutorado)  -  Curso  de  Pós-Graduação em Ciências  Sociais,  Instituto  de 

Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2017. 

BARBOSA, Claudia de Faria; PIRES, Edmeire Oliveira; GREGÓRIO, Maria de Fátima Araújo 

di.  Mães  Solo:  disputas  e  embates  da  monoparentalidade  feminina  na  contemporaneidade.  

Odeere, Jequié, v. 8, n. 2, p. 19-40, ago. 2023. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

BERNARDINO-COSTA,  Joaze.  Decolonialidade  e  interseccionalidade  emancipadora:  a 

organização política das trabalhadoras domésticas no Brasil. Sociedade e Estado, [s. l], v. 30, n. 

1, p. 147-163, jan. 2015. 

BOURDIEU, Pierre. Compreender. In: BOURDIEU, Pierre.  A miséria do mundo. Petrópolis: 

Vozes, 2001. p. 693-732. 

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em Movimento. Estudos Avançados, [s. l.], v. 49, n. 17, p. 117-

132, set. 2003. 

CASSAB, Clarice. Refazendo percursos: considerações acerca das categorias jovem e juventude 

no Brasil. Perspectiva, Erechim, v. 34, p. 39-51, dez. 2010. 

COIMBRA, Cecília Maria Bouças; NASCIMENTO, Maria Lívia do. A produção de crianças e 

jovens  perigosos:  a  quem  interessa?  2008.  Disponível  em:  <http://www.infancia-

juventude.uerj.br/pdf/livia/aproducao.pdf>. Acesso em: 20 jun. 2024. 

98



COLLINS,  Patricia  Hill.  Aprendendo  com  a  outsider  within:  a  significação  sociológica  do 

pensamento feminista negro. Sociedade e Estado, [s. l], v. 31, n. 1, p. 99-127, abr. 2017. 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2021. 341 

p. Tradução: Rane Souza. 

COROSSACZ, Valeria Ribeiro. Cor, classe, gênero: aprendizado sexual e relações de domínio. 

Estudos Feministas, Florianópolis, v. 22, n. 2, p. 521-542, 2014. 

DAMASCENO, C. “Cor” e “boa aparência” no mundo do trabalho doméstico: Problemas de 

pesquisa da curta à longa duração. XXVII Simpósio Nacional de História, 2013. 

DAMASCENO, C.  Segredos da boa aparência.  Da “cor”  à  “boa aparência”  no mundo do 

trabalho carioca (1930-1940). 1ª Ed. Rio de Janeiro: Edur, 2011. 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016.

DOMINGUES, Petrônio José.  Negros de Almas Brancas? A ideologia do branqueamento no 

interior da comunidade negra em são paulo, 1915-1930. Estudos Afro-Asiáticos, Rio de Janeiro, 

v. 24, n. 3, p. 563-599, 2003. 

EMIDIO, Thassia Souza; HASHIMOTO, Francisco. Poder feminino e poder materno: reflexões 

sobre  a  construção  da  identidade  feminina  e  da  maternidade.  Colloquium  Humanarum, 

Presidente Prudente, v. 5, n. 2, p. 27-36, dez. 2008. 

FERNANDES, Camila. Figuras da causação: sexualidade feminina, reprodução e acusações no 

discurso  popular  e  nas  políticas  de  estado.  2017.  246  f.  Tese  (Doutorado)  -  Curso  de 

PósGraduação  em  Antropologia  Social,  Museu  Nacional,  Universidade  Federal  do  Rio  de 

Janeiro, Rio de Janeiro, 2017. 

99



FREITAS, Renita de Cássia dos Santos; D’AFFONSECA, Sabrina Mazo. O Racismo Enraizado 

nas Famílias Inter-Raciais de São Paulo.  Psicologia: Ciência e Profissão, [s. l], v. 43, p. 1-12, 

2023. 

GOMES,  Mônica  Araújo;  PEREIRA,  Maria  Lúcia  Duarte.  Família  em  situação  de 

vulnerabilidade social: uma questão de políticas públicas. Ciência & Saúde Coletiva, Fortaleza, 

v. 10, n. 2, p. 357-363, 2005. 

GONÇALVES NETO, João da Cruz; SILVA, Keilla Ingrid. A formação da propriedade fundiária 

no Brasil: a lei de terras de 1850. Revista Themis, Fortaleza, v. 17, n. 2, p. 173-195, dez. 2019. 

GONZALEZ,  Lélia.  Por  um  Feminismo  Afro-Latino-Americano:  Ensaios,  Intervenções  e 

Diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, [s. 

l], p. 223-244, 1984. 

GUEDES,  Moema  de  Castro.  A  presença  feminina  nos  cursos  universitários  e  nas  pós-

graduações: desconstruindo a ideia da universidade como espaço masculino. História, Ciências, 

Saúde, Rio de Janeiro, v. 15, p. 117-132, jun. 2008.

LIMA, Taiane Alves de.  "Mãe solo é mãe sozinha":  tecendo vivências de mães negras em 

Fortaleza  –  Cee  região  metropolitana.  2021.  102  f.  Dissertação  (Mestrado)  -  Curso  de 

Antropologia, Programa Associado de Pós-Graduação em Antropologia, Universidade Federal do 

Ceará; Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, Fortaleza, 2021. 

LOPES, Vilma de Souza. Porque um feminismo negro.  Cadernos de Gênero e Tecnologia, 

Curitiba, v. 13, n. 41, p. 90-104, jan.-jun. 2020. 

100



MARIANO,  Silvana  Aparecida.  Agência  e  autonomia  feminina:  aportes  para  estudos 

sociológicos em contextos de pobreza urbana. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 29, n. 3, p. 

1-12, 2021. 

MURILLO,  Aline  Lopes.  “Cultures  of  relatedness.  In:  Enciclopédia  de  Antropologia.  São 

Paulo:  Universidade  de  São  Paulo,  Departamento  de  Antropologia,  2016.  Disponível  em: 

<http://ea.fflch.usp.br/obra/cultures-relatedness> Acesso em 01 de setembro de 2024.

NASCIMENTO,  Abdias  do.  O  genocídio  do  negro  brasileiro:  Processo  de  um  racismo 

mascarado. 1ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

NASCIMENTO, Beatriz.  Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e 

movimentos. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 283 p. 

OLIVEIRA, Ilzver de Matos; SANTOS, Nayara Cristina Santana. Solidão tem cor? Uma análise 

sobre a afetividade de mulheres negras. Interfaces Científicas: Humanas e Sociais, Aracaju, v. 2, 

n. 7, p. 9-20, out. 2018. 

OLIVEIRA, Maria Luisa Pereira de; MENEGHEL, Stela Nazareth.; BERNARDES, Jefferson de 

Souza. Modos de Subjetivação de Mulheres Negras: Efeitos da Discriminação Racial. Psicologia 

& Sociedade, [s. l], p. 266-274, 2009.

ORTNER, Sherry B.. Conferências de Sherry B. Ortner. In: GROSSI, Miriam Pillar; ECKERT, 

Cornelia; FRY, Peter Henry (org.).  Conferências e diálogos: saberes e práticas antropológicas. 

Blumenau: Nova Letra, 2007. p. 17-80. 

PINHEIRO,  Luana  et  al.  Os desafios  do  passado  no  trabalho  doméstico  do  século  XXI: 

reflexões para o caso brasileiro a partir dos dados da PNAD contínua (Texto para Discussão). 

Brasília: Ipea, 2019. 

101



PORFÍRIO,  Tamis.  A  cor  das  empregadas: a  invisibilidade  racial  no  debate  do  trabalho 

doméstico remunerado. 1ª ed. Belo Horizonte: Letramento; Temporada, 2021. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina.  Clacso, Buenos 

Aires, p. 117-142, 2005. 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Famílias interraciais: tensões entre cor e amor. Salvador: EDUFBA, 

2018. 

SERRA, Márcia Milena Pivatto. Algumas considerações sobre a circulação de crianças no Brasil 

e sua distribuição por regiões. Revista Brasileira de Estudos de População, Campinas, v. 20, n. 

2, p. 229-239, jul.-dez. 2003. 

SILVA,  Alice  Vieira  da.  O  amor  como  verbo a  prática  amorosa  como  ferramenta  de 

transformação a partir de bell hooks. 2023. 46 f. TCC (Graduação) - Curso de Licenciatura em 

Filosofia, Universidade de Brasília, Brasília, 2023. 

SILVA,  Aline  Pacheco;  BARROS,  Carolyne  Reis;  NOGUEIRA,  Maria  Luísa  Magalhães; 

BARROS, Vanessa Andrade de. “Conte-me sua história”: reflexões sobre o método de história de 

vida. Mosaico: estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 1, n. 1, p. 25-35, 2007. 

SILVA, Layla Gomes da.  As múltiplas opressões que incidem sobre as mulheres negras na 

sociedade brasileira contemporânea. 2019. 104 f. TCC (Graduação) - Curso de Serviço Social, 

Instituto de Humanidades e Saúde, Universidade Federal Fluminense, Rio das Ostras, 2019. 

VIEIRA, Bianca.  Mulheres negras no Brasil: trabalho, família e lugares sociais. 2018. 107 f. 

Dissertação (Mestrado) - Curso de Educação, Faculdade de Educação, Universidade Estadual de 

Campinas, Campinas, 2018.

102


