
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR / INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES  

 

 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

 

 

 

 

 

FORMAÇÃO HUMANA E DIMENSÃO ESTÉTICA: 

EXPERIÊNCIAS DE SUJEITOS POLÍTICOS DA LICENCIATURA 

EM EDUCAÇÃO DO CAMPO NA UFRRJ 
 

 

 

 

 

Renata Jardim Coube 

 

2012 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR / INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES  

 

 

 

 

 

FORMAÇÃO HUMANA E DIMENSÃO ESTÉTICA: 

EXPERIÊNCIAS DE SUJEITOS POLÍTICOS DA LICENCIATURA 

EM EDUCAÇÃO DO CAMPO NA UFRRJ 

 

 

 

Renata Jardim Coube 

 

Sob a Orientação da Professora 

Roberta Maria Lobo da Silva 

 

 

 

Dissertação submetida como requisito 

parcial necessário à obtenção do título de 

Mestre em Educação, no Programa de Pós-

Graduação em Educação, Contextos 

Contemporâneos e Demandas Populares, da 

Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro. 

 

 

 

SEROPÉDICA 

2012 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ficha catalográfica elaborada pela bibliotecária Iara Souto Costa (CRB-7 6263), com os 
dados fornecidos pela autora  

 
C853f        Coube, Renata Jardim  

      Formação humana e dimensão estética: experiências de 
sujeitos políticos da licenciatura em Educação do Campo na 
UFRRJ / Renata Jardim Coube. - Seropédica, RJ, 2012.  
      85 f.  
 
      Orientadora: Roberta Maria Lobo da Silva. Dissertação 
(Mestrado - Programa de Pós-graduação em Educação, 
Contextos Contemporâneos e Demandas Populares) - 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Instituto 
Multidisciplinar/Instituto de Educação, 2012.  
 
      1. Educação. 2. Formação humana. 3. Dimensão estética. 4. 
Educação do campo. I. Silva, Roberta Maria Lobo da. II. Título.  

 
CDD 370 

 



  



Dedicatória 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos estudantes da primeira turma do Curso de 

Licenciatura em Educação do Campo da UFRRJ, 

por seus esforços, suas lutas e pela confiança em 

dias melhores... 



Agradecimentos 

 

Aos que compartilham comigo uma concepção de educação para a líberdade, plena de 

sensibilidade e respeitosa que, desejam ainda mudar o mundo apostando nas 

subjetividades criadoras e na possibilidade de reprogramação da libido.  

Aos meus pais Francisco José Coube (in memoriam) e Marli Jardim Coube, minha 

eterna gratidão e respeito por terem me ensinado com o suor de seus corpos a lutar pela 

vida e a amar as pessoas desinteressadamente. Pelo exemplo de caráter e honestidade 

que marcou minha existência e por permitirem meus sonhos e esperanças. Obrigada!  

À Roberta Coube pelo “maior amor do mundo” dedicado. Por simplesmente num olhar 

permitir que eu desabafe (alegrias ou dores) sem precisar de explicações. Pela enorme 

exortação para os fazeres da vida e pelos nossos pactos de infância que se aperfeiçoam 

com a maturidade, mas não cessam. Pelo abraço apertado que cura nos momentos 

difíceis. Por construir comigo este estudo, simplesmente por amar e amar saber mais... 

Pelos projetos além desta vida, para a eternidade!  

À minha querida Ana Paula Jardim Coube que me ensinou ainda na infância a apreciar 

boas leituras e a ter coragem para aproveitar as chances que a vida oferece. Pela 

sabedoria, força e pelo laço afetivo incrivelmente intenso capaz de me perceber a 

distância. Pelo cuidado de mãe que me tem desde sempre. Obrigada por tudo! 

À minha querida Maria Angélica Coube pelas investidas em saídas sempre desejando 

curtir a vida como uma adolescente atenta. Pelo amor que me tens e pela participação 

ativa na minha na minha formação humana (e até nos traumas). Eu te amo!   

À minha amiga Cristiane Espindula Mendonça com as quais compartilho experiências, 

risos, choros e muitos jantares felizes. Pelos dias de dureza, pelo colo, pela história que 

construímos juntas, pela força e incentivos em relação ao texto. Obrigada! 

À minha grande amiga Viviane Carmem da Conceição Santos pelos créditos sinceros, 

pelo colo nesse período difícil, pelos papos construtivos sobe a teoria freudiana na 

companhia do amigo Leomir (in memoriam), pelas investidas nas viagens e por 

compartilhar comigo o desejo de superação das injustiças e preconceitos desse mundo.   

À professora Drª Roberta Maria Lobo da Silva pela orientação deste trabalho, pelo 

respeito mesmo as minhas ideias mais singelas para um processo de mestrado, pelo 

incentivo, por me proporcionar novos conhecimentos e me apresentar à Herbert 

Marcuse. Obrigada!  

À professora Drª. Gelta Terezinha Ramos Xavier pela orientação permanente com 

ensinamentos válidos para a vida e para luta de classe e, simplesmente por acreditar em 

mim. Por ser uma pessoa incrível e nunca desistir dos estudantes trabalhadores 

sufocados pela realidade. Obrigada! 

Ao professor Dr. Aloisio Jorge de Jesus Monteiro pelo incentivo e todo crédito apostado 

na continuidade dos estudos e por acreditar que as diferenças produzem mais e melhor 

conhecimento para a liberdade. Pelo prazer de compartilhar as rodas de samba, a poesia 

dos silenciados e a alegria necessária à vida. Obrigada!  



À professora Marília Lopes de Campos pela exortação dedicada à luta por uma 

educação de qualidade para os sujeitos do campo, por acreditar na construção coletiva e 

pelo incentivo a rememoração da história a “contrapelos”, confiando na simplicidade 

das narrativas dos sujeitos políticos como agentes da transformação. Pelas indicações de 

leituras fundamentais neste estudo. Muito abrigada pela contribuição ao meu percurso! 

Ao professor Marildo Menegat pelas reflexões nas aulas da disciplina de Tópicos 

Especiais em Teoria Social, na UFRJ, que contribuíram para um olhar mais sensível 

sobre a realidade. Muito obrigada!    

À Marízia Arreguy, minha psicanalista, que muito contribuiu nesse processo difícil de 

escrita que ao mesmo tempo significou um processo pessoal de autoconhecimento. Esta 

experiência se configurou em linhas e linhas neste trabalhando, agradeço ainda, pelo 

envolvimento e dedicação que me fizeram sentir acolhida em momentos singulares. O 

meu muito obrigada!   

As crianças e aos colegas de trabalho da Escola Municipalizada Ministro Luis Sparano, 

em Maricá, com quem compartilhei vivências singulares que impulsionam minhas 

qualidades humanas e, principalmente, minha fé na humanidade e na mudança da 

realidade.  

À minha grande amiga e companheira de trabalho Marinézia Costa de Araújo pela 

compreensão das dificuldades vivenciadas no processo, pelos incentivos e pela 

confiança em mim. Entrou em minha vida em 2010 e só contribuiu apostando no meu 

projeto de estudo, eu nunca esquecerei. Muito obrigada!  

Aos professores doutores, os quais aceitaram fazer parte da banca de qualificação e de 

defesa da dissertação: Aloisio Jorge de Jesus Monteiro, Gelta Terezinha Ramos Xavier, 

Marília Lopes de Campos e Marildo Menegat. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas 

Populares (PPGEduc), da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ), pelo 

espaço, discussões e reflexões proporcionadas nas aulas. 

A todas as pessoas, co-autoras, deste texto. Que não só corroboraram com saberes 

repletos de humanidade como em orações e pensamentos positivos na minha direção. 

Considero um processo intenso de energias coletivas. Muito obrigada!  



Resumo 

 

 

COUBE, Renata Jardim. Formação humana e dimensão estética: experiências de 

sujeitos políticos da licenciatura em educação do campo na UFRRJ. 2012. 104p 

Dissertação (Mestrado em Educação). Instituto Multidisciplinar / Instituto de Educação, 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2012. 

 

O presente trabalho pretende tratar da ideia de formação humana na atualidade do 

capital. Concebe a Dimensão Estética como ponto crucial no processo de formação do 

homem contemporâneo, por ser possível um exercício livre para a autoformação e a 

autoconsciência, refletindo na direção de uma razão sensível como proposto por Herbert 

Marcuse. Uma Educação Estética que valorize as experiências humanas, os sentimentos 

e a riqueza da subjetividade como estímulos da cognição. A partir do diálogo com as 

narrativas de histórias de vida/formação de educandos, os quais compõem a primeira 

turma do Curso de Licenciatura em Educação do Campo na UFRRJ, iniciado em 2010, 

o estudo intenta uma reflexão sobre formação humana na ousadia de buscar entender o 

homem partindo dele mesmo, ou seja, valorizando a subjetividade como elemento 

fundador de sua identidade. Relacionar as formulações da crítica da economia política e 

do papel do trabalho (Marx) com a teoria dos instintos reprimidos e da negação da 

satisfação humana (Freud) suscita reflexões importantes no contexto atual da barbárie. 

Colocamo-nos o desafio político de pensar o retorno do reprimido nas narrativas dos 

sujeitos políticos da LEC, insistindo na memória de suas experiências sociais e 

psíquicas ao longo de seus processos de vida/formação. A dimensão educativa da 

estética aliada à narrativa dos sujeitos singulares são as bases conceituais de um projeto 

de educação em disputa, centrado na razão sensível e na libertação humana, como um 

bem jamais gozado pelos homens (Marcuse).  

 

Palavras-chave: Formação humana; dimensão estética; atualidade do capital e 

educação do campo. 

  



Abstract 

 

COUBE, Renata Jardim. Human development and Aesthetic Dimension: experiences 

of political subjects Ofcountry Education Bachelor at UFRRJ. 2012. 104p. Dissertation 

(master science in education) Instituto Multidisciplinar / Instituto de Educação, 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2012. 

 

 

This work intends to discuss the idea of human formation on current capitalism. 

Conceives the Aesthetic Dimension as crucial in the formation of contemporary man, by 

being possible a free exercise to self-education and self-consciousness, reflecting 

toward a sensible reason as proposed by Herbert Marcuse. An Aesthetic Education that 

values human experiences, feelings and richness of subjectivity as cognitive stimuli. 

From the dialogue among the narratives, life stories and student training - which 

constitute the first graduation class in Rural Education at UFRRJ, started in 2010 – the 

study attempts a formulation of human formation  in the temerity to seek man´s 

understanding from himself, in other words, valuing subjectivity as a founding element 

of their identity. Relating formulations of the critique of the political economy and the 

work role (Marx) with the theory of repressed instincts and denial of human satisfaction 

(Freud) raises important considerations in the current context of barbarism. We propose 

a political challenge by thinking about the return of the repressed in the narratives of 

LEC`s political subjects, insisting on the memory of their social and psychic 

experiences, throughout their life processes / training. The educational dimension of 

aesthetics coupled with the narrative of singular subjects are the conceptual foundations 

of an education project in dispute, centered on the sensible reason and human liberation, 

as a benefit ever enjoyed by men (Marcuse). 

 

Keywords: Human Formation; Aesthetic Dimension; Current Capitalism and Rural 

Education. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Lista de abreviaturas e siglas 

 

LECAMPO      Curso de Licenciatura em Educação do Campo 

CPT                  Comissão Pastoral da Terra 

MST                 Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

PRONERA      Programa Nacional de Educação na Reforma Agrária 

UFRRJ             Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

FETAG-RJ       Federação de Trabalhadores da Agricultura do estado do Rio Janeiro 

RECID             Rede de Educação Cidadã 

CEDRO           Cooperativa de Consultoria, Projetos e Serviços em Desenvolvimento 

Sustentável 

AMOC             Associação dos Moradores do Campinho-Paraty/RJ 

TC                    Tempo Comunidade 

TE                    Tempo Escola 

INCRA             Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

MDA                Ministério do Desenvolvimento Agrário 

CEB                 Comunidade Eclesiais de Base 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sumário 

 

 

Apresentação  1 

 

Introdução                                                                                                                        3 

 

Capítulo 1: Educação estética e formação humana à luz da psicanálise: dialogando  com os 

conceitos para a compreensão do problema                                                                               10 

1.1 A dimensão estética como veículo para uma razão sensível                                             25 

 

Capítulo 2. A atualidade do capital e as implicações na formação humana 33 

 

Capítulo 3. Contexto e história do curso de licenciatura em Educação do Campo                 40 

 

Capítulo 4. Territórios simbólicos produtores de razão sensível: as narrativas de 

vida/formação dos educandos da LEC                                                                                     50 

4.1 As narrativas: observando o retorno do reprimido em busca de uma razão sensível           53 

 

Considerações finais                                                                                                      66 

 

Referências bibliográficas                                                                                             69 

 

 

 
 

 

 

 

 



Epígrafe  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
De tudo ficaram três coisas...  

A certeza de que estamos começando...  

A certeza de que é preciso continuar...  

A certeza de que podemos ser interrompidos  

antes de terminar...  

Façamos da interrupção um caminho novo...  

Da queda, um passo de dança...  

Do medo, uma escada...  

Do sonho, uma ponte...  

Da procura, um encontro! 

  

(Fernando Sabino) 

 

 

 

 

 

 

 



A enxada e a Caneta 

 

O capitalismo envenena a terra 

Mata nossas florestas 

Milhares de árvores gritam 

Os grilos se calam! 

 

A Terra é a grande mãe 

Nessa teia emaranhada 

Se não caminharmos pereceremos 

Torturados nas noites escuras das calçadas! 

 

A caneta assina sentenças 

para a vida ou para morte 

os mártires tombados, na luta pela terra 

Comprometidos com a vida, são muito mais fortes 

 

A enxada que planta a vida 

é também usada para abrir tristes valas do horror 

para enterrar nossos companheiros caídos  

vidas ceifadas na brutalidade de um sistema opressor! 

 

O sangue se mistura com o pó das estrelas 

derretidas pelo fogo das queimadas 

a terra produz sementes, com os agrotóxicos da 

ambição 

sementes pela ganância e pelos poderes da corrupção. 

 

No centro da terra está a vida 

como toda a sua biodiversidade 

camponeses e teóricos se unem 

para cuidar  da humanidade! 

 

Na nossa Amazônia bela 

e cruzam os principais caminhos 

nas nossas universidades 

projetos são sonhados para selar a liberdade! 

 

Podemos ser a mesa farta para o mundo 

não mais um mundo possível 

mas um mundo necessário 

podemos ouvir os gritos planetários! 

 

Na agricultura da vida 

podemos plantar o amanhecer de um novo tempo 

um tempo de sabedoria de mãos colegiadas 

de almas e mentes libertadas! 

 

De teorias marxistas, anarquistas 

comunistas e outras mais 

de Educação do Campo, Reforma Agrária 

De uma sociedade libertária! 

Será lembrado como o tempo do recomeço 

mulheres e homens, do campo e da cidade 

aprendendo para ensinar, comprometidos 



como a salvação da humanidade! 

É preciso desvendar o invisível 

Humanizar o desumano 

Não ter medo de escuridão 

Colher os frutos das sementes da paixão! 

 

Plantar sonhos e sementes crioulas 

colher uma agroecologia enraizada na vida 

colher os doces frutos da sobrevivência, 

partilhar teorias comprometidas! 

 

A enxada e a caneta 

Danças em perfeita simbiose, unidas 

Ao som dos pássaros e dos aplausos dos planetas 

rumo ao sol que desponta, a dança da vida! 

 

Cida Santos - 29/02/12  

(Estudante do Curso de Licenciatura em Educação do 

Campo- LEC) 

 



1 

 

Apresentação 

 

Angústia, sentimento caracterizado pelo estado de ansiedade, inquietude, 

sofrimento ou tormento, é constantemente experimentada pela sociedade atual. Um 

tempo de incertezas e exigências cruéis tanto para o indivíduo quanto para a 

coletividade; assim, seguimos constrangidos pela ideia de obrigação com um futuro de 

sucesso e pressionados por demandas imediatas que não param de acontecer. Instigados 

pelas insatisfações que acompanham o progresso tecnológico, estudiosos da psicanálise 

observam os feitos da cultura sobre o pulsional no homem
1
. Freud despertara para a 

complexidade de tal fato quando anuncia que a felicidade não é um valor cultural. 

Sentimentos reprimidos inviabilizam as potencialidades humanas, logo, a satisfação 

plena da energia que impulsiona à felicidade. E, como são contidos desde a infância 

(fase da descoberta do mundo exatamente por meio dessa energia), não nos damos conta 

de que vão se exaurindo a curiosidade, a imaginação, a espontaneidade: o saber ser 

feliz. 

Nossa vida psíquica tem seus primeiros registros ainda no útero materno, na 

relação intrínseca com a mãe o sujeito vai compondo seu inconsciente e aprendendo a 

mergulhar na cultura. A partir daí, é na infância que somos formados no movimento 

intenso da cultura que nega a sexualidade como algo inerente à condição humana
2
. Cada 

registro inconsciente tem um fio de ligação com sentimentos que, assim como as 

lembranças, podem vir à tona inesperadamente, em algum momento retornam, porém, 

como agressividade. Sentimentos reprimidos tendem a ser devolvidos em certa medida 

em algum momento. Aprendemos, então, a racionalizar o sentir e compartimentamo-

nos, dividindo razão e sensibilidade. A cultura na civilização subordinou nossa 

felicidade à rotina repetitiva do trabalho no sacrifício da negação da libido. Hoje, 

finalmente, chegamos ao apogeu da civilização produzindo tudo que pode tornar a vida 

humana uma intensa satisfação, no entanto, continuamos sofrendo ausências e educados 

para o silêncio e a castração.     

Nos tornamos o possível do conflito inevitável entre id, ego e superego na 

engrenagem da cultura. O ego apresenta-se como um administrador algoz, avaliando e 

determinando as experiências e ações humanas deliberadamente na dilação e na 

renúncia.  

Viver em sociedade se tornou um insistente e repetitivo cumprimento de tarefas 

no afã de conquistar um lugar ao sol e provar aos outros o que podemos fazer, possuir, 

acumular. Produzimos ansiedade, aflição, falsos desejos e, consequentemente, 

frustrações. Neste intento, as pessoas no nosso tempo pensam que são livres e 

autônomos enquanto apenas repetem, como nos diria Marcuse. 

Quando o que desejamos é de fato verdadeiro, o caminho é conduzido como um 

acaso ao encontro do que precisamos. Digo isso, pois, meu estudo tornou-se a trajetória 

particular de uma busca. Pensar dimensão estética e as narrativas de sujeitos em 

formação me conduziu a partir das leituras de Herbert Marcuse à compreensão, muitas 

                                                           
1
 Expressão utilizada por Ricardo Goldenberg em Política e Psicanálise, 2006.  

2
 Apropriamo-nos de Freud para fazer uso das afirmativas desse parágrafo, em especial a ênfase que o 

autor dá à sexualidade, algo muito importante de ser debatido. Um sujeito que possui desconhecimento de 

sua sexualidade desconhece igualmente os feitos culturais sobre suas pulsões; podemos inferir, então, a 

ocorrência de um indivíduo politicamente fragilizado. 



2 

 

vezes desprezadas, da teoria de Sigmund Freud e sua contribuição para o entendimento 

humano na trama da história. E não era possível pensar sobre isso sem observar a mim 

mesma neste contexto.    

Ser humano, apesar de parecer óbvio, requer uma elaboração na qual participam 

o sujeito, uma diversidade de objetos com seus sentidos e significados; o tempo 

histórico e as engrenagens da cultura. Somos o resultado da interpretação que fazemos 

sobre os diversos objetos com os quais convivemos e de uma grave repressão libidinal 

pela realização da civilização. Tal repressão, que se estabelece pela cultura, vem sendo 

legitimada pela educação e nos faz aceitar que a felicidade mora em um futuro distante 

e depende de questões externas as quais buscaremos eternamente e, enquanto isso, 

nunca alcançarmos a satisfação instintiva do desejo. Tornar a felicidade um valor 

indispensável implica discutirmos uma razão sensível que permita ao desejo mobilizar a 

vida. É exatamente sobre a consequente angústia dos dias atuais que produziremos os 

alicerces para uma nova cultura de satisfação do prazer como um feito político, o 

retorno do reprimido.  

 Estamos adaptados a aceitar instituições sociais que promovem um ego 

reificado administrado pela cultura; reprimidos nos submetemos a lutar pela 

sobrevivência aceitando que em uma semana produtiva temos dois dias de prazer (finais 

de semana) e cinco de labuta (os chamados “dias úteis”). Não se trata de desejar uma 

sociedade sem regras, mas repensar o que nos tornou refém de nós mesmos aceitando o 

barbarismo do projeto capitalista. A negação da sexualidade que produziu esta condição 

pode um dia retornar, produzir o ser contrário.   

 Considerando e valorizando o movimento próprio da realidade, o materialismo 

histórico dialético deve conduzir uma análise atualizada, ou seja, a partir das condições 

materiais do homem de hoje e do resultado do trabalho humano como conquista de 

todos. Se todas as necessidades humanas já poderiam ser atendidas, por que não as 

reivindicamos definitivamente? Por que não tomamos os frutos do trabalho, como 

direito à felicidade? Não sabemos mais como ser feliz? Até quando manteremos a 

angústia de buscar o desconhecido para chegar a lugar nenhum? Freud nos diria que 

sofremos porque desejamos, enquanto Marcuse contra-argumenta avaliando que 

construímos falsos desejos e necessidades e, por isso, sofremos. É chegada a hora de 

abandonar a falácia da cultura de massa alienante e violenta da reificação e refletir a 

fundo que a felicidade da coletividade/humanidade depende da satisfação interna de 

cada indivíduo e vice-versa. O valor político da dimensão estética está em destacar na 

subjetividade humana o potencial da sensibilidade que faz conhecer e desejar a 

transformação. O sentir modifica a ação humana e nos localiza como ente-espécie.     

  

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

Introdução  

 

O que coloca os seres humanos da Ilha das Flores depois dos porcos na 

prioridade de escolha de alimentos é o fato de não terem dinheiro nem dono. 

O ser humano se diferencia dos outros animais pelo telencéfalo altamente 

desenvolvido, pelo polegar opositor e por ser livre. Livre é o estado daquele 

que tem liberdade. “Liberdade é uma palavra que o sonho humano 

alimenta, que não há ninguém que explique e ninguém que não entenda”
3
.  

 

Jorge Furtado, 1989 (Argumento, roteiro e direção do filme Ilha das flores) 

 

A opção pela epígrafe/trecho do filme Ilha das Flores justifica-se pelo fato de o 

mesmo manifestar em mim um mal-estar indescritível, uma vez que considero 

desperdiçado todo potencial e beleza humanos na condição de miséria denunciada pela 

obra. O filme documentário é um gênero cinematográfico que objetiva trazer a realidade 

por meio da arte, traduzindo o olhar singular de quem o produz. Uma representação do 

real sobre uma perspectiva, que, neste caso, não apresenta neutralidade. É de fato uma 

expressão artística realizada com intencionalidade, apesar de seu resultado variar de 

acordo com seus interlocutores. Eis a função da arte: atingir a abstração humana e as 

faculdades da imaginação, da emoção, ou seja, a dimensão subjetiva onde não há limites 

para o pensamento reflexivo particularmente sentido. 
 

A imaginação entra em acordo com as noções cognitivas do 

entendimento, e esse acordo estabelece uma harmonia das faculdades 

mentais que é a resposta agradável à livre harmonia do objeto estético 

(MARCUSE, 1968, p.160).  

 

O objeto não precisa possuir necessariamente o estereótipo conhecido do belo 

para compor a dimensão estética na relação entre sujeito e objeto. Ao contrário, por 

transitar entre a sensualidade e a moralidade, a dimensão estética compõe-se também da 

ideia de feio, ou mesmo desagradável. A sensação de náusea causada pelo filme é 

resultado do sentir humano da percepção do estético. Sujeitos subjugados, 

desmerecidos, calados pelo sofrimento da condição indigna traduzida na dimensão 

extremante política da estética. E, é política não porque fala da pobreza, mas pela 

intervenção direta na faculdade da imaginação que é livre e fértil o suficiente para nos 

remeter a novas ideias. No caso desta obra, ela movimenta minha percepção sensível 

sobre a realidade como dispositivo que, ao me permitir conhecer e me reconhecer como 

ente-espécie, possibilita indignar-me com tal fato.  

Torna-se inevitável refletir sobre o termo liberdade. O que aceitamos como 

liberdade? O que experimentamos como liberdade? Mas esta condição traduzida no 

filme é a única forma de negação da liberdade? O que acontece na formação que nos 

configura sujeitos sem indignação, de sentimentos contidos? O sentido da realidade é 

específico, único para cada sujeito que sente. Mas como nos relacionamos com o sentir? 

Até que ponto nossos sentidos são também produzidos mais pela cultura que por nossa 

própria intenção? O que temos sentido individual e coletivamente sobre a realidade?  

                                                           
3
 Frase extraída da obra poética “Romanceiro da Inconfidência”, de Cecília Meireles. 



4 

 

De fato, como propõe Marcuse, uma obra não precisa falar em desigualdade 

social ou explicitamente reivindicar direitos para ser política e provocar intensamente as 

faculdades mentais que impulsionam a autonomia. A arte pode incitar os sentidos, 

mobilizar a alma humana sem obrigação alguma para tanto. Na dimensão estética, se 

configura a relação que o sujeito estabelece com os objetos na potência ilimitada da 

imaginação criativa.  

Pensando em como seria a narrativa das experiências desses sujeitos, recordo-me 

de Walter Benjamim e suas considerações sobre a arte de narrar experiências
4
. 

Benjamim aponta o silenciamento dos soldados, que retornavam dos campos de batalha 

da última guerra mundial, enfatizando a terrível pobreza de experiência comunicável 

pelos horrores vividos na tragédia da guerra. O contexto da guerra, sendo extremamente 

hostil e castrador, inviabiliza a imaginação criativa pela imposição da morte. Seu 

principal objetivo é a pulsão de morte; assim, lhes falta beleza e alegria pela vida; sem 

dúvida, o espírito belicoso nega a necessidade humana de felicidade. Se as pulsões 

sexuais são uma necessidade orgânica, a inviabilidade delas promove as condições de 

uma realidade que tende a abandonar Eros e conciliar-se em Thanatos. Com o sentir 

humano mergulhado na pulsão de morte, a tendência é de deformação e desumanização. 

Partindo do pressuposto de que não há neutralidade, a escolha investigativa deste 

trabalho parte do questionamento sobre a atualidade dos processos de formação 

humana. Sendo assim, relacionamos a educação (em seu sentido mais amplo, além dos 

espaços escolares) com o contexto político e mesmo as consequências percebidas no 

homem alienado de sua capacidade de intervenção crítica e sensível no mundo. 

Intentamos divergir de um contexto hegemônico repressor e norteador de uma educação 

que deforma os sujeitos, alienando-os de si mesmos. O paradigma dominante impôs 

verdades que produziram a vida social e particular dos sujeitos para a adaptação ao 

trabalho, as obrigações e a ordem, e isso teve consequências sérias nos corpos dos 

sujeitos e na resposta à própria humanidade. Nesse sentido, buscamos captar as questões 

que dizem respeito ao homem e à humanidade partindo da imbricação entre formação 

humana, política e dimensão estética na atualidade do estado de barbárie no qual 

estamos imersos.  

Estão em nós as marcas da história e a partir delas (e sobre elas) é que podemos 

pensar o seu contrário. Expressamos as raízes do nosso pertencimento social, cultural, 

de experiências ora reivindicando, ora negando, respondemos a um conjunto de 

elementos localizados historicamente por razões múltiplas e complexas; produzimos 

ideias e somos por elas produzidas. Por isso a opção, aqui expressa desde a epígrafe, de 

tratar de observar o humano muitas vezes desconsiderado, na miséria das condições 

sociais e na negação da liberdade de ser com autonomia e pelo prazer.  

Entretanto, para nos debruçarmos na pesquisa, foi preciso delimitar o elemento 

de relevância sobre o objeto com o qual trabalhamos. Desse modo, tratamos aqui da 

dimensão estética no processo de formação humana como produção epistemológica do 

sensível.   

A marca de violência e miséria enunciada em Ilha das flores não representa a 

única forma de expressão do impedimento de ser da vida humana. Entretanto, ainda nos 

dias de hoje, a obra é de extrema atualidade, pois produz a imagem da nossa condição 

                                                           
4
 Exemplo retirado do texto O Narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov, em que Benjamin 

defende a importância da arte de narrar, de intercambiar experiências. 



5 

 

política de país periférico e nos impulsiona a querer saber por qual razão, mesmo com 

toda a explosão tecnológica, ainda seja possível sofrer tanto com a fome quanto com o 

extremo desgaste da exploração do trabalho humano. Somos negados de inúmeras 

formas na civilização capitalista, mesmo quando não diretamente no exemplo 

“experimentado” pelos moradores de Ilha das Flores. Somamos as misérias e violências 

com o desrespeito aos direitos do ser social e, principalmente, mantemos o que nos 

aprisiona e nega nossa liberdade. Compreender os porquês do quadro político atual 

exige um olhar mais aprofundado sobre nossa constituição como periferia e, sem 

dúvida, exige considerar os sujeitos desse processo como seres da complexidade e que o 

processo cultural, que os influencia, pode ser resultado de mais combinações do que 

podemos perceber nas aparências.  

A formação das subjetividades pode ter influência muito clara na condição de 

subordinação assumida, por nós brasileiros, no próprio desenvolvimento econômico 

capitalista ao longo de sua história. Procuramos nesse estudo apostar que, como em 

Marcuse, somente uma nova racionalidade na forma de produzir o sensível pode 

produzir um novo homem. Segundo Freud, a história do homem é a história da sua 

repressão. A cultura coage tanto a sua existência social como a biológica, não só 

partes do ser humano, mas também sua própria estrutura instintiva (in Marcuse, 1968, 

p. 33). Ou seja, o potencial humano está condicionado à cultura que transformou a 

humanidade em civilizada no desenvolvimento do sistema capitalista – condenamos o 

homem e potencializamos o capital e, a consequência disso sentimos com a catástrofe 

da barbárie. 

A atualidade da obra Ilha das Flores se apresenta no questionamento de, apesar 

da potencialidade humana (já que possuímos um telencéfalo altamente desenvolvido e 

um polegar opositor que nos diferenciam dos demais animais), ainda sermos cativos de 

outros seres humanos, ou até de nós mesmos, se considerarmos a compulsão pelo 

consumo, por exemplo. A violência está generalizada; desrespeito aos direitos civis; 

destruição intensa da natureza em nome do desenvolvimento; desprezo ao que é básico 

para a garantia da sobrevivência; corrupção em massa dos valores humanos e da 

brutalidade contra a luta das categorias profissionais. Por essa razão, impomo-nos 

pensar e formular reflexões acerca de uma concepção de formação humana, que se 

dedique a modificar essa história brasileira partindo do pressuposto da emancipação 

humana como único caminho possível
5
. Contudo, pensá-la está intimamente ligado à 

evolução do sistema econômico que tornou-se determinante da condição humana no 

mundo – o sistema capitalista – em sua fase de maior exploração. De acordo com o 

professor Menegat: 
 

O domínio absoluto do capital, isto é, a transformação de tudo em 

mercadorias, se realiza, na relação dos seres humanos com a natureza, 

na forma de uma manipulação total desta. A própria natureza se torna 

um sistema fabricado pela sociedade por meio de grandes complexos 

financeiro-agro-industriais. Esta mercantilização da natureza não apenas 

retira os meios de subsistência das antigas massas de camponeses, 

realizando uma expropriação em escala planetária, como põe em 

                                                           
5
 Podemos dizer que a ideia da emancipação humana como único caminho para a transformação da 

realidade, contra o processo de reificação que nos foi imposto pelo capital, provém dos estudos de 

Marcuse, que orientam este trabalho.  



6 

 

alarmante risco a preservação do planeta. A vitória do trabalho morto 

(capital acumulado) sobre o trabalho vivo é essencialmente um domínio 

da morte sobre a vida, e este é um dos sentidos mais elementares da fase 

tardia do capitalismo. Esta situação representa também a aceleração e o 

incremento da urbanização da humanidade (MENEGAT, 2008). 

 

Apesar de toda a capacidade humana de pensar sobre a própria condição, 

admitimos a realidade narrada na epígrafe como situação comum. Nossa capacidade de 

pensar/intervir no mundo, compreendendo a totalidade da realidade com autonomia, 

depende também da condição histórica que estamos alocados, assim, a relação e 

realização dos sujeitos no plano político é determinada e também determinante dessa 

condição. O desacerto com a política contribui em muito para uma generalização da 

alienação. O autor citado inicia um de seus trabalhos com a seguinte afirmação: 

 
O capitalismo entrou numa nova fase desde meados dos anos 1970. 

Neste período acelerou a afirmação de seu domínio sobre todas as 

esferas da vida humana e a todas as partes do planeta. Impulsionada por 

grandes transformações produtivas, esta nova fase representa a sua 

maturidade – e o auge – enquanto sistema. No mundo não existe outro 

modo de produção significativo. Estamos todos (de Xapuri a Nova 

Yorque, de Bangladesh a Paris) unificados numa sociedade produtora 

de mercadorias. O arcaico, entendido como pré-capitalismo ou o 

insuficiente desenvolvimento da produção capitalista, está superado. O 

arcaico que vemos agora espalhado pelo mundo, desde os países 

periféricos até as periferias dos países centrais, é a própria configuração 

deste modo de produção. O seu progresso não passa de formas 

ideológicas de um impressionante retrocesso (MENEGAT, 2008). 

  

É exatamente nesse contexto de retrocesso, ao mesmo tempo de transformações 

produtivas, que está colocada a condição de subordinação humana. Todas as relações se 

tornaram relações comerciais e assumimos as frustrações como resultado de um 

desempenho individual. Tudo isso é ainda pior para os sujeitos da base da escala social, 

onde o desemprego, o menor poder aquisitivo e os impedimentos práticos se tornam 

incompetência pessoal. O sistema produz cada dia mais insatisfeitos em grupos sociais 

diversos. Contudo, há agora uma resposta muito negativa e violenta que já percebemos 

na coletividade. Essa resposta causa uma angústia que faz perder o caminho da 

possibilidade de mudança e gera o descrédito inevitável.    

Um ponto importante para nossa análise é trazer as especificidades que nos 

constituiu como país para, posteriormente, nos permitir caminhar a uma compreensão 

sobre o que somos – uma origem manchada pela exploração em todas as esferas, 

genocídio, escravidão e negação, precisa ser considerada. Em Raízes do Brasil, Sergio 

Buarque de Holanda destaca: trazendo de países distantes nossas formas de convívio, 

nossas instituições, nossas ideias, e timbrando em manter tudo isso em ambiente muitas 

vezes desfavorável e hostil, somos ainda hoje uns desterrados em nossa terra 

(HOLANDA, 1995, p. 31). Se a civilização deixou como herança marcas para toda 

humanidade causando em certo sentido deformações, o que diríamos, então, de nós 

brasileiros? Pensar formação humana em um país como o nosso implica pensar a 

composição dessa sociedade, que é resultado de múltiplas violências desde sua origem. 



7 

 

Pois é a “origem” da história política brasileira desastrosa, de intervenção violenta sobre 

os povos. Em outras palavras, a ordem foi a violência, a exploração, o roubo, 

impedimento da cultura nativa e a subjugação ao trabalho.  

Fomos educados para conter a satisfação pessoal em detrimento da realização do 

trabalho que traria o progresso, tragicamente numa conjuntura confusa e desfavorável. 

Nossa condição tem agravante, pois, vimos um “desenvolvimento” tardio, dependente, 

disforme e avassalador para as culturas e hábitos de uma coletividade. Falar do Brasil é 

também falar de massacres e resistências, lutas e derrotas. O processo constitutivo da 

alienação do homem de si mesmo tem um contorno específico em um país com essas 

características, na medida em que, determinou comportamentos de subserviência e de 

quase nenhuma crítica sobre os fatos políticos. Os sujeitos de hoje são “incompletos” 

como a própria formação deste país, que tem por condição a situação de periferia do 

mundo.  

O estudo, aqui apresentado, surge com a minha inserção no grupo de pesquisa 

Filosofia e Educação Popular: desafios contemporâneos, espaço em que iniciei minhas 

leituras sobre Freud e Marcuse. O grupo visava compreender e acumular teoricamente 

sobre Educação Popular investigando, dentre outros pontos, o sujeito revolucionário na 

atualidade do caos em que vivemos. Constitui-se uma pesquisa qualitativa e ousamos 

dizer, Pesquisa Militante
6
, visto que perceber a contribuição da dimensão estética no 

processo de formação humana é reconhecer o papel político desta na busca pela 

liberdade individual e coletiva e, consequentemente pela felicidade. O ponto de partida 

são as narrativas dos educandos da LEC como recorte para refletir sobre o real. Os 

exemplos empíricos pontuais isolados não representam a totalidade, mas como também 

a compõe se constituem veículos importantes para a compreensão da mesma.  

A opção por caracterizar este trabalho como Pesquisa Militante deriva da 

inquietude com os rumos da formação humana. Uma realidade colapsada que exige do 

pesquisador um interesse para além dos princípios que regem a sociedade capitalista. 

Neste trabalho estão impressos indiretamente os sentimentos de quem vive o colapso 

das relações sociais como expressão da barbárie no seio do cotidiano escolar. A 

educação e suas instituições estão sofrendo as consequências degenerativas do processo 

capitalista para a humanidade. Sendo assim, pesquisar o homem, e o que está se fazendo 

dele historicamente, compreende nos limites desse trabalho uma pesquisa militante.        

Ouviremos as narrativas das trajetórias de formação e suas impressões das 

imagens produzidas ao longo dos trabalhos, evidenciando, o sentimento dos educandos 

no e sobre o processo de formação/constituição dos sujeitos da LEC. Eis aqui, então, o 

                                                           
6
 O conceito de “pesquisa militante” surge de articulações críticas da noção de pesquisa, somada ao 

princípio de que as ações sociais estão intimamente relacionadas às pesquisas e investigações, neste 

sentido, não haveria pesquisa sem imediatamente uma cooperação social, por onde decorrem 

aprendizagens, transformações, conflitos, e muitos outros. A pesquisa deve ser realizada por situações 

relacionais, ou seja, trocas, conversas, entrevistas, debates, leituras coletivas  que instituem que os termos 

da pesquisa são desenhados colaborativamente e considerando sempre a posição ou lugar de fala do 

pesquisador que, segundo uma pesquisa militante, não pode deixar de ser ele mesmo um “pesquisado”. 

Sobre o assunto ver, http://arquivodeemergencia.wordpress.com/extratos/t-textos e THIOLLENT, Michel. 

Metodologia da Pesquisa-Ação. São Paulo: Cortez, 1985. 

 

 

 

http://arquivodeemergencia.wordpress.com/extratos/t-textos/


8 

 

que compõe parte importante neste trabalho: os educandos, os quais são a fonte viva 

desse processo e devem ser valorizados.  

Insistir no termo formação humana não significa redundância, mas sim implica 

em denunciar o pragmatismo desumanizante presente nas pedagogias de uma sociedade 

capitalista, a qual desconsidera as subjetividades em nome de um controle, uma ordem 

necessária à aprendizagem. O movimento aqui intenta exatamente o contrário; buscar 

uma formação que valorize o humano, seus sentimentos, impressões particulares, sua 

subjetividade a partir da crítica organizada por Marcuse que se propõe a um projeto na 

contramão da lógica do capital.  

Considerando a barbárie o resultado do processo degenerativo do capitalismo na 

atualidade, que elementos são necessários à formação do homem no sentido de dar 

condições de reelaborar uma nova racionalidade do sensível, aplicada à percepção sobre 

sua autoformação e autoconsciência?  

Segundo Marcuse, vivemos um tempo em que todas as necessidades humanas já 

poderiam ser atendidas e todas as mazelas resolvidas, contudo, não só não o fizemos 

como nos tornamos cada vez mais prisioneiros de outros homens e escravos de falsas 

necessidades. O homem contemporâneo acha que é livre e dono de suas vontades, 

todavia é formulado culturalmente para servir à manutenção da ordem e não da vida em 

condição de abundância, usufruindo das conquistas históricas. Mas, segundo o próprio 

autor, a solução para este quadro pode estar na contradição histórica da mesma lógica 

que reprimiu e subjugou os homens. Observar o valor político da dimensão estética 

significa valorizar o sujeito no seu processo como autor de sua formação. Significa sair 

do automatismo atual e dar asas à imaginação criativa. Ainda segundo ele, já 

poderíamos substituir o trabalho por atividade lúdica e viver finalmente a fartura no 

lugar das ausências.  

Contudo, este feito necessitaria não só da tomada de consciência das conquistas 

tecnológicas como um bem de todos, como do direito à felicidade e, fundamentalmente, 

a descoberta da liberdade como uma necessidade coletiva. Para tanto, assumir a 

liberdade e desejar a felicidade nos parece ainda uma tarefa a ser conquistada a duras 

penas. Até quando? Poderíamos recriar a realidade admitindo a dimensão política da 

estética como um caminho interessante para o reconhecimento de si mesmo e do 

mundo?  Isso depende de quais pressupostos partimos. Aqui, compreender e transformar 

a realidade passa pela compreensão individual do direito ao prazer e à satisfação. O 

sentir individual passa dar o sentido à coletividade.  

Organizamos o estudo em quatro principais capítulos. No primeiro apresentamos 

o problema/questão da pesquisa à luz do entendimento de Marcuse acerca da dimensão 

estética, exclusivamente no processo de formação política dos estudantes da 

Licenciatura em Educação do Campo da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. 

A sociedade atual chegou em um estado de barbárie, de desumanização insustentável, 

no qual a angústia torna-se responsabilidade individual. Um contexto criador de falsas 

necessidades, onde o sujeito coloca a si mesmo em uma condição de responder às 

demandas externas e acaba por conter a satisfação instintiva do prazer. Configura-se, 

então, o ego administrado pela cultura. Nesse capítulo trabalharemos com os principais 

conceitos que nortearão todo o estudo, a saber: formação humana, dimensão estética e 

educação, sendo este resultante das formulações de Paulo Freire, precipuamente na obra 

Pedagogia do oprimido. 



9 

 

O segundo capítulo versa sobre a atualidade do capital e suas implicações na 

formação humana. Esta sendo compreendida como aspecto principal da educação em 

seu sentido mais amplo. Em uma análise atualizada de tal contexto histórico, todas as 

necessidades materiais para a realização da vida em sociedade já poderiam ter sido 

resolvidas, tendo em vista o desenvolvimento não somente das forças produtivas como 

do resultado do esforço humano. 

O contexto e a história do Curso de licenciatura em Educação do Campo estão 

contidos no terceiro capítulo, no qual apresentamos seu Projeto Político Pedagógico e 

algumas caracterizações da conjuntura da educação do campo até sua conquista como 

modalidade de ensino, seu reconhecimento institucional, e precipuamente a organização 

da luta dos movimentos sociais em prol de tal reconhecimento. A escolha desse grupo 

partiu de uma identificação pessoal, visto que compomos a mesma posição na sociedade 

desigual, castradora e violenta.  

No quarto capítulo atemo-nos às narrativas das histórias de vida/formação dos 

educandos da LEC, sendo nosso intento identificar se há indícios que nos permitam 

observar o retorno do desejo reprimido pelo processo civilizatório para, posteriormente, 

pensarmos uma educação comprometida em reunir razão e sensibilidade, emoção e 

sensualidade tendo como aporte teórico as elaborações de Marcuse e também de Freud.  

 

 
 

 



10 

 

CAPITULO 1. Educação estética e formação humana à luz da psicanálise: 

dialogando com os conceitos para a compreensão do problema 

 

O essencial é saber ver, mas isso, triste de nós que trazemos a alma 

vestida, isso exige um estudo profundo, aprendizagem de 

desaprender. Eu prefiro despir-me do que aprendi, eu procuro 

esquecer-me do modo de lembrar que me ensinaram e raspar a tinta 

com que me pintaram os sentidos, desembrulhar-me e ser eu. 

Alberto Caeiro 

 

 

O homem está destinado à multiplicidade, e a única coisa permitida é 

sua interpretação. 

Friedrich Nietzsche 

 

A investigação pretendida, neste estudo, sustenta-se na busca em perceber a 

dimensão sensível do humano no processo de vida/formação, tomando como exemplo 

as narrativas de estudantes da Licenciatura em Educação do Campo da Universidade 

Federal Rural do Rio de Janeiro. Trata-se de, identificando o contexto e condições em 

que se revelam as consequências da reificação, na atualidade, refletir a partir da 

memória dos próprios sujeitos os sentidos possíveis na percepção humana, ativadores 

do processo cognitivo, na dimensão da experiência e da ação sobre o mundo. 

Intentamos perceber na fluidez da narrativa se há indícios que nos permitam observar o 

retorno do desejo reprimido pelo processo civilizatório para, assim, pensarmos uma 

educação comprometida em reunir razão e sensibilidade, emoção e sensualidade, tendo 

como aporte teórico as elaborações de Freud e Marcuse. Aposta na contribuição da 

dimensão estética para o processo de formação de homens livres e autênticos.   

Cada existência narrada contém em si um ser múltiplo e singular possuidor de 

potencialidades. Poderíamos dizer que, observado o seu valor estético, a narrativa 

proporcionaria um reencontro com as faculdades sensuais e ao mesmo tempo com a 

razão, para a superação da liberdade que nos foi negada? O acesso proveitoso às 

faculdades mentais humanas, tratadas como inferiores, só é possível através do próprio 

homem; sendo assim, qual o significado político de desvendá-las? Percebemos as 

marcas da escravidão e da coação e da consequente violência como resultado? A 

dimensão estética das experiências, individual e coletiva, ou seja, a apreensão cognitiva 

sensível da realidade é conteúdo no campo da educação à medida que pretendermos 

perceber o homem negado de sua necessidade de liberdade. Assim, cabe a nós, 

utilizando a memória como recurso, investigar as demonstrações do conteúdo reprimido 

(o sentir) e, a partir disso, buscar na própria subjetividade o caminho para unir 

sensualidade e intelecto, prazer e razão. 

Para tanto, tomamos como referência a tese apresentada na obra Eros e 

Civilização, escrita em 1955, pelo filósofo e sociólogo alemão Herbert Marcuse (1898-

1979). Em suas palavras – os problemas psicológicos tornam-se problemas políticos: a 

perturbação particular reflete mais diretamente do que antes a perturbação do todo, e 

a cura dos distúrbios pessoais depende mais diretamente do que antes da cura da 

desordem geral (MARCUSE, 1968, p.25). Pesquisar o homem atual e as intenções da 



11 

 

educação do seu tempo implica olhar o contexto de barbárie que parece se instalar na 

vida e nas ações da coletividade. O autor, lendo o seu tempo histórico, observa a 

relevância da análise psicanalítica, de Freud, para compreender os distúrbios e 

violências, os quais só aumentaram com o tempo apesar de tantas conquistas científico-

tecnológicas.  

Na referida obra, Marcuse constrói sua argumentação teórica pautado na 

elaboração de Freud sobre a repressão dos instintos e da libido como alicerce para a 

construção da sociedade civilizada. A valorização da dimensão estética poderia, então, 

ser um caminho para desfazer os resultados de uma repressão cultural, retomando 

significado e função originais da estética. Aponta que a liberdade cultural se estabelece 

à luz da escravidão (trabalho alienado) e o progresso cultural à luz da coação, ou seja, 

pagamos um preço pelas conquistas histórica da civilização. Entretanto, acredita que, da 

própria condição de repressão em que nos encontramos, pode surgir o contrário e a 

mesma civilização que reprimiu contém os elementos de superação. Logo, podemos 

recusar tal condição retomando o princípio de prazer negado à humanidade. Para 

Marcuse, a repressão inconsciente dos desejos tanto no desenvolvimento filogênico 

quanto no desenvolvimento ontogênico é uma característica específica do nosso tempo 

histórico, do capitalismo moderno (LOBO; SANTOS, 2010, p. 4). E ainda, onde Freud 

vê mal-estar, Marcuse vê um imenso potencial dialético (Ib. p. 4). 

É importante, neste caso, considerar o destaque sobre o conteúdo da libido para 

vida do ser humano. O termo libido possui origem no latim e denomina desejo ou 

anseio, sendo uma energia instintiva capaz de mobilizar-nos à ação. A sexualidade, por 

sua vez, remete à dimensão do humano, cuja força motriz vem a ser a libido. Quando 

Freud investe no conceito sexualidade, ele transcende a noção do ato sexual. E Marcuse 

o retoma fazendo a defesa de uma sexualidade polimórfica no intuito de indicar uma 

saída à situação de submissão do homem a ordem desigual e castradora; exatamente 

ativando as necessidades orgânicas, biológicas que estão reprimidas e, assim, fazer do 

corpo humano um instrumento de prazer e não de labuta (MARCUSE, 1968, p. 16). 

Para o autor é possível reprogramar a força da energia libidinal aprendendo a 

pensar a respeito dos impulsos decorrentes de tal força. Ou seja, refletir sobre o que 

sentimos ou somos estimulados a sentir, ou ainda usar a energia da libido reprimida para 

reelaborar um novo princípio de realidade, na medida em que a própria civilização nos 

habilitou a utilizar a faculdade da razão e com ela podemos traçar a crítica necessária à 

realidade reificada ou a qualquer outro aspecto desta. Isso significa considerar o 

potencial humano de produzir sua própria história. De, acreditando ser a dialética o 

próprio movimento da realidade, a possibilidade de superação e recusa a coisa dada ser 

algo iminente. Ou seja, ele refuta a afirmação de Freud de que a realidade é 

incompatível com o princípio de prazer e, por isso, terá de ser contido; pois o homem 

tendo o prazer como uma necessidade orgânica (hipótese filogenética) pode produzir, 

nas bases das condições de renúncia e negação, uma nova racionalidade em prol da 

satisfação. Isso poderia ocorrer à medida que admitíssemos como ordem a beleza e 

como trabalho a atividade lúdica.  

A contribuição de Freud supera talvez suas próprias intenções, entretanto, a de 

Marcuse significa caminharmos na crítica elaborada pelo marxismo, mas desta vez 

considerando o sujeito da transformação do mundo: o homem, como um ser da 

subjetividade, de dimensões múltiplas que estão além do que nossos olhos podem captar 

a priori. Isso significa que desconsiderar as dimensões da emoção, da sensualidade, do 



12 

 

prazer e do próprio inconsciente, interfere na interpretação humana, logo, na ação 

humana. Em termos práticos, esperamos por um “sujeito revolucionário” 

completamente imerso no contexto da reificação e desenhado pela forma-mercadoria. 

Como podemos revolucionar se a sociedade tecnológica disciplina o corpo para o 

trabalho e os pensamentos humanos com necessidades falaciosas para o consumo?   

Com os estudos de Freud aprendemos que a consciência é apenas um fragmento 

de nossa vida psíquica. Vivemos uma eterna luta entre Id, Ego e Superego que transitam 

entre o consciente e o inconsciente e, nesse processo, compomos e corroboramos a 

realidade nas mediações do que é possível às nossas impressões e interpretações sobre 

ela. Os estudos indicaram que somos mais estranhos a nós mesmos do que imaginamos, 

considerando o conteúdo guardado pelo inconsciente e em constante conflito com as 

pulsões de vida e morte. Nossas ações são por nós mesmos bem menos controladas que 

acreditamos, mas administradas pela cultura imposta e traduzida pelo Ego. E, logo na 

infância, somos instruídos, adaptados, isto é, reprimidos para a realização da vida na 

sociedade civilizada. Aprendemos a controlar os impulsos e vontades negando nossos 

desejos e com eles percepções muito íntimas de nós mesmos.   

Sofremos uma heteronomia introjetada
7
, ou seja, nos habituamos a receber as 

coordenadas de fora para dentro, à revelia dos nossos desejos e, como a história do 

homem é a história de sua repressão (Freud), conhecemos apenas uma única dimensão 

da realidade e de nós mesmos. A cultura nos reserva com isso a mais-repressão; a falsa 

ideia de liberdade de expressão, liberdade sexual, quando na verdade estamos 

perpetuando a reificação, apesar do vasto acesso aos meios produzidos. Tornamo-nos 

um super produto das marcas culturais e agimos automaticamente pelos estímulos 

sociais fabricados e os dias passam, a vida passa e estamos nós correndo para um futuro 

que nem se sabe possível, se considerarmos a destruição intensa da natureza.  

Na leitura de Marcuse, a liberdade nas sociedades contemporâneas é sufocada 

pela angústia, pelo medo assim como pela adequação às necessidades exógenas 

impostas. E ainda, aponta dois principais problemas adquiridos pela humanidade no 

rumo do progresso. O primeiro diz respeito ao momento em que produzimos o 

suficiente para tornar a vida mais confortável e usufruir dos frutos de todo empenho 

humano; todo o potencial tecnológico tem sido utilizado a serviço da destruição e da 

morte. Seja por meio de disputas pela guerra, seja pelo impedimento de Eros. O 

segundo grande problema vem a ser o fato de o progresso tecnológico ser considerado o 

próprio avanço da humanidade, logo, somos dominados por nossas próprias invenções, 

nos tornando apenas uma peça na composição da engrenagem capitalista e não mais 

sujeitos autônomos e livres. E tudo isso, de certa forma, conta com a permissão dos 

sujeitos adaptados
8
.  

A forma como nos relacionamos com os objetos define a vida pessoal e coletiva 

na sociedade industrial; são criadas falsas necessidades e nos empenhamos 

insistentemente buscando satisfazer ao Ego dominado pela forma-mercadoria. 

Acreditamos necessitar de coisas que não são essencialmente importantes para a 

manutenção da vida, mas para satisfação momentânea, portanto, enganosa. Somos 

cúmplices na realização da repressão, enquanto não refletimos sobre o processo e suas 

consequências na vida cotidiana.    

                                                           
7
 Expressão de Marcuse contida em sua obra Eros e Civilização. 

8
 Análise apresentada pela Professora Imaculada Kangussu da UFOP em entrevista ao programa Globo 

Ciência, no especial sobre Herbert Marcuse, em dezembro de 2011.  



13 

 

A civilização trouxe a chance de melhores condições de vida, mas não para 

todos. A multidão que pagou com a própria liberdade agora responde com violência e 

hostilidade contra si mesma. Tal hostilidade é vivenciada em graus e formas diferentes 

da vida cotidiana, seja na atuação dos governos contra o povo ou até mesmo entre o 

próprio povo. E quando um sujeito não dispõe dos instrumentos de acesso às condições 

de sociedade avançada, a brutalidade em relação a este é ainda pior. Cada vez mais se 

multiplicam os guetos permitidos onde as pessoas se organizam com seus iguais dando 

uma certa organicidade ao caos. Se a educação por si só não transforma a sociedade, 

tampouco, sem ela é possível mudar, diria Paulo Freire. É esse contexto que nos impeli 

a olhar o homem com a lente experimentada por Marcuse e refletir sobre formação 

humana. A psicanálise como lente e a dialética como método, eis a base para os 

argumentos de Marcuse.   

Nesta perspectiva, é importante definir os conceitos-chave que se entrelaçam no 

percurso à procura da reflexão aqui sugerida. É importante ainda, esclarecer que a união 

de tais conceitos com o propósito de pensar os sujeitos históricos, na sua multiplicidade 

e existência em constante formação, tem uma trajetória consideravelmente recente 

inaugurada com o filosofo prussiano Immanuel Kant, com grande produção na segunda 

metade do século XVIII, até Herbert Marcuse, século XX. Vale destacar que há toda 

uma produção intelectual à margem das ideias estabelecidas nas sociedades ocidentais 

por pretender uma nova racionalidade, instigando a produção humana no campo da 

liberdade. Ou seja, recordando o significado e função originais da estética (...) 

envolvendo a demonstração da associação íntima entre prazer, sensualidade, beleza, 

verdade, arte e liberdade (MARCUSE, 1968, p.156).     

Pensaremos a formação humana a partir da compreensão de Paulo Freire, que 

reconhece os homens como seres que estão sendo, como seres inacabados, inconclusos, 

em e com uma realidade que, sendo histórica também, é igualmente inacabada 

(FREIRE, 2005, p.83). A realidade é dialética, logo, sujeito e objeto se desenvolvem 

movimentando-se na mesma dimensão. Formar-se significaria um processo ininterrupto 

de elaboração pessoal, que se constitui ao longo da vida de acordo com a presença no 

mundo e com ele. Em Freire ainda encontramos sustento para esta proposta de estudo, 

no sentido de que estando os homens ora imersos, ora emersos, ora insertados
9
, o 

exercício das narrativas propicia observar sua própria história para uma percepção de si 

mesmo.  

Assim sendo, nas palavras do próprio Freire, o movimento permanente em que se 

acham inscritos os homens, como seres que se sabem inconclusos, movimento que é 

histórico e que tem o seu ponto de partida, o seu sujeito, o seu objeto (Ib., p.85), nos 

serve para pensar o que estamos sendo hoje, mergulhados no imediatismo e dominados 

pelas próprias criações tecnológicas. Atentar para a dimensão estética da experiência 

seria, nessa perspectiva, dar ao homem a capacidade de ler a si mesmo enquanto lê o 

mundo. Interpretando a si mesmo no intuito de construir e reconstruir a si mesmo, 

quantas vezes se fizer necessário no curso de seu desenvolvimento diante das condições 

e contradições do tempo histórico. 

Outro conceito de fundamental importância é o de estética; entendida, aqui, 

como produção epistemológica do sensível, mecanismo de percepção/apropriação 

individual cognitiva sobre um objeto no mundo. Elaboração cognitiva de sentidos muito 

                                                           
9
 Expressão utilizada por Paulo Freire na obra Pedagogia do Oprimido, 2005. 



14 

 

particulares que permeia a comunicação do ser sobre um objeto. Cada sujeito tem a sua 

forma de captar as informações e de comunicar-se com a realidade. Partimos, então, do 

pressuposto de que cada situação experimentada nas histórias de vida/formação afeta a 

cognição humana produzindo, assim, sentidos e significados para a elaboração de novos 

conhecimentos. Marcuse utiliza uma afirmação de Kant: a dimensão estética é o meio 

onde os sentidos e o intelecto se encontram. Para Kant, na interpretação de Marcuse, o 

esforço filosófico de mediação, na dimensão estética, entre sensualidade e razão 

manifesta-se, pois, como uma tentativa para reconciliar as duas esferas da existência 

humana que foram separadas à força e despedaçadas por um princípio de realidade 

repressivo (MARCUSE, 1968, p. 161). 

Fomos ensinados a negar a sensualidade, a emoção, enfim, as pulsões sexuais 

que ganharam uma conotação negativa e de inferioridade. Entretanto, inevitavelmente, 

conhecemos com e a sensualidade, com os sentidos, no jogo da imaginação, um dado 

objeto sem que os conceitos estejam explícitos. Isso nos faz livre mesmo que o mundo 

externo não aprove. Uma educação atenta a dimensão estética do processo de 

conhecimento conduz ao movimento autônomo do sujeito tendo em vista que a 

valorização de suas impressões e sentimentos singulares, pois,  

 
Na contemplação estética, a nossa sensibilidade e imaginação 

concordam, entram num jogo harmônico com a nossa inteligência, sem 

recurso a conceitos. Esse jogo harmonioso entre as nossas funções 

mentais, essa integração de todas as capacidades do homem suscita o 

prazer estético, e o gosto julga o objeto a mercê desse agrado (ou 

desagrado) (ROSENFELD, 1991, p.20 in: Schiller, 1991).  

 

 

O antagonismo entre sujeito e objeto apresentado nos estudos de Kant vai gerar 

dicotomias, segundo ele, entre sensualidade e intelecto, desejo e cognição, razão prática 

e razão teórica. Na leitura kantiana, a faculdade do juízo é a mediadora entre a razão 

prática (vontade) e a razão teórica (entendimento) embasadas pelo sentimento de dor e 

de prazer, eis aqui o julgamento estético. E ainda, combinado com o sentimento de 

prazer, o julgamento é estético, e o seu campo de aplicação é a arte (MARCUSE, 1968, 

p.157).   

Na plenitude da dimensão estética, pressupondo o campo da liberdade, o objeto 

afeta sensivelmente o sujeito que por sua capacidade imagética produz intelectualmente 

saber(es) singulares, acompanhado de prazer, reencontra o sujeito com sua 

existencialidade. No caso deste estudo, não se trata de exercitar a contemplação da obra 

de arte com as referências clássicas e ajustadas ao paradigma dominante. Ao contrário, a 

referência aqui é o próprio sujeito e sua experiência singular que sente e interpreta o 

mundo em que vive, se frustra, se indigna, sofre o conteúdo reprimido em nome do 

progresso.   

Em se tratando da aplicação do termo para este estudo, poderíamos dizer que a 

dimensão estética educaria o homem para uma ação livre e humanizada, já que exige e 

se realiza na união de razão e sensibilidade, assim como, as demais faculdades mentais 

citadas por Kant, por sua vez descompromissado da ideia de mercadoria enraizada na 

sociedade atual. Dar liberdade à faculdade da imaginação com fruição não significa 

abandonar a racionalidade, mas aprimorar suas potencialidades cognitivas livrando o 

homem da alienação de si mesmo. O sujeito só pode ser livre a partir das condições de 



15 

 

suas próprias faculdades mentais para, então, ver e realizar na sociedade a liberdade que 

deseja.  

Marcuse destaca que, a civilização, no auge de sua produção negligenciou a 

liberdade e espontaneidade da arte e, logo, a sua “formação estética”. Assim, a 

subjetividade tornou-se um átomo da objetividade; mesmo na sua forma rebelde, 

rendeu-se e tornou-se um órgão executivo (2007, p.15), o processo resultante da 

produção artística e o forte potencial revolucionário desta, que por si só ficou 

comprometido com a lógica da sociedade imediatista e superficial. Ele tece uma crítica 

à estética marxista acusando-a de reduzir o conceito de consciência, descartando o 

potencial revolucionário da subjetividade, ocupando-se em interpretar a subjetividade 

como uma noção burguesa. A crítica é pertinente porque denuncia um conceito de 

homem mergulhado apenas na dimensão objetiva da sua posição no mundo. O potencial 

político da arte baseia-se apenas na sua própria dimensão estética (MARCUSE, 2007, 

p. 11). Se não observamos as singularidades, multiplicidade, e porque não dizer a 

estrutura psíquica do homem, estaremos fadados ao fracasso de alcançá-lo.  

Marcuse apropria-se de conceitos na teoria desenvolvida por Freud para 

compreender o homem na organização social do seu tempo, ele emprega categorias 

psicológicas porque elas se converteram, na atualidade, em categorias políticas (1698), 

e elabora uma crítica à forma de organização social baseada no trabalho como 

promotora de sujeitos reprimidos e subjugados. 

 
Nestes termos, o desenvolvimento humano é inversamente proporcional 

à capacidade produtiva da atual forma de organização social, à medida 

que nosso Ego reificado – que desconhece quase que completamente 

seus instintos primários – passa a ser um fragmento reificado de um 

princípio da realidade que não se auto-conhece, reduzindo, com isso, 

nossa percepção, nossas necessidades (inclusive a fisio-biológica) e 

principalmente nosso prazer à minimização da dor, do sofrimento, do 

desprazer cotidiano, na mesma medida em que reduz a nossa visão de 

liberdade ao não-encarceramento (LOBO; SANTOS, 2010, p. 6).  

 

A repressão cultural foi um processo gradativo em que as forças externas atuam 

no conflito entre os três traços da personalidade humana. O princípio de realidade é 

imposto ao ego, o qual elabora referências aplicadas à ordem social como próprias. A 

ideia de nunca satisfazer a necessidade de consumo consiste em uma regra do princípio 

de realidade, no entanto é admitida/assumida pelo sujeito como necessidade individual. 

Nessa perspectiva, passa-se a supervalorizar o ter (possuir e acumular) em detrimento 

do ser. Uma formação que considere a reconciliação entre razão e sensibilidade 

precisaria construir um novo paradigma, revolucionar a educação admitindo essa 

reconciliação pela via da valorização da dimensão estética.  

Segundo Freud o que movimenta o homem é o desejo. O desejo é o que 

desorganiza, que desajusta o homem de si mesmo. Contudo, o desajuste pode ser 

também a condição de recusa a mais-repressão sendo um caminho para a 

autodescoberta. Somente desorganizando e colocando em prova as certezas sobre 

sentimentos e pensamentos é possível avançar como ser singular e original.  Aceitar ao 

homem como ser da ordem da pulsão e não da necessidade, significa admitir a condição 



16 

 

de desejantes e com isso compreender que o desajuste consiste no passaporte para o 

conhecimento de si na relação com o mundo. Cabe-nos a reflexão cautelosa sobre tal 

condição de desejantes e de permitir tal movimento.  

A singularidade humana abre possibilidade de mudança no ser que se reconhece 

nela e o problema da singularidade perdida, em detrimento de uma única forma, reduz a 

riqueza das formas, nega ao ser a percepção de sua individualidade. O homem que não 

se conhece é facilmente dominado pelo mundo e perde para si mesmo, torna-se um ego 

controlado/administrado. A ideia de ordenação vem com o progresso e é seguida de 

escravidão e violência. E essa ordem imposta (que é o princípio de realidade) ao ego, o 

qual corresponde negando a condição humana natural ao prazer e à liberdade. Por essa 

razão identifica-se que a história do homem é regida por negação e imperativos 

externos.  A arte pode contribuir, porém, à medida que permite ao homem sentir 

(desejo), perder (frustração) e encontrar (conhecer) a si. O contato livre e espontâneo 

com a arte resulta o impacto na subjetividade criadora de novos sentidos e indagações, 

ou seja, a dimensão estética.  

A arte é revelada importante para Marcuse, quando está comprometida com a 

emancipação da sensibilidade (2007, p.19), à medida que as emoções suscitadas por um 

objeto tornam-se conteúdo, a dimensão estética, permitem fugir do imediatismo de 

qualquer causa para constituir autonomia e uma contraconsciência renunciando ao 

conformismo. Não significa simplesmente falar do real e suas mazelas, mas de produzir 

uma forma de movimentar a subjetividade em direção a negação do princípio de 

realidade estabelecido. 

O que fazemos hoje com a energia libidinal contida e canalizada para o trabalho? 

É possível o retorno do reprimido ser percebido nas narrativas de vida/formação desses 

sujeitos em questão? A luta pelo destino da liberdade e felicidade humanas é travada e 

decidida na luta dos instintos – literalmente uma luta de vida ou morte (MARCUSE, 

1968, p.41). Eros e Thanatos representam arquétipos da luta dos sujeitos travada na 

sociedade e traduzem as dimensões humanas que a ciência não pode mensurar, mas a 

humanidade inteira já vivencia e sofre. Por isso a importância da filosofia para 

compreender o homem, ela não só reaproxima sujeito e objeto como se propõe a pensá-

lo nas suas infinitas possibilidades. E com a psicanálise essa possibilidade se revela 

ainda mais enigmática considerando a dimensão do inconsciente. 

Discutir formação humana na atualidade exige-nos uma atenção especial para o 

potencial educativo/formador do contexto histórico contemporâneo localizando nele as 

pretensões e condições de ser sujeito – ao mesmo tempo produtor e produto das marcas 

culturais modeladoras de padrões convenientes à manutenção da ordem econômica. 

Para livrar-nos desta formatação propomos discutir uma educação criadora de 

circunstâncias favoráveis ao pensamento crítico, libertário, para a luta social com vias à 

transformação da realidade reificada – que, neste caso, vem a ser a promoção de uma 

formação baseada na dimensão estética das narrativas de experiências de vida. Ou seja, 

que no exercício de criação, autoria, produção o próprio sujeito em formação seja o 

centro. A referência metodológica deve ser a vida real, o acúmulo ao longo do processo, 

da memória que é singular.  

O nosso presente vem sendo tão envolvido pelo imediatismo na velocidade dos 

acontecimentos e invenções que não cessam de se superarem que, vamos perdendo a 

historicidade, a tradição oral e, por consequência, a humanidade. Todavia, não significa 

que paramos de fazer história. Mas os hábitos atuais não permitem espaços para que se 



17 

 

compreenda a nossa humanidade e, muito menos que há um potencial da dimensão 

estética das diversas existencialidades ao resgatar da memória as marcas singulares. 

Não há formação humana completa sem a auto-descoberta destas existencialidades e 

com elas o uso livre das potencialidades. 

Compreender o ser humano só é possível por meio dele mesmo, justamente por 

sermos, segundo Josso, variáveis e singulares no plano psíquico. E Ainda, segundo a 

autora, nossa multiplicidade singular não pode observada na fragmentação do 

conhecimento, sem buscar referências na existência única; 

 
A variabilidade e a singularidade das pessoas no plano psíquico, 

contrapostas aos modelos oferecidos pelas ciências sociais, criam um 

campo de liberdade possível na formação da identidade psico-

sociocultural. Os mais recentes trabalhos de abordagens bio-cognitivas 

vêm corroborar essa constatação teórica, através da observação do 

funcionamento cerebral e levam à construção do conceito de 

“autopoïesis”, para dar conta dessa capacidade criadora. Mas, como dar 

conta dessa margem de autonomia e de possibilidades, a partir de 

metodologias de pesquisa que isolam esta ou aquela característica do 

humano ou a partir de disciplinas que traduzem esta mesma 

fragmentação do sujeito, que se desconhecem mutuamente e perpetuam 

assim uma visão despedaçada do humano? Há ainda um certo paradoxo 

em querer falar da identidade no sentido genérico e não ser capaz de 

fazê-lo senão por intermédio de aspectos, tais como: identidade 

psicológica, identidade social, identidade cultural, identidade política, 

identidade econômica. Assim sendo, a existencialidade acaba por 

desaparecer do campo reflexivo sobre o humano, precisamente porque 

essa dimensão do ser não é passível de fragmentação (JOSSO, 2007, 

p.419). 

 

Iniciar com o fragmento supracitado representa ratificar o argumento do quanto 

é complexo o debate sobre a compreensão do homem na sua totalidade e dos rumos para 

uma formação verdadeiramente humana, literalmente, sem neutralidade em qualquer 

aspecto. Se somos resultado de diversos campos de influência, devemos ser observados 

e trabalhados na mesma medida e a partir das experiências de sentido registradas ao 

longo da vida. As identidades apresentam-se ao longo do processo como resultado da 

produção da nossa existencialidade única. 

Cada ser tem a experiência de sua história e dela impressões e interpretações de 

mais significativo valor sobre o mundo, por isso, partir dele torna mais eficaz o 

processo educativo. Do contrário, ou seja, uma educação distanciada da composição 

singular própria de cada sujeito tende a falha no que diz respeito à humanização.  

Narrar, a faculdade de intercambiar experiências
10

, é um ato fecundo porque 

permite ao sujeito transportar saberes e sentidos no jogo do tempo. Seria possível uma 

                                                           
10

 Expressão discutida em BENJAMIM, Walter. O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai 

Leskov. In: ______.  Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 7. ed. 

São Paulo: Brasiliense, 1994. 

 

 



18 

 

ação pedagógica reunir a arte da narrativa e as histórias de vida em um exercício de 

experiência estética?  Admitindo que o narrador retira da experiência o que ele conta: 

sua própria experiência ou a relatada pelos outros (BENJAMIN, 1994, p. 201), como 

apropriarmo-nos da riqueza da ocorrência do vivido, ou seja, a experiência, valorizando 

a dimensão estética como veículo na formação? 

Ao logo de nossa existência acumulamos fatos diversos que retomados com 

objetivo claro tem função pedagógica importante. O desafio é como pensar em 

contribuir para o debate e realização da formação humana aproveitando-se de forma 

respeitosa e produtiva, dos elementos narrados evocados nos discursos. Assim como, 

profundamente sentidos, são preciosidades que perpassam pelas dimensões 

psicológicas, sociológicas, antropológicas, sócio históricas, espirituais (...) que 

intervém na expressão evolutiva da existencialidade e, assim, da identidade (JOSSO, 

2008, p. 420). 

Resgatando nossa história com a prioridade que nos compete, como narradores, 

denunciamos, marcamos posição, refletimos, sobre a realidade ou o que 

compreendemos dela. Evocamos sentimentos capazes de definir identidades, 

localizamos nossos pertencimentos como também o que não nos interessa e, assim, 

descobrimos que de fato que não há neutralidade diante da vida. Somos tomados pela 

força das causas assumidas muitas vezes sem percebê-las, pois somos seres políticos, e 

assim, produzimos posições identitárias pessoais e coletivas no mundo eminentemente 

político.   

A participação política, no sentido do engajamento militante, seja na 

universidade, no movimento social ou no partido funciona muito bem no processo de 

formação, pois contribuem metodologicamente e além de ser referência (a causa, a 

organização, a identidade...) também promove experiências formadoras. Estas 

experiências podem ser muito interessantes no desenvolvimento do sujeito sem 

necessariamente estar contraposta a sensibilidade. Entretanto, as orientações políticas 

nas quais estamos acostumados enrijeceu mais que contribuiu, pois, nos deixamos velar 

por um sectarismo negador da ideia de uma dimensão estética mesmo no contexto da 

participação política. 

A arte é aliada no processo de formação, não só no aspecto da fruição que nos 

sensibiliza a alma, mas por incitar os sentidos que nos levam a definir nossas 

identidades nos tornando seres mais completos. Contudo, não basta que o sujeito 

aprecie as modalidades e tendências artísticas já produzidas apenas como espectador. 

Mas sim, deixar-se envolver pela dimensão estética de sua própria obra de arte, a 

história pessoal, permitindo-se as emoções e sentimentos da experiência forte da própria 

memória. Mas como seria organizadamente uma proposta de formação valorizadora da 

dimensão estética da experiência?  

Assim, mais que fruição em contemplar as obras, envolver-se com elas, 

aproximar os sentidos e deixá-los se expor; é preciso fazer-se autor das suas próprias 

emoções. A história de vida particular, para cada sujeito, tem os elementos implacáveis 

para se tratar de formação, pois é nutrida de sentidos e encontra respaldo na 

subjetividade. Josso salienta que as narrações centradas na formação ao longo da vida 

revelam formas e sentidos múltiplos de existencialidade singular-plural, criativa e 

inventiva do pensar, do agir e do viver junto (JOSSO, 2007, p.413).  

Na atualidade, a Educação assume características baseadas nas competências e 

na eficiência, estimulando a competição, a produção e consumo desmedido. A relação 



19 

 

ensino/aprendizagem nega das existências singulares, negligenciando as experiências 

sensíveis. Nesse sentido, a preocupação com a aprendizagem (relação dos sujeitos com 

o conhecimento) se dá no campo do imediatismo e do interesse em que tudo se 

relaciona como mercadoria. A atenção e dedicação dispensada a contemplação depende 

do grau de interesse e benefício possível em curto prazo de tempo.  

A satisfação pessoal enquanto ser e o prazer descomprometido com o capital 

pertencem ao que há de desnecessário para a vida. Marcuse argumenta com uma 

afirmação de Freud: A felicidade não é um valor cultural. E ratifica dizendo: a 

felicidade deve estar subordinada à disciplina do trabalho como ocupação integral, à 

disciplina da reprodução monogâmica, ao sistema estabelecido de lei e ordem. O 

sacrifício metódico da libido, a sua sujeição rigidamente imposta às atividades e 

expressões socialmente úteis, é cultura (MARCUSE, 1968, p.27).  

Como resgatar o Princípio de vida, o Eros, que também é característica essencial 

do homem? Toda repressão e subjugação acontecem a revelia ou, em parte, somos 

cúmplices do nosso próprio silenciamento e adaptação? É possível administrar a energia 

resultante da repressão que sofremos no exercício de narrar experiências? Em que 

medida estamos em via de superar a subjugação humana ao trabalho e nos tornando 

mais críticos ao Principio de Realidade? Nem deuses, nem diabos, somos o produto 

possível da cultura na sociedade dominada pela reificação. Não cabe perguntarmos o 

que é o ser humano, mas o que tem sido possível, com o passar dos anos, no 

emaranhado das transformações tecnológicas disponíveis. Estas questões aparecem a 

partir das leituras de Marcuse e, compreendendo que o homem está sendo, precisamos 

observá-lo no próprio curso do processo histórico.     

Alcançamos um tempo em que todos os problemas sociais que afligem a 

humanidade poderiam estar resolvidos ou em vias de se resolve. Contudo, a mais eficaz 

subjugação e destruição do homem pelo homem tem lugar no apogeu da civilização 

(Marcuse, 1968, p.28). Marcuse já discutia o assunto nos anos sessenta, até hoje 

insistimos nessa subjugação condenado a formação humana apenas às necessidades de 

subsistência e manutenção da ordem econômica. A contemporaneidade exige de nós um 

novo olhar sobre o homem. Para tanto, a história de vida é uma mediação do 

conhecimento de si em sua existencialidade, que oferece à reflexão de seu autor 

oportunidades de tomada de consciência sobre diferentes registros de expressão e de 

representação de si, assim como sobre as dinâmicas que orientam sua formação 

(JOSSO, 2007, p.419).  

No intento de especular sobre a educação formal e suas intenções a respeito de 

formação pretendida ao homem contemporâneo percebemos não ser, o próprio, o centro 

das preocupações e sim as vantagens econômicas que se pode gerar com ele – ou seja, 

sua participação eficiente no mercado de trabalho. A autoformação é confundida com 

auto-suficiência. Pouco importa as construções históricas particulares e, com elas 

saberes da experiência, como pilar da própria formação. Entretanto, somos alimentados 

pela falsa ideia de satisfação e prazer, sem se deixar perder das obrigações cotidianas do 

trabalho assalariado, e caímos na armadilha da indústria de entretenimento alienante. O 

paradigma dominante mantém e valoriza uma formação técnica esvaziada de sentido em 

nome da adequação ao trabalho, mas que trabalho? O trabalho assalariado castrador da 

liberdade em diversos aspectos da vida humana.      

Aprendemos com Marx que nos constituíamos com e pelo trabalho, no entanto, 

observando e experimentando a escravidão e as explorações pelas quais o trabalho nos 



20 

 

submeteu ao longo da história humana na condição de requisito para a sobrevivência. Já 

constatamos sua inviabilidade enquanto trabalho assalariado. Enquanto meio de 

produção da felicidade de bem poucos não interessa a maioria, logo, não interessa a 

humanidade. Trabalhando, construímos um mundo repleto de beleza, porém, nos 

incluímos na distância sem poder usufruí-la. Constantemente cumprindo tarefas a 

serviço de outros homens não há tempo algum para intercambiar experiências e, com 

isso, de enxergar as a dimensão estética da experiência e, com ela, a potência da 

subjetividade.  

O sucesso da civilização, segundo Marcuse, implicou em reprimir desejos, 

prazeres e sentimentos para suportar o trabalho. E muitos de nós deixam até hoje de 

gozar das próprias criações. Os homens vão se adaptando de acordo com as 

necessidades da vida as restrições que nos diferenciam na organização social. Isso, 

inevitavelmente educa para silenciar a voz e ecoar a violência. 

Aprendemos na escola o condicionamento necessário ao nosso próprio 

desenvolvimento, a adaptarmos a lógica do trabalho como único meio de garantir a 

existência. E no lugar de transgredir como sujeitos de direitos
11

, vamos respondendo 

com incoerências, reproduções e violência, ou seja, produzindo coletivamente  a 

barbárie. Entretanto, transgredir é mais que infringir regras, representaria um agir com 

autonomia. Ter a firmeza de se colocar contrário a uma determinada ideia e a forma de 

sua materialização. Autonomia, segundo dicionário, significa a capacidade de governar-

se pelos próprios meios, direito de um indivíduo tomar decisões livremente; 

independência moral ou intelectual
12

. No campo da filosofia, Kant diria que é 

capacidade da vontade humana de se autodeterminar segundo uma legislação moral 

por ela mesma estabelecida, livre de qualquer fator estranho ou exógeno com uma 

influência subjugante, tal como uma paixão ou uma inclinação afetiva incoercível. 

Infelizmente, essa definição ainda não é condição de trabalho na educação brasileira, 

não é garantida uma formação para o autogovernar-se podendo, então, exercer uma 

potência legitimamente criativa e original.    

A precarização do trabalho e a consequente condição indigna do salário (meio de 

garantia da existência) é um complicador, na medida em que garante uma existência 

medíocre e insistentemente desqualificada na vida dos dependentes desse meio, ou seja, 

a base do proletariado. A destruição da relação trabalho com a construção do ser social 

como um processo educativo, logo, de produção da vida causa, consequentemente, 

desqualificação gerando a desumanização. 

Marcuse reafirma a condição humana diante do trabalho na modernidade 

dizendo: a organização desse mundo por meio do processo de trabalho capitalista 

converteu o desenvolvimento do indivíduo em concorrência econômica e confiou a 

satisfação de suas necessidades ao mercado (MARCUSE, 2010, p.35). Ele desenvolve 

uma interessante elaboração sobre a alma humana que não se rende ao domínio 

capitalista na medida em que é uma substância livre. Substancia de diferente forma que 

não se subtrai ao racionalismo materialista da burguesia, ainda segundo ele. Ou seja, por 

meio do trabalho o corpo é condicionado, a liberdade é cerceada, os prazeres contidos, 

porém, a alma tem o potencial para outra elaboração de um novo Princípio de 

Realidade. 

                                                           
11

 Expressão de Paulo Freire em Pedagogia da Autonomia 
12

 Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa 3.0 



21 

 

O mesmo homem capaz de produzir beleza promove a destruição. Os homens 

transitam tranquilamente entre: sagrado/profano, dor/prazer, experimentando e 

provocando sensações. O homem não é uno é múltiplo. A satisfação do prazer é uma 

necessidade humana, mas a relação com o prazer se tornou um problema patológico. 

Uma vez negada a pulsão de vida, o Eros, essa necessidade pode ser satisfeita na 

realização de violências mesmo sendo, nós, hoje mais sofisticados do que nunca. a 

forma como se Esse trânsito delicado interfere nas emoções e percepções individuais 

vai variar no resultado, ou seja, na expressão da humanidade. Sendo assim, nos interessa 

e muito observar as representações simbólicas produzidas pelo sujeito em formação. É 

nesse movimento, no olhar atento as representações que se aprende por si mesmos as 

pistas de uma existencialidade singular-plural.  

Marcuse, indaga a civilização e todo movimento realizado em prol do progresso, 

creditando que o mesmo homem que um dia contido, instintos reprimidos para erguer a 

sociedade de hoje, ápice da modernização, revolta-se contra a repressão. A energia 

humana não desaparece, mas ao contrário, reage a repressão.  

 
Não obstante a moderna sociedade industrial parecer, em seu conjunto, 

a própria personificação da Razão, ela é irracional como um todo. Sua 

produtividade é destruidora do livre desenvolvimento das necessidades 

e faculdades humanas; sua paz mantida pela constante ameaça de 

guerra; seu crescimento dependente da repressão das possibilidades 

reais de amenizar a luta pela existência: individual, nacional e 

internacional. Essa repressão, tão diferente da que caracterizou as etapas 

anteriores, menos desenvolvidas, de nossa sociedade, atua hoje, não de 

uma posição de imaturidade natural e técnica, mas de uma posição de 

força, servida por uma tecnologia esmagante dos aspectos criadores da 

natureza humana (MARCUSE, 1968).  

 

                                                                                                                                                                                                                                                     
A conjuntura social não nos permite ser otimista, ao contrário, apavora-nos o 

colapso das condições de vida da coletividade e a situação de sobrevida da maioria. 

Vivemos a decadência do potencial humano na fase mais produtiva da história. Um 

paradoxo diante de nossos olhos. O processo de repressão dos instintos dando espaço a 

um Princípio de Realidade que oferece um tipo de moralidade a ser seguido gerou em 

nós, sujeitos da coletividade, uma resposta agressiva no seu sentido negativo, ou seja, 

nos tornamos autodestrutivos. Entretanto, o problema nunca foi encarado com o 

empenho que merece.        

Com o intuito de compreender o caráter educativo/formador da cultura na 

sociedade civilizada e o princípio de realidade imposto ele aposta em uma análise 

psicanalítica da civilização. Considera que a transformação radical da realidade depende 

de uma autêntica utopia livre e baseada no resgate da memória. Produzir uma nova 

racionalidade depende do exercício livre do pensar sobre as próprias condições 

considerando a dimensão psíquica, que é produto da repressão. Assim como, no 

trabalho terapêutico somos impelidos a resgatar da memória as marcas que justificam 

nossa singularidade e, com isso, nosso comportamento, podemos superar a violência na 

condição de reificação em que nos encontramos.  

A dimensão estética se constitui importante como veículo para repensarmos 

nossa sensibilidade, deixando falar as subjetividades silenciadas pela história de 



22 

 

repressão imposta pela civilização. Cabe aos homens do presente a apropriação do 

potencial de realizar o movimento de revirar o conteúdo escondido. O exercício 

espontâneo da fruição conduz a descoberta do que está velado, ou seja, da própria 

humanidade perdida na civilização, pois a arte combate a reificação fazendo falar, 

cantar e talvez dançar o mundo petrificado (Marcuse, 2007, p.66). 

É pela arte que podemos contemplar o encontro de Eros e Psique no cotidiano 

dos processos de formação humana. Ao descobrir a dimensão estética nas experiências 

de vida como mecanismo de auto-descoberta, cada sujeito, declara-se livre de comandos 

externos alheios as suas necessidades pessoais define-se, assim, que cada autor-ator 

aprendeu, a sua maneira de operar escolhas, de se situar em suas pertenças e de definir 

seus interesses, valores e aspirações (JOSSO, 2007, p. 420).  E ainda,    

 
A arte educa na medida em que, atraindo nossa visão, encantando nossa 

audição, agindo sobre nossa imaginação, dialoga com a nossa 

consciência. Mais do que nos fazer reagir à melodia, à rima, à 

composição pictórica, às cenas do filme, esses estímulos que nos 

chegam pela arte criam um espaço de liberdade, de beleza, no qual nos 

sentimos convidados a agir criativamente (PERISSÉ 2011, p.37). 

 

Ao que parece no caso de admitirmos a condução do debate travado por Josso, 

que teríamos de encontrar a melhor forma de intervenção, ou seja, não teríamos uma 

metodologia única possível de alcançar a multiplicidade do ser humano na sua 

existencialidade singular-plural, mas as formas é que precisam se adequar aos homens 

livres para a fruição. Perissé, nos acrescenta tratando da contribuição da dimensão 

estética no processo humano de formação em busca de complementar o exercício da 

razão. Ou seja, minimizar a distância entre razão e sensibilidade na qual fomos 

acostumados, na ideia de ciência como única forma de conhecimento verdadeiro. Tratar 

da dimensão estética, então, é a forma intensa de lidar com o objeto do nosso 

conhecimento.    
De fato, o deleite estético pressupõe e provoca a inteligência, a 

memória, a imaginação. Não se trata de algo que afete apenas nossos 

sentidos externos, mas todo o nosso corpo e toda a nossa interioridade. 

Consideramos algo belo porque nossa visão assim o capta e porque 

nossa visão interior o reconhece igualmente (PERISSÉ, 2011, p.26).  

 

É importante admitir que teremos de nos despir de certos valores, concepções e 

verdades plenas para deixar fluir respeitosamente o exercício de narração das 

experiências. É confiar na capacidade humana de enxergar o belo na simplicidade da 

vida cotidiana e, que mais que a obra de arte propriamente dita pode mobilizar, o gozo 

da experiência pode ensinar,        
 

O conhecimento da realidade terá sempre um componente estético, por 

mais discreto que seja. A nossa linguagem deixa escapar essa verdade. 

Alguém diz que aprendeu uma “bela equação matemática”. Outro 

alguém afirma que comeu uma “bela feijoada”. Um terceiro comemora 

ter feito “bela pescaria”. O médico fica feliz por ter realizado uma “bela 

cirurgia”. A torcida vibra com um “belo gol” do seu time. Talvez não 

tenhamos plena consciência do quanto o adjetivo “belo” traduz 

realmente nossa captação da beleza nos mais diferentes cenários... Até 



23 

 

mesmo o uso irônico insinua algo a apreciar: “que belo papel você fez 

ontem, hein?”( PERISSÉ 2011, p.27). 

 

Marcuse afirma: o esquecer os sofrimentos do passado e a felicidade passada 

torna mais fácil a vida sob um Princípio de Realidade repressiva (MARCUSE, 2007, p. 

67). A composição da memória social produzida nos moldes dos interesses capitalistas 

de civilização e progresso, também não seria possível sem a participação, a sua maneira, 

de cada sujeito histórico. Somos cúmplices no processo e, só o desejo do contrário, 

somado a denúncia nas narrativas empurra a engrenagem na posição contrária. É saindo 

da zona de conforto, como experimentamos no consultório do terapeuta, quem sabe 

enxergamos a liberdade.  

Marcuse propõe analisar a história a luz da psicanálise considerando o problema 

da sexualidade reprimida a negação do próprio homem, ou seja, os tabus em torno do 

tema são na verdade funcionais para a adaptação e adestramento do corpo e de suas 

necessidades. Isso não significa querer voltar ao estado natural primitivo entregando-o 

ao caos, mas resgatar a humanidade perdida na negação. Para tanto é a beleza, ou seja, a 

análise racional sensível dela, o caminho que conduz a liberdade e a superação da morte 

para a transformação da vida. A liberação das necessidades instintivas buscando o Eros, 

princípio de prazer, é a forma possível de elaboração de um novo princípio de realidade 

baseado nas subjetividades e na sexualidade.    

 
Com a transformação da sexualidade em Eros, os instintos de vida 

desenvolvem sua ordem sensual, ao passo que a razão se torna sensual 

na medida em que abrange e organiza a necessidade em termos de 

proteção e enriquecimento dos instintos de vida. As raízes da 

experiência estética reemergem – não apenas numa cultura artística, 

mas na própria luta pela existência (MARCUSE, 1968, p.194).  

 

Viver tornou-se o castigo da repetição na medida em que manter-se vivo 

significa adequar-se ao trabalho e, nesta constante atividade impositiva não há espaço 

para a imaginação fluida, para o prazer desinteressado da lógica corrosiva do capital. 

Marcuse salienta que foi com a subalternação dos fatores biológicos e a mutilação dos 

instintos que foi possível definir a personalidade nos moldes dos valores culturais 

civilizados.  

Um ponto importante discutido por Marcuse na dinâmica da civilização 

determinante da relação sujeito/objeto refere-se ao tempo. O processo de fruição nessa 

relação é condicionado pelo possível nas amarras do tempo administrado pela forma-

mercadoria. Ele afirma: 
(...) o inimigo fatal da gratificação duradoura é o tempo, a finitude 

íntima, a brevidade de todas as condições e estados. Portanto, a ideia de 

integral libertação humana contém, necessariamente, a visão de uma 

luta contra o tempo. Já vimos que as imagens órficas e narcisista 

simbolizam a rebelião contra o transitório, o esforço desesperado para 

sustar o fluir do tempo – a natureza conservadora do principio de 

prazer. Se o “estado estético” se destina a ser, realmente, o estado de 

liberdade, então terá de derrotar, em última instância, o curso destrutivo 

do tempo. Só isso constitui um indício palpável da civilização não-

repressiva. Assim, Schiller atribui ao impulso lúdico libertador a função 



24 

 

de “abolir o tempo no tempo”, de reconciliar o ser e o devir, a mudança 

e a identidade. Nessa tarefa culmina o progresso da humanidade, rumo a 

uma forma superior de cultura (MARCUSE, 1968, p.170).   

        

A descontinuidade da realidade reificada dependeria de um rompimento com 

uma cultura de constante influência nos impulsos libidinais do homem, resultado do 

processo civilizatório.  

Podemos chamar de retorno do reprimido o conteúdo suprimido pela consciência 

e armazenado no inconsciente a partir das condições impostas pela cultura. Uma ação 

psíquica permitida para que o comportamento humano se adapte as determinações 

externas, mas que podem dependendo da força de tal conteúdo ultrapassar a consciência 

e rebelar-se. Por isso, se considerarmos a satisfação e busca pelo prazer um necessidade 

humana poderíamos apostar que chegando ao limite do desgaste social, o caos, 

ressurgiria a necessidade de romper com o sofrimento e os desprazeres e caminhar para 

a superação.     

Poderíamos afirmar que a hostilidade que vem dando forma ao comportamento 

humano, principalmente, no tratamento aos grupos marginalizados da sociedade, ao 

descaso com a vida e com a própria natureza teriam a possibilidade de serem revistos se 

observarmos, como no movimento realizado na psicanálise, o retorno do reprimido 

como elemento de análise para a mudança. A compreensão da sexualidade, a relação 

com o tempo e a abertura mental para principio de prazer são sustentáculos para a 

mudança. Ou seja, se o conteúdo contido, a satisfação instintiva do desejo, retorna-se 

como necessidade à consciência humana impõe-se ao meio que a impediu de realizar-se, 

mas agora em novas condições. Produzimos tecnicamente as condições necessárias para 

a realização da vida em abundância, resta-nos agora resgatando o domínio da 

sexualidade recusada realizar um novo princípio de realidade. A dimensão estética 

veiculando a imaginação, em direção à cognição, e em pleno processo de fruição 

articula e reconcilia razão e sensibilidade.       

 

 

 

 

 

 



25 

 

1.1 A Dimensão Estética como veículo para uma razão sensível  

 

 
O esforço filosófico de mediação, na dimensão estética, entre 

sensualidade e razão manifesta-se, pois, como uma tentativa para 

reconciliar as duas esferas da existência humana que foram separadas 

à força e despedaçadas por um princípio de realidade repressivo. 

Marcuse  

 

 

Quem me dera ao menos uma vez/ Que o mais simples fosse visto/ 

Como o mais importante/ Mas nos deram espelhos e vimos um mundo 

doente... 

Renato Russo 

 

 

 

Pesquisa em educação tem uma complexidade ímpar por se tratar, exatamente, 

de questões que perpassam pela vida de seres singulares em constante mudança, 

inquietação do espírito, de momentos de comoção, de importante excitação e é, nesse 

sentido, um processo intenso que depende de amorosidade
13

 e respeito à subjetividade 

humana. Porém, o mal-estar instalado em resposta à sociedade de consumo nos custa 

um desrespeito ao humano em todas as relações necessárias, em especial a relação com 

o conhecimento. Nos relacionamos de forma utilitária e superficial, o que somente nos 

permite aprender no automatismo. Não penetramos os objetos com os quais nos 

relacionamos para aprender intensamente. E isso se dá em consequência de um 

desrespeito especial do processo de adequação do homem à civilização, à negação da 

sexualidade. Com isso, são negadas as potencialidades que permitem aprender, ensinar, 

mobilizar para a felicidade; a relação com os objetos que nos permitem aprender é 

realizada sem exortação. 

Marcuse ressalta que as relações sociais são relações de posse e limitadas à 

sensualidade como força motriz, marcadas por uma moralidade repressora sempre na 

negativa de fluidez do envolvimento afetivo. A escola e demais espaços de 

aprendizagem acabam, seguindo esse lapso da cultura, vedando a entrega necessária ao 

objeto de aprendizagem. Tratar da sexualidade humana é considerar a energia que 

movimenta o corpo, a libido, e, consequentemente, as pulsões como atuantes em todas 

as formas de compreender o mundo. Pois, negamos a sexualidade, entretanto, as pulsões 

são inevitáveis e só são controladas pela cultura na medida em que são desconhecidas 

pelo homem.  

O tabu, o que é tradicionalmente instituído como proibido, feio ou errado 

impede o envolvimento pleno entre sujeito/objeto negligenciando o sentir.    Afirmamos 

que o homem conhece pelo sentir, pois, compreendemos a atuação de tal energia 

diretamente sobre nosso olhar, nosso juízo e interesses. É nessa medida que tornou-se 

uma estratégia política de dominação o investimento na indústria do erotismo. Reduz-se 

sexualidade à relação objetiva do sexo; desconsidera-se o real valor da libido; nega-se 

as sensações intimamente atuantes nas personalidades. A conclusão é que a humanidade 

                                                           
13

 Termo utilizado por Paulo Freire em Pedagogia do Oprimido. 



26 

 

torna-se vulnerável, pois, desconhece a si e a estratégia do controle social, sustentando 

facilmente a condição de um ego administrado. Marcuse aponta que, fora do contexto 

de submissão ao trabalho, o corpo teria de ser ressexualizado para tornar-se um 

instrumento de prazer. (Marcuse, 1968, p. 177).  

Nessa condição, segundo o autor supracitado, teríamos que reprogramar a libido, 

tendo o corpo completamente respeitado e valorizado na dinâmica das relações 

sujeito/objeto. A transformação da sexualidade em Eros para ter a vida em plenitude e 

beleza. Como a humanidade já experimentou a adaptação castradora à ordem e a 

negativa do prazer, pelo princípio de desempenho instituído, agora provaríamos um 

reencontro as faculdades humanas capazes de desenvolver uma “racionalidade 

libidinal”
14

. Deixamos de lado a coisificação para viver um novo princípio de realidade 

sem repressão. Essa libertação
15

 só pode ser iniciada a partir do desejo de cada sujeito 

em aprender. Sendo assim, acentuamos a dimensão estética como facilitadora da 

percepção necessária ao homem sobre seus próprios sentidos e emoções (o feio, a 

diversidade de emoções, sentimentos, o belo, relação perceptiva, subjetividade) 

desconhecidos/abandonados intencionalmente no percurso da história. A dimensão 

estética é experimentada na relação direta com o objeto, mas na interação com o mundo 

por um sujeito consciente.  

O peso ou valor de uma fala subjugada pela moralidade repressiva determina 

boa ou má comunicação com o mundo. Quando há falha somos impedimos de construir 

imageticamente novas possibilidades para o real. Uma cena de sexo, mesmo que 

singelamente mágica, pode suscitar sentimentos que desnorteiam o público causando 

um bloqueio considerável e romper com o processo de descoberta.         

No mundo das confusões semânticas fica fácil convencer a coletividade sobre o 

que pode ou não ser alvo de curiosidade, sobre o que devemos ou não saber e o valor de 

cada descoberta. Na negativa da sexualidade sufocamos nos sujeitos aprendizes a 

efervescência dos sentidos e sensações, mobilizadoras das descobertas. Negada a 

sexualidade e tendo sua condição como tabu: como interdição cultural quanto a 

determinados comportamentos, curiosidades, expressões, linguagens... Limitamos os 

homens às frias regras sociais repressivas e os relegamos ao vazio e, ainda ao 

desconhecimento de si mesmo, já que o corpo (instrumento de aprendizagem) não pode 

veicular os “sentidos” do mundo, pois não sabe sentir. Dificultamos, assim, a 

comunicação entre as pessoas por restringi-la as expressões que falam sempre além do 

que podem traduzir. É nesse ponto que observada a dimensão estética da relação 

sujeito/objeto podemos favorecer comunicações de fato efetivas, em condições de 

alcançar a singularidade. 

Façamos, então, o exercício de pensar como seria formar para a satisfação 

humana considerando como objetivos a valorização das necessidades instintivas como: 

o prazer, a sensualidade, a imaginação e assim, por consequência, observaremos a 

autonomia, a sagacidade, a potência e a liberdade nas ações humanas. 

Longe de apresentar respostas, mas no ensejo de experimentar uma reflexão a 

contrapelos, muito nos contribuiria tentar observar a própria vida como a realização do 

prazer que necessitamos organicamente. O exercício de perceber a dimensão estética, no 

                                                           
14

 Atenção dada ao capítulo “A transformação da Sexualidade em Eros”, página 175. 
15

 É importante destacar que
  encaramos esse 

 processo, necessariamente, como individual e coletivo, como 

defendido por Paulo Freire.  Nos libertamos em comunhão na relação com o mundo e, no intento deste 

trabalho, tendo a arte como instrumento.  
 



27 

 

fazer dos acontecimentos da vida, está em vibrar com os sentidos que constante e 

dinamicamente trocamos nas relações humanas, na forma de entregar-se às linguagens, 

códigos e interferências provados no mundo. Um corpo liberto dos tabus sociais se abre 

e é passível de sentir o mundo indiscriminadamente comunicando-se com mais fluência. 

Degusta o simbolismo que comunica o ser singular plural. Se as relações sociais fossem 

valorizadas em sua dimensão estética sem as negativas dos tabus as vozes humanas 

seriam efetivamente respeitadas e auto-sublimadas para novos ideias.        

A opção pela dialética como método de análise fundamenta-se na compreensão 

de que a realidade por si mesma se modifica na medida em que a encaramos na sua 

oscilação e provocamos reflexões sobre o devir.  No contexto de desmoronamento da 

formação humana e tendo como indicação no quadro político a barbárie, o homem 

contemporâneo precisa ser pensado na sua singularidade sem perder a consciência da 

inevitável complexidade. Iniciemos este movimento localizando os educandos do curso 

de Licenciatura em Educação do Campo e suas necessidades no processo de 

desenvolvimento, como ser, tendo respeitado seus olhares, as subjetividades.  

Intentamos pensar o Homem dialeticamente admitindo a priori que – em seu 

processo de formação política – podemos identificar uma estética muitas vezes 

desconhecida por ele mesmo. E, analisá-lo significa considerá-lo atuante em um 

movimento, incessante e contraditório da realidade, a partir das expressões, reações e 

imagens do ser militante na ordem política estabelecida em cada fase da história. Temos 

o direito e o dever de transgredi-la, todavia não o fazemos como também não 

reconhecemos problema algum com ela. E transgredi-la para quê? Por que seria 

importante voltarmos o olhar para uma imagem militante? Podemos dizer que há uma 

estética militante instituída tão “naturalmente” que muitas vezes não nos damos conta 

de o quanto nos brutalizamos; enrijecemos nas relações em detrimento da prática 

política que em muitos casos frustra e desanima? Muitas vezes quando militantes somos 

soldados enrijecidos e reprodutores de preconceitos historicamente instituídos.  

Reconhecer-se um sujeito extremamente envolvido não necessariamente garante 

a superação das questões como as de gênero, por exemplo, não nos assegura maior ou 

mais destacada sensibilidade para com o outro; mesmo quando defendemos um projeto 

social bem intencionado e para a igualdade, não atesta a tão sonhada emancipação 

humana no sentido de libertar/despertar para humanidade, na acepção mais plena do 

termo. Não nos formamos para lidar com um “juízo estético” sobre a nossa autoimagem 

militante avaliando as marcas, assim como, nossa própria subjetividade. Em se tratando 

de formação humana, é possível trabalhar de forma equilibrada instrumentalizando, 

incitando a consciência crítica sem perder a pulsão de vida que também é humana.  

Marcuse contribui com a afirmativa no sentido de que avalia nossos esforços 

desperdiçados para prover a vida prática, atendendo as necessidades do mundo exterior, 

ou seja, atendemos a demandas de ordem material dando respostas e nos afirmando a 

revelia de nossos desejos e intenções íntimas/subjetivas. E destaca que, 

 
Existe um tema recorrente na fundamentação que se apresenta ao se 

remeter o conhecimento supremo e o prazer supremo à teoria pura a 

desprovida de finalidade: o mundo do necessário, da provisão cotidiana 

da vida, é inconstante, inseguro e não livre – essencialmente e não só de 

fato. (...) Portanto, os homens subordinam sua existência a um fim em 

seu exterior. Que um fim exterior por si só já atrofie e escravize os 

homens, implica o pressuposto de uma ordem perversa das condições 



28 

 

materiais de vida, cuja reprodução é regulada pela anarquia de 

interesses sociais opostos entre si, uma ordem em que a manutenção da 

existência geral não coincide com a felicidade e a liberdade dos 

indivíduos. (MARCUSE, 1968, p. 9) 

 

Quando falamos em homem admitimos um ser dotado de inteligência e da 

faculdade de abstração, generalização e capacidade para produzir linguagem 

articulada
16

. Isto poderia garantir por si só a não passividade diante do mundo. 

Entretanto, se observamos a grande produção social e cultural para as massas 

(determinando modos únicos de vestir-se, de estilos musicais, de lazer etc.) e, 

principalmente, a relação de dependência ao trabalho para garantir a existência 

constatamos uma conseqüente passividade que impede de ser na sua plenitude. Não se 

trata aqui, de tentar compreender o que é o homem, numa perspectiva idealista de 

conhecimento, mas quem é e homem na dinâmica social contemporânea nas condições 

materiais existentes e, como se processa a constituição desse ser humano em termos 

históricos e, ainda, como isso influenciará na constituição da sociedade. 

 A formação humana passa pela educação escolar, institucionalizada, mas 

ultrapassa seus limites a medida em que não se restringe a instrumentalização para a 

prática da vida diária, mas implica no entendimento da própria ontologia. Não significa 

pensar em distanciar prática de teoria, mas em denunciar essa dicotomia já existente e 

que por isso nos coloca o desafio de pensar em formação humana. Esse processo que 

não está preso as escolas, universidades ou cursos nos compromete a assumir a 

educação no seu sentido amplo nos levando a incluir nas discussões sobre formação 

todos os elementos sociais, econômicos e políticos de potencial educador que 

normalmente não são pensados como tal, como diz Morin adquirimos conhecimentos 

inauditos sobre o mundo físico, biológico, psicológico, sociológico (MORIN, 2006, p. 

9).    

Partindo do trabalho como a categoria fundante do ser social, ou seja, o homem 

torna-se homem a partir de sua intervenção no mundo pelo trabalho, modificando-o e 

sendo por ele modificado, assim como, produz novos sentidos para a própria existência. 

A contribuição de Marx nesse ponto é fundamental, porém, no capitalismo, já 

esgotamos as forças no sentido de perceber e vivenciar o desastre em que tornou-se o 

trabalho (assalariado). Quando ele elabora a categoria trabalho dá um salto qualitativo 

em termos do entendimento sobre o homem e seu potencial criativo; ele rompe com o 

idealismo e dá ao homem a condição de transformação da realidade pelas próprias 

mãos. Com e pelo trabalho, ou seja, o uso de sua inteligência e criatividade pode 

interferir no que antes pertencia a Deus, portanto, passa a controlar sua história sem ser 

subsumido por desígnios metafísicos podendo então projetar um futuro.  

No entanto, todo esse potencial humano passou a servir unicamente as 

determinações do capital e colocou-o na condição de escravo em constante luta pela 

sobrevivência. Tomando a contribuição de Marcuse para compreender esse processo 

podemos destacar que, 
A fruição de prazer está separada do trabalho, os meios do fim, o 

esforço da recompensa. Eternamente acorrentado a um único e diminuto 

fragmento do todo, o homem configura-se apenas como um fragmento; 

escutando sempre apenas o monótono rodopiar da roda que ele faz girar, 

                                                           
16

 Dicionário eletrônico Houaiss da Língua Portuguesa.  



29 

 

jamais desenvolve a harmonia do seu próprio ser e, em vez dar forma à 

humanidade que existe em sua natureza, converte-se em simples marca 

de sua ocupação, de sua ciência. (Marcuse, 1968).   

 

 

O homem, a partir dessa perspectiva, pode tudo que sua imaginação criativa 

assim o quiser. O próprio Marx localiza-nos que o homem não exerce sua potência 

como bem poderia exatamente pelo atrelamento da condição fundante e produtora da 

própria vida à uma condição de negação – a alienação. Ele salienta, 

 
Consideremos, agora, o ato de alienação da atividade humana prática, o 

trabalho, sob dois aspectos: 1) a relação do trabalhador com o produto 

do trabalho como um objeto estranho que o domina. Essa relação é, ao 

mesmo tempo, a relação com o mundo exterior sensorial, com os 

objetos naturais, como um mundo estranho e hostil; 2) a relação do 

trabalho como o ato de produção dentro do trabalho. Essa é a relação do 

trabalhador com sua própria atividade humana como algo estranho e 

não pertencente a ele mesmo, atividade como sofrimento (passividade), 

vigor como impotência, criação como emasculação, a energia física e 

mental pessoal do trabalhador, sua vida pessoal (pois o que é a vida 

senão atividade?) como uma atividade voltada contra ele mesmo, 

independente dele e não pertencente a ele. Isso é auto-alienação, ao 

contrário da acima mencionada alienação do objeto. (MARX). 

 

O homem é negado de ser, consequentemente, sua constituição é amplamente 

comprometida nos aspectos físico, mental e espiritual. Na condição de trabalhador 

assalariado, o homem submete-se as condições das tarefas pela inevitável necessidade 

de manter sua existência; seus esforços físicos estão sempre em função da realização da 

tarefa determinada pelo trabalho e na medida em que uma parte do tempo é apenas lucro 

dos proprietários o desgaste do trabalhador é excessivamente desnecessário. Sua 

liberdade e autonomia são sempre restritas as obrigações estabelecidas, assim, como a 

repetição de atividades que não acrescentam particularmente e muitas vezes nem 

propriamente ao trabalho. Isso o impede de viver plenamente e em condições de 

liberdade. A escravidão não mais se caracteriza por cordas ou correntes, mas pela 

negativa do homem como homem. Como pode um contexto como esse ter em si uma 

formação para o sensível, para humanizar?  

    
Sob os dois aspectos, portanto, o trabalhador se converte em escravo do 

objeto: primeiro, por receber um objeto de trabalho, isto é, receber 

trabalho, e em segundo lugar por receber meios de subsistência. Assim, 

o objeto o habilita a existir, primeiro como trabalhador e depois como 

sujeito físico. O apogeu dessa escravização é ele só poder se manter 

como sujeito físico na medida em que é um trabalhador, e de ele só 

como sujeito físico poder ser um trabalhador (MARX).  

 

Torna-se cada vez mais essencial discutir a categoria trabalho já que está nela a 

materialização da repressão que constituiu a civilização. Com a definição original de 

trabalho em Marx e a relação o termo original do latim, tripalium instrumento de tortura 

formado por três paus entrecruzados, temos um bom exemplo de quanto à lógica 



30 

 

capitalista deforma as condições de vida da humanidade. É interessante pensar como um 

único elemento, nesse caso o trabalho, pode duas concepções distintas capaz de 

transformar a vida material radicalmente. Se, de um lado intervenção criativa na 

realidade com vistas a produzir de forma mais bela a vida, por outro, tortura, 

condenação e alienação,  
A economia Política oculta à alienação na natureza do trabalho por não 

examinar a relação direta entre o trabalhador (trabalho) e a produção. 

Por certo, o trabalho humano produz maravilhas para os ricos, mas 

produz privação para o trabalhador. Ele produz palácios, porém 

choupanas é o que toca ao trabalhador. Ele produz beleza, porém, para o 

trabalhador só fealdade. Ele substitui o trabalho humano por maquinas, 

mas atira alguns dos trabalhadores a um gênero bárbaro de trabalho e 

converte outros em máquinas. Ele produz inteligência, porém também 

estupidez e cretinice para os trabalhadores (MARX) 

 

O que se pode perceber do próprio homem como pista para uma nova 

formulação de formação humana? Como entender o homem contemporâneo o mais 

profundamente possível no sentido do seu imaginário, da subjetividade?  Adaptar as 

formulações sobre a origem ontológica baseada no trabalho e a compreensão da teoria 

dos instintos reprimidos e da negação da satisfação humana, de felicidade, pode nos 

indicar reflexões importantes considerando as mazelas sociais? A discussão pode nos 

colocar o desafio político de transformar os alicerces sociais coercitivos e insistir na 

superação dos problemas deixados nas experiências psíquicas ao longo da história e o 

próprio homem colabora com isso quando conta sua história e, em muitos casos, não 

consegue se ver nela.  

A educação não garante por si só a solução dos problemas sociais e das questões 

humanas, mas refletir com seriedade o processo de formação humana pode nos 

apresentar um caminho mais interessante para que desvendando o homem na sua 

complexidade surja pistas para superações. E esse caminho, considerar a dimensão 

estética como uma perspectiva possível, pode apontar a partir das subjetividades uma 

outra forma de trabalhar com as contradições e diferenças negadas pela história. Não 

pretendemos avançar teoricamente em conhecimentos para contribuir pura e 

simplesmente na lógica do campo das idéias, como faziam os filósofos idealistas, mas 

ao contrário, queremos apresentar as contradições colocadas, na realidade, para oferecer 

condições de pensá-la nos limites da luta de classe em direção a tão desejada 

emancipação humana.  

A estética é a própria dimensão da liberdade, na medida em que, autoriza ao 

sujeito a entregar-se à interiorização criativa e, nesse movimento começa a experimentar 

a atitude autônoma do pensamento sobre as coisas do mundo e suas relações com ele. A 

dimensão estética como perspectiva na formação humana libera o potencial de 

sensibilidade sobre o sentir a si mesmo e ao mundo numa relação íntegra e articulada. O 

veículo para essa realização é a arte. Porém, somente quando não imbricada na lógica 

capitalista, muito menos, quando objetiva diretamente a denúncia da realidade política 

sem por ela poder viajar no impulso lúdico. Destacamos em Marcuse que a arte nunca 

deve se tornar direta e imediatamente um fator de práxis política (MARCUSE, 2007, 

p.226, In: BRETAS, 2007) apesar da necessidade objetiva de mudança.  

A mudança depende de sujeitos livres. Mas a arte precisa estar sinceramente 

descomprometida com a mudança para contribuir com ela. Só o mergulho humano na 



31 

 

dimensão estética da compreensão da arte pode realizar no real o que idealizamos na 

ausência de limites de nossa imaginação.   

A negação de ser é violência e desumanidade sobre o homem. A humanidade 

agora parece devolver a coletividade à violência com a qual foi tratada, porém, a 

resposta aparece contra os seus, ou seja, contra si mesma. Para que a civilização se 

concretizasse fomos reprimidos (violentados e negados de liberdade), agora pagamos 

nós mesmos o preço pelo progresso. Por isso, a saída pode encontrar-se na própria 

perspectiva da ação humana pelo viés da estética, significa apostar que na intenção de 

produzir epistemologicamente o sensível libertamos a imaginação criativa sobre a 

realidade construindo uma nova racionalidade.  

A humanidade estaria respondendo a tempo sofrido de repressão e negação para 

que a civilização se erguesse trazendo com ela a capacidade logística que possibilitou o 

surgimento de um homem moderno, sofisticado senhor da natureza a de suas criações. 

Em meio à turbulência do caos que se encontra agora o homem moderno – que em face 

de suas criações no lugar de satisfazer suas mais diversas necessidades foi dominado 

por elas, pode nascer Eros.   
Eros, que segundo as teogonias mais antigas teria emergido do caos 

primitivo. É a força irresistível que faz atrair os elementos, surgindo 

assim como princípio de vida. A sua acção fecundante fará nascerem 

todas as coisas através da união do espaço (Caos) e da matéria (a Terra). 

Depois, juntou Érebo - a obscuridade infernal - e Nix - a Noite - e estes 

geraram Éter – o fluido vital - e Hemera - o dia. O orfismo vem 

reafirmar o poder fundamental de Eros, mas dá-lhe outra origem: Caos, 

o infinito, e Éter, o finito, uniram-se para gerar o ovo primordial; deste 

ovo nascerá o primeiro ser, simultaneamente macho e fêmea, e 

possuindo o germe de todas as coisas, Eros. A versão exposta por Platão 

no Banquete é, no entanto, diferente: Eros teria nascido, no fim de um 

banquete que reunira todas as divindades, da união de Pénia (a Pobreza) 

e de Poros (o Expediente). Ele fora gerado com a missão de assegurar a 

continuidade das espécies, numa caçada perpétua (Afrodite), à imagem 

de sua mãe, e sempre cheio de astúcia, como seu pai (Ares)
17

.  

 

Instiga-nos pensar a intenção do título Eros e Civilização como formulação 

teórica básica de superação das condições atuais de sobrevivência da coletividade. 

Tomando a indicação da história de Eros (princípio de vida) surgido do caos primitivo, 

podemos interpretar que no ápice do desenvolvimento da civilização (a barbárie) 

emergiria um novo princípio de realidade como caminho possível da transformação da 

sociedade.  

Quando o senso comum emprega o termo civilidade relaciona a civilização ao 

momento ápice do comportamento dotado de boas maneiras, cortes, polido de 

sofisticação já que admite o surgimento da civilização como abando a ideia do homem 

primitivo, selvagem.   

As sociedades industrializadas criam falsas necessidades tornando dependentes 

todos os que compõem o quadro social mantendo um ciclo vicioso, criando sempre 

novas necessidades de consumo que por sua vez, trazem a carência de novas criações 

que se tornarão outras necessidades, ou seja, o homem é escravo de suas próprias 

criações e não consegue satisfazer-se completamente, pois, romperia, assim, o ciclo de 
                                                           
17

 Ver Dicionário de Mitologia Grega e Romana, Georges Hacquard, 1996. 



32 

 

incessantes metamorfoses do Capital. Essas dependências contribuem, junto às rédeas 

impostas pelo trabalho, para a alienação de um potencial eminentemente humano de 

liberdade.  

Tornamo-nos uma grande sociedade de excessos. E isso vai determinar na fase 

imperialista do capitalismo a própria ruína na medida em que uma massa de supérfluos 

cresce em quantidade e que os recursos do planeta estão se esgotando. Marx já aponta 

isso como veremos em Menegat, 

 
Marx, a seu modo, também faz parte desta tradição. A “crítica da 

economia política”, nesta interpretação, seria uma crítica ao excesso de 

civilização. Se nos Grundrisse e em O capital ele fala diversas vezes 

que o desenvolvimento das forças produtivas representa “avanços 

civilizatórios”, na Ideologia Alemã, ele e Engels afirmam que após certo 

grau de desenvolvimento das forças produtivas, elas tendem a se tornar 

“forças de destruição”11. E da mesma forma, em outras circunstâncias, 

eles dizem que o capitalismo produz “civilização em excesso”, o que 

levaria à “momentânea barbárie” (MENEGAT, 2007, p.29). 

 

Em “A dimensão Estética”, Marcuse utiliza um fragmento de Brecht dos anos 30 

que diz: só existe um aliado contra o barbarismo crescente, são as pessoas que sob ele 

sofrem (p.37). E essa resposta pode ser iniciada de forma tão mais violenta que se 

tornará insustentável. Às imagens da obra Ensaio sobre a cegueira nos parece a 

caracterização simbólica do problema vivido pela humanidade – a barbárie. Os 

sentimentos mais inferiores surgem após a perda de visão sobre o mundo pelos 

personagens da trama, a consequência será muita violência, abuso sexual, mortes e uma 

cidade inteira devastada. O mesmo potencial humano da criação do belo está para a 

destruição.    

  Marcuse aposta estar na arte o potencial da transformação das condições 

materiais inumanas, deformadoras e opressoras. Um olhar crítico sobre situação da arte 

na sociedade burguesa pode afirmar que ela mesma se condensou como mercadoria ou 

na forma de trabalho alienado, na medida em que, está na engrenagem da produção das 

demandas do capital, mesmo que possua em si o potencial libertário.  
A possibilidade de uma aliança entre o povo e a arte pressupõe que os 

homens e as mulheres administrados pelo capitalismo cosmopolita 

desaprendam a linguagem, os conceitos e as imagens desta 

administração, que experimentem a dimensão da mudança qualitativa, 

que reivindique a sua subjetividade, a sua interioridade (MARCUSE, 

2007, p.40). 

 

Algo importante nos parece é que em se tratando de libertação o simples torna-se 

o mais complexo. Pois, não podemos realizar efetivamente a libertação de outrem 

porque o que existe é a auto-libertação. E só pode se realizar quando é vivenciada 

plenamente individual e coletivamente por sujeitos que conhecem as armadilhas da 

cultura e suas negativas.  

 

 

 

 



33 

 

CAPITULO 2. A atualidade do Capital e as implicações na formação humana 

 

Na atualidade do século XXI, temos a tecnologia como o maior diferencial em 

relação aos séculos antecedentes. Entretanto, a própria realidade tem sido um entrave 

para a constituição do ser em suas potencialidades, na medida em que impõe falsas 

verdades envolvendo os sujeitos em necessidades imediatas construídas. No lugar da 

emancipação estamos, todos, numa espécie de transe – como se a única forma de vida 

possível fosse a luta individual pela sobrevivência nos moldes capitalistas (o que nosso 

povo faz muito bem – trabalhando), o homem tem se apresentado como ser adaptado as 

formas germinais da barbárie (MENEGAT, 1994), mesmo no momento ápice do 

desenvolvimento tecnológico e, porque não dizer, das forças produtivas. A questão que 

mais nos instiga é por que apesar de toda tecnologia desenvolvida e todo potencial 

humano, criativo e produtivo, o que mais se amplia pelo mundo é a massa de alienados 

e insatisfeitos com as condições de vida?   

Nos manuscritos de 1844, Marx destaca ao tratar do resultado do esforço 

humano na ordem de produção capitalista que a vida que ele deu ao objeto volta-se 

contra ele como uma força estranha e hostil. Ou seja, o processo de trabalho não pode 

ser mais educativo no momento em o homem se aliena de si mesmo e do fruto deste. A 

satisfação do prazer é subsumida em detrimento do lucro sobre a imposição de realizar 

tarefas para a própria sobrevivência. A alienação confunde, distorce e compromete a 

relação entre sujeito e objeto, a alienação da própria subjetividade humana.  

Discutir formação humana sem atualizar o desenvolvimento do capital no 

mundo não é possível. A avaliação de que a regra tem sido de deformação do homem, 

em se tratando do papel da educação, pode ser percebida por qualquer pessoa que 

dedique-se a observar comportamentos, opiniões de comuns ou ler os noticiários. A 

Educação tornou uma valiosa mercadoria, mas para os que não podem pagar caro, resta 

o desserviço e a desmotivação em aprender. A deformação é experimentada na mesma 

medida do avanço tecnológico, da potencialidade das forças produtivas e da evidência 

da forma mercadoria até como eixo das relações entre as pessoas. Esta constatação é 

determinada por interesses políticos e econômicos no contexto de barbárie - um 

retrocesso da cultura no qual imergiríamos novamente – sem termos a possibilidade de 

voltarmos a ser os mesmos – na mais brutal animalidade, só que agora racionalizada 

(MENEGAT, 2007).  

 A exigência de competência técnica está em muitos casos completamente 

esvaziada de crítica à racionalidade dominante. E ainda, intensificou-se a falsa ideia de 

liberdade em que o homem “deformado” no seu processo de constituição como ser, 

pensa escolher, acredita administrar, enquanto sua vida segue tendências mundiais 

globais massificadas, inclusive no que diz respeito à manifestação dos nossos desgostos 

e mazelas políticas. Retomando um trecho dos Manuscritos econômico-filosóficos de 

1844: (...) o homem não se libertou da religião; obteve, isto sim, liberdade religiosa. 

Não se libertou da propriedade, obteve a liberdade de propriedade. Não se libertou do 

egoísmo da indústria, obteve a liberdade industrial (MARX, 2008). 

O Brasil é um país ainda jovem e possui uma especificidade histórica de atraso 

na formação como nação e na sua modernização; advindos do próprio processo 

colonizador exploratório do qual foi vítima. Tivemos um “desenvolvimento” a partir de 

endividamento e injeção de cultura de fora (lixo industrial), servimos de quintal para os 



34 

 

interesses imediatos dos países centrais. De certa maneira, essa combinação desigual 

justifica o contexto de precariedade e negação no que diz respeito aos direitos civis, 

especialmente, moradia, acesso a cultura, ao lazer e a educação de qualidade. À classe 

subalterna, no Brasil de hoje, resta cumprir com as demandas do cotidiano competitivo 

numa conjuntura que reúne os avanços da modernidade e os traços de atraso em alguns 

setores, como se em algum momento o tempo tivesse parado (características de um país 

periférico, marcas do velho)
18

. 
A lei do desenvolvimento desigual e combinado é uma lei científica da 

mais ampla aplicação no processo histórico. Tem um caráter dual ou, 

melhor dizendo, é uma fusão de duas leis intimamente relacionadas. O 

seu primeiro aspecto se refere às distintas proporções no crescimento da 

vida social. O segundo, à correlação concreta destes fatores 

desigualmente desenvolvidos no processo histórico (NOVACK, 1988, 

p.9). 

 

Interessa-nos tratar do resultado dessa combinação atrelado a fase imperialista 

do Capital na forma prática das relações sociais e, por consequência, no acesso à 

Educação em um país como o Brasil. Sentimos na pele os déficits de conteúdos 

elementares que só fazem contribuir com a ausência de consciência individual e 

coletiva. Na mesma medida em que o conhecimento torna-se fluido através da internet, 

a “disposição” de todos. A forma de combinação do arcaico com o moderno passou a se 

expressar, também, na própria constituição dos sujeitos e dos coletivos de sujeitos – 

pessoas na aparência avançadas, modernas, no conteúdo extremante arcaico e atrasado.  

Isso é possível porque fazer uso de tecnologias não necessariamente exige ampliar 

conceitos dispensando os pré-conceitos.     

Valem-nos muito os esforços de teóricos da atualidade em analisar a evolução 

capitalista na sua complexidade e contradição inerente. Pois, nos ajudam a pensar a 

importância da centralidade da educação na compreensão tanto das disputas entre as 

classes quanto na construção de um novo homem, sem as amarras do capital, mas sim, 

dono de sua produção material e intelectual.  É preciso não duvidar da existência de 

solução para as mazelas sociais e da recuperação do ser social maltratado pela 

conjuntura – a teoria revolucionária já foi escrita falta-nos uma melhor apropriação dela 

e sua realização e, porque não, de uma filosofia da práxis, como nos diria Gramsci. 

Porém, sem a ilusão de encontrar um sujeito revolucionário construído pela via da 

consciência de classe e que, por conseguinte, será um redentor. Desta vez, pode não 

haver um sujeito revolucionário, mas as massas de miseráveis descontentes.   

Segundo Menegat, o conceito de barbárie desde a sua ideia inicial, elaborada 

pelos gregos, veio se modificando no curso da história a partir das grandes 

transformações sociais (declínios e surgimento de novos regimes) e designa o ápice da 

necessidade destas transformações, na medida em que os fundamentos de uma forma 

social são corroídos por suas contradições é necessário revisitá-los (MENEGAT, 2007, 

p. 27).  

O trabalho no capitalismo produz degradação e desqualificação na vida humana, 

em larga escala, com isso lança um contingente de inúteis para o mundo. Seria preciso 

                                                           
18

 Este trecho refere-se a teoria do desigual e combinado do marxista russo León Trotsky e neste trabalho 

é admitida para compreender o “desenvolvimento” político e econômico do Brasil até os dias de hoje. 

Novamente fazendo referência às discussões travadas por Menegat.  



35 

 

refazer a relação dos sujeitos com o próprio mundo. O trabalho não mais integra, 

produz, identifica e educa como condena nossa liberdade. O potencial formador do 

trabalho enquanto realização de uma tarefa pensada, reflexiva mantém-se ainda vibrante 

na discussão acadêmica, porém, como atividade assalariada obrigatória deve ser 

superada. O que o homem precisa agora é dedicar seu potencial para aproveitar o que já 

foi produzido tecnologicamente para facilitar sua existência.  

  Em uma análise pautada no materialismo histórico dialético nada mais coerente 

pensar que é a sociedade produtora de sujeitos exatamente pela força da cultura e, com 

ela, da forma de produção material da vida. Somos produtos do que produzimos 

coletivamente, das instituições, das regras de poder ser. Por isso, o termo alienação 

parece sustentar-se na atualidade. Na medida em que da nossa condição de homem 

(com toda a especificidade do termo no que tange as suas potencialidades) é negada em 

função da manutenção da ordem econômica através do trabalho. Perdemos a percepção 

de nós mesmos do que poderíamos de verdade ser, transferindo o domínio para o alheio. 

Ao conteúdo exógeno, distante e que despreza a subjetividade. Há condição, neste caso, 

de arroubamento de espírito, ou seja, nos tornamos alheios a nós mesmos envolvidos na 

dinâmica do que é possível ser e não queremos ser. Ludibriados com promessas de um 

porvir próspero somos formados para atropelar a satisfação e felicidade do presente para 

construir o futuro.  

Gonzaguinha em 1983 traduz a condição de negação e subjugação colocada ao 

homem ao longo da história, na qual, o trabalho também é motivo de frustração tanto 

pelo peso da responsabilidade na produção material da sociedade, pela sensibilidade 

negligenciada como pela fragilidade diante da situação de falta de trabalho e por 

consequência dignidade. Também podemos considerar a ausência de tempo livre como 

algo que arde na pele sujeito, pois se configura na pobreza em que se constituirá sua 

essência já que o impede de momentos prazerosos e experiências possíveis, 

principalmente, diante do novo tempo facilitado pelo avanço tecnológico. Alguns 

fragmentos da música revelam o homem que sonha, sofre e ama as amarras do seu 

tempo,              
(...) 

É triste ver esse homem 

Guerreiro menino 

Com a barra do seu tempo 

Por sobre seus ombros... 

Eu vejo que ele sangra 

Eu vejo que ele berra 

A dor que tem no peito 

Pois ama e ama... 

Um homem se humilha 

Se castram seu sonhos 

Seu sonho é sua vida 

E vida é trabalho... 

E sem o seu trabalho 

O homem não tem honra 

E sem a sua honra 

Se morre, se mata... 

Não dá prá ser feliz 

                   



36 

 

Além da precarização do trabalho, a consequente condição indigna do salário 

(como meio de garantia da existência) outro complicador na medida em que só pode 

garantir uma existência medíocre e insistentemente desqualificada para a vida sem 

contribuir com as condições de superar as lacunas deixadas pela escolaridade. 

Frequentar cinema, ir ao teatro, participar de eventos culturais, viajar fazem parte da 

formação integral do homem, mas a posição indigna de classe não permite. Para Castel, 

o salário, para escapar de sua indignidade secular, não pode se reduzir à simples 

remuneração de uma tarefa; a necessidade de preparar para cada um, um lugar numa 

sociedade democrática não pode ser realizada por meio da completa transformação da 

sociedade em mercadoria, cavando qualquer “jazida de emprego” (CASTEL, 2008, p. 

497).  

A expressão escolhida pelo autor comporta o peso inevitável da crueldade 

realizada, na base da classe trabalhadora, onde os sonhos e os esforços tornam-se 

depositados num “sepulcro”. Não há esperança de uma real e digna mobilidade social 

quando tudo começa desvinculado de sua razão essencial, ou seja, o modo de produção 

da vida (o trabalho) transforma agora o ator principal do processo em mera mercadoria. 

Na atualidade das medidas do capital o próprio homem compõe a esteira de produção, 

submetido a adequações necessárias na ampliação do lucro dos empregadores. Torna-se 

necessário enfatizar o debate da precarização do trabalho, segundo Castel, pois só assim 

poderemos compreender os processos que alimentam a vulnerabilidade social e 

produzem, no final do percurso, o desemprego e a desfiliação (CASTEL, 2008, p. 516). 

Essa atmosfera de precarização e desqualificações vai, aos poucos, dividindo 

espaço com a classe dominante esbanjando consumo excessivo e desperdícios. Elabora, 

ideologicamente, as estratégias de manutenção da ordem através da mídia, da cultura de 

massa, baseada na falsa ideia de consenso. No lugar de conflitos de classe promove-se a 

conformação da posição de subordinado e ainda defensores da ordem como uma espécie 

natural do processo histórico – imutável condição para o subordinado, restando apenas o 

esforço de se tornar empreendedor para melhor se “colocar” nos espaços.  

Lima e Martins afirmam: outra evidência relaciona-se à negação da história 

como processo de luta de classes, isto é, uma complexa e intensa dinâmica das relações 

sociais, concebendo-a como um aglomerado de fragmentos, descontinuidades ou 

etapas, o que inviabilizaria qualquer tentativa humana de apropriar-se de seu próprio 

destino, somente restando ajustar-se ao existente (LIMA e MARTINS, in: NEVES, 

2005, p. 48).   

Contudo, não podemos negar a onda de violência contra a base da classe 

trabalhadora, como também, aos que estão obrigatoriamente fora dela. A pobreza é 

criminalizada diariamente como política de extermínio e controle, assim como, é nítida 

a ação nefasta, em relação às populações étnicas, vítimas de absurdos praticados pelo 

Estado brasileiro. Seja na asfixia do homem do campo obrigado a abandonar a terra, 

seja no descaso com a população pobre da cidade, estamos assistindo ao caos 

generalizado.  

 
Estas novas levas de massas expropriadas para as mega-cidades já 

super-povoadas produzem um quadro explosivo de miséria, violência e 

catástrofes, sejam elas produzidas por epidemias ou por desastres 

urbano-ambientais. Não há saídas em curso dentro dos marcos da 

sociedade burguesa. Esta é uma situação que faz parte do arcaico 

recriado pelo capitalismo na era do seu triunfo. A ideologia liberal do 



37 

 

individualismo abstrato, que diz ser possível por meio do esforço 

individual se subtrair a estas condições e prosperar, não encontra mais 

evidências empíricas. A mobilidade social está esgotada e, deste 

quadro, a perspectiva é de permanente piora, ora lenta, ora acelerada, 

sendo as classes subalternas a própria matéria sobre a qual a estrutura 

da sociedade burguesa desmorona (MENEGAT, 2007, p. 31). 

 

 

E ainda, é nessa perspectiva que se expressa o problema de repensar a questão da 

centralidade da categoria trabalho numa realidade sem trabalho. É desconsiderada sua 

relação com a constituição humana. A produção humana na sua evolução é ao mesmo 

tempo, produção social e do ser na sua individualidade e subjetividade e, não sendo 

preocupação coletiva, a própria coletividade sairá perdendo. A evolução do homem das 

cavernas aos dias de hoje só foi possível pela via do trabalho, produtor de saberes e 

tecnologias, conhecimentos e ciências. Sendo assim, é importante frisar que se somos 

seres coletivos quando o conjunto não vai bem de alguma forma as individualidades 

serão afetadas.  

Na mesma medida em que o projeto hegemônico vai se expandindo e se 

fortalecendo como classe dominante, as relações de poder têm se tornado complexas, 

pois, o contexto social é dinâmico e dependente da correlação de forças existentes. 

Logo, a burguesia cede a alguma participação da classe trabalhadora organizada quando 

a conjuntura convier. O exemplo citado no inicio do texto pode servir para ilustrar uma 

suposta abertura ao povo diante da conveniência do próprio Estado em relação ao 

petróleo. Segundo Souza,  

 
Como forma de expressão política dessas mudanças estruturais, no 

campo superestrutural, as relações de poder têm se tornado cada vez 

mais complexas, na medida em que a burguesia tem sido obrigada a 

ampliar os espaços de participação da classe trabalhadora organizada 

como mecanismo de mediação do conflito de classe. Para manter sua 

hegemonia a partir de condições renovadas de construção do 

consenso, a burguesia tem necessitado formar determinadas 

competências sociais no conjunto da classe trabalhadora que 

consistem na disseminação de uma pedagogia política capaz de 

conformar ética e moralmente a sociedade civil nos limites das leis 

do mercado, sob condições renovadas, mais de acordo com o estágio 

atual do desenvolvimento do capital (SOUZA, 2010, p.134). 

   

Segundo o autor, a burguesia tem sua pedagogia política e para renová-la, e 

assim aperfeiçoar a construção do consenso em torno da sociabilidade burguesa, ela 

vem impulsionando a redefinição do papel do Estado e incitando uma „nova‟ cultura 

cidadã fundada no individualismo e na competitividade, regulada pela lógica 

mercadológica (SOUZA, 2010, p.134).  

A Educação caberá como política social para o Estado capitalista exercendo um 

papel importante na conformação da ordem estabelecida, porém, obviamente como o 

contexto social é contraditório ela também servirá de pólo das disputas na correlação de 

forças dos interesses de classe. A classe dominante, mesmo com um discurso sedutor de 

ampliação de oportunidades (Educação para todos) e resolução de problemas sociais, 

está permanentemente desqualificando os sujeitos sociais, apesar de dar esperanças de 



38 

 

um futuro melhor. O que temos hoje, no que diz respeito à formação para a massa, é 

apenas a desqualificação social, profissional, econômica e individual, distanciando cada 

vez mais do conhecimento aprofundado e apropriado para a contestação da ordem.  

 
A política pública para a Educação, ao mesmo tempo em que serve 

para atender as demandas de produtividade e competitividade das 

empresas, também funciona como aparelho privado de hegemonia 

capaz de mediar conflitos de classe que emergem da desigualdade de 

oportunidades geradas pelo desemprego estrutural. A forma mais 

comum desta pedagogia da hegemonia tem sido a propagação da 

idéia de que a razão do desemprego é a carência de qualificação 

profissional (SOUZA, 2010.p. 138). 

 

No contexto das transformações político-econômicas interessa a burguesia 

preparar a classe trabalhadora no movimento das tendências industriais capacitando 

para a realização das tarefas no mesmo passo em que aprende a “vestir a camisa” da 

lógica do empregador. Essas adequações têm contraditoriamente dupla função: exercita 

a relação entre educação e trabalho apesar de não fugir dos limites da valorização do 

capital. Por um lado, socializa novos saberes produzidos, por outro, alimenta o 

desenvolvimento do potencial produtivo interessante para a burguesia.   

Diferentemente da composição do povo trazido no contexto político da primeira 

parte da obra de Castel, os sujeitos sociais de hoje estão na velocidade da globalização 

tendo acesso a todo tipo de informação sem limites geográficos, porém, sem 

possibilidade de realizar uma crítica consciente. A precarização da formação humana 

esteve na mesma direção do avanço tecnológico e científico nos últimos anos. 

Desenvolvemos tecnologias sofisticadas, mas produzimos alienados, como nunca, 

curiosamente. E ainda, retomamos a dicotomia entre trabalho manual e trabalho 

intelectual, na medida em que os sujeitos de pouco acesso ou de formação precarizada 

continuam apropriados para o exercício das funções subalternas. A diferença hoje é que 

esses trabalhadores são instruídos, pelas empresas, a adotarem um comportamento e um 

discurso ajustado ao bem servir com aspecto de “moderno” mesmo que fora do trabalho 

a experiência seja destacadamente o arcaico.    

 Os campos político, econômico e cultural de uma sociedade formam um todo 

que trazem em seus desdobramentos um caráter educador, exatamente, na complexidade 

e na contradição. No ideal da obra “A nova pedagogia da hegemonia”, as ações do 

Estado e a da lógica empresarial são educadoras e acontecem para além dos muros da 

Escola; por isso, admite-se uma pedagogia. Assim como a Educação não se restringe a 

espaços específicos, o ideal está expresso desde as campanhas da mídia até os menores 

projetos sociais destinados aos desfavorecidos. Entre os programas de entretenimento de 

domingo e as campanhas de qualificação profissional do governo, os sujeitos de direito 

se constituem no mesmo quadro social que os submissos sem escolha, sendo o segundo 

grupo a maioria. 

O caráter mutante da ordem capitalista vai escrevendo a história dos homens à 

revelia da maioria controlada pela luta em sobreviver. Tem sua emancipação individual 

e coletiva, pela via da formação teórica, negada. É preciso rediscutir uma proposta de 

formação/emancipação humana, com bases sólidas num projeto político de sociedade, 

porém, sem alimentar falsas ilusões com a atualidade perversa do capitalismo. Com a 

humanidade subjugada, entregue a barbárie não haverá futuro. Entendendo que o 



39 

 

homem é a composição do seu tempo histórico, das relações que estabelece, da 

conjuntura política, e ainda de subjetividade, podemos pensar que uma nova 

racionalidade seria possível, entretanto, não surge do nada. Nesse contexto de plenitude 

da barbárie surgiria talvez da emergência violenta da própria massa de miseráveis 

produzidos pelo sistema. 

A consolidação do poder hegemônico ou contra-hegemônico depende da 

participação da coletividade fazendo parte um exercício fundamental de „ser‟ no mundo. 

O tipo de sociedade determina o tipo de homem e vice-versa, se possuímos uma imensa 

maioria de ignorantes é porque os produzimos socialmente. A Escola é, portanto, um 

espaço de formação dominado pelas rédeas do Estado e, por conseqüência, pelo Capital, 

ocupada em certificar a manutenção dos interesses destrutivos do sistema. A Educação 

como mercadoria tem se realizado com maior impacto pelos meios de comunicação, 

pela ordem da concorrência e produtividade, por decretos de governo, pela 

mundialização da lógica do mercado – pela própria barbárie.  

Desde o enraizamento dos ideais capitalistas o mundo tornou-se uma única 

sociedade (a aldeia global), onde os países mais pobres são as periferias e cada espaço 

tornou-se um quadrado onde pessoas devem adaptar-se as tendências ditadas pelo 

grande capital. O desenvolvimento do capital é, por natureza, expansionista, 

mundializado e incontrolável (SOUZA, 2008, p. 313). 

A barbárie de hoje é fruto de excessos que não terão limites pela própria razão 

de existência do sistema. Conter esses excessos depende de ruptura, não obstante, a 

própria barbárie é a indicação de necessidade de ruptura, como estágio final aguardando 

apenas a disposição dos homens para dar fim em nome da condição de sobrevivência da 

humanidade. Somente uma nova racionalidade contra a lógica da mercadoria libertaria 

do homem das amarras dessa “epidemia social”. 

 
Nas crises declara-se uma epidemia social que teria parecido um contra-

senso a todas as épocas anteriores – a epidemia de sobreprodução. A 

sociedade vê-se de repente retransportada a um estado de momentânea 

barbárie... E por quê? Porque a sociedade possui “civilização em 

excesso” (MARX, 1982, p.112).  

 

As crises não se tornaram frequentes, elas integram a estrutura própria do 

capitalismo e, por isso, são como alavancas que impulsionam a engrenagem 

“revitalizando” a economia. No entanto, os momentos de aparente tranqüilidade não são 

seguros e normalmente de curta duração, sem contar a permanente utilização do Estado 

na manutenção das forças da economia sempre que se faz necessário. O próprio Estado 

serve de mercado quando convém aos grandes blocos industriais e empresariais, serve 

de instrumento para a tal revitalização.  

Enquanto as relações humanas forem pautadas por interesses financeiros nunca 

teremos educação em sentido amplo, não produziremos saberes a serviço do bem estar 

da humanidade, mas sim do lucro de empresários.   

 

 

 

 



40 

 

CAPITULO 3. Contexto e história do Curso de licenciatura em Educação do 

Campo  

O diálogo com as massas não é concessão, nem presente, nem muito 

menos uma tática a ser usada [...]. [...] o diálogo como encontro dos 

homens para a pronúncia do mundo, é uma condição fundamental para 

a sua real humanização. 

Paulo Freire 

 

 

A necessidade de educação do campo voltada para o desenvolvimento 

intelectual e cultural do trabalhador do campo não é uma realidade nova e sim uma 

antiga reivindicação, que a partir dos anos noventa, ganha nova visibilidade e corpo 

entre estudos e lutas de movimentos sociais específicos. Falar em educação do campo 

significa retomar a discussão sobre educação popular, pois, ela emerge da qualidade e 

do aprimoramento do debate nacionalmente colocado e respaldado como herdeira.  

 
Essa educação demanda uma epistemologia cuja fonte do conhecimento 

tem sua validade no saber da experiência, no conhecimento engajado, 

que nasce da necessidade de agir/pensar/sentir, que procura transformar 

a realidade numa perspectiva utópica que não espera um porvir, mas 

persegue um futuro que se faz nas entranhas do presente. (BATISTA, 

2006, p.3). 

 

As lutas travadas no interior dos movimentos sociais deram corpo ao debate que 

destaca essa especificidade com urgência em estabelecer-se amparada pela legislação. 

Isto fortaleceu a educação do campo como modalidade de ensino a partir de 2001 e, 

consequentemente, garante avanços inéditos no contexto institucional. 

 
As sementes da educação do campo são plantadas quando os 

movimentos sociais do campo com seus parceiros e aliados, se 

organizam, a partir do final dos anos 1990, para discutir, propor e 

reivindicar do poder público uma política de educação para os povos 

que vivem no e do campo, na perspectiva de superar as concepções 

anteriores, que concebiam a educação para o meio rural vinculada ao 

modelo de desenvolvimento urbano-industrial capitalista e a uma 

estrutura agrária que usa a terra apenas como instrumento de 

exploração, subordinado ao modelo de acumulação do capital 

(BATISTA, 2006, p.8). 

 

A educação do campo como herdeira da educação popular aparece superando os 

termos e as condições da escolarização rural que antes era marcada com tom de 

inferioridade. Há um considerável avanço no que tange a identidade desse segmento 

social que tentará reparar a dívida histórica do Estado brasileiro, assim:    

 
A Educação do Campo deve incentivar uma identidade política de 

movimento e de classe dos camponeses, valorizando a terra como 

instrumento de vida, de cultura, de produção, definindo a identidade da 

escola do campo a partir dos sujeitos sociais a quem se destina: 

agricultores/as familiares, assalariados/as, assentados/as, ribeirinhos, 



41 

 

caiçaras, extrativistas, pescadores, indígenas, remanescentes de 

quilombos, enfim, todos os povos do campo brasileiro. (). 

 

Os documentos oficiais, para a educação, até duas décadas atrás não tratava das 

questões do campo no sentido de valorizar a população de áreas rurais e seus direitos 

civis básicos. E, embora o Brasil sendo um país de origem eminentemente agrária, a 

educação do campo não foi sequer mencionada nos textos constitucionais até 1891, 

evidenciando o descaso dos dirigentes e as matrizes culturais centradas no trabalho 

escravo, na concentração fundiária, no controle do poder político pela oligarquia e nos 

modelos de cultura letrada européia “urbanocêntrica”
19

. Será somente com a 

constituição brasileira de 1988 que a legislação referente à educação começa a mudar de 

forma favorável as especificidades do campo, antes disso, destacava-se apenas para 

propor uma educação instrumental, assistencialista ou de ordenamento social
20

.  

A primeira Conferência Nacional Por uma Educação Básica do Campo, 

realizada em 1998, na cidade de Luziânia, em Goiás, discutindo o direito do homem do 

campo a educação definiu eixos norteadores, tais como: o papel da escola enquanto 

formadora de sujeitos articulada a um projeto de emancipação humana; a valorização 

dos diferentes saberes no processo educativo (o popular e o científico como 

complementares); um projeto de escola vinculado à realidade dos sujeitos; a Educação 

do Campo como estratégia para o desenvolvimento sustentável.  

No ano de 1998, mais precisamente em 16 de abril com a Portaria nº 10/98, o 

Ministério Extraordinário de Política Fundiária criou o Programa Nacional de Educação 

na Reforma Agrária – PRONERA, com o objetivo de fortalecer a educação nas áreas 

de Reforma Agrária estimulando, propondo, criando, desenvolvendo e coordenando 

projetos educacionais, utilizando metodologias voltadas para a especificidade do 

campo, tendo em vista contribuir para a promoção do desenvolvimento sustentável
21

. 

Com isso, a partir de 2007 surgem outros cursos de ensino superior pelo país, 

entretanto, é imprescindível lembrar a insistência dos movimentos sociais do campo a 

chegada dessa formação a universidade pública.  Na Universidade Federal Rural do Rio 

de Janeiro foram oferecidas 60 vagas para os Jovens e Adultos dos Assentamentos de 

Reforma Agrária do Estado do Rio de Janeiro, mais 10 vagas nesta turma direcionadas 

para os povos tradicionais (indígenas e quilombolas) assumidas pela UFRRJ, bem 

como a necessidade de discutirmos a regularização do Curso
22

.  

A UFRRJ possui há alguns anos uma história com a educação do campo como 

também com o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), promovendo 

debates, seminários, fóruns,  que fortalecem os rumos para seu o reconhecimento e 

necessidade da mesma como política pública. Em termos objetivos é importante 

destacar que: 
Além disso, a UFRRJ, em sua trajetória histórica, vem atuando no 

atendimento às demandas populares, por meio de outras intervenções 

                                                           
19

 Ver Educação do Campo: Um olhar panorâmico (ROCHA, PASSOS e CARVALHO) 

http://www.forumeja.org.br/ec/files/TextobaseeducacaodoCampo.pdf 
20

 Ver Cadernos SECAD/MEC, 2007. 
21

 A afirmação encontra-se no site: http://www.ced.ufsc.br/pronera/?page_id=10 do PRONERA – UFSC 

2010. 
22

 Dados retirados do Relatório de um ano de atividades para implementação do curso desafios e 

demandas, aprovado pelo Colegiado do Curso de Licenciatura em Educação do Campo em 24 de 

novembro de 2010.  

http://www.forumeja.org.br/ec/files/TextobaseeducacaodoCampo.pdf
http://www.ced.ufsc.br/pronera/?page_id=10


42 

 

qualificadas que vêm se desenvolvendo em projetos de EJA, como: o 

PRONERA (Programa Nacional de Educação na Reforma Agrária) 

(1997-2003), a Alfabetização Solidária no RJ e outros estados do 

Nordeste (1997-2003), o MOVA em bairros de assentamento – Sol da 

Manhã e outros – de Seropédica e Itaguaí (entre 1980 e 1993), Projeto 

Caminhar (2007-2008). Este último, uma experiência inicialmente 

voltada para os servidores da UFRRJ, recentemente desdobrou-se na 

Educação de Jovens e Adultos em parceria com a Prefeitura Municipal 

de Seropédica
23

. 

 

O curso, implementado no ano de 2010 na Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro, é fruto da insistência de militantes dos movimentos sociais/sindicatos do 

campo, de educadores populares, professores dessa universidade, porém, em função de 

uma demanda apresentada pelo Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

(INCRA). A partir do lançamento do edital PRONERA/MDA foi organizado um Fórum 

permanente de discussão com os movimentos sociais do campo MST e CPT, 

movimento sindical (Sindicato dos Trabalhadores Rurais e Federação (FETAG), Rede 

de Educação Cidadã (RECID), populações tradicionais (indígenas, quilombolas e 

caiçaras), ocupações urbanas e participação de professores de vários institutos da 

universidade.  

O edital PRONERA uma vez aprovado foi encaminhado ao CEPE-UFRRJ em 

novembro do ano de 2009 e também aprovado por unanimidade em 18 de junho do ano 

seguinte.    

De acordo com o PPP do curso o objetivo, na ocasião, era apresentar um 

diagnóstico das demandas locais no estado do Rio de Janeiro e propor uma construção 

curricular que funcionasse a partir da Pedagogia da Alternância, dos princípios da 

educação popular (Paulo Freire) em contexto de conhecimento complexo e em rede 

(Edgar Morin)
24

. A necessidade de escolarização no estado, principalmente entre jovens 

e adultos, existe e é compatível com a diversidade desse território. A adaptação 

curricular, a preocupação com a metodologia e a concepção de produção de 

conhecimento é que torna possível na prática a realização do curso. 

É importante ressaltar que:    

 
O Projeto Político-Pedagógico do Curso de Licenciatura em Educação 

do Campo traduz a união de esforços de áreas de estudos/experiências 

engendradas na cotidianidade de sujeitos e atores da UFRRJ e a prática 

da diversidade e alteridade dos assentamentos rurais do Rio de Janeiro. 

Deste modo, o curso destina-se a formação de educadores e 

educadoras para atuação nas escolas do campo situadas nestes 

contextos específicos e socioculturais diversificados. Com duração de 3 

anos, o curso de  3.540H horas terá duas grandes áreas de conhecimento 

como opção de especialidade do educando/a: 1. Ciências Sociais e 

Humanidades 2. Agroecologia e Segurança Alimentar
25

.  

 

                                                           
23

 Projeto Político-Pedagógico do Curso de Licenciatura em Educação do Campo, UFRRJ, maio de 2010. 
24

 Relatório de um ano de atividades para implementação do curso: desafios e demandas, 2011. 
25

 Fragmento extraído do Projeto Político-Pedagógico do Curso de Licenciatura em Educação do Campo, 

UFRRJ, maio de 2010. 



43 

 

Para tanto, é necessário que tenhamos impregnado o olhar com o conceito de 

alteridade para compreender a dimensão da diversidade em que se constitui a primeira 

turma dessa licenciatura.          

A divulgação do curso foi feita por representantes dos movimentos sociais nos 

espaços específicos do público alvo. Podemos imaginar que para este objetivo o 

trabalho precisaria ser no sentido de envolver e convencer os adultos da necessidade de 

escolarização como instrumento de luta embora saibamos os limites colocados pelas 

condições materiais – a realidade não se transforma apenas com “produção” de 

consciências, ou seja, com educação, mas com conjuntura favorável entre outros fatores. 

A diferença na composição e, sem dúvida, na razão de ser da turma de Educação 

do Campo já se inicia no processo seletivo dos educandos. A seleção se deu através de 

acesso especial a partir de edital público composto por provas de conhecimentos 

culturais e gerais; uma redação sobre temas específicos da realidade brasileira; 

apresentação de carta identificando o Assentamento de Reforma Agrária de origem. E 

ainda, os critérios de avaliação das provas e da redação serão estabelecidos de acordo 

com o conteúdo a ser abordado, incluindo correção da língua portuguesa (PPP, 2010). 

Uma Comissão Especial de Acesso da UFRRJ foi formada para elaboração das questões 

e da redação. A intenção de apresentar este dado é de fato fazer toda diferença um 

processo pensado para a inserção de segmentos sociais a margem da sociedade 

(assentados, quilombolas, caiçaras, indígenas).  Nos processos tradicionais quem se 

adapta é o sujeito nunca o contrário. 

O Curso, tendo como prática pedagógica a organicidade dos movimentos 

sociais, a memória social como ferramenta de produção intelectual e os conteúdos 

tradicionais acadêmicos, tem grande responsabilidade com a história e com o debate da 

Educação Popular no Brasil.  

A concepção pedagógica que orienta o curso é a Pedagogia da Alternância. O 

conceito foi desenvolvido pesquisadores e colaboradores com intuito de fortalecer o 

trabalho político-pedagógico na educação popular. Consta nos textos pesquisados que o 

primeiro a colocar em prática a Alternância foi o Padre Abbér Granereau, pároco de 

uma pequena capela localizada em Serignal-Péboldol, no interior da França e, em 21 de 

novembro de 1935 fundou a primeira “Maison Familiale” ou Casa Familiar
26

. No 

Brasil, as primeiras instituições foram os CEFFAS (Centros Familiares de Formação 

por Alternância) aproximadamente em 1984 em Pernanbuco. 

Segundo Gimonet, com a Pedagogia da Alternância deixa-se para trás uma 

pedagogia plana para ingressar numa pedagogia no espaço e no tempo e diversificam-

se as instituições, bem como os atores implicados (2007, p.19). A proposta baseia-se na 

experiência e relação com a comunidade e com sua própria família tornando todos 

partícipes na formação do “alternante” – ele não é mais um aluno na escola, mas já um 

ator num determinado contexto de vida e num território (2007, p.19).   

De acordo com uma publicação da Revista Nova Escola, edição 225 de setembro 

2009, escolas com alternância hoje estão na seguinte disposição pelo país: 

                                                           
26

 Ver o site http://www.pedagogiadaalternancia.com/2008/05/historia-da-pedagogia-da-alternancia.html 



44 

 

 
 

 

Para que o trabalho se realize como pensado alguns compromissos precisam ser 

firmados,  
O envolvimento da comunidade é primordial para a consecução dos 

objetivos do projeto, cuja implantação só acontece a partir da demanda 

da própria comunidade. A partir daí, começa a se desenvolver o senso 

de responsabilidade pelas escolas, a busca por soluções para os 

problemas da região, a valorização do agricultor como cidadão e como 

profissional. Conseqüentemente, o Projeto acaba despertando a 

iniciativa e a participação comunitária, além de uma atuação conjunta 

por parte dos órgãos executores e parceiros do Projeto. E ainda, cria 

projetos de desenvolvimento regional oriundos das aspirações da 

população local e dos ensinamentos da Casa Familiar Rural. 

(PASSADOR, 2000) 

 

Um autor referência da educação popular e por consequência para a educação do 

campo é, certamente, Paulo Freire. Os princípios por ele enfatizados baseados na 

autonomia do sujeito aprendiz e na superação da condição de oprimido são também 

referências para a educação do campo. Os adultos em defasagem na escolarização, que é 

o caso da maioria dos sujeitos do campo, são um alvo no trabalho pedagógico no 

sentido da valorização como ser, como aprendiz e agente de transformação.    

Valoriza-se o tempo em que os educandos estão em suas comunidades e não 

apenas a dinâmica com as disciplinas na universidade. O tempo é, então, pensado e 

valorizado de forma diferente da pedagogia tradicional. Eles realizam os trabalhos, 

pesquisas e seminários de acordo com as demandas da comunidade. Consiste em 

considerar que a formação vai além do espaço oficial da produção do conhecimento, 



45 

 

mas sim, é ininterrupta e necessita da realidade para se estabelecer. Na UFRRJ os 

educandos ficam instalados por sessenta dias no alojamento da universidade, duas vezes 

ao ano, correspondendo ao tempo escola - TE, e o intervalo desse período corresponde 

ao tempo comunidade – TC. Para que haja um acompanhamento dos trabalhos no TC, 

como também, orientação para as pesquisas, considerando a quantidade de pessoas de 

diversos lugares do Estado do Rio de Janeiro, a turma é dividida em Regionais, tais 

como: Regional Sul, Médio Paraíba, Norte e Metropolitana.   

Com o tempo, constatamos a dificuldade em apreender tal formação política 

naquilo que possui de mais central, essencial, visto que o próprio processo constitui-se 

complexo não nos possibilitando alcançar o real em sua plenitude. Assim, acreditando 

na necessidade de compreensão do sensível e da condição humana no contexto de uma 

licenciatura voltada para militantes sociais que atuam no campo no horizonte das lutas 

populares – na sua atualidade em crise, o trabalho reúne: assentados, quilombolas, 

caiçaras militantes de ocupações urbanas e indígenas – todos sujeitos possuidores de 

variadas histórias e experiências, serão convidados a narrar seu processo. Sendo assim, 

interessou-nos focalizar o processo que os constituem como ser até a chegada na 

licenciatura como elemento para pensarmos contribuições à formação humana 

considerando o caos da atualidade.  

Logo no primeiro contato foi possível observar que não se tratava de estudantes 

comuns, ou seja, aqueles que buscam um curso de graduação para futura inserção no 

mercado de trabalho ou que por falta de opção preferem os cursos da área de humanas. 

Trata-se de sujeitos envolvidos em organizações políticas embasados por uma causa, ou 

representantes de grupos sociais historicamente em desvantagem, mas munidos de 

muita resistência e dispostos a debater outro projeto de sociedade que dê sentido ao que 

se aprende nas aulas e o que se realiza na prática cotidiana. A dinâmica baseada na 

pedagogia da Alternância ajusta o tempo de estudo e produção acadêmica com os 

trabalhos dos educandos nas suas comunidades alternando, assim, a atuação política 

com a produção intelectual traduzindo uma práxis política e pedagógica que já era feita 

na formação de lideranças do MST.   

Enquanto nos cursos formais obedecem aos critérios estabelecidos pelo Estado, 

oferecendo uma formação padrão, seletiva e reprodutora de verdades construídas a 

partir de referências eurocêntrica, branca e burguesa, a proposta deste curso além de 

promover um ingresso incomum de educandos do campo e da cidade em luta contra a 

desigualdade, também mantém a dinâmica de trabalho das organizações sociais o que 

garante aulas e atividades com a participação intensa dos educandos. No caso deste 

curso toda diversidade negada pela pedagogia tradicional, assim como, toda atuação do 

estudante como sujeito de direitos é favorecida como instrumento pedagógico 

fundamental. Obviamente, não se trata de uma convivência perfeita e harmoniosa ou 

sem atropelos, ao contrário, os desacertos servem ao processo e a diferença é uma 

verdade estampada que influencia o processo de construção de saberes. 

Pensar o processo de constituição/formação do educador com esta especificidade 

exige uma análise histórica das circunstâncias sociais em que está inserida a educação 

do campo e dos sujeitos políticos em disputa. Não basta, neste caso, que os conteúdos 

sejam sobre as condições de plantio, técnicas e instrumentos para lidar com a terra, mas 

dependem de saberes no plano político, de conjuntura social, econômico e outros 

aspectos que pensem o humano como ser da complexidade e inteiro.  



46 

 

Percebemos que há um interessante e proveitoso debate a ser travado quanto ao 

processo de institucionalização da educação do campo no chão das universidades 

púbicas brasileiras. A luta pela terra, de muita história, mas por muitos ainda 

desconhecida, é agora narrada/vivenciada nos espaços da universidade pública. 

Institucionalizaremos também a luta? Esse debate precisa ser travado e sem que se perca 

a dimensão autônoma da luta política. É preciso perceber os avanços como resultados 

da luta e que somente a continuidade dela pode garantir o mais necessário. É preciso 

pensar sobre o assunto, pensar em toda a relação dos governos brasileiros com os 

sujeitos do campo como também a histórica precariedade e descaso com a educação do 

campo até hoje. Por ser um programa os vínculos e a continuidade dos trabalhos 

depende ainda de mais luta para sua regularização efetiva.  

 
Simultaneamente ao processo de institucionalização da Educação do 

Campo por dentro do MEC, ocorreu a institucionalização do 

PRONERA mediante a assinatura do Decreto Presidencial Nº  7.352, de 

4 de novembro de 2010, que dispõe sobre a política de educação do 

campo e o Programa Nacional de Educação na Reforma Agrária – 

PRONERA. Esse decreto defende que os princípios da educação do 

campo dialogam com a  diversidade do campo em seus aspectos sociais, 

culturais, políticos, de gênero, entre outros. Incentiva a formulação de 

projetos político-pedagógicos específicos para as escolas do campo, 

estimulando o desenvolvimento de políticas para a formação de 

educadores do campo. Uma das maiores conquistas desse Decreto é a 

ampliação do conceito de populações do campo, presente no artigo 1º: 

os agricultores familiares, os extrativistas, os pescadores artesanais, os 

ribeirinhos, os assentados e acampados da reforma agrária, os 

trabalhadores assalariados rurais, os quilombolas, os caiçaras, os povos 

da floresta, os caboclos e outros que produzam suas condições materiais 

de existência a partir do trabalho no meio rural
27

.  

 

Sofremos com as negações e impedimentos da condição social em que se 

constituíram nas relações sociais capitalistas e por consequência sofremos com os 

déficits de conteúdos escolares. Portanto, devemos considerar um avanço a discussão da 

luta pela terra, sua história e o homem do campo estarem no espaço socialmente 

referenciado, a universidade e que, sem dúvida, deve ser de domínio popular. Contudo, 

nossa atenção precisa ser redobrada, pois, não basta termos chegado, é preciso ter 

clareza das implicações e contradições do processo. 

Quanto mais se aproxima a educação popular da universidade mais ampliamos a 

chance de minimizar as consequências da utilização do conhecimento como poder 

restrito a uma classe que é inevitavelmente a dominante. Pensemos, então, como 

garantir um projeto de formação política, baseado na prática dos movimentos sociais, 

tendo em vista o contexto atual de barbárie desacreditado dos ideais socialistas de 

rompimento com o capital? O povo brasileiro questiona e reivindica menos que há 

quarenta anos. Na cidade nos tornamos “dóceis” a base de muita tortura e repressão, 

                                                           
27

 Relatório de um ano de atividades para implementação do Curso - desafios e demandas, novembro de 

2010. 

 



47 

 

como será possível reverter esse processo no sentido de construirmos uma aliança e 

adesão as demandas do campo? A especificidade do assunto, educação do campo, pode 

representar um “pretexto” para reunir e mobilizar sujeitos dando visibilidade as lutas e 

demandas populares?   

Até que ponto podemos explorar esses dois elementos, universidade e 

movimentos sociais, em favor das demandas populares sem que se perca a dimensão 

humana do processo? Para Caldart, os movimentos sociais já são vistos como um lugar 

de formação de sujeitos; onde acontece um processo de educação significativa 

possibilitando que cada um se perceba parte de uma construção em condição de sujeito 

autônomo, e ainda completa: 

A participação nos Movimentos Sociais humaniza as pessoas formando-as como 

sujeitos, de sua vida, de sua história, da luta pelo resgate de sua dignidade, ao mesmo 

tempo em que fazendo desta formação um processo de construção de novos sujeitos 

sociais: os sujeitos coletivos que passam a identificar quem é “do Movimento”, e quem 

se percebe “em movimento”.  
(...) Sujeitos sociais se referem a sujeitos coletivos: associação de 

pessoas que passam a ter uma identidade de ação social e, portanto, de 

formação; revelam-se pelo nome próprio através do qual a sociedade 

passa a identificar quem é de uma determinada organização, de um 

determinado Movimento: os Sem Terra estão em Marcha; os Atingidos 

por Barragens protestam; os Sem Teto fazem mais uma ocupação... E 

sujeitos sociais se formam; não nascem feitos; e se formam no próprio 

processo em que se afirmam ou passam a fazer diferença diante da 

sociedade. (CALDART, 2005). 

 

  A universidade participa desse processo fornecendo a infra-estrutura e o 

PRONERA o investimento financeiro. Porém, a precariedade explícita no cotidiano 

mostra a correlação de forças políticas em constante disputa. Assim, a regularização irá 

depender de embates mais contundentes para o futuro. A Institucionalização já está em 

curso na medida em que o trabalho já é real e está pelos corredores, movimenta grupos 

de professores da universidade, grupos de pesquisa. Os movimentos desde sempre 

compõem a posição de contramão da ordem e há tempos trabalham em condições 

precárias para formar seus quadros, precisamos pensar o que fará o diferencial agora 

para não perder de vista as lutas sociais que trouxeram a necessidade dessa formação à 

visibilidade na universidade.    

O projeto que já se inicia ousado por romper com parâmetros convencionais de 

público alvo, de pedagogia e ainda conta com sujeitos envolvidos diretamente na causa 

em que se pretende aprofundar no curso, ou seja, representantes de suas comunidades 

ligadas ao campo ou a lutas sociais. Mas será que sabem identificar e questionar com 

propriedade as contradições sociais? Como avaliar o desenvolvimento do potencial da 

formação política trabalhada no curso?  

Pensar a conjuntura e os seus sujeitos na perspectiva Estética pode ser um desafio 

quando sabemos que o paradigma dominante mantém uma visão bastante objetiva da 

realidade dentro de uma racionalidade para garantia do “progresso” da humanidade. 

Nesse sentido, Marcuse aponta que perante o tribunal da razão teórica e prática, que 

modelou o mundo do principio de desempenho, a existência estética está condenada 

(MARCUSE, 1968, p.156). Pensar com liberdade e produzir reflexão crítica são 

elementos que devem ser ensinados e isso pode depender de uma educação estética. 



48 

 

Porém, uma educação estética livre. Estética não como forma, mas como conteúdo na 

produção epistemológica do sensível, como valorização da subjetividade humana, há 

muito reprimida e, incentivo a criatividade.       

Está em curso um processo contraditório que ainda será alvo de muitos debates, 

principalmente, por se tratar de educação popular e na medida em que traz para a 

universidade os segmentos “excluídos” da sociedade brasileira e junto com eles o 

incômodo da mudança. Um trabalho de pesquisa como esse é ao mesmo tempo 

denúncia, anúncio e desafio, pois podemos aprender muito com a Pedagogia do 

Movimento no sentido de superar a forma tradicional de educação. Apostamos no 

conteúdo das narrativas e na riqueza das subjetividades como um diferencial para uma 

análise com novos olhos sobre formação, política e movimentos sociais. Acreditamos 

como Marcuse que, introduzida na filosofia da cultura, essa noção almeja uma 

libertação dos sentidos que, longe de destruir a civilização, dar-lhe-ia uma base mais 

firme e incentivaria muito as suas potencialidades. Operando através de um impulso 

básico – nomeadamente, o impulso lúdico – a função estética “aboliria a compulsão e 

colocaria o homem, moral e fisicamente, em liberdade”. Harmonizaria os sentimentos e 

afeições com as ideias da razão, privaria as “leis da razão de sua compulsão moral” e 

“reconciliá-las-ia com o interesse dos sentidos” (MARCUSE, 1968, p.163).   

Entretanto, a pretenção nesse estudo limita-se em explorar exclusivamente as 

narrativas de trajetórias militantes no contexto da experiência educativa/formativa nessa 

licenciatura, ou seja,  o processo de formação política sentido e experimentado pelos 

sujeitos, assim como, a compreensão acerca de sua autoformação. A análise dar-se-á na 

perspectiva estética das narrativas tomando em consideração as subjetividades de cada 

sujeito.   Admitindo que a dimensão estética é o meio onde os sentidos e o intelecto se 

encontram (Marcuse, 1968 p. 161) pensaremos a formação política, em curso, traduzida 

e projetada esteticamente nos trabalhos pedagógicos/políticos realizados na forma como 

são por eles compreendido.  

A composição desse curso de licenciatura é incomum. São senhores, senhoras, 

jovens com diferenças de todos os tipos, mas tendo em comum como pano de fundo nas 

suas histórias a luta social, seja nos assentamentos, seja no quilombo, seja na aldeia se 

encontram na resistência cotidiana em sobreviver. Mas será que todos tem clareza do 

que estão fazendo nesse processo e o que os esperam? Ouvi-los pode render um rico 

material para futuros trabalhos e para os movimentos sociais em luta.  

Certos de que não esgotaremos as possibilidades de conhecer/descobrir 

plenamente o objeto deste, pois o nosso entendimento é fruto do que somos capazes de 

pensar sobre ele, nos propomos a investigar neste trabalho a dimensão estética no 

processo de formação política dos educandos desta licenciatura. Pois, interessa-nos 

compreender em que medida podemos realizar uma formação com a perspectiva da 

sensibilidade e do sentir de cada sujeito como elemento prioritário no processo. Do 

ponto de vista estético, podemos explorar diversos aspectos ou elementos do trabalho e 

da trajetória particular política nos interessa, entretanto, o sentimento e a compreensão a 

partir das subjetividades em que os trabalhos, de aproximadamente um ano de 

existência efetiva no espaço da universidade, estão imersos. 

A opção pelas experiências e produções dos futuros educadores da Licenciatura 

em Educação do Campo, na UFRRJ, justifica-se pelo diferencial desta licenciatura 

sobre as demais, o potencial político da proposta e a vinculação dos educandos com os 

movimentos sociais (MST, FETAG, RECID e AMOC). O curso representa, sem dúvida, 



49 

 

um ganho político para a educação do campo como direito, e uma conquista na garantia 

dos sujeitos oriundos de assentamentos, comunidades indígenas, caiçaras, quilombolas 

e, ainda, movimentos de ocupações urbanas na universidade. Todavia, precisamos 

avaliar as condições atuais dos movimentos sociais já que para a proposta da 

LECAMPO ele significa um pilar para a garantia de permanência e desenvolvimento 

dos educandos. Cabe aos movimentos um acompanhamento mais próximo do estudante, 

assim como, a participação na realização prática do curso (reuniões pedagógicas, 

colegiado, avaliações, suporte no TC etc.) o que depende de articulação interna e de 

representantes.  

Mas como articular o trabalho nessa fase de desmonte e crise das organizações?  

É inevitável que nos questionemos a respeito já que o problema é visível em âmbito 

nacional, seja no esvaziamento do movimento estudantil (mesmo com potencial da 

juventude), seja no descrédito do movimento sindical.  

Nas últimas duas décadas ficou mais evidente no Brasil com a tendência 

neoliberal uma crise social que dispersou movimentos de esquerda, trouxe a ideia 

conciliação no lugar do conflito de classe, intelectuais foram cooptados ou 

desanimados, enfraqueceram-se os partidos e desmoralizaram-se sindicatos – alguns 

chamam de tese do “refluxo” do movimento de esquerda. Um crescimento exorbitante 

do subemprego, uma maioria cada vez mais pobre e dependente de recursos por 

programas públicos precários. Por parte da ação direta dos governos, uma onda de 

criminalização dos movimentos sociais, fragilidade e precariedade da estrutura em 

relação aos direitos básicos elementares. Enfim, o tão sonhado país do futuro parece 

assustar até os mais otimistas.  

Esse quadro de crise levou conturbadas formas de convivência social se 

considerarmos a luta pela sobrevivência em que se transformou a vida dos trabalhadores 

em pleno caos. A violência passa a fazer parte do cotidiano. Depois de nos 

apropriarmos do conceito de barbárie que traduz o espectro da atualidade buscaremos 

pensar essa violência e a forma intensiva de desumanização a partir do conceito de 

estética. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 

 

CAPITULO 4. Territórios simbólicos
28

 produtores de razão sensível: as narrativas 

de vida/formação dos educandos da LEC. 

 

O trabalho de pesquisa a partir dos relatos de vida, ou melhor, dos 

relatos centrados sobre a formação, efetuados na perspectiva de 

evidenciar e questionar heranças, continuidades e rupturas, projetos de 

vida [...] permite ter a medida das mutações sociais e culturais nas 

vidas singulares [...].  

Marie-Christine Josso 

 

 

 

A preocupação com estudos sobre a formação humana (constituição do homem 

no seio da produção social) não é uma novidade. Frequentemente encontramos 

trabalhos que apontam a preocupação com o rumo histórico que vem sendo definido 

para a educação nas condições e na ideia de desenvolvimento e progresso no contexto 

do modo de produção capitalista. Um processo que vem mantendo a alienação e 

distorção da potencialidade humana, ao passo que privilegia a forma-mercadoria. 

Somos (de)formados na atmosfera ideológica do fetiche e do consumo, mas, ao 

contrário do que parece, configuram-se em nós mesmos as pistas e possibilidades 

desejosas de superação da ordem vigente. 

  Herbert Marcuse, no ensejo de pensar uma nova racionalidade do sensível na 

perspectiva do marxismo, apostou na contribuição da produção intelectual de Freud e, 

analisando a sociedade de sua época (início do século XX), destacou conceitos 

importantes como: repressão, progresso, civilização, princípio de realidade, instinto, 

liberdade e Estética. Com o passar do tempo, especificamente, na atualidade (século 

XXI) ainda sofremos com os mesmos sintomas sociais e individuais que Marcuse 

identificava. Sendo assim, na intenção de entender os processos de formação do homem 

na atualidade, compreendendo ao mesmo tempo a situação limite do contexto de 

barbárie e expressando a insatisfação de quem investiga o assunto, optamos em ouvir as 

histórias dos educandos do curso de Licenciatura em Educação do campo na UFRRJ.  

  Não há melhor início para percorrermos sobre formação humana na atualidade 

que as narrativas dos educandos como território simbólico desses processos. Sujeitos 

sociais diversos, complexos e possuidores de diversas percepções acerca de processos 

de formação e do seu próprio. As subjetividades humanas têm em si conteúdos que 

apresentam pistas denunciadoras do real e dos processos nele imbricados. Para uns uma 

vida entrelaçada aos movimentos sociais do campo, para outros as disputas no seio da 

turbulência urbana. Entretanto, todos narram fatos que, como diria Josso (2008), 

traduzem a existência singular plural e a partir delas pensaremos formação. Só 

poderemos negar o projeto capitalista denunciando por meio das subjetividades as 

armadilhas da realidade colapsada para, então, admitir o contrário, uma possibilidade 

contra-hegemônica.  

Formação e consciência passam, impreterivelmente, por autoformação e 

autoconsciência, e isso não significa responsabilizar o homem pelas mazelas sociais, 

                                                           
28

 Ver Marie-Christine Josso, As Histórias de vida como territórios simbólicos nos quais se exploram e se 

descobrem formas e sentidos múltiplos de uma existencialidade evolutiva singular-plural. 



51 

 

mas implica em dar a ele a autoridade sobre tal processo. Nesse casso, a atenção às 

narrativas, fatos que compõem o sujeito, possui muita funcionalidade. Pois, ao mesmo 

tempo em que pode falar com propriedade, já que os fatos são próprios, tem também a 

possibilidade de o sujeito se ver, se avaliar, se compreender e na mesma dinâmica estará 

constituindo consciência de si e da história.  

 
O processo de formação que caracteriza o percurso de vida de cada um 

permite, portanto, colocar em dia, progressivamente, o ser-sujeito de 

formação, vê-lo tomar forma psicossomática, psicológica, sociológica, 

emocional, cultural, política e, espiritualmente num sábio e singular 

entrelaçamento, formando assim um motivo único [...]. A consciência 

de ser (ativa ou passivamente) sujeito de sua história, mediante todos os 

ajustamentos que foi preciso fazer, permite dimensionar o desafio de 

toda formação: a atualização do sujeito num querer e poder ser em 

devir, e a sua objetivação nas formas socioculturais visadas, as que já 

existem ou as que se possa imaginar. (JOSSO, 2008, p.31).    
 

Atuando a partir das trajetórias de vida podemos inferir a ocorrência de um 

sujeito com possibilidade de narrar e realizar um movimento de contracultura
29

. É ver a 

cultura hegemônica por meio do próprio homem e identificar nela o que nos negou 

como ser, o que tirou nossa autoridade e propriedade diante da vida. Segundo Josso, as 

experiências são formadoras e fundadoras das nossas identidades em evolução, 

portanto, se admitirmos que essas experiências são também determinadas pelo contexto 

degenerativo do desenvolvimento capitalista produtor de uma massa de desavisados e 

ignorantes, é possível identificar o que não queremos.  

Nas falas há vestígios relevantes do contexto social da reificação e a tradução de 

uma vida particular, apontando para a co-existência de um sujeito único e múltiplo. É 

também a consequência dos planos e projetos não somente nos marcos de um país de 

um mundo globalizado. Os discursos que pretendemos trazer aqui são fontes de partes 

da história do Rio de Janeiro que não temos registro; são acontecimentos 

experimentados também pela base do povo carioca na tentativa de sobrevivência e nos 

embates com a situação política e econômica. Como tratar, então, de valorizar as 

narrativas na intenção de buscar aspectos do sensível repensando o que é possível 

construir? Identificando o mundo que não queremos (marcado pela negação e pela 

barbárie), como encaminhar o seu contrário?  

É importante considerar a condição tanto da história quanto do próprio homem 

de que não somos, mas estamos sendo. E, se estamos em constante construção e 

desconstrução de certezas, a cultura, nesse sentido, é viva e passível de mudança.  

  
 É por isso que essas identidades incessantemente em devir, 

manifestações de nossas existencialidades em movimento, são, em 

certos períodos históricos mais fortemente perturbadas pelos efeitos 

                                                           
29

 O termo contracultura, empregado no texto, restringe-se à seguinte acepção: uma cultura com valores e 

costumes colidentes com os da sociedade estabelecida e não ao movimento histórico homônimo. Todavia, 

não nos consideramos distante do ideal da proposta de tal movimento, visto que o mesmo definia-se a 

partir de práticas e manifestações que visam criticar, debater e questionar tudo aquilo que era identificado 

como vigente e reafirmador da repressão e da castração humanas.  



52 

 

desestruturantes de mudanças sociais, econômicas e/ou políticas. 

(JOSSO, 2008, p.26).   

 

A autora nos chama a atenção de certa forma que a única certeza é a da 

possibilidade frequente de transformação das identidades/existencialidades e, estas são 

afetadas por novas formas de pobreza, novos problemas sanitários, modificações 

climáticas relacionadas a poluentes tradicionais em crescimento exponencial (Ib., 

p.26). Reiterando a proposta de Josso, pensar a contribuição do trabalho com as 

histórias de vida carregadas das subjetividades exige considerar esse constante devir.   

Ainda nos apropriando da autora, as narrativas são a opção de linguagem deste 

trabalho principalmente porque:  

 
Por um lado, como uma trajetória que é feita por um tensionamento 

entre as heranças sucessivas e as novas construções e, por outro lado, 

feita igualmente por um relacionamento dialético da aquisição de 

conhecimentos, de saber fazer, de saber pensar, de saber estar com 

relação ao outro, de estratégias valorizações, comportamentos, novas 

valorizações que são visadas mediante o percurso educativo escolhido. 

As projeções de si, que alimentam os momentos de reorganização, são 

reexaminadas em suas significações no presente e colocadas na 

perspectiva do futuro. (JOSSO, 2008, p.28)  

 

E nesse movimento inclui-se o pesquisador, o qual visita às experiências e 

trabalha na perspectiva de Walter Benjamin, procurando ouvir as vozes silenciadas ao 

longo da história. Como a pesquisa preocupa-se em refletir sobre o que temos e, 

consequentemente, sobre o que podemos ter, a proposta não vê os narradores como 

objeto, mas produtores de saberes. Nesse sentido, acreditamos, a pesquisa contribui 

tanto para o pesquisador quanto para os sujeitos envolvidos.   

Em suma, os territórios simbólicos por nós reconhecidos como possibilidade de 

uma razão sensível são as narrativas de vida/formação dos educandos da LEC, sendo o 

Rio de Janeiro um terreno rico de histórias, conflitos e lutas populares. A Licenciatura 

em educação do Campo traz à universidade pessoas de diferentes partes do Estado que 

viveram momentos bastante interessantes. Muitos não consideram suas próprias 

experiências como fontes da história ou processo de autoformação, entretanto, se 

tornarão nesse trabalho fontes fundamentais de estudos. As linhas que se seguem 

procuram identificar a marca da concepção do ego administrado, presente nas 

narrativas, considerando a formação desses homens e mulheres no seio da produção 

social e reafirmando nossa preocupação com o rumo histórico e suas consequências na 

educação, no contexto das promessas de desenvolvimento e progresso de um modo de 

produção da vida sem futuro.  

 

 

 

 

 

 



53 

 

4.1 As narrativas: Observando o retorno do reprimido em busca de uma razão 

sensível. 

  

Mais uma vez os homens, desafiados pela dramaticidade da hora atual, 

se propõem a si mesmos como problema. Descobrem que pouco sabem 

de si, de seu “posto no cosmos”, e se inquietam por saber mais. 

Paulo Freire 

 

Se eu pudesse te dizer, aquilo que nunca te direi. Tu poderias entender 

aquilo que nem eu sei.  

                                                                                           Sigmund Freud 

 

Como já mencionado, os narradores são estudantes da Licenciatura em Educação 

do Campo, da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. As narrativas das 

histórias/experiências de vida/formação foram realizadas sem exigências ou 

direcionamentos delimitados; eles falam espontaneamente sobre suas trajetórias: 

origem, atuações, impressões etc. que culminam na chegada ao curso – processo de 

seleção a partir da proposta do Edital PRONERA/2010. Não partimos de categorias 

apriorísticas e procuramos fazer a leitura dos discursos à luz das teorias de Freud e 

Marcuse. Por essa razão, ratificamos o valor da palavra neste estudo porque temos como 

alicerce a psicanálise e a tradição oral. A palavra é elemento fundamental para esses 

dois campos de saber e é por meio dela (e com ela) que lidamos com os conteúdos do 

inconsciente, os quais estão diretamente ligados aos sentimentos administrados e 

administráveis. 

A vida é rica em experiências comunicáveis, entretanto, temos cada vez menos 

como hábito, na atualidade do capital, a troca qualitativa dessas experiências, 

sucumbindo a trivialidade e a superficialidade. No auge da difusão dos meios de 

comunicação, nos deparamos com uma enxurrada de informações e ideias desconexas 

realizando muitas vezes um desperdício de tempo e energia, haja vista os sites de 

relacionamentos, as redes sociais, etc. cada dia mais substituindo o convívio 

efetivo/afetivo. Uma contradição posta à atualidade confunde o a dinâmica do 

intercâmbio de experiências.    

O ato de narrar a própria história de vida/formação constitui absolutamente um 

porvir no reconhecimento da própria identidade na medida em que o sujeito produz uma 

releitura atualizada e reflexiva do que faz sentido para si mesmo. Falar de formação 

humana é sem dúvida falar de experiências múltiplas fundadoras de personalidade, 

identidades. Contar suas vidas possibilita conhecer a si mesmo e repensar-se 

reconhecendo a importância própria da sua trajetória. Nesse caso, narrar significa 

revisitar a própria história e dela tirar maior proveito, revelando, assim, o potencial 

educativo/estético da experiência.  

As histórias de vida passam a ser a base sólida para não nos perdermos no 

campo da abstração em se tratando de compreender o homem e o que significa ser 



54 

 

humano. É o ponto de ligação entre teoria e prática sobre as nossas concepções 

ideológicas e a realidade.  

Convidados a narrar, os educandos não se preocupam com perguntas pré-

formuladas ou recebem alguma indicação. Simplesmente se apresentam de forma 

descompromissada e espontânea cumprindo o tempo que for necessário para cada 

pessoa. As conversas levaram mais tempo do que imaginávamos, alguns educandos 

demonstraram a satisfação ao final, visto que falar sobre a própria experiência foi um 

exercício de análise sobre questões particulares. Outros destacaram, ao final da 

conversa, o prazer pelo desabafo em contar suas trajetórias. Uns destacaram o fato de, 

após anos, voltar a estudar exatamente em um curso que valoriza a dimensão política da 

educação, dizendo ser demasiadamente enriquecedora a experiência na LEC. Um 

momento saudável de conversa espontânea, mas que traziam aquisições formadoras e 

fundadoras de identidades, tal como diria Josso (2008).         

Tendo em vista o limite de tempo para a realização da pesquisa, foram ouvidos 

apenas onze educandos, cujas idades, localidades e inserções sociais são diversas. Os 

relatos foram gravados no período final da terceira etapa do Tempo Escola, no espaço 

da universidade e de maneira informal. Nessa fase, os educandos estavam definindo a 

habilitação de acordo com o que pretendiam se dedicar no curso: Ciências Sociais e 

Humanidades ou Agroecologia e Segurança Alimentar, são as opções.  

Pretendemos valorizar nas falas a dimensão sensível, o território em que 

transitam os sentimentos sobre o vivido, as expectativas, frustrações e as marcas 

singulares construídas com o tempo. O que vale é a experiência, o vivido. Neste caso, 

vale marcar a dimensão estética observada na reação do sentir humano como juízo 

singular que elabora os saberes e, tem a narrativa como expressão organizada e 

motivada por reflexões e articulação particulares e que resultará em novas elaborações. 

Por isso, não couberam perguntas, pois, em se tratando de sentir precisamos deixar fluir 

no campo da história oral os fatos relevantes destacados apenas pelo o narrador.  

De forma simples e singular, os educandos teciam suas histórias e, pareceu 

interessante o fato de ao tratarem de suas vidas todos darem ênfase ao processo de 

participação política como principal momento na trajetória da formação. Ou seja, 

muitos têm a clareza de que atuar politicamente se constitui uma contribuição decisiva à 

individualidade e, consequentemente às identidades. Todavia, há os que avaliam o 

desconforto na forma de construir a participação política que, muitas vezes, deforma os 

sujeitos, não compreendendo o ativista político como humano sensível e dotado de mais 

dimensões.    

Um fato interessante, e que merece destaque, é que para a maioria dos 

educandos participantes a formação política tem início em espaços organizados pela 

Igreja, as Comunidades Eclesiais de Base
30

, admitida como primeira instância de 

discussão relacionada a política e de envolvimento comunitário desses sujeitos. É 

marcante a defesa quanto a experiência vivida nesses espaços, pois, segundo eles a 

                                                           
30

 As Comunidades Eclesiais de Base são pequenos grupos organizados em torno da paróquia (urbana) ou 

da capela (rural), por iniciativa de leigos, padres ou bispos. As primeiras surgiram por volta de 1960, em 

Nísia Floresta, arquidiocese de Natal, segundo alguns pesquisadores, ou em Volta Redonda, segundo 

outros. De natureza religiosa e caráter pastoral. Nas paróquias de periferias, as comunidades podem estar 

distribuídas em pequenos grupos ou formar um único grupão a que se dá o nome de comunidade eclesial 

de base. É o caso da zona rural, onde cem ou duzentas pessoas se reúnem numa capela aos domingos para 

celebrar o culto (Frei Beto, O que é Comunidade Eclesial de Base).      



55 

 

dimensão da espiritualidade que somada a causa política de incomodar-se com a 

desigualdade radicalizava a esperança na luta contra a opressão. A experiência nas 

CEBs sensibilizava quanto a identificação como ente-espécie, discutia uma identidade 

política em que a causa de um deveria tornar-se a causa de todos. Ouvimos inclusive o 

empenho de alguns padres de socializar leituras mais politizadas que instigavam debates 

e facilitavam a compreensão do que se vivia efetivamente, contexto desigual e injusto 

das periferias, mas que faltavam conteúdos para análise. Esse segmento da Igreja 

Católica cumpre um importante papel na formação política/humana de muitos sujeitos. 

Mais tarde boa parte desses grupos mais radicais se reencontram no movimento social 

ou em partidos políticos (inclusive na formação inicial do Partido dos Trabalhadores 

antes da decepção).             

A primeira participação na pesquisa traz uma história bastante interessante e faz 

refletir sobre traços de uma repressão que nos preparou para a vida social e, 

consequentemente, para a adequação à ordem. De formação religiosa, ela identifica a 

atuação política como a sustentação de sua vida. Valoriza muito a trajetória de 

militância social e pouco se refere a sua individualidade ou a projetos individuais, mas 

valoriza a experiência na coletividade. Em sua narrativa, a dimensão coletiva sobrepõe a 

individual e seu primeiro apontamento se refere à posição de submissão assumida pelas 

pessoas frente às imposições exógenas na disputa de poder e vaidades. Primeiro 

questiona a autoridade do padre da paróquia, de onde foi expulsa exatamente por não 

concordar com a centralização do poder pelo pároco. Em seguida denuncia a posição 

negativa das pessoas da comunidade que, apesar de conhecê-la há anos, optam em 

desautorizá-la em nome da obediência ao padre. No entanto, nada subtrai seu 

sentimento de justiça em relação aos direitos da coletividade.  

A narrativa remete à afirmação de Marcuse (1968) de que a dominação 

ultrapassou a esfera das relações pessoais e criou as instituições para a satisfação 

ordeira das necessidades humanas, numa escala crescente. Todavia, é exatamente no 

contexto da obediência as instituições que as pessoas subvertem a história e criam 

subterfúgios possíveis para a recusa. A insatisfação aparece mesmo em meio a boa 

convivência nos espaços sociais de costume, da ordem estabelecida, e os sujeitos 

procuram interlocutores, pessoas ou grupos de pessoas, com as quais possam realizar de 

alguma maneira recusar a obediência aprendida.      

 

“A igreja, ela tem um papel fundamental, importante, um significado muito importante, 

mas de abastecimento... ela te abastece, ela te coloca de pé pra você assumir esses 

instrumentos... porque é lá que acontece, não é aqui... E aí por causa disso, por causa 

desse processo o meu engajamento não era dentro da igreja, dentro das ferramentas da 

igreja eu participei sempre, sempre engajada na comunidade, na igreja, sempre assumi 

as tarefas na igreja. No início dos anos 80, isso final de 79, começou um processo 

interno na igreja de briga muito grande na estrutura orgânica da paróquia, o padre 

achava que o fato de a gente querer um processo de organização interna na igreja era 

uma afronta pra ele aí ele começou achar que a gente tava querendo tomar o lugar dele e 

acirrou um processo mesmo de nos encurralar pra que a gente tomasse uma posição de 

sair da igreja e aí quando dá, isso início dos anos 80, 81, aí acirra do processo entre o 

padre e a gente, aí a gente sai, não é que sai, fomos “saídos” (tirados) ele tira nossa 

base, tudo aquilo que participava de engajamento interno da paróquia ela tira, então a 

gente não é mais, assumi um pouco coordenação interna de várias coisas aí ele tira, ela 



56 

 

corta todas as coordenações, todas participações internas, aí você fica sem espaço sem 

lugar, vai fazer o que? E aí, o padre tem uma postura muito ruim, ele começa a falar 

publicamente, que a gente era comunista e aí falava na missa durante a homilia ele 

dizia: Cuidado, não acompanhe a Sônia é comunista desencaminha seus filhos, toma 

cuidado! E aí isso criou uma situação muito complicada que essa fala do padre tem um 

peso significativo interno na paróquia e as pessoas já me conheciam, porque eu nasci e 

me criei dentro da igreja, minha família toda, então, as pessoas me conheciam, sabiam 

quem eu era e aí eles falavam o seguinte: a gente gosta muito de você, acredita em você, 

mas tem medo de ir pro inferno, cara. A gente acha que a fala do padre tem um peso 

muito grande. Na realidade, a fala dele sobrepõe uma verdade que você tinha; as 

pessoas tinham essa avaliação que a minha ação interna não era nada demais o que a 

gente tava fazendo era o que todo mundo queria, era descentralizar aquilo que estava 

concentrado na mão do padre só que o padre pegou isso pro “pessoal” e começou a ter 

esse discurso! Eu nem entendia o que era comunismo, o que era isso, eu não tinha 

nenhuma militância fora da igreja (...). Aí o conflito ficou muito forte até que o padre 

pediu para eu sair da igreja. Fui expulsa da igreja! Para mim foi muito ruim, eu perdi 

meu chão. Porque era o meu espaço desde que nasci.” (A) 

 

É inegável a dimensão da espiritualidade como parte da composição humana.  

Quando afirma que a igreja abastece suas forças para a luta, (A) traduz a sua 

humanidade. Demonstra os traços de sua existencialidade-singular-plural se 

posicionando de acordo com referências próprias contra o que a incomoda. Tratar da 

espiritualidade humana significa, dentre outras coisas, preocupar-se com a saúde plena 

não importando a orientação ou especificidade que cada ser singular busque, mas 

importa o respeito aos sentidos de acordo com a cultura e a possibilidade aberta nesse 

campo para o autoconhecimento. Espiritualidade é autoconhecimento, sensibilidade e 

sublimação.  Contudo, a religião
31

 assumiu historicamente um papel de controle e 

castração da sexualidade, dos desejos espontâneos do homem fortalecendo o status quo 

e adaptando os sujeitos para o trabalho e para um tipo específico de comportamento 

para a vida social.          

Em seguida, apresenta um fato que indubitavelmente a marcou, principalmente, 

pela personalidade sensível e espiritualizada que demonstra possuir. A história da 

amiga, que angustiada por depositar na luta política todas as suas energias, alcança o 

limite da exaustão física e psíquica. Desestimulada e frustrada, perde a pulsão de vida (o 

desejo que mobiliza o ser a estar no mundo, realizar feitos e ser feliz); passa pela pior 

crise de sua história e comete suicídio. Não consegue administrar o conflito e enxergar a 

violência da submissão política no movimento social o qual dedica suas forças. Segundo 

a narrativa completa, tal grupo político não permitiu que a mesma o construísse como 

intelectual, como partícipe das diretrizes que o compunham, restando apenas as tarefas 

pragmáticas, de ideologia cega e sem humanidade. Onde não há liberdade de opinião e 

envolvimento, não pode haver atuação autônoma que a impulsione a vibrar 

                                                           
31 O termo religião apresenta inúmeras acepções. Pode, quando derivada do termo latino "re-ligare", 

significar uma forma de "religação" com o divino, definição que engloba variadas formas de aspecto 

místico e religioso, mitológico e inúmeras doutrinas ou formas de pensamento capazes de perpassar pela 

característica fundamental da metafísica. Neste texto o termo cabe como aspecto da cultura (ocidental). 

 



57 

 

satisfazendo-se plenamente. Atrevemo-nos a dizer que o processo de sedução em tal 

fato tendeu entrega do ser para a pulsão de morte, principalmente, na fase da vida em 

que as forças da libido estão em efervescência, a juventude.  

 

(...) Nesse período, chega em queimados um grupo, através dos representantes do 

movimento negro, que era da Convergência Socialista. A convergência era uma 

tendência dentro do partido dos trabalhadores – PT.  E aí chegaram muito animados, 

cheios de propostas... Começou a mobilizar as pessoas querendo discutir toda uma 

proposta de mudança social. Eu comecei a participar, era muito interessante, mas não 

me encontrava muito dentro daquela discussão. Eu achava primeiro eles muito 

estranhos, era um pessoal que vindo do Rio... Não tinha nada a ver com o nosso 

cotidiano... Mas eu participava sim, eles davam material pra gente ler... a gente discutia, 

eles tinham uma radicalidade na questão da inserção social que eu achava muito legal! 

Então, nesse período, o grupo que saiu da igreja (que não foi só eu, foi um grupo 

grande) e eles começaram a participar desse grupo, da convergência. Só que essa 

convergência não falava muito a nossa linguagem. Tinha muito aquele negócio, assim, 

se você não concordasse integralmente com aquilo que eles pensavam você tinha que 

ficar fora. Não tinha meio termo, ou você concordava na íntegra com tudo aquilo que 

estavam propondo ou você não tinha que ficar. 

(...) eu tinha uma amiga que tinha um engajamento na igreja durante muito tempo... Ela 

saiu no mesmo período que eu, da igreja, (foi expulsa como eu da paróquia). Éramos 

muito novas (eu tinha 16, 17 anos e ela também). Ela acha que a convergência era o 

único caminho de mudança social... aquela radicalidade que eles estavam trazendo de 

fato era o que ela queria... já que a igreja tinha expulsado mesmo a gente... e ela assume 

isso. Eu me lembro de uma reunião que eles pedem pra levantar a mão quem estava 

assumindo a proposta deles e ela levanta a mão... parecia até que eu estava na 

Assembléia de Deus... era um pouco esse jeito. Ela fala pra mim: Sonia é muito 

complicado brigar com dois poderes estabelecidos e, a igreja é um poder instituído e eu 

não tenho forças pra brigar dentro e fora... estar na igreja é estar constantemente nesse 

conflito. Eu escolho brigar aqui fora... 

(...) Aí, ela muda todo o processo dela... Eles tiram ela de Queimados, onde ela mora, 

levam pro centro de Nova Iguaçu para facilitar o processo de militância. Ela começa a 

se engajar no sindicato dos comerciários, ela passa a ser frente de massa, né? Pra 

começar um processo de nucleação da convergência socialista, de intervenção dentro do 

sindicato... a questão estudantil e questão sindical eram duas frentes de intervenção 

deles. Ai, eu comecei a acompanhar isso de longe, porque a convergência não permitia 

que a gente participasse sem levantar a mão. Eu comecei a ver que ela estava diferente... 

começou a romper com tudo que ela tinha... com tudo que ela creditava. Ela começou a 

ficar uma pessoa estranha. Eu achava estranho aquele negócio. Ela começou a fazer 

coisas que antes não fazia. 

(...) E, aí eles chagaram pra me falar o que tinha acontecido com a ela... Foi muito ruim! 

Foi uma experiência muito ruim. Isso me levou a repensar muito a questão da 

militância, da esquerda e me ajudou muito a amadurecer esse canal. Tanto em relação à 

igreja, porque ela foi muito omissa nesse processo, quanto daquele grupo da 

Convergência Socialista que tinha uma bandeira de libertação e mudança social, mas 

que tinha uma prática que esvaziava o outro, não ajudava o outro a ser pessoa humana. 

O humano estava esvaziado. (A) 



58 

 

 

Marcuse acredita na força na juventude, exatamente, pela efervescência. Pela 

disposição da energia libidinal que a movimenta a tomar partido, lutar visceralmente por 

suas convicções. A juventude deseja, e ama mais desejar que propriamente o objeto de 

sua desejo, como diria Freud. Deseja mudar o mundo e se canalizada essa energia assim 

se faria. Não vê limites nas negativas da cultura, na maioria das vezes não se submete à 

revelia de sua satisfação pessoal.    

Destaca-se na rememoração do narrador uma condição de desvalorização da 

vida humana e o papel da organização social em relação a responsabilidade com o ser 

humano. O exemplo da jovem que comete suicídio foi uma surpresa impactante. Ela 

empenhou suas energias vitais na causa traduzindo a necessidade instintiva de realizar-

se satisfazendo um desejo pessoal de mudar a realidade que se apresenta a ela injusta e 

desigual, nesse caso, aposta na luta social a felicidade coletiva e também sua. Segundo 

esta narrativa, a organização se utiliza da energia física e intelectual de um sujeito e 

despresa-o quando se faz conveniente. O que o incomoda é a cultura de interesse e 

conveniência que se sobrepõem ao sujeito. Ao falar da situação do outro, narra seu 

próprio mal-estar que hoje se manifesta no descrédito a forma engessada de organização 

social tornando a atuação política um desprazer.       

A seguir, novos apontamentos do mesmo participante que rememorando a 

experiência adquirida reavalia as antigas exigências engessadas do movimento quanto 

ao rumo como militante político e a ruptura com as demais dimensões humanas. 

Observa as condições da atualidade e aponta um resgate da sensibilidade perdida 

questionando sobre o que atenderia ao humano completo; satisfazendo e alimentando a 

energia que impulsiona para a vida rumo à felicidade coletiva. 

 

(...) talvez respondendo um pouco a... [amiga que cometeu suicídio] sobre a escolha 

entre o que ela chamava dos dois poderes (a igreja e o movimento social)... eu não me 

desvincularia da mística, a mística que move a gente e ajuda a ficar de pé... ajuda a 

manter viva a esperança. Mas me desvincularia da estrutura... da igreja, e isso serve para 

toda a estrutura, organização burocrática. Você se joga por inteiro na estrutura e a 

estrutura te corrói te consome e, quando você não tá mais em condições dar essa 

produção ela abre mão de você com muita facilidade... hoje eu tenho essa leitura. (...) 

hoje a igreja não responde, o sindicato não responde, o partido não responde, a 

associação de moradores não responde... E não responde ao humano. (...) nenhuma 

organização burocrática tá dando conta do humano. Tem que repensar isso... e aí, entra 

num vazio que não se explica, né? Só se experimenta (...). 

(...) em janeiro de 2005 tivemos uma reunião em São Paulo que foi pra preparar o 6º 

Encontro Nacional de Fé e Política (...). E estavam nessa era Frei Beto, Leonardo Boff, 

Clodovis e todo o pessoal que discutia a teologia da libertação...  eles faziam uma 

análise muito dura da realidade, como é que o humano tá se diluindo cada vez mais 

nessa situação de tanta crueldade humana, e aí faziam uma relação com a figura do 

escravo... hoje não é o escravo da fase de escravidão no Brasil, não é isso... é ainda pior 

é uma corrente que tá interna que amarra nossa consciência, amarra a gente de uma 

forma pra gente perder o fôlego... O Leonardo estava dizendo que isso nos desumaniza 

de tal forma que a gente se torna meros objetos, então tudo que está no entorno também 



59 

 

se torna objeto e com isso tudo, a gente tendo uma relaciona com o outro de forma 

utilitária. 

(...) numa conversa ele tentava me explicar que não é pra perder a esperança, né... ele 

chamava a atenção que a gente vive hoje um pessimismo, mas não um pessimismo que 

nos aniquila... mas um pessimismo que nos dá a esperança de levantar a cabeça e 

repensar como a vida pode ser reconstruída, né? (...) a gente tá chegando no fundo do 

poço, parece não ter mais saída, mas de que forma você descobre dentro dessa realidade 

alguns sinais  de esperança? E como a vida pode ser reconstruída? Acho que é repensar 

saídas, né?  

As falas supracitadas remetem à necessidade humana de felicidade, apesar das 

condições catastróficas em termos de qualidade de condições de existência; instituições 

falidas, personalidades viciadas pela reificação, descrédito, as forças empenhadas em 

avaliar um tipo de pessimismo, tudo isso pode significar um retorno ao reprimido. Ou 

seja, o desejo de liberdade, em desacordo com a situação limite que a civilização nos 

colocou, pode agora estar retomando seu lugar na consciência dos homens e aparecendo 

em forma de esperança de reconstrução da vida, o Eros. Isso seria um feito pulsional no 

homem na direção contrária a tudo que o impede de ser. Abrimos espaço a uma 

reconfiguração política das condições sociais.  

 A seguir, outro exemplo trazido por (A) diz respeito a uma senhora de 

aproximadamente oitenta anos, dona Maria, cuja fala reflete a importância da 

participação engajada, a verdade de quem viveu a história, sendo ela mesma o que 

poderíamos chamar “história viva”. Sua maneira de existir no mundo, sua militância, 

emociona (A), que refere-se à velha senhora como uma sábia. Retrata a sensibilidade 

adquirida por quem sofreu, o sentir dá o sentido à luta travada por uma mulher do 

campo, que sofreu as crueldades do latifúndio contra o povo do campo. Nas palavras de 

(A): ela (dona Maria) fala do mesmo conteúdo da academia, mas de forma 

diferenciada, sabe? E essa forma da academia deixa a gente meio duro por dentro. 

Quando (A) identifica a importância do saber dessa senhora aponta para a tentativa de 

uma nova racionalidade, a qual (defendemos, a partir das apropriações de Marcuse) 

seria a maneira possível de reconciliar razão e sensibilidade para produzir um novo 

homem.  

   

(...) a dona Maria falou quase tudo que a gente ouve em sala de aula, mas falou com 

emoção, sabe? Ela traz o cotidiano, traz uma mística na fala, e aí a gente ouvindo a dona 

Maria não é que a gente não fique indignado com a situação, mas tem esperança. E com 

os professores parece que não tem mais esperança, não tem tanta emoção... eles 

parecem ter se apropriado do saber, sistematizaram o saber, leram muito, mas não 

viveram... a impressão que dá é eles estão deslocados do cotidiano, não tiveram 

experiência... (...) a dona Maria falou de uma forma sábia sobre a conjuntura política e 

econômica que ela viveu lá em Pernambuco, das ligas camponesas, das experiências, da 

expulsão da terra e que ela teve que ir trabalhar na fábrica, mas contou tudo isso, mas 

ela traz a espiritualidade, traz a mística, traz as brincadeiras de roda... Ela mostra que 

mesmo com a dureza da vida é possível brincar, sorrir, conversar...ela fala do mesmo 

conteúdo da academia, mas de forma diferenciada, sabe? E essa forma da academia 

deixa a gente meio duro por dentro. (A) 



60 

 

Na realidade da barbárie uma preocupação como a de (A) pode ser observada 

como o retorno do reprimido, visto que expressa o descontentamento com a realidade, 

apresentando o seu contrário, uma atitude de amorosidade/humanidade. (A) refuta o 

cânone (o modelo, o padrão), o academicismo da cultura hegemônica. O retorno do 

reprimido se declara no descontentamento como reação à negação a toda forma de 

repressão. A demonstração da sensibilidade expressa um movimento a contrapelos de 

experiências violentas. Ao destacar a mística na simplicidade e na verdade das histórias 

de dona Maria, a narrativa, traduz o desejo por Eros. Reage a rudeza e anuncia a 

necessidade de leveza e esperança na vida. Dona Maria é qualificada como sábia por 

demonstrar pura emoção na fala, entretanto, é o fato de tomar partido na luta pelo 

campo e senti-la como sua que a constitui como parte da história.   

 A narrativa abaixo pertence ao segundo participante que identificaremos aqui 

como (B). Esta remonta a trajetória de um trabalhador estudante que apesar de sentir-se 

em um determinado momento diminuído pelo fato da baixa escolaridade não 

desvaloriza ou menospreza seus esforços. Trata com valorosidade seu percurso sofrido, 

mas acaba sendo inevitável certa amargura na fala, ainda assim, vibra pelas conquistas 

e, principalmente, pela chegada à Licenciatura em Educação do Campo. Destacou 

muitas vezes o desejo por estudar e os impedimentos constantes para que isso se 

realizasse. Conta com emoção tais dificuldades deixando clara a importância que 

deposita neste aspecto. Esse exemplo não é incomum em um país periférico como o 

nosso onde não existe escolha para a sobrevivência se não submeter-se a escravidão dos 

horários, ao desgaste físico e mental, a repetição cotidiana de tarefas etc. Salta aos olhos 

o fato de não sucumbir às mazelas, mas, ao contrário, posiciona-se até com certa 

vaidade em razão de si mesmo. A história dos pobres é de privação dos direitos, de 

escassez e silenciamento; para este narrador bastam os impedimentos externos o que 

cabe a ele é valorizar-se.              

 

“Eu venho de uma família extremamente pobre da mata das Gerais, criado no interior 

longe de todo comércio de toda vida urbana. Muito longe, para chegar a primeira venda, 

armazém que seja, andava 2 horas a pé. Ou seja, na linguagem lá eram duas léguas, 12 

km. Isso pra comprar sal, querosene, essas coisas... Açúcar não, a gente tomava café de 

melado mesmo. Quebrava cana no engenho pra fazer isso. Todo trabalho tinha que 

encarar, naturalmente. Daí, quando pra ir ao comércio era duas horas e para chegar na 

escola... Quando meu visinho colocou o filho dele na escola, eu insisti para meu pai me 

colocar na escola também, não só eu como mais três irmãos (...). Sai do interior fui pra 

cidade pra trabalhar... obra, pedreira, quebrando brita para asfalto, auxiliar de 

marteleteiro na ocasião. Eu acho que você não conhece o que é marteleteiro, mas é uma 

profissão muito trabalhosa muito sacrificada, é um trabalho pesado mesmo. Voltei para 

casa fiquei dois meses em casa depois voltei para São Paulo. Em são Paulo sofri muito, 

muito difícil, tudo novo. Em São Paulo, caí na obra para fazer asfalto em toda a grande 

São Paulo... quis estudar, mas não pude. Aí, migrei para Minas Gerais, novamente, 

migrei para o Rio de Janeiro, e quando eu me deparo em um grupo jovem de igreja, eu 

com 22 anos para 23 anos, quarta série primária e a garotada de 13/14 anos com oitava 

série. Eu me senti um lixo. Tenho que estudar de novo! Aí já foi paga a escola. Eu 

trabalhava e podia pagar a escola. Trabalhava de dia e estudava de noite. Uma vida nada 

fácil esse meu estudo: eu pegava um trem de 4:20 para trabalhar na Estrada Pau da 



61 

 

fome, em Jacarepaguá. Saia do trabalho 17h da tarde, pegava o trem novamente para 

Nova Iguaçu,  chegava na escola 19:30 ou 20h para sair dez da noite, dormir meia noite 

pra levantar no dia seguinte 4h da manhã. Isso durante dois anos. Tive esta formação do 

elementar, a 8ª série. Fui para escola pública novamente, não me adaptei, nesse período 

me acidentei, tive uma fratura de fêmur, passei dois anos encostado pelo INSS. E nesse 

período aproveitei para estudar, me formei em técnico de enfermagem e comecei a 

trabalhar e não parei mais de trabalhar (...). E eu digo hoje: A minha vida é sofrida, 

chorada e sacrifica, mas eu sou bom no que faço.” 

 

Observem na fala de (B) um detalhe valioso percebido pelo sujeito e dito 

espontaneamente, como expressão da negação da liberdade, o tempo desperdiçado para 

o trabalho como meio de produção da vida. Nos demonstra uma resposta a repressão e 

imposição as condições miseráveis na qual o povo trabalhador é administrado.  

Resposta inteligente e coerente a sua história desde o início. Consideramos uma 

esperança em identificando o ego administrado que não nos contempla podemos buscar 

nele mesmo as pistas para enxergar a realidade com outros olhos. Não há quem esteja 

satisfeito hoje com a sujeição castradora ao trabalho assalariado. Para canalizar a 

energia vital no trabalho as necessidades teriam de ser cada vez maiores na mesma 

proporção das dificuldades, pois somente pressionados pelas ausências um ser humano 

se submete às exigências do trabalho.       

(...) Fiz o ENEM, não fui bem classificado para as faculdades públicas, me classifiquei 

só para as faculdades particulares. Não acho as faculdades particulares respeitosas, não 

acho isso. As histórias que eu conheço delas não me animam a ir para uma faculdade 

particular. Eu quero poder dizer “Eu sou”, “eu quero ser” e não o que querem que eu 

seja. Foi quando surgiu a LEC, eu nem sabia da LEC. Foi um amigo meu que me falou. 

Pretendo, depois de formado, ir para o sertão novamente. Estarei formado pela LEC e 

aposentado por tempo de serviço. Vou juntar uma coisa boa com outra muito boa, pois 

não terei mais que cumprir horário de trabalho. Eu vou dedicar o que eu aprendi com os 

outros que não têm esta informação. Eu quero dar esta formação para outras pessoas que 

não podem vir aqui. Eu quero fazer isso, se eu não morrer antes disso. 

 

A narrativa abaixo, que identificaremos de (C), revela um sujeito que forma um 

olhar crítico observando a própria realidade. A experiência no assentamento é rica 

apesar de difícil, nessa narrativa podemos perceber um ser humano sensível e pleno do 

seu pertencimento. É marcante a forma como narra sua percepção da infância como uma 

fase simbolicamente importante de sua vida pela fluidez e liberdade de tal momento. No 

amadurecimento de suas observações nota a realidade como é e as preocupações que se 

seguem a partir da conjuntura política apresentada nas condições do assentamento.  

“(...) Fui criada numa outra área de assentamento que veio depois da Quisanga, mas que 

não éramos proprietários, já tinha concentração da área, era o condomínio rural do 

Marubai, em Cachoeira de Macacu. O INCRA tinha um experimento lá de como fazer 

reforma agrária, na verdade, de como colonizar pessoas próximas as fazendas – tinha 

um trabalho coletivo e eles podiam trabalhar fora pras fazendas vendendo a força de 



62 

 

trabalho. Na verdade uma maneira de juntar pobre num determinado local pra 

exploração da mão de obra sem que os fazendeiros tivessem responsabilidade nenhuma. 

Então, eu fui criada assim. (...) Enquanto criança eu não enxergava essas coisas assim 

de maneira ruim. Eu tinha meus amigos, a gente brincava de pique árvore, a gente ia pro 

rio tomar banho escondido dos pais, eu aprendi a nadar a gente se afogava [risos], então, 

assim, era outro universo... com muitas dificuldades, é claro... eu sentia. Mas as coisas 

acabam sendo naturalizadas: você ir pra escola descalça, você usar uma sacola com 

náilon amarrado na boca do saco de milho e aquilo era a alça da mochila, do bornal 

como a gente chama, acaba sendo natural porque todo mundo ali faz isso. Você não tem 

televisão, não tem outro parâmetro comparativo. Mesmo achando que é natural a gente 

sente. Sente quando chega um parente, quando ouve os pais nas reuniões dizerem que 

tem que melhorar e aí você começa a ver: tem que melhorar por quê? Aí você começa a 

ter algum parâmetro, né? Quando você vê seus amigos que estavam todo dia na escola 

contigo e de repente morreu desnutrido, ou por doença e não teve um carro pra levar, 

sabe? Eu perdi bastante amigo assim. Eu nem gosto de falar.... isso é chato... e não pode 

ser naturalizado, né? Então, assim a gente que acaba optando por continuar na luta, a 

gente vai vendo que não é nada pensado, né? Você cresce e de repente você casa e, você 

vai ter sua família e, você vai pensar na sua casa. Eu digo que dificilmente as famílias 

que estão nessa situação pensam assim. E, até mesmo quando as coisas ficam melhores 

pra você ou melhor na sua casa, você pensa: puxa, quantas pessoas ainda estão na 

mesma situação ainda?” 

A narrativa a seguir contém elementos que nos remetem a reflexão sobra a 

formação castradora pela via da educação formal, refere-se ao formato instituído de 

formação para os formadores. O narrador apresenta uma recusa intuitiva, um mal-estar 

em relação a adaptação que não traduz felicidade. É a expressão de intolerância ao 

processo de negação da necessidade orgânica ao prazer. Os educadores são sujeitos que 

também reprimidos, preparados para a manutenção da ordem social, política e 

econômica, para elaborar sujeitos administrados. Não significa que todos sejam desta 

forma. Mas cada vez mais é possível observar as instituições burocratizadas e pacíficas 

diante de tal situação. Vitimas ou cúmplices, é preciso pensar mais sobre isso. O que 

diferencia o educador dos demais sujeitos é a relação mais intrínseca com a produção do 

conhecimento e, isso compromete-nos um pouco mais com a sociedade.        

   “(...) eu fiz o curso de formação de professores, mas eu não consegui concluir... 

porque eu não fiz os estágios... eu fiquei muito desanimada com o curso, eu achava 

muito chata aquela forma de todo mundo sentar e ter que ficar trabalhando como é que 

você faz com a criança para ela ficar sentada xis horas, não é como a criança vai se 

sentir bem, mas como você vai fazer aquelas crianças engolirem tudo aquilo que eu não 

suportava... hoje eu vejo a contradição, mas na época era só um incômodo (...). Eu acho 

que eu encarei aquela contradição e por isso eu não terminei...” 

 

A próxima participação, identificada como (D), revela uma sensibilidade que o 

permite observar pontos de interseção entre os ideais de um segmento da Igreja Católica 

com o movimento político Anarquista, teoricamente opostos. Nesta narrativa, a 

preocupação destacada pelo sujeito é com a causa dos oprimidos com a qual se 



63 

 

identifica. Consideramos muito interessante o fato de localizar um horizonte de 

superação das mazelas produzidas pelo modelo de sociedade atual, mesmo em formatos 

antagônicos, mas atento ao objetivo final de valorizar a luta na construção de um novo 

projeto de sociedade. Outro destaque valioso refere-se à relação estabelecida com o 

conhecimento no estudo da história. A narrativa revela a opção por valorizar a outra 

versão dos fatos da história brasileira; as lutas populares em revolta à aristocracia rural e 

os movimentos contra a ordem, que não são rememorados para não servirem de 

incentivo a novos rumos.                

“(...) pra mim as Comunidades Eclesiais de Base e o Anarquismo são ideais muito 

próximos... o que são as CEBs? É a igreja na base, na luta, é a Igreja na luta do campo, 

na luta armada... Vários segmentos nascem daí. Vários movimentos foram organizados 

a partir desses polos religiosos, vários padres foram assassinados, vários padres 

pegaram em arma... mas quando a gente fala da Igreja católica a gente sempre vai falar 

da Inquisição, sempre vai falar da hierarquia, do Papa... porque a gente tem o hábito de 

negar nossa história. A gente não estuda no colégio sabinada, balaiada, a gente não 

estuda, mas estuda a Independência do Brasil, estuda o encobrimento da nossa 

verdadeira cultura e também a Igreja sofre esse encobrimento, não to dizendo que seja 

uma igreja perfeita hoje, tanto que eu to fora da igreja hoje... mas pra mim não são 

ideais antagônicos (...). É essa igreja que eu vivi, acreditei e militei, essa teoria da 

libertação, essa preferência pelos sofredores, essa preferência pelos pobres, essa 

consequência da teologia da libertação de tá caminhando junto com esse povo mesmo 

ao extremo ponto de perder a vida é que me faz ser anarquista hoje...” 

“(...) Eu fiz essa opção pelo Anarquismo porque eu não acreditava mais no Estado, 

quando você chega a conclusão que aquilo que foi gerado como ferramenta pra mediar 

conflitos e pra levar a sociedade quem manda, você enxerga quem manda, começa a 

enxergar esse dispositivo que coloca tudo como capital, fica difícil... você não consegue 

mais votar, né? Aí o primeiro diagnóstico de que você é anarquista é negar todo esse 

estado... é negar  essa forma de representação... só acreditar na autogestão.”   

 

A perspectiva Anarquista por si representa uma reação a qualquer forma de 

autoridade e dominação, seja ela política, econômica, social ou religiosa. A auto 

definição pela bandeira nos dias de hoje revela uma indignação a tendência de uma 

cultura de subalternização e automatismos, põe a prova as instituições sociais que 

delimitam a vida e negam a diversidade em diversos aspectos. A narrativa de (D) 

questiona a negação do prazer e das singularidades afirmando o quanto somos partícipes 

no processo de dominação que exemplifica como de “vigiar e punir”. Remete-nos ao 

conceito de ego administrado, mas ressalta a possibilidade de observarmo-nos diante 

dele. De certo, mesmo tomando ciência de tal administração, o processo de libertação 

não é simples. Mas como colocar-se diante do problema, enfrentá-lo, encarar nossa 

condição de reprimidos pode mobilizar outros rumos.  

Outro destaque para pensarmos: o narrador dialoga com questões que ainda são 

tabus sociais. Falar em maconha e falar em prazer muitas vezes causa o mesmo 

constrangimento, não percebemos as barreiras colocadas à percepção humana quando 



64 

 

não refletimos sobre os tabus. O problema está em castrar as emoções e limitar o sentir 

as regras morais do padrão social. Perceber a dimensão sensível dos abjetos depende de 

entrega, alteridade em relação ao outro, de ter aliviadas nossas tensões para uma 

compreensão livre sobre as coisas.     

“(...) meu pai era militar... E eu fumei maconha pela primeira vez com meu pai... meu 

pai mostrou pra gente o que era cada coisa e ele nunca disse: eu não quero você com 

fulano ou sicrano. Meu pai era um cara de exemplo, sabe? Acho que a primeira 

discussão que tive sobre drogas foi com ele. Ele dizia tentando fazer a gente ficar 

esperto com as coisas, que maconha não vende na padaria não é a toa (...) é importante 

entender as coisas... (...) E eu aprendi que não adianta ser anarquista e não acreditar na 

subjetividade, não acreditar na cultura, no prazer, no tesão pra realizar as coisas... a 

primeira coisa, tanto a Igreja quanto o movimento social nega é o prazer. O que é a 

formação do militante, né? O militante é aquele que é sério, que vai ser responsável, que 

não perde as reuniões, que vai ser exemplo, então, vamos castrar o cara, né? Não dá. E 

aí um tempo depois a cara vai embora e aí perguntam porque que o cara foi embora, né? 

(...). a gente acredita no punir e vigiar... e aí tem que se punir e vigiar pra que ele não 

aconteça, muito louco...”          

 

A próxima participação (E) nos interessa pelo destaque quanto à concepção de 

formação. Nesta narrativa, o sujeito valoriza mais o percurso com a mãe (líder 

comunitária) e nas experiências adquiridas na área de assentamento onde vive que, o 

processo experimentado nas instituições formais que frequentou. Ou seja, o sentido de 

engajamento político e, a consequente formação humana, procede da mãe no contexto 

da situação de assentamento rural. Um sujeito com pouca idade e muita articulação e 

ordenação das ideias, como todos que vivenciam a militância social e o trabalho em 

comunidade. Consegue identificar as contradições sociais e as armadilhas da cultura 

padrão quando denuncia as falhas institucionais e, demonstra sua insatisfação com a 

escola apontando a sala de leitura como único espaço de prazer, mas que só se realiza 

pela aproximação com a bibliotecária. É interessante como a afetividade e a atitude mais 

humanizada influenciam a relação com o conhecimento mobilizando o interesse e o 

desejo.      

(...) a minha formação se deu muito por conta da minha mãe, pois eu me espelho muito 

na minha mãe. É meio que uma líder comunitária lá da região, ela ia a várias reuniões 

por lá, ela participa de conselho de Agricultura, participa de Conselho de Educação e eu 

meio que já ia andando com ela. Nesse início de processo de formação, desde muito 

pequena. Eu me espelho muito na minha mãe. Há mais ou menos uns quatro a cinco 

anos que eu conheço este movimento. Na verdade, eu morava nessa comunidade desde 

que eu era muito pequena e nesse período de quatro a cinco anos o movimento fez uma 

ocupação lá, que onde é o movimento de Terra Prometida. E, no começou eu tive muita 

resistência, pois a mídia passa uma coisa pra você que na verdade não é sobre o 

movimento. Depois que eu fui conhecendo as pessoas e vendo que não era aquilo, eu 

comecei a me interar com as pessoas. 



65 

 

Eu fiz Ensino Médio Geral numa escola pública, em Nova Iguaçu. Eu não tive formação 

nenhuma em meu Ensino Médio. Era muito falho! Claro tive formação, mas é muito 

falha... na concepção de formação. Não só política, mas a formação educacional mesmo. 

Faltava muito professor, era muito ruim mesmo, muito ruim nesse período. Mas ao 

mesmo tempo em que era muito ruim na sala de aula, tive uma relação muito, muito 

direta com a bibliotecária foi que eu comecei a tomar gosto por ler... por leitura. Porque 

até então na escola que eu fiz ensino fundamental não tinha biblioteca e eu também não 

tinha acesso a livro... Lá nessa escola apesar dessa falha, teve um lado bom que foi a 

questão de tomar o gosto pela leitura que até então eu não tinha. 

 

As narrativas falam por si só. Não cabe neste trabalho qualquer juízo de valor 

que as classifique como indicativo de referência para compreender a totalidade do 

pensamento humano. Na intenção de tratar da educação na atualidade, utilizamos as 

narrativas para identificar o que chamamos retorno do reprimido (apropriação de 

Herbert Marcuse). Nesse sentido, em nenhum momento foi nosso intento reduzir o tema 

formação humana a um único grupo procurando verdades. Ao contrário, por 

acreditarmos nas singularidades e subjetividades humanas tomamos aqui exemplos para 

reflexões possíveis.  

No atual quadro de barbárie em que o individualismo e a hostilidade tornaram se 

cotidianos ouvir intervenções de sujeitos que acreditam na luta política, na superação 

das misérias humanas e ainda se incomodam pelos desajustes da coletividade, nos 

parece favorável. Observando as sensibilidades nas escolhas dos participantes e o que 

recusam da realidade vale apostarmos no retorno do reprimido como uma resposta ao 

barbarismo instalado; bastaria instigar a discussão da negação de Eros para tocar a 

consciência dos sujeitos à sua auto-descoberta e, consequente, auto-libertação.  

Em suma, temos consciência dos limites e lacunas deste trabalho, muito precisa 

ser pensado e elaborado, mesmo longe de esgotar-se acreditamos ser um bom passo 

trazer ao debate da educação na contemporaneidade a análise filosófica da psicanálise 

desenvolvida por Freud, pensada por Marcuse como alternativa ao desconforto ainda 

sofrido pelos silenciados e explorados no processo social. Obviamente, livre das 

amarras do tempo socialmente referenciado nos cursos superiores, novos estudos e 

intervenções se farão sobre esta iniciativa. Apostamos na dialética da história e 

desejamos descobrir novos rumos para a felicidade humana.   

 

 

 

 



66 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Em busca de uma educação pela razão sensível e por homens livres, autênticos e 

felizes 

 

O que defendemos como uma formação verdadeiramente humana passa pela 

valorização da subjetividade e da condição orgânica de satisfação das pulsões instintivas 

em busca da felicidade. Entretanto, uma felicidade que contemple a coletividade, já que 

é nesta que nos constituímos sujeitos individuais na relação intrínseca de construção de 

saberes de sentido. Tal condição se daria na atualidade exigindo nosso direito de viver 

uma vida plena, em abundância no que diz respeito às produções/criações humanas. 

Uma educação elaborada com os sujeitos para a coletividade, sem desconsiderar ou 

minimizar as individualidades. A subjetividade ímpar corrobora a produção de saberes 

imprescindíveis à emancipação, se esta for o objetivo ou um fim da própria educação.  

Apresentar-se com verdade (sem a expectativa de um padrão superior de 

homem) nas pistas guardadas no inconsciente significa o dispositivo que aciona o 

conhecer em favor de nossa humanidade. Somente se percebendo humano, assumindo 

sua humanidade como identidade primeira, é possível viver plenamente as dimensões 

que nos qualificam. Passamos boa parte da vida procurando sentidos, entretanto, 

desqualificamos o sentir, as diversas formas de sentir a vida, a pulsão de vida que a 

movimenta para a própria busca. A busca pelo Eros se traduz na busca pela própria 

energia de viver, sem negação e sem traumas. Fomos educados para acreditar que não 

existe felicidade completa e sustentamos a amargura de apaziguar a satisfação dos 

desejos com falsas necessidades produzidas pela sociedade industrial.   

O sentir dá o sentido à nossa relação com o mundo por meio da experiência. E é 

a partir desta que se dá a produção de novos saberes e interesses saudáveis e, 

igualmente, impulsionadores. Toda ação humana implica sentimentos mesmo que não 

se tenha clareza ou justificativa imediata, mas aprendemos a não pensar sobre o que 

sentimos e nos impomos verdades e comandos externos à revelia de nossas 

necessidades – egos administrado no contexto da reificação. Isso significa nos 

distanciarmos cada vez mais de nós mesmos e de nossa identidade coletiva, a 

humanidade. Tratando de provocar sobre o equívoco de elevar a razão à condição de 

superioridade em relação às emoções, pensemos na situação de violência experimentada 

cotidianamente nos subúrbios, nas favelas, nos países atacados por suas riquezas 

naturais, no contingente de moradores de rua e muitos outros exemplos que passam 

despercebidos como cena comum diante nos nossos olhos.  

Não significa encontrar uma forma de racionalizar os sentidos e emoções, mas 

de unir as duas faculdades de potencial ilimitado para conduzirmos um nova leitura 

sobre o mundo e, então, produzir uma nova condição de vida. Não pretendemos, de 

modo algum, “psicologizar” a política, mas denunciar o comportamento de descontrole 

(ou da ausência de autocontrole) sobre as suas pulsões, como um fator político de 

relevância. Reiteramos que a história do homem é a história da sua repressão. A 

cultura coage tanto a sua existência social como a biológica, não só partes do ser 

humano, mas também sua própria estrutura instintiva (in Marcuse, 1968, p. 33). E 

porque fomos reprimidos não reivindicamos a condição política de nossa existência, 

descontando na coletividade a violência da negação das satisfações pulsionais, da 

necessidade orgânica do prazer, logo, da felicidade. 



67 

 

Não se trata simplesmente de indicar a liberação da energia libidinal e com ela 

todas as pulsões sexuais combatendo instintos reprimidos. Trata-se de reconhecer a 

importância da sexualidade humana e reprogramar a libido para reconstituir nossa 

comunicação com o mundo em favor da felicidade humana (individual e coletiva).  

O potencial humano está condicionado à cultura que transformou a humanidade 

em “civilizada” no desenvolvimento do sistema capitalista, modo de gerir a vida que 

condena o homem ao desconhecimento de si mesmo em nome da supervalorização do 

mercado. A consequência disso sabemos bem, sentimos com a catástrofe da barbárie, 

condição política de desumanização, desrespeito e caos. 

É importante deixar claro que pretendemos falar, neste estudo, dialogar com os 

silenciados pela repressão dos impulsos (negados do direito a satisfação instintiva para 

felicidade) em nome da construção do progresso; talvez com os forçadamente 

transformados em exemplos de Homem Unidimensional elaborado por Herbert 

Marcuse. É impossível ser feliz na sociedade de consumo e, mais ainda, é impossível 

ser feliz sozinho, sem que a coletividade tenha também garantidos os direitos 

conquistados. Sobre esse assunto a educação em seu sentido mais amplo, como 

produtora de cultura e incentivadora de sujeitos pensantes, tem um papel extremamente 

forte.      

Todos nós possuímos alguma lembrança, aprendizado sentido com amorosidade, 

que marcam afetivamente nossa existência. Em contrapartida, nos sentimos distantes e, 

muitas vezes, diminuídos rememorando fatos hostis, de um conteúdo sem sentido. 

Aprendemos de verdade com afetividade, beleza e liberdade, enfim, sentindo o que faz 

sentido à nossa existência. Os autores buscados neste trabalho ousam em trazer, na 

contramão de toda repressão sofrida e aprendida na dor de não ser, a sensibilidade, a 

sensualidade e a subjetividade na constituição do ser. Reconciliar razão e sensibilidade 

pode ser uma condição da realidade atual, se considerarmos, como Freud, que todo 

registro inconsciente, não tratado, e canalizado como traumático retorna 

inevitavelmente na ação ou comportamento humano como ser social. Sendo o prazer e a 

busca da felicidade uma necessidade orgânica/biológica, não poderemos negá-los por 

muito tempo. A psicanálise como lente e a dialética como método atualiza o debate e 

suscita novas compreensões para a elaboração de uma razão sensível. 

Marcuse aposta na estética como ciência da sensualidade e na dimensão estética, 

elaborada na relação sujeito/objeto, como veículo de libertação que só pode ser 

alcançada pelo próprio sujeito em condições de receptividade. Superar as amarras da 

repressão sexual que atendeu ao progresso é parte de caminho. A dimensão estética 

permite conhecer pela sensibilidade, no entanto, o corpo precisa estar plenamente aberto 

as intervenções do mundo, rompendo com as tensões que bloqueiam a sensualidade. Em 

outras palavras, a dimensão estética pode nos levar a uma sublimação que supere a 

subjugação do ser e nos libertar da repressão dos desejos, mas isso se dará 

compreendendo a importância da sexualidade para a liberdade. Reconciliar razão e 

sensibilidade exige, segundo Marcuse, a transformação do trabalho em atividade lúdica, 

a auto-sublimação da sexualidade na mesma proporção a des-sublimação da razão e a 

efetiva conquista do tempo.  

A angústia é um sentimento contemporâneo para a coletividade subsumida no 

projeto capitalista para o mundo, resultado de um processo histórico que tem a barbárie 

como condição política e humana. O desafio da atualidade é superar a forma que 

mantém a humanidade cativa de falsos prazeres. Encaremos a o papel da educação nessa 



68 

 

superação atuando sobre os aspectos principais da repressão social: o trabalho, o 

desconhecimento da sexualidade humana e a relação desastrosa com o tempo. Tratar da 

dimensão estética como veículo para uma razão sensível é buscar no próprio homem as 

condições de superação destes três aspectos citados, ou seja, deixar falar a subjetividade 

humana e suas próprias necessidades reagindo inversamente à barbárie na busca da 

felicidade.  



69 

 

Referências bibliográficas: 

 

BATISTA, M. S. X. . Os movimentos sociais cultivando uma educação popular do 

campo. In: 29ª Reunial Anual da ANPED, 2006, Caxambu. 29ª Reunial Anual da 

ANPED Anais 2006. Rio de Janeiro: Associação Nacional de Pós-Graduação em 

Educação, 2006. v. 1. p. 1-15. 

  

BENJAMIM, Walter. O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: 

______.  Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 

7. ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

 

______. Sobre o conceito de história. In: Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre 

literatura e história da cultura. 7. ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

 

CALDART, Roseli Salete. Pedagogia do Movimento Sem Terra. 3. ed. São Paulo: 

Expressão Popular, 2004. 

 

______. Teses sobre a pedagogia do Movimento. Porto Alegre. Janeiro de 2005 (Em 

elaboração). 

CANDA, Cilene Nascimento. As finalidades da arte: a autonomia e a liberdade na 

estética hegeliana. Griot, Revista de Filosofia, Amargosa, Bahia. Brasil, v.2, n.2, 

dezembro/2010. 

 

CASTEL, Robert. As metamorfoses da questão social: uma crônica sobre o salário. 

Trad. Iraci D. Poleti. 7. ed. – Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 46. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 

 

FREIRE, Paulo. Segunda carta: do direito e do dever de mudar o mundo. In: ______. 

Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: Editora 

UNESP, 2000. 

 

FROMM, Erich. Conceito marxista do homem. Rio de Janeiro: Zahar, 1979. 

 

GIMONET, Jean-Claude. Praticar e compreender a Pedagogia da Alternância dos 

CEFFAS. Petrópolis: Vozes, 2007. 

 

GOLDENBERG, Ricardo Davi. Política e psicanálise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

2006. 

 

JOSSO, Marie-Christine. Experiências de vida e formação. São Paulo: Cortez, 2004. 

 

______. As histórias de vida como territórios simbólicos nos quais se exploram e se 

descobrem formas e sentidos múltiplos de uma existencialidade evolutiva singular-

plural. In: PASSEGGI, M. C. (Org.). Tendências da pesquisa autobiográfica. São 

Paulo; Natal: Paulus; EDUFRN, 2008. 

 



70 

 

JOSSO, Marie-Christine. A transformação de si a partir da narração de histórias de vida. 

Porto Alegre/RS, ano XXX, n. 3 (63), p. 413-438, set./dez. 2007 

 

______. As histórias de vida como territórios simbólicos nos quais se exploram e se 

descobrem formas e sentidos múltiplos de uma existencialidade evolutiva singular-

plural. 

 

LOBO, Roberta; SANTOS, Leandro Machado. Herbert Marcuse: Elementos para a 

Filosofia da Educação na Contemporaneidade. In: V CINFE - Congresso Internacional 

de Filosofia e Educação, 2010, Caxias do Sul, RS. V CINFE - Congresso Internacional 

de Filosofia e Educação, 2010. v. 1. p. 1-11. 

 

LOBO, Roberta. Educação e Barbárie em Marcuse. Reflexões sobre Educação e 

Barbárie. Seropédica, RJ: Ed. da UFRRJ - EDUR, 2010, v. 1, p. 7-309. 

 

MARCUSE, Herbert. Eros e civilização. Uma interpretação filosófica da obra de 

Freud. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 1968. 

 

______. Cultura e psicanálise. São Paulo: Paz e Terra, 2001. 

   

______. A dimensão estética. Lisboa: Edições 70 Ltda, 2007. 

 

______. Cultura e sociedade. São Paulo: Paz e Terra, 2006. v. 1.  

 

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. Tradução de Anoar Aiex e E. Jacy 

Monteiro. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978. Coleção Os Pensadores.  

 

MENEGAT, Marildo. A atualidade da barbárie. Antivalor Artigos. Rio de Janeiro, 

1994. 

 

______. O giro dos ponteiros do relógio no pulso de um morto. Revista EPOS; Rio 

de Janeiro – RJ; vol2, nº1, janeiro-junho de 2011; ISSN 2178-700X. 

 

______. A crise da modernidade e a barbárie. Physis: Rev. Saúde Coletiva, Rio de 

Janeiro, 2000.  

 

______. Sem lenço nem aceno de adeus [Formação de massas em tempo de barbárie: 

como a esquerda social pode enfrentar esta questão?]. Revista Praia Vermelha, vol. 08. 

Nº 1, 2008. Versão online ISSN 1984-669X. 

 

MÉSZÁROS, István. Educação para além do capital. São Paulo: Boitempo, 2002. 

 

______. A teoria da alienação em Marx. São Paulo: Boitempo, 2006. 

 

MORIN, Edgar. Introdução ao pensamento complexo. 4. ed. Porto Alegre: Sulina, 

2011. 

 



71 

 

NEVES, Lúcia Maria Wanderley (Org.). A nova pedagogia da hegemonia: estratégias 

do capital para educar o consenso. São Paulo: Xamã, 2005. 

 

PASSADOR, C. S. Projeto Escola do Campo: Casas Familiares Rurais do Estado do 

Paraná. Em Novas Experiências em Gestão Pública e Cidadania. Marta Ferreira 

Santos Farah e Hélio Batista Barboza (Orgs.). São Paulo: Editora FGV, 2000. 

 

PERISSÉ, Gabriel. Estética e Educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2011. 

 

REIS, Ronaldo Rosas. Educação e estética: ensaios críticos sobre arte e formação 

humana no pós-modernismo. São Paulo: Cortez, 2005.  

 

SOUZA, José dos Santos. Trabalho, educação e luta de classes na sociabilidade do 

capital. In: SOUZA, José dos Santos; ARAÚJO, Renan (Orgs.). Trabalho, educação e 

sociabilidade. Maringá: Práxis: Massoni, 2010. 

 

THOMPSON, E. P. Educação e experiência. In: ______. Os Românticos: a Inglaterra 

na era revolucionária. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 

 

______. Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular tradicional. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1998. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


