
UFRRJ 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS 

 
 
 
 
 

DISSERTAÇÃO 

 
 

 
O HOMEM NO REDEMOINHO ROSIANO: GÊNERO E 

SEXUALIDADE EM GRANDE SERTÃO VEREDAS 
 
 
 
 

 
ALISSON CORREIA DIAS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2023



1 

 

 

 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO  

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS 

 
 

 
O HOMEM NO REDEMOINHO ROSIANO: GÊNERO E 

SEXUALIDADE EM GRANDE SERTÃO VEREDAS 
 
 

 
ALISSON CORREIA DIAS 

 
Sob a Orientação da Professora 

Elisa Guaraná de Castro 
 

e Coorientação do Professor 
Maurício Hoelz Veiga Júnior  

 

 

Dissertação submetida como requisito parcial 
para obtenção do grau de Mestre em Ciências 
Sociais, no Programa de Pós-Graduação em 
Educação Ciências Sociais, Área de
Concentração em Antropologia. 

 
 
 

. 
 
 

Seropédica, RJ
Agosto de 2023 



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico

 
Ficha catalográfica elaborada 

 com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

D196h
DIAS, ALISSON CORREIA , 1991-
   O homem no redemoinho rosiano: gênero e
sexualidade em Grande Sertão Veredas / ALISSON
CORREIA  DIAS. - Matozinhos, 2023.
   107 f. 

   Orientadora: Elisa Guaraná   Castro.
   Coorientador: Maurício Hoelz  Veiga Júnior.
   Dissertação(Mestrado). -- Universidade Federal
Rural do Rio de Janeiro, Pós-Graduação em  Ciências
Sociais, 2023.

   1. Grande Sertão: Veredas. 2. Masculinidade. 3.
Identidades. 4. Gênero. 5. Sexualidade. I. Castro,
Elisa Guaraná  , 1968-, orient. II. Veiga Júnior,
Maurício Hoelz , 1986-, coorient. III Universidade
Federal Rural do Rio de Janeiro. Pós-Graduação em 
Ciências Sociais. IV. Título.



UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS

ALISSON CORREIA DIAS

Dissertação submetida como requisito para obtenção do grau de Mestre em Ciências
Sociais, no Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, Área de Concentração
em Antropologia.

DISSERTAÇÃO APROVADA EM 15/12/2023.

____________________________________________________________
Profa. Dra. Elisa Guaraná de Castro - UFRRJ

(Orientadora)

___________________________________________________________
Profa. Dra. Sabrina Marques Parracho Sant Anna – UFRRJ

(Avaliadora interna)

__________________________________________________________
Profa. Dra. Telma Borges da Silva - UFMG

(Avaliadora externa)



4 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Dedico este trabalho ao meu avô, Artur 
Tererête, que me ensinou a perceber as belezas 
da roça. 

 
  



5 

 

AGRADECIMENTOS 
 
 

Agradeço à Professora de Língua Portuguesa que tive no ensino médio, Elizabeth 

Expedito, que me apresentou Grande Sertão: veredas, obra que atravessa a minha vida.  

Agradeço ao Programa de Pós-Graduação da Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro, que me oportunizou essa importante travessia acadêmica. 

Agradeço às Professoras Sabrina e Telma, que compuseram a minha banca de 

qualificação, dando dicas valiosas ao curso desta pesquisa.  

Agradeço a Brazinha, conterrâneo e estudioso da obra de João Guimarães Rosa, que 

também me oportunizou informações importantes que orientaram este trabalho. 

Agradeço a Ronaldo, diretor do Museu Casa Guimarães Rosa, pela intermediação feita 

com o Museu Mineiro; que me permitiu acessar os documentos pessoais valiosos de João 

Guimarães Rosa. 

Agradeço ao amigo Cleverson, a quem recorri no curso deste trabalho para trocar ideias.  

Agradeço aos amigos Otavio e Rodrigo, que me oportunizaram as condições materiais 

de existência, necessárias para que eu pudesse findar este ciclo. 

Agradeço à avó Marieta, minha maior referência e grande responsável pelo meu 

ingresso no ensino superior. 

Agradeço ao avô da roça Artur(tererête), que me ensinou a perceber e respeitar os 

pormenores que compõem a natureza. 

Agradeço o meu coorientador Maurício Hoelz Veiga Júnior, pela orientação que me 

permitiu concluir esta Dissertação. 

Agradeço, especialmente, à minha orientadora Elisa Guaraná de Castro, sempre precisa 

e gentil em suas considerações, com quem aprendi à beça.  

Agradeço, sobretudo, a João Guimarães Rosa, pela lição poética corajosa, materializada 

em Grande Sertão: veredas. 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

  



6 

 

RESUMO 

 

DIAS, Alisson Correia. O Homem no redemoinho rosiano: gênero e sexualidade em 
Grande Sertão Veredas 2023. 107 p. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais). Instituto 
de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ. 
2023. 
 

Esta dissertação é resultado de uma análise antropológica das representações de masculinidade 
no romance Grande Sertão: veredas, de João Guimarães Rosa (1908 – 1967). O enredo se passa 
no Sertão de Minas Gerais, na primeira metade do século XX, onde vivem homens e mulheres 
que protagonizam lutas pela terra, envolvendo, nesse conflito, poderes locais e poderes 
externos. A trama se desenvolve em meio a dilemas que envolvem a associação da possível 
existência da alma humana e do "demo", enaltecendo um amor gay, protagonizado por Riobaldo 
e Diadorim. Porém, esse amor parece ser inviabilizado pelo "Sertão", de modo que exige aos 
sujeitos agirem de forma mais contundente e relacional com os valores e regras partilhados. 
Para auxiliar nesse rumo de análise, foram acionadas as noções de masculinidade (hegemônicas 
e subalternas), estudadas por Raewyn Connell (1995), que propõe três dimensões para se 
analisar o gênero: a relação entre produção e reprodução da vida social, catexia e relações de 
poder, propriamente ditas. Além do mais, foi utilizada a perspectiva da análise de gênero feita 
por Judith Butler (1990). Ao caracterizar gênero como discurso, a autora lança mão de 
evidências para avaliar a masculinidade como um fenômeno social forjado pelos homens, 
oprimindo-os, mas, sobretudo, oprimindo as mulheres. Foi possível perceber que as 
representações de masculinidade rosianas são bem mais complexas que as socializadas na 
época, demonstrando homens, principalmente Diadorim, que transitam no gênero e mesmo 
entre o gênero e a sexualidade. 
 
Palavras-chave: Grande Sertão: veredas; masculinidade; identidades; gênero; sexualidade 
  



7 

 

 
 

ABSTRACT 

 

DIAS, Alisson Correia. Mn on Rosa’s swirl: gndr and sxuality in Grand Srtão
Veredas. 2023. 107 p. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais). Instituto de Ciências 
Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ. 2023. 
 

This dissertation is a result of an anthropological analysis of the manhood representations in 
the romance Grande Sertão: veredas, written by João Guimarães Rosa (1908 – 1967). The story 
takes place on Sertão of Minas Gerais, in the first half of the 20th century, where men and 
women who fight for land live. These conflicts  involve local and external powers. This plot  
takes place amidst dilemmas which involve the possibility of human soul and devil 's existence, 
and it also praises a gay love between Riobaldo and Diadorim. But this love seems to be made 
impossible by “Sertão”, as it requires that men act on a more scathing and relational form with
rules and values shared on society. The notions of hegemonic and subordinate masculinity 
studied by Raewyn Connell (1995) were used to help this analysis. She proposes three 
dimensions to analyze gender: the relation between social life production and reproduction, 
cathexis and power relations. It was also used the Judith Butler (1990) gender analysis 
perspective (1990). The researcher uses evidence to evaluate masculinity as a social 
phenomenon forged by men, opressing themselves and mainly women, while characterizing 
gender as speech. t was possible to notice that Rosa’s masculinity representations are more
complex than the ones available at his lifetime, showing men, specially Diadorim, transiting 
gender and also transiting between gender and sexuality. 
 
Keywords: Grande Sertão Veredas; masculinity; identities; gender; sexuality. 

 

  



8 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 09 

1 CAPÍTULO I MASCULINIDADE, MODOS DE PERFORMAR 17 

2 CAPÍTULO II O GÊNERO NO SERTÃO . 32 

2.1 A terceira margem do Grande Sertão 32 

2.2 O entre-lugar de Rosa 46 

3 CAPÍTULO III: A FIGURAÇÃO DA MASCULINIDADE EM GRANDE
SERTÃO: VEREDAS 

56 

3.1 O Homem no redemoinho 56 

3.2 A travessia da sexualidade. 67 

3.3 Diadorim e nossa neblina  75 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 83 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 86 

ANEXOS 93 



9 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

Antes de optar por estudar o romance Grande Sertão: veredas, de João Guimarães Rosa, 

no programa de Pós-graduação em Ciências Sociais (PPGCS) da Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro (UFRRJ), vivi uma experiência curiosa com essa obra, que serviu de ponto

de partida para releitura de tal clássico. A primeira vez que li Grande Sertão foi no ensino 

médio e me encantei. Ademais, minhas raízes camponesas conversam com a realidade retratada 

por Rosa. Assim, analiso a obra também do lugar de neto de Artur1 Terêrete, filho de Clarice, 

quilombola nascida em Mocambeiro, Matozinhos-MG e de Zé Baiano, jagunço que chegou ao 

quilombo foragido do sul da Bahia. As histórias familiares contadas pelos meus avós, a partir 

de um vocabulário parecido com o empregado por Rosa no romance, desde o primeiro

momento, estimularam a minha leitura de Grande Sertão: veredas. 

A partir desse contexto e, como cursista de uma disciplina ofertada pelo Programa de 

Pós-graduação em Ciências Sociais da UFRRJ, no final do ano de 2020, tive contato com os 

estudos dos pesquisadores Richard Miskolci e Fernando de Figueiredo Balieiro (2011) que 

analisava, a partir do romance O Ateneu, o desejo de nação das elites do Brasil, no final do 

século XIX. Para os autores, as elites, ao buscarem uma identidade nacional, produziram 

também tipos de masculinidade, na forma que manipularam uma ideia de homem brasileiro, 

nele inscrevendo tipos específicos de masculinidade. Nessa direção, tanto o desfecho da história 

O Ateneu, quando o personagem mérico atea fogo no orfanato marcado pelo “pecado” da

homossexualidade, quanto o desfecho da vida de seu autor, Raul Pompeia, que se suicida após 

burburinhos quanto a sua sexualidade, seria um sintoma de relações de poder e dinâmicas da 

masculinidade que permeava a sociedade brasileira no final do século XIX. 

Assim, passei a pensar de forma diferente no livro que estava sobre o mezanino em que 

estudei todo semestre ̶ e que marcou o sertanejo que também sou ̶  Grande Sertão: veredas. 

Devido às medidas sanitárias de controle da pandemia da covid-19, não podia mais debruçar-

me sobre o objeto original de minha pesquisa, as práticas de ensino de desigualdades sociais 

em uma escola situada em uma comunidade quilombola, uma vez que estavam proibidas as 

pesquisas de campo. Com isso em pauta, olhei para esse livro e Nonada (expressão que Rosa 

utiliza para começar a obra) veio um insight: “estudar gênero em Grande Sertão: veredas 

poderia dar uma boa dissertação”.  

 
1 Artur Tererête, avô materno, que me despertou o interesse por buscar o real, em Grande Sertão: veredas e nas 
histórias que ele mesmo contava. 



10 

 

Marcaram-me, desde a primeira leitura da obra, as características peculiares dos seus 

homens jagunços, um tipo de desenho complexificado da figura do vaqueiro, ao qual se atribuia 

poderes de polícia. Desenho que me remetia às imagens que construí a partir das histórias 

contadas pelos meus parentes sobre a valentia de Zé Baiano, ou do coronel Teotônio Batista de 

Feitas, que teria exercido o seu poder em Matozinhos e Pedro Leopoldo, além de suscitar a 

questão sobre como uma obra lietrária fornece elementos de problematização da realidade.  

A releitura desse clássico da literatura brasileira para a pesquisa me levou a dar atenção, 

portanto, às representações potentes nele expressas, de um modelo de masculinidade 

hegemônica no Sertão mineiro e, consequentemente, de suas figurações sociais de 

feminilidades. Tais figuras de homens e mulheres que são forjadas na luta cotidiana; sendo mais 

específico, o meio social que condiciona o homem e a mulher, que por sua vez condicionam o 

conflito, como observou o pesquisador Antonio Candido (2000). Vale ressaltar que essas 

identidades representadas transitam o tempo todo em um mundo dividido em duas partes: sertão 

e cidade, ambas marcadas por opressões, destacando-se as desigualdades vividas pelos 

camponeses. Nesse processo, dinâmicas econômicas e culturais diferenciadas em relação à 

cidade são impostas aos sujeitos e seus territórios, resultando em novos "fatos sociais" 

(Durkheim, 1978), dentre eles a jagunçagem, que atrelada à masculinidade, aprofunda as 

desigualdades sociais. 

Adentrando brevemente à obra, percebemos que a história é ambientada no norte de 

Minas Gerais, região onde predomina o cerrado e a caatinga, marcada pela seca e modos de 

vida bastante peculiares e potentes, e onde, no final do século XIX e primeira metade do século 

XX, vivem os sertanejos representados por Rosa. Esses personagens, em sua maioria, coronéis 

e jagunços, protagonizam lutas em função do meio de produção mais antigo ̶  as terras ̶ 

disputado pelos poderes locais e também por poderes externos, os “oficiais” da república que, 

na época, passam a desafiar o coronelismo e também se inserem na disputa pela hegemonia.  

Destaca-se que são os homens que ditam as regras no Sertão, sobretudo os coronéis, 

figuras que passam a acumular poder ainda no período do Segundo Império e recrutam homens 

para o ofício de jagunço. Além do mais, as condições sociais, sobretudo as materiais, 

oportunizam aos homens do mundo do jaguncismo uma relação de trabalho e exploração que 

molda a masculinidade de forma diferenciada. Nos termos cunhados por Connell (1995) há, 

nesse fenômeno da jagunçagem que se cruza com a masculinidade, uma “generificação social”.  

Talvez se possa dizer que, em Grande Sertão: veredas, Rosa utiliza-se de códigos 

culturais do lugar onde nasceu, o Sertão, para tratar de questões estruturantes do mundo, 

desentranhando simultaneamente “o que há de universal no particular, e como o particular



11 

 

revela o universal”. João Guimarães Rosa nasceu em Cordisburgo, Minas Gerais, de onde

migrou bem cedo para a capital, Belo Horizonte, a fim de cursar o segundo grau. Após se formar 

na Faculdade de Medicina da UFMG, em 1930, retornou para o interior, mas não permaneceu 

lá. Assim, um homem tido como conservador, que apresentava uma homossociabilidade 

diferente do padrão heteronormativo dos homens da época ̶  como sugerem as correspondências 

destacadas em anexo neste trabalho - retorna para aquela outra metade do mundo: a cidade. 

Talvez, seja desse entre-lugar (Santiago, 1982) que ele constrói os personagens de Grande 

Sertão: veredas.  

Dentre tais personagens destaca-se o jagunço Riobaldo, que narra a história ao doutor, 

que dela toma nota. A princípio, tal personagem quer saber se o demo existe e, a partir desta 

interrogação, descreve o grande dilema de sua vida, seu amor gay por Diadorim. O personagem 

Diadorim, que  transita entre o gênero e a sexualidade, trata de aprofundar ainda mais a 

percepção sobre o mundo aparentemente misturado (como descreve Riobaldo), demonstrando 

que as separações que conhecemos, “certo e errado”, “forte e fraco”, “feio e bonito”, “bom e

mau” e, “homem e mulher”, revelam aquilo que Pierre Bourdieu (2012) entende por doxa, uma 

fé na estrutura que é internalizada, a partir de seus elementos estruturantes. Diadorim, 

constrangido a ser homem e caracterizado como um personagem mais forte e corajoso que 

Riobaldo, carrega as dúvidas e as intrigas sobre a sexualidade, ao modo que performa o gênero 

de forma recalcada, ajudando a traduzir os mecanismos estruturantes da masculinidade da 

sociedade patriarcal brasileira daquele contexto, revelando um processo cultural,  que no Sertão, 

opera de forma diferenciada, a fim de masculinizar os indivíduos nascidos com o sexo 

masculino.  

Processo cultural este que Rosa desenvolve devagarinho ao longo do Romance, haja 

vista que, através de Riobaldo, reitera diversas vezes ao longo da narrativa que dois homens 

sertanejos não podem se amar e, mais que isto, a meu ver, diz sem dizer sobre uma chave para 

lidar com a sexualidade interditada, figurando uma condição da sexualidade não 

heteronormativa no Sertão (que é o mundo): pode ser performada apenas por detrás de uma 

neblina. Dados os constrangimentos da violenta sociedade tradicional e conservadora da época, 

traduzida em profundidade no romance, na qual o tema da sexualidade evidencia um tabu 

nebuloso, o amor gay parece estar, num primeiro momento, em segundo plano, quase recalcado, 

poderíamos dizer, encoberto pela dúvida quanto à existência do demo, e só no curso da narrativa 

vem à tona.  

Nesse rumo, para recortar o problema de pesquisa das masculinidades por dentro do 

texto de Grande Sertão: veredas, busquei dialogar com trabalhos especializados, que tratam da 



12 

 

questão de gênero, masculinidades e feminilidades. Perseguindo a perspectiva que enxerga que 

gênero está para o De-Janeiro (rio presente na narrativa), como a sexualidade está para o São 

Francisco (rio grande, com mais destaque na narrativa), ambos se entrelaçam e organizam a 

sociabilidade no Sertão. Também me debrucei sobre as interpretações que pautaram a recepção 

do romance, assinalando sua originalidade por ter partido do vocabulário, dos medos e do amor 

reprimido. Nesse sentido, é possível destacar uma percepção dominante sobre a obra, tratando-

a como um romance metafísico, e cujo expoente foi o pesquisador Antonio Cândido, que a lê 

como um romance sobre a identidade nacional, visão que deu lastro à construção da imagem de 

homem brasileiro. 

Desse modo, minha análise caminha ao encontro de outros pesquisadores que 

discorreram sobre a obra de João Guimarães Rosa como uma fonte documental importante 

sobre os processos sócio-históricos do Brasil, sobretudo do norte de Minas Gerais. Ou seja, 

trata-se de um documento, embora ficcional, representativo de uma sociedade, sobre a qual é 

possível realizar uma leitura antropológica –dada sua característica de uma “descrição densa”,

para falar como Geertz. s representações elaboradas por Rosa nesse texto em que “há tudo

para quem souber ler [...]" (Candido, 2000, p. 121), são fundamentais para se pensar as 

características da masculinidade em disputa no Brasil. Nota-se que Rosa joga com o gênero e 

com a sexualidade, e também quero me aventurar a entrar nesse jogo. 

É importante destacar uma premissa, antes de apresentar meu jogo-reflexão, tudo é 

ficção, e ao mesmo tempo não é. A este respeito, Antonio Candido(2000) escreveu que a 

realidade social se transforma em componente lietrário; que se transforma em objeto de 

investigação em si mesmo. Existe uma verossemelhança interna a obra literária e suas conexões 

com a realidade apresentada, no caso em questão: o sertão, a natureza, o sertanejo, a cultura, o 

patriarcado, o jaguncismo, as masculinidades, a violência, o coronelismo. Consolidando, desse 

modo,  uma narrativa ficciosa, próxima à realidade, Rosa, através do romance Grande Sertão: 

veredas, provoca-me a pensar o gênero e a sexualidade na ficção para pensar para além da 

propria ficção, uma vez que esta travessia literária no aproximar de histórias verdadeiras nos 

conecta a realidade. 

Interessa-me perceber nas representações construídas por Rosa, os modelos de 

masculinidade que ganham adereços diferentes, dado os aspectos geográficos e sociais do 

território, e como estes adereços colaboram para moldar os seus sujeitos. Dessa maneira, 

mirando nos dois personagens centrais, Riobaldo e Diadorim, é possível perceber que Riobaldo 

(nascido com o sexo masculino) precisa tomar um gole de coragem (alusido no enigmático 

“pacto com o diabo”, que também pode ser lido como um pacto com os homens), para cumprir 



13 

 

a sua missão de chefiar o bando de jagunços e vingar a morte de Joca Ramiro; já Reinaldo-

Diadorim não precisa desse recurso; ele é valente, mais que isso, representa como ninguém o 

modelo de masculinidade hegemônica. Reinaldo revela mais que uma ironia rosiana, pois o 

autor o aproxima de histórias de mulheres como Maria Quitéria2, uma combatente baiana que 

lutou na guerra de independência do Brasil, e Úrsula de Abreu3, que também teria guerreado 

como homem no exército português, inclusive tendo seu sexo revelado após um ferimento em 

combate. 

Assim, é possível constatar que Rosa diferencia-se de muitos autores que pretenderam 

descrever o Sertão e os sertanejos, como, por exemplo, Euclides da Cunha, que retratou o 

sertanejo como um figura forte, devido ao meio social, reificando uma imagem hegemônica –

masculina - de homem brasileiro. Nota-se que Rosa confere aos sertanejos outros recursos: eles 

são brutos, sensíveis e poetas e, ao mesmo tempo podem ter o sexo feminino. Se, por um lado, 

essa representação rosiana do homem complexifica a imagem do homem sertanejo, por outro 

lado, a figuração das mulheres também contribui para tornar essa estrutura mais complexa. 

Essas são peças-chave para a compreensão da estrutura social de modo geral, ou seja, para a 

compreensão do fenômeno social da masculinidade hegemônica e para além dele. 

É nítido que às mulheres são reservados papéis que reforçam a dominação masculina, 

além de enfatizar o caráter modulador do território. Seja porque são figuras masculinizadas, 

seja porque são desvalorizadas e oprimidas de forma mais contundente, como se observa nas 

práticas normalizadas de estupro, lidas pelo personagem que narra a história como situações de 

“costume”. Ou seja, a violência, consequência de tal estrutura patriarcal sertaneja, se revela 

como prática que envolvia os coronéis - em relação às mulheres tidas como “de sua

propriedade” -, e os jagunços, que por performarem a masculinidade, conquistando, de forma 

similar ao coronel, o status de proprietários dos corpos de uma parcela destas mulheres. Esse 

quadro aponta o gênero associado à sexualidade, como elementos interdependentes de um 

processo cultural que se atualiza nas distintas expressões que compõem a vida social no Sertão.  

Com isso, João Guimarães Rosa, por meio da “ficção” Grande Sertão: veredas, 

representativa da trajetória entre o Sertão e a cidade, com reflexões sobre “o ser”, “o nada”, “a

realidade e o mágico”, “o mal e o bem”, “o homem e o diabo”, demonstra que a cultura não é

 
2 Maria Quitéria foi a primeira mulher a integrar o exército, travestida como Medeiros, nome roubado do seu 
cunhado. Nessa época, somente os homens faziam parte do exército brasileiro. 
3 Úrsula de Abreu e Lencastre (R.J), brasileira por nascimento, alistou-se no exército sob nome Baltasar do Couto 
Cardoso, como grumete, num navio destinado a Lisboa. Embarcou para a Índia, em 1699. Lutou com distinção 
durante 14 anos, sem que seu sexo fosse descoberto. Ao salvar seu capitão Afonso Teixeira Arrais Melo e 
Mendença, foi ferida com gravidade, o que levou à descoberta do seu sexo. Quando se recuperou, o capitão a 
desposou e tiveram um filho chamado João. 



14 

 

um todo estável, ela se atualiza cotidianamente. Grande Sertão instiga a pensar as mulheres e 

homens como produtos e produtores, em alguma medida, dessa realidade e o Sertão, 

atravessado pela “situação social e política em que se encontrava o Brasil, com a ainda recém 

abolição da escravatura, a proclamação da república e a instauração do federalismo” (Castro, 

2013, p. 99). Foco, nesse sentido, na ideia de masculinidade sertaneja, performada no, e, pelo 

texto, e seus cruzamentos com o jaguncismo, socialmente difundido e estigmatizado, 

enfatizando sobretudo o personagem Diadorim.  

O Sertão retratado, portanto, é palco peculiar para a construção da masculinidade 

hegemônica e, consequentemente, para perceber os conflitos que envolvem a sua performance. 

Trata-se de um lugar em que outros personagens, para além dos ditos humanos e forças naturais, 

também desempenham influência sobre a cultura, como os demais seres vivos que caracterizam 

um bioma específico, de transição do cerrado para a caatinga e condições climáticas 

diferenciadas. De modo que a minha atenção se volta a noções de masculinidade hegemônica e 

subalterna, analisadas, dentre outras pesquisadoras, por Raewyn Connell (1995), que assimila 

a virada antropológica, ocorrida no final da década de 1980, articulando as dimensões estrutural 

e relacional à masculinidade, estudada como prática.  

Connell propõe três dimensões para se analisar o gênero. São elas: i) relação entre 

produção e reprodução da vida social, que envolve os fatores econômicos e produtivos 

(expressa na literatura analisada na relação de poder entre jagunços e coronéis); ii) catexia - 

forma de direcionamento das nossas emoções provocada pelo processo de socialização 

(exemplificada nas falas de Riobaldo acerca das dificuldades do seu amor); e iii) as relações de 

poder propriamente ditas, expressas tanto nas relações entre coronéis e jagunços quanto nas 

relações entre os próprios homens, e entre estes e as mulheres. 

Valho-me também da perspectiva da análise de gênero feita por Judith Butler (1990). 

Ao caracterizá-lo como discurso, a autora lança mão de evidências para avaliar a masculinidade 

como um fenômeno social que é forjado pelos homens, oprimindo-os, mas, sobretudo, 

oprimindo as mulheres. Ou seja, Butler enfatiza a masculinidade como produto do poder 

masculino performado. Com isso, aproxima-se da noção de identidade masculina para 

questionar o binarismo de gênero, delimitado em apenas duas categorias, “ser homem” e “ser

mulher” ,as possibilidades de ser e existir. Por essa razão, para esta autora, tanto a identidade 

masculina quanto a feminina acabam resultando em mecanismos que reforçam as desigualdades 

sociais.  



15 

 

Além do mais, acolho as percepções de Brasinha4 sobre a obra e o autor. Conterrâneo 

de Rosa, nascido e residente em Cordisburgo, ele conviveu com parte dos personagens que 

inspirou João Guimarães Rosa, além de seus familiares. Em entrevistas semi-estruturadas que 

realizei com ele, surgiram pistas sobre uma possível e pouco usual, homossociabilidade de 

Rosa, presente nas correspondências que trocou com amigos e familiares. Instintivamente, essa 

revelação me fez perceber a potencialidade de documentos envolvendo a obra e o autor, 

direcionando-me a ir atrás de outros documentos biográficos. Aliás, os documentos que analisei 

abriram veredas ainda pouco exploradas pela vasta fortuna crítica do autor e de sua obra, como 

a hipótese de que o romance teria tido mais de um desfecho final, um gay (ajeitado com o 

segundo sexo femino de Diadorim), e outro oficial, de acordo com o modelo heteronormativo; 

que revela (em segredo) o sexo femino de Diadorim, interditando, com isto, o amor gay. 

Aliás, por ser uma peça que considero importante para compreender tal obra e o tempo 

em que foi desenvolvida, destaco uma entrevista concedida pela esposa de Rosa, Aracy 

Guimarães. Na entrevista, Aracy diz que o marido foi aconselhado a desistir da primeira versão 

de Grande Sertão: veredas, em que Diadorim seria um homem cisgenero, o que revela a força  

do conservadorismo moral da época.  

No entanto, Rosa não abre mão por completo do que desejava representar e, travestindo 

a questão candente em dúvida - redemoinho do “é e não é” - ,  constrói um romance ambíguo 

que não é, mas ao mesmo tempo é gay, espalhando pistas ao longo da história sobre o segundo 

sexo de Diadorim, sem revelá-lo por completo. Mais do que isso, a travessia do texto também 

não revela por completo o gênero de Diadorim. Representação que, a meu ver, dialoga com o 

lugar social do autor, o entre-lugar, que parece configurar a sua percepção sobre o gênero e 

sexualidade. Sendo assim, com a ajuda da análise das pesquisadoras e pesquisadores que vieram 

antes de mim e que abordaram o romance e as questões que o compõem, destacam-se gênero e 

a sexualidade, duas veredas importantes para se compreender as sociedades a partir do aporte 

teórico elaborado acerca deles, a fim de que se possa compreender as representações e 

masculinidades inscritas nessa obra clássica da literatura brasileira. Em sua organização, este 

trabalho se encontra dividido em três capítulos, mapeando as falas e silêncios dos personagens 

rosianos.  

No primeiro capítulo, de caráter mais teórico-metodológico, dialogo com parte da ampla 

fortuna crítica sobre a obra e explico como operacionalizo a análise dos conceitos de gênero e 

 
4 José Osvaldo dos Santos(Brasinha), é uma referência importantíssima sobre a vida e obra de João Guimarães 
Rosa e foi entrevistado por mim no seu espaço-museu, de nome Recordança, que abriga diversos objetos e histórias 
do contexto rosiano.  



16 

 

masculinidade, entendidos como construídos e reificados socialmente, por meio das diversas 

expressões realizadas pelos personagens.  

O segundo capítulo localiza o autor e a obra na perspectiva das ciências sociais, além de 

apresentar os eventos e trechos que demarcam diversos momentos da travessia rosiana que 

analiso. Também apresento as percepções de Brasinha sobre a obra, sobretudo no que se refere 

aos temas analisados: o gênero e a sexualidade. Destaco o protagonismo masculino de outras 

obras de Rosa fundido aos aspectos que caracterizam o meio social, o Sertão, que oportuniza 

lutas complexas e específicas e, consequentemente, forja seus sujeitos, homens e mulheres, que 

carecem ser “mais machos que muitos homens”, no sentido retratado por Ney Matogrosso, em

sua música-poema “Homem com H”, pois, no Sertão retratado, ou se é “homem com H”, ou “o

bicho come!”. De modo que também discorro sobre características do seu criador, Rosa, que a

meu ver, embaralha o gênero e a sexualidade. 

Já o terceiro capítulo está centrado no debate sobre as representações de masculinidade 

e sexualidade presentes em Grande Sertão: veredas. Em um primeiro momento, o romance 

relaciona gênero e sexualidade; em um segundo momento, apresenta a sexualidade para pensar 

o gênero e masculinidade, além de focar em Diadorim, personagem que atravessa as dimensões 

de gênero e sexualidade. Em ambos os casos, o Sertão é estruturante ao indivíduo representado. 

Ademais, enaltecendo um amor gay que se expressa fora da lógica heteronormativa e, 

evidenciando porque no Sertão é preciso ter mais coragem, Rosa aponta a masculinidade 

hegemônica como estrutural, além de ser um ideal inalcancável. 



17 

 

CAPÍTULO I: MASCULINIDADE, MODOS DE PERFORMAR 

 

Neste capítulo, apresento parte da fortuna crítica de Grande Sertão: veredas, sobretudo 

os estudos que analisam gênero em seus conteúdos. Na sequência, as teorias e conceitos que 

utilizei para a análise das representações de masculinidade que oferecem argumentos 

suplementares a tais estudos. O levantamento apontou que poucos trabalhos se dedicaram ao 

exame das representações de masculinidade e sexualidade no livro. A exemplo, apenas dois 

desses trabalhos, Construção das masculinidades rurais em Grande Sertão: veredas (Santos; 

Lima-Santos; Araujo; Oliveira, 2023), e Crítica do silêncio temático em Grande Sertão: 

veredas – uma leitura de Diadorim (Castro; Bessa, 2020), exploraram a dimensão da 

masculinidade a partir do personagem Reinaldo-Diadorim. Não por acaso, encontram-se mais 

reflexões sobre as performances de gênero do personagem que narra a história, Riobaldo, como 

nos estudos O homem dos avessos (Autor, 2000) e Masculinidade no Jagunço Riobaldo: uma 

perspectiva etnico-gendrada (Autor, 2016). Afinal, Diadorim é, e não é, homem.  

Em Crítica do silêncio temático em Grande Sertão: veredas – uma leitura de Diadorim, 

Castro e Bessa (2020), ao analisar o romance, dialogam com o nosso argumento acerca de um 

silêncio em torno do gênero, e, sobretudo, da sexualidade. Com esse estudo, podemos dizer que 

o silêncio em torno dessas temáticas é uma questão que atravessa os séculos XX e XXI, 

caracterizando, em alguma medida, o contexto da obra e de sua recepção. Com uma 

metodologia de pesquisa bibliográfica e de arquivo de jornais, os analistas concluíram que o 

não enfrentamento dessas questões produz o empobrecimento crítico da obra. Confronto essa 

percepção com o levantamento que realizei no acervo do autor, presente na Academia Brasileira 

de Letras. Lá, encontram-se diversas reportagens e notas de jornais, nacionais e internacionais, 

que referenciam, dentre outras obras, Grande Sertão: veredas. Dentre esses materiais, apenas 

duas notas exploram a homossexualidade no romance. Uma delas, publicada pela Folha de São 

Paulo, no dia 3 de setembro de 1971, curiosamente tem com o título “Franceses vêem ‘Grande

Sertão’ como romance homossexual”. 

Castro e Bessa, portanto, ajudam-me no propósito pretensioso de olhar para o símbolo do 

infinito representado por Rosa no fim da história, uma simbologia que também pode ser lida 

como óculos ou o olhar redemoinho de Rosa para uma das questões polêmicas para a época, 

que envolve o gênero e sexualidade. Valendo-me do levantamento que realizei no acervo do 

autor, ora citado, evidencia-se a homossexualidade como um tema evitado, sobretudo no Brasil. 

Ou seja, o silêncio ou segredo sobre a condição da sexualidade não hétero, representado por 

Rosa, vai para além do Sertão, trata-se de uma questão transversal às sociedades.  



18 

 

Se pensarmos que várias figuras ditas importantes, do contexto representado por Rosa, 

levavam uma vida dupla e precisavam manter um relacionamento de fachada, vivendo amores 

semelhantes ao de Riobaldo e Diadorim, personagens centrais de Grande Sertão: veredas, 

poderemos compreender melhor o silêncio em torno da temática. Podemos dizer, assim, que é 

esse contexto que Rosa enxerga, que se torna fonte fundamental à escrita desse romance que 

analiso. Olhando de hoje, podemos achar que “sair do armário” era algo possível naquele 

momento, que bastava coragem, mas como Rosa demonstra, através do mais corajoso dos seus 

personagens, Reinaldo-Diadorim, há um limite para a coragem do homem sertanejo que visa se 

garantir na estrutura social do Sertão, onde se hipervaloriza a masculinidade hegemônica.  

Por essa razão, Rosa, como bom mineiro, ajeita o primeiro romance gay brasileiro do 

século XX num armário, agradando tanto aos seus leitores mais conservadores quanto aos de 

estratos progressistas. A ambivalência do é e não é, que atravessa o personagem nebuloso 

Diadorim, não só revela a percepção sobre a questão da masculinidade e sexualidade que

organiza o romance, como também evidencia o jogo de Rosa com o leitor e o contexto social 

da época. Sua escrita transgride ao estar atenta aos valores dominantes da sociedade, encenando 

uma dinâmica social que apresenta o Sertão como uma figuração social 5 (Elias, 1994) do desejo 

totalmente recalcado – mas que o autor faz emergir por meio de outra percepção sobre a relação 

entre o indivíduo e a sociedade: uma dimensão possível do amor gay.  

Ou seja, trata-se de um romance que nos oportuniza pensar os marcadores sociais de 

gênero e sexualidade, por meio da reflexividade entre textos literários e realidade social 

(Botelho; Hoelz; Bittencourt, 2022), pois ao apresentar o desejo de dois personagens do Sertão 

que nunca se realiza plenamente, o autor demonstra o modo com que a masculinidade e 

sexualidade estão embaralhadas e organiza a sociabilidade dos sujeitos representados. Eles 

vivem no Sertão, a parte do mundo em que a homossexualidade, se vivida, é “na moita”

(expressão comumente utilizada para dizer que determinda realidade precisa ser vivida 

escondida). Afinal, corresponde a um meio social, diferente da cidade no aspecto das 

oportunidades para garantir a materialidade das vidas, onde a posição de privilégio 

masculinizada precisa ser cuidadosamente mantida e reforçada.  

 
5 O conceito de figuração social, formulado pelo sociólogo Norbert Elias, nos ajuda a compreender uma figuração 
social do desejo, representada pelos personagens rosianos, uma vez que Elias, ao destacar a relação entre o 
indivíduo e a sociedade como indissociável, provoca-nos a pensar que estes estariam em uma mesma teia, e que 
os indivíduos internalizam e projetam determinados padrões de comportamento presentes em tal teia, o que explica 
as emoções humanas serem controladas, e mesmo modificadas, conforme o contexto histórico, ou social. 

 



19 

 

A propósito, no texto Construção das masculinidades rurais em Grande Sertão: 

veredas, Santos, Lima-Santos, Araujo e Oliveira (2023) investigam a construção de versões de 

masculinidades rurais a partir de uma leitura do romance de Rosa, também recorrendo aos 

conceitos de “masculinidade hegemônica”, proposto por Connell, e de “performatividade”,

elaborado por Butler. Em seu trabalho, os autores tratam de processos de generificação na 

perspectiva da construção da masculinidade rural e fazem uma releitura da relação entre 

Riobaldo e Diadorim. Destacando que gênero não se trata de uma substância, embora reproduza 

efeitos substanciais, os autores enfatizam a “generificação dos corpos”. Todavia, se os analistas 

apontam para as distintas versões de masculinidades performadas pelos personagens rosianos,

destacam pouco a versão compreendida pelas ações de Diadorim, que além de ser uma ponte 

entre o gênero e a sexualidade, evidencia a sexualidade como uma questão profundamente 

polêmica para o tempo. 

Pode-se afirmar que o enigma que envolve o personagem Diadorim, também pode ser 

compreendido por meio do recurso às teorias queer. Aliás, sobre isso, o pesquisador Israel 

Augusto Fritsch (2020), ao estudar as figurações de masculinidade e homoerotismo no ambiente 

de trabalho em obras literárias, analisando os romances Grande Sertão: veredas (data) e Bom 

Crioulo (1895), de Adolfo Caminha, além dos contos Aqueles Dois (1995), de Caio Fernando 

Abreu, e Brokeback Moutain (1991), de Annie Proulx, apresenta reflexões importantes que 

também me ajudaram. O autor aponta como a sexualidade integra o contexto de exploração e 

regulação dos trabalhadores e destaca que a perspectiva queer propõe a “desconstrução

sistemática da naturalização das práticas sexuais e do sistema de gênero” (Preciado apud 

Fritsch, 2020, p. 22). Com isso, Fritsch enfatiza a potência erótica do corpo de Diadorim que 

sobrepõe os órgãos sexuais.  

Nesse rumo, a pesquisadora Laísa Marra de Paula Cunha Bastos (2016), ao analisar a 

performance de gênero em Grande Sertão: veredas, demonstra como, na obra, a abordagem de 

conteúdos relativos ao gênero possibilita pensar a temática da transsexualidade. Seria Diadorim 

um homem trans? Pergunta que nos instiga a olhar com curiosidade para o Sertão, território que 

molda de forma diferente a sociabilidade, bem como para os seus sujeitos. Por exemplo, 

Riobaldo sugere que este território, o Sertão, forja homens mais resistentes que a outra metade 

do mundo, a cidade. Sobre essa realidade diferente descrita pelo personagem que narra a 

história, Luiz Roncari, no livro O Brasil de rosa: mito e história no universo rosiano: o amor 

e o poder (2004), afirma que João Guimarães Rosa, mais que interpretar, constrói uma 

representação do Brasil. O autor ressalta que sobrevive na região representada por um português 



20 

 

arcaico, do século XVII e XVIII. Acrescento a essa perspectiva, um tipo de patriarcado arcaico, 

representado de forma genial. 

Outro autor a analisar a masculinidade em Grande Sertão, Abilio Mendes de Almeida 

(2016), focando no jagunço Riobaldo, afirma que o discurso patriarcal do Sertão molda a 

representação do jagunço, consequentemente um tipo masculino heterossexual, fortemente 

controlado pelo modelo de masculinidade hegemônica observado na região. No caso em 

questão, o analista apresentou trechos da obra em que Riobaldo revela uma contradição: admira 

e enaltece os “homens de verdade” com os quais conviveu, e também revela uma certa angústia

por não se ver representado em tal modelo hegemônico de homem no Sertão. De modo que 

percebe-se o problema quando Almeida afirma ser a literatura “uma linguagem própria” que

“atua como uma forma de prática social” (lmeida, 2016, p.18). Afinal, como demonstrará o 

fluir deste trabalho, a lietratura não tem um caráter determinante e modelador de 

comportamentos. 

Emerson de Almeida (2007) assinalou que os personagens de Grande Sertão: veredas 

não reproduzem (pelo menos não por completo) os ideais de masculinidade fortemente 

trabalhados por quem se debruçou, na época, sobre as temáticas da nacionalidade e da 

autenticidade cultural. Seu estudo demonstra que Rosa se distancia das figurações da cultura 

nacional impregnadas “de discursos monolíticos: do colonizador, do ideal moderno (pautado 

pela sociedade europeia), da masculinidade e da sexualidade hegemônicas”(lmeida, 2007, p. 

98). Apontando representações engendradas por Euclides da Cunha e Monteiro Lobato,

signatários da perspectiva colonizante, Almeida provoca-nos a percepção de que Rosa 

transgride através de sua escrita. Inclusive, para ilustrar essa diferenciação em torno das 

representações de masculinidade, destaco que em Os Sertōes, Euclides da Cunha escreveu: 

 

O sertanejo é, antes de tudo, um forte. Não tem o raquitismo exaustivo dos mestiços 
neurastênicos do litoral. A sua aparência, entretanto, ao primeiro lance de vista, revela 
o contrário. Falta-lhe a plástica impecável, o desempenho, a estrutura corretíssima das 
organizações atléticas. É desgracioso, desengonçado, torto. Hércules Quasímodo, 
reflete o aspecto, a lealdade típica dos fracos. Agrava-o a postura normalmente 
abatida, num manifestar de displicência que lhe dá um caráter de humildade 
deprimente.[...] É o homem permanentemente fatigado (Cunha, 1982, p. 86). 

 

Com efeito, dialogando com esse argumento, os estudos da pesquisadora Nísia Trindade 

Lima (2013). Lima analisou as representações do Sertão e do sertanejo, elaboradas por 

Visconde do Uruguai6 – um dos primeiros a propor a dualidade Sertão/civilização –, realizadas 

 
6 Paulino José Soares de Sousa, conhecido como Visconde do Uruguai, foi um dos principais políticos e teóricos 
do conservadorismo da época do Império, oponente portanto aos liberais. Para justificar sua tese segregacionista 



21 

 

por Euclides da Cunha7, Monteiro Lobato8 e pelo próprio Rosa, considerando-as importantes 

por abrirem caminhos para se pensar na masculinidade enquanto discurso em disputa. Embora

não seja o nosso foco o tema da identidade nacional, esse estudo demonstra a importância da 

dualidade Sertão/cidade, seja pelos seus vínculos com as variadas construções simbólicas em 

torno da nação brasileira, seja, sobretudo, pelas importantes pistas que a autora apresenta para 

se pensar como tais formulações se entrelaçam aos modelos de masculinidade, observados no 

país, onde se inscreve a percepção de Rosa que analiso. 

Como já foi explicitado, um clássico dentre tais interpretações críticas da obra rosiana 

é a percepção de Antônio Candido, apresentada no ensaio O homem dos avessos (2000), no 

qual busca analisar o avesso do personagem Riobaldo. Na visão desse estudioso, Grande 

Sertão: veredas trata-se de um romance metafísico, no qual, por meio do homem do Sertão, 

Rosa apresenta os dilemas que envolvem os homens de modo geral. A autonomia do paradoxo 

e os personagens rosianos demonstrariam como a terra condiciona os homens através das lutas 

pelos seus recursos. Candido diferencia as representações rosianas das observadas por Euclides 

da Cunha em Os Sertões (1902), pois, ao contrário deste, na perspectiva rosiana, tanto o homem, 

quanto a terra e a luta, conformam um nexo causal. Importante considerar que, tanto Almeida, 

quanto Candido, não consideram Diadorim quem melhor performa o modelo de masculinidade 

hegemônica sertaneja, sendo que, a literatura rosiana aponta para além da transgressão da 

masculinidade hegemônica, uma transgressão ao binarismo 9. 

Por todo o exposto, me aproximo da observação de Roberto Schwarz (2000) sobre a 

obra Dom Casmurro, de Machado de Assis. Schwarz destaca um ponto curioso sobre a recepção 

desse clássico da literatura brasileira que sempre foi lido como um romance sobre o adultério 

de Capitu, e não como um romance envolvendo Capitu e seu marido, um maníaco obsessivo. 

 
do Brasil que opõe Sertão-civilização, objetivando civilizar, à maneira do império, o Sertão, focalizou em aspectos 
climáticos e nos modos de vida dos sertanejos, enfatizando as condições precárias e modelos de sociabilidade que 
associou ao primitivismo. Esses estudos servirão, tempos depois, de base para Euclides da Cunha.  
7 Enviado pelo jornal Estadão para cobrir a Guerra de Canudos, que ocorreu entre 1896 e 1897, o jornalista, 
defensor dos valores da nova República, Euclides da Cunha, publicou anos depois, em 1902, a obra clássica da 
literatura brasileira Os Sertões. O romance trata da terra; seus aspectos geográficos e climáticos, origem da seca, 
caatinga, dos juazeiros, do homem; segundo ele, o indivíduo seria um produto do meio, consequentemente da raça 
– cabe destacar que o autor defendia o determinismo racial -, e por fim trata da luta. Para Euclides, o líder religioso 
Antônio conselheiro foi um doente que conseguiu juntar de beatos a bandidos, formando um grupo que enfrentou 
setores da igreja e poderosos da época, resultando, por exemplo, em três batalhas vitoriosas até a que ficou 
conhecida como Canudos, quando as forças federais e locais produziram um verdadeiro massacre, entregando, 
numa bandeja, a cabeça do líder.  
8 Monteiro lobato, outro escritor signatário da tese do determinismo biológico, também vai emitir a sua opinião 
sobre o Sertão e os sertanejos, criando a imagem do “jeca tatu”, semelhante às imagens retratadas pelo Visconde
do Uruguai e Euclides da Cunha. O autor revela as preocupações morais da nova república. 
9 O termo binarismo demarca e propaga um sistema de crenças no qual as pessoas são divididas em categorias 
como gênero: ser homem e mulher; e sexo: masculino e feminino, determinando assim papéis sociais associados 
ao gênero e sexo.  



22 

 

O autor nos convida a perceber o cuidado de Machado de Assis ao expor o abusador, dialogando 

com uma parcela significativa dos leitores conservadores da época, que se viam representados 

na voz do patriarca. Engenhosidade discursiva que também presenciamos nas fissuras 

representadas por Rosa em Grande Sertão: veredas, sobretudo por meio de Diadorim, que 

entrelaça, de forma enigmática, dilemas ditos universais, ou metafísicos, ao gênero e 

sexualidade, destacando e silenciando, ao mesmo tempo, o tema da homossexualidade. Ao que 

tudo indica, Machado de Assis e Rosa souberam sair e entrar no armário com sutileza.  

Em Grande Sertão: veredas, portanto, pelo prisma dos estudos de gênero, fica 

evidenciado que somos atravessados por códigos fabricados culturalmente a exemplo da 

masculinidade e da sexualidade, marcadores sociais (portanto culturais) que adquirimos ao 

nascer, com potencial de estabelecer “cercas”, como os limites do que pode e não pode fazer

um homem ou mesmo uma mulher no Sertão, cerceando, assim, as liberdades dos sujeitos, 

resultando em relações assimétricas de direitos e deveres. Aliás, limites que impedem uma 

mulher de herdar o império do pai, obrigando-a a performar a masculinidade.  

De forma a cerzir o que já fora exposto, utilizo uma afirmação do pesquisador Abilio 

Mendes de Almeida (2016): 

 

Grande Sertão: veredas (1965) reúne todas as técnicas literárias necessárias para um 
diálogo com a sociedade. Ao criar dois personagens híbridos (Riobaldo e Diadorim), 
o seu autor promove discursos não polarizados de gênero, fazendo com que a sua obra 
cumpra a função tecnológica de estimular pensamentos e ações mais flexíveis 
relacionados a essa categoria. O livro reproduz um discurso secular patriarcal e uma 
visão androcêntrica de mundo, mas, para questioná-los, buscando atingir a 
complexidade histórica, social e política do problema através de outras maneiras de 
entender os gêneros e as sexualidades que não apenas pelos caminhos de uma 
polarização (Almeida, 2016, p. 119). 
 

Nessa direção, o gênero e a masculinidade, ao modo que se apresentam, de forma 

enunciável e invisível, podem ser compreendidos como princípios estruturantes dos 

personagens elaborados por Rosa. Considerando isso e a verossimilhança narrativa com os 

modos pelos quais se apresentam os contextos sociais do sertão, o livro oportuniza dar outros 

contornos aos discursos e práticas de gênero e masculinidade correntes em seu cenário. Se, por 

um lado, o patriarcado, nas formas em que é retratado, força de maneira diferente os homens e 

mulheres do campo a performar masculinidade e feminilidade, por outro, ao ilustrar as relações 

de produção e reprodução da vida social que envolvem os fatores econômicos e o meio de 

produção mais antigo, a terra, em disputa pelos personagens coronéis, jagunços e oficiais do 

governo, evidência aspectos relativos às dinâmicas do gênero e da sexualidade como produtos 

das relações de poder nesse território. 



23 

 

No texto Grande Sertão: veredas então, os indivíduos são classificados dentro de uma 

hierarquia que exibe marcadores de diferença, dentre eles, gênero e sexualidade, além de raça 

e classe (que trabalharemos com mais atenção em trabalhos futuros). Soma-se a tais 

marcadores, a dualidade campo-cidade, ou sertão-cidade, conformando um entrelaçamento que 

é retratado de forma genial por Rosa. Sobre essa perspectiva, cabe um diálogo pontual com os 

estudos desenvolvidos pela pesquisadora Maria de Nazareth Wanderley, ao trazer dados que 

ajudam a compreender o território com seus conflitos, que inspira o romance. Em um artigo 

intitulado “Raízes históricas do campesinato brasileiro”, publicado em 1996, a autora enfatiza 

que o acesso à terra no Brasil foi (e é) restrito, resultando na pobreza, isolamento e produção 

centrada na subsistência mínima dos estratos populacionais menos favorecidos.  

Esses dados também dialogam com os estudos desenvolvidos pelo pesquisador José de 

Sousa Martins (2009) que tratam do sertão como “lugar da alteridade e complexidade”,

caracterizado pela fronteira onde se situam atores que protagonizam as lutas étnicas em função 

do avanço da agricultura capitalista e, posteriormente, do agronegócio. Os estudos são 

retratados nos dados levantados pela Organização Internacional do Trabalho, realizada no ano 

de 2011 e no Atlas da Violência no Campo, de 2020, os quais demonstram a vinculação entre 

a violência no campo, o confronto de interesses do agronegócio e as dificuldades enfrentadas 

pelas populações camponesas, integrantes do processo de luta pela terra, e de seus modos de 

vida.  

Nessa conformidade, nunca é demais relembrar para compreendermos que os processos 

de desenvolvimento da sociedade brasileira, desde a colonização, passando pelo Império e 

depois pela República não integraram as populações negras e indígenas, pelo contrário,

dificultaram suas experiências de vida. Uma demonstração disso é o fenômeno dos trabalhos 

análogos à escravidão, com os quis se exploraram os homens negros – homens que se 

constituíram naquilo que ntônio Candido denominou como “agregados, posseiros e

desbravadores, que se estabilizaram, em grande parte, no nível de síntese, mas que formariam 

também os valentões, autônomos ou a soldo [...]” (Candido apud Galvão, 1978, p. 7; Castro, 

2013, p. 14), os jagunços representados por Rosa.  

ssim sendo, à luz das teorias em que me apoiei, refuto a compreensão do “destino

biológico” – a natureza, associada à ideia de humanidade que estabelece uma hierarquização 

dos modos de vida e reprodução da vida, resultando em desigualdades. As diferenças biológicas 

existem de fato, mas as desigualdades baseadas em tais diferenças são construções sociais. Dito 

de outro modo, observando as representações construídas por Rosa em Grande Sertão, percebe-

se os mecanismos de um sistema de organização social, orientado pela exploração de certos 



24 

 

grupos humanos por outros, nos quais destacam-se o gênero e a sexualidade como pilares 

legitimadores de tal ordem social que privilegia quem melhor representa a masculinidade

hegemônica. Como ilustração desse argumento, é possível usar a seguinte fala de Riobaldo: 

 

Mire veja: um rapazinho, no Nazaré, foi desfeiteado e matou um homem. Matou, 
correu em casa. Sabe o que o pai dele temperou? – “Filho, isso é a tua maioridade. Na
velhice, já tenho defesa, de quem me vingue...” Bolas, ora. Senhor vê, o senhor sabe.
Sertão é o penal, criminal. Sertão é onde homem tem de ter a dura nuca e mão 
quadrada (Rosa, 1965, p. 126). 

 

Nessa perspectiva, matar dava ao homem sertanejo sua maioridade e, ao homem mais 

velho, o pai, um pouco de segurança na velhice, ao modo que também atesta a virilidade do 

assassino. Outro exemplo que envolve a viralidade socialmente construída é de que os homens 

rosianos, algozes, falam de práticas de estupro naturalmente, linha de raciocínio que remete-me 

aos estudos desenvolvidos por Gilberto Freyre, culminando em sua grande obra: Casa-Grande 

& Senzala (1933). Nos moldes do que Freyre observou sobre o período colonial, além da 

violência, a marca da sífilis seria um, entre os emblemas adquiridos no percurso de aquisição 

da masculinidade patriarcal (Fleming dos Santos, 2023), de modo que, um homem sem tal 

doença, naquele contexto, poderia enfrentar constrangimentos. Os sertanejos rosianos contam 

uns aos outros suas histórias de estupro. Esses são exemplos que explicitam como “a banda”

toca no sertão, que é o mundo dominado por um patriarcado arcaico. 

Contudo, embora seja evidente o poderio masculino em Grande Sertão, cabe endossar 

as autocríticas formuladas por correntes do feminismo que dão caminho para os estudos de 

masculinidade. Elas apontam que, ao colocar os homens como os grandes algozes, pode-se 

perder de vista outras opressões, como as internas à masculinidade, constituintes dos próprios 

modelos de masculinidade. Sejam elas ideações concernentes aos grupos hegemônicos ou 

subalternizados, quaisquer delas não deixam de evidenciar complexas relações de poder entre 

os sujeitos que as adotam.  

Por tudo isso, miro no gênero e masculinidade como categorias construídas e 

sustentadas socialmente, por meio do instrumento normativo e punitivista e também desejo dos 

próprios homens, tal como exemplificam os personagens rosianos ao enxergarem a 

masculinidade como recurso de poder, privilégio e status, aspecto fundamental no sertão. Aliás, 

a pesquisadora Raewyn Connell, me ajudou a compreender essa ideia de masculinidade como 

recurso ao formular, em 1987, o conceito de “masculinidade hegemônica” que aqui já citei. 

Através desse conceito, com o argumento crítico às ideias essencialistas de gênero que tratavam 

dos papéis sexuais masculinos e femininos, embasados em determinismos biológicos, a autora 



25 

 

apresenta a ideia de “performatividade” que sustenta o gênero. No seu livro Masculinities 

(1995), ela explica sua visão contrastiva e relacional de “masculinidades hegemônicas” e

“masculinidades subalternas”. Utilizo, neste trabalho, três dimensões de análise do gênero 

defendidas por Connell: 1) poder; 2) reprodução da vida social; e 3) catexia. Anos mais tarde, 

a autora as complementaria, acrescentando os aspectos discursivos e simbólicos (Connell, 2013; 

2015; 2016). Nessa perspectiva, as relações sociais que configuram as dimensões de poder, 

envolvendo a produção e reprodução da vida social, como fenômenos conexos dos discursos e 

simbolismos presentes nas relações entre, e, produtoras de, homens e mulheres, além de 

evidenciar as dinâmicas de catexia do gênero, demonstram as complexidades internas à

masculinidade.  

Sobre a primeira dimensão, das relações de poder, Connell enfatiza a estrutura, 

denominada de patriarcado, que demarca a subordinação das mulheres e a dominação masculina 

nas sociedades ocidentais. No entanto, ela nos chama a atenção para as situações em que os 

próprios homens são colocados em posição de subalternidade por outros homens devido aos 

marcadores sociais de classe, raça, etnicidade, geração e sexualidade.  Tal vereda, das relações 

de poder, leva-me a considerar, brevemente, os apontamentos dos estudos sobre as bases do 

patriarcado e dessa ideia de superioridade masculina.  

Uma perspectiva bastante difundida nas Ciências Sociais enxerga na agricultura um 

evento precursor da divisão sexual do trabalho; dado que o homem, em teoria, fisicamente mais 

forte, é quem vai manusear o arado (tecnologia utilizada para preparar a terra e fundamental 

para o plantio). Essa posição social dá a ele o controle dos meios de produção (a terra), e, 

consequentemente, o controle econômico da produção. Considera-se, nesse processo, também 

a questão de classe, que pode dividir os próprios homens hierarquicamente. 

Quanto à segunda dimensão, das relações de produção, a autora demonstra como, ao 

estar atrelado à divisão sexual do trabalho, o sistema capitalista também acumula as 

desigualdades de gênero; mais que isso, influencia a construção social de masculinidades e 

feminilidades relacionando-as à divisão social do trabalho, tanto nos espaços públicos quanto 

domésticos. Cabe destacar, inclusive, para pensar essa dimensão atrelada à primeira que, a 

posição social de homem na divisão sexual do trabalho e de controle do processo produtivo, o 

eleva à condição de patriarca, e , consequentemente, à condição de chefe da família.  

Já em relação à catexia, trata-se das relações de socialização e subjetivação que orientam 

os afetos, sobretudo, a partir das ideações de masculinidade e feminilidade assumidas pelos 

indivíduos, cabendo ressaltar que são passíveis de mudança, de acordo com os valores e 

comportamentos valorizados culturalmente. A dimensão da catexia também revela um processo 



26 

 

conflituoso entre o indivíduo e os valores da sociedade em que está inserido, como demonstra 

Rosa, através de suas representações masculinizadas, forjadas no meio social do sertão. 

Seguindo essa direção, em seu artigo A produção simultânea de masculinidades 

hegemônicas e subaternas (1998), Michael Kimmel assinalou “os modos com que a versão

hegemônica norte-americana de masculinidade foi articulada com a versão mais global que 

estava surgindo simultaneamente na Europa e, por extensão, no resto do mundo” (Kimmel,

1998, p. 107). Ao tratar das masculinidades regionais estadunidenses, do sul e do norte, em 

relação à masculinidade burguesa que desencadeou em “norma” no ocidente, Kimmel aponta

como o desenvolvimento do capitalismo forja masculinidades regionais. Essa reflexão me levou 

a pensar como, em Grande Sertão: veredas, as representações de masculinidade também 

explicitam a conformação “homem sertanejo de Minas Gerais”, ao mesmo tempo em que as 

construções rosianas dialogam com as representações globais acerca do que caracterizava, à 

época, “ser homem”. Essa perspectiva também revela a relação do capitalismo como uma

ordem social e econômica que engendra as pessoas, caracterizada como patriarcado. Portanto, 

penso nas representações de masculinidades, em Grande Sertão: veredas, da seguinte maneira:  

1- Conformadas pelas relações de poder entre os jagunços e coronéis 

As relações de trabalho moldam masculinidades com contornos diferenciados, 

graças ao patriarcado arcaico do Sertão mineiro, e oportunizam um tipo de homem bastante 

controlado pelo modelo hegemônico de masculinidade, afinal, ele próprio, compõe o 

esquema de vigilância do cumpimento desse modelo. Desse modo, também considero as 

relações entre homens e mulheres, a partir da compreensão de que “o principal pilar do

poder nas relações de gênero é a subordinação geral das mulheres e a dominação dos 

homens, estrutura que a Liberação das Mulheres denominou patriarcado. Essa estrutura 

geral existe apesar de muitas reversões locais” (Connell, 1997, p. 37), como nos

demonstram Bigri, mãe de Riobaldo, que teria o criado sozinha, devido a ausência do pai, 

ou mesmo Reinaldo-Diadorim, a mulher que transiciona para o lugar social de homem.   

2-  Nas relações de produção e divisão sexual do trabalho que privilegiam os homens 

Afinal, só é permitido ao homem herdar o processo produtivo. Vale destacar, nesse caso, 

que a herança compreende a capacidade de garantir sua manutenção, como exemplifica o 

personagem enigmático Reinaldo, filho único do coronel Joca Ramiro, que generifica o papel 

social de herdeiro e jagunço. Isso pode ser lido com a ajuda da seguinte compreensão: “uma

economia capitalista apoiada na divisão sexual do trabalho é, necessariamente, um processo de

acumulação [das desigualdades] de gênero.



27 

 

Dessa forma, não é um acidente estatístico, senão parte da construção social da 

masculinidade, que sejam homens e não mulheres os que controlam as principais corporações 

e as grandes fortunas privadas” (Connell, 1997, p. 37). Embora não seja meu foco de análise, 

não é possível perder de vista que os marcadores classe e raça, além do de sexualidade, são 

responsáveis por estabelecer desigualdades entre os próprios homens, inferindo nas relações de 

produção e divisão sexual do trabalho, representadas, especialmente, pelos coronéis e jagunços, 

ambas posições sociais ocupadas, necessariamente, por homens. 

3. A partir da ideia de Cathexis 

Forma de direcionamento das nossas emoções, provocada pelo processo de socialização 

e subjetivação que, no romance, impede a consumação de relações homoafetivas entre Riobaldo 

e Reinaldo por viverem num sistema heteronormatizado, revelando os conflitos internos de 

ambos os personagens para expressar o amor que nutrem um pelo outro e que confronta este 

sistema. Como enfatiza Connell, “o desejo sexual é visto como natural tão frequentemente, que

normalmente é excluído da teoria social. Não obstante, quando consideramos o desejo nos 

termos freudianos, como energia emocional ligada a um objeto, seu caráter generificado torna-

se claro. sso é válido tanto para o desejo heterossexual como para o homossexual” (Connell,

1997, p. 37-38).  

Nesse sentido, é possível formular questões acerca do envolvimento de tais personagens, 

que dizem respeito à conexão da heterossexualidade com a posição de dominação social dos 

homens, do sertão de Minas Gerais. Desse modo,  

 

[...] em vez de tentar definir a masculinidade como um objeto (um tipo de caráter 
natural, um padrão de comportamento, uma norma) precisamos nos concentrar nos 
processos e relacionamentos através dos quais homens e mulheres vivem as suas 
vidas, organizados pelo gênero. A masculinidade, na medida em que o termo pode ser 
definido, é um lugar nas relações de gênero, nas práticas pelas quais homens e 
mulheres ocupam esse espaço, e os efeitos de tais práticas na experiência corporal, 
personalidade e cultura (Connell, 1997, p. 35). 
 

Dessa forma, bebo também das formulações de Durval Muniz de Albuquerque Jr. (2003) 

que confronta a representação do homem nordestino, tratando da construção do simbolismo em 

torno do “autêntico homem brasileiro”. lbuquerque apontou a ideia euclidiana de “como a

natureza do sertão, a natureza do homem brasileiro seria bruta” (lbuquerque, 2003, p. 226), 

enfatizando que o nordestino é inventado como um tipo regional, destinado a resgatar padrões 

de masculinidade que estariam em perigo. Seria “capaz de restaurar o lugar que seu espaço

estava perdendo nas relações de poder em nível nacional” (Albuquerque, 2003, p. 226). A esse 

respeito, em diálogo com as formulações propostas por Connell, o autor destaca que, com o 



28 

 

advento da modernidade, constata-se um processo de “desvirilização” e, consequentemente,

uma perda significativa dos valores do patriarcado. Pode-se dizer, sobre essa ideia de “natureza

bruta do homem brasileiro”, inventada tal como a ideia de nordeste, que são duas estratégias 

utilizadas pelo patriarcado.  

Com efeito, parecendo se preocupar pouco com a questão que se revela crucial para 

época, endossar o modelo de masculinidade hegemônica, que vivia o perigo da influência da 

homossexualidade, Rosa constrói uma percepção dissonante dos seus contemporâneos, 

direcionando-nos mais à compreensão sobre os conflitos que condicionam as masculinidades, 

haja vista que a natureza bruta do homem sertanejo, no sentido rosiano, é ampla, apresentando-

se através de contradições que revelam um processo de embrutecimento cultural. 

Rosa representa homens que resolvem seus problemas por meio da violência, mas, ao 

mesmo tempo, são capazes de se arrepender dos crimes cometidos. Às vezes perdoam os 

assassinos, escrevem poesias, amam outros homens, e, até mesmo, tem o sexo feminino. Ou 

seja, o estudo de Albuquerque, à luz dos dados já mencionados, nos ajudam a perceber o gênero 

e a sexualidade como duas importantes questões de um tempo consideradas, mas, 

simultaneamente transgredidas em Grande Sertão.  

Com isso, percebe-se na comunicação simbólica um tipo de desenho cultural com 

grande potencial de significar os modos de configuração das identidades, no caso em questão, 

as identidades masculinas que analiso. Para ajudar nessa compreensão, também recorro ao livro 

Gender Trouble: feminism and the subversion of identity (1990), no qual Butler utiliza-se de 

três obras de Michel Foucault: Vigiar e punir (1975), História da sexualidade: a vontade de 

saber (1976) e Microfísica do Poder (1979). Para Foucault, poder não seria uma “entidade” ou

“ideia”, mas uma prática relacional, exercitada com frequência pelos sujeitos, através de

mecanismos sofisticados. Nessa visão, o poder, assim como o sexo e a sexualidade, está

relacionado ao saber, sendo, portanto, um elemento sócio-histórico, constitutivo das inúmeras 

práticas de classificação e análise dos objetos. Os homens não são só um efeito do discurso de 

gênero que aprendem através dos muitos mecanismos, são, sobretudo, práticas “manufaturadas

por signos corpóreos e outros meios discursivos " (Butler, 2003, p. 194). 

Dessa forma, os personagens homens rosianos seriam um efeito dos discursos 

praticados. Pensando o meio social, o sertão, como o palco onde representam a masculinidade, 

percebe-se que as condições sociais fazem tanto de Riobaldo quanto de Reinaldo-Diadorim 

(que evidenciaremos nos capítulos seguintes), uma paródia dessa estrutura social que estabelece 

cercas e cerceia a liberdade de ambos, com destaque para Diadorim, personagem rosiano 

escolhido para colocar ambas as categorias, homem e mulher, no caldeirão das contradições, de 



29 

 

modo que é possível questionar, por meio dele, a matriz de gênero exposta por Butler, no trecho 

a seguir: 

 

[...] a paródia que se faz é da própria ideia de um original [...], a paródia do gênero 
revela que a identidade original sobre a qual molda-se o gênero é uma imitação sem 
origem. [...] a identidade de gênero pode ser reconcebida como uma história 
pessoal/cultural de significados recebidos, sujeitos a um conjunto de práticas 
imitativas que se referem lateralmente a outras imitações e que, em conjunto, 
constroem a ilusão de um eu de gênero primário e interno marcado pelo gênero, ou 
parodiam o mecanismo dessa construção (Butler, 2003, p. 197). 

 

Conforme podemos compreender, ao considerar a estrutura binária e suas opressões, 

dentre estas, a heterossexualidade, Rosa, ao mesmo tempo em que jogou com a estrutura social 

sertaneja, apresentou uma grande questão para a época, o amor gay, por meio das 

masculinidades representadas por Riobaldo e Diadorim, em suas performances como homens, 

gays incubados, valentões sensíveis e poetas, enfatizou-se “a conexão da heterossexualidade

com a posição de dominação social dos homens” (Connell, 1997, p. 37-38); o autor questionou 

conformação binária das relações; e embaralhou, não só os próprios modelos de masculinidades 

encarnados, mas, ainda, o das feminilidades, ao modo que confrontou a heteronormatividade.

Essa linha de pensamento me leva a discordar da pesquisadora brasileira Márcia Tiburi (2013) 

que, sobre isso, escreveu: 

 

O homoerotismo aparece apenas para que possa ser negado. Uma revolução sexual 
em nome da homoafetividade se anuncia e é, no instante derradeiro, negada. Como 
que julgada durante todo texto feito lei, ela é condenada enquanto, ao mesmo tempo, 
uma espécie de redenção heterossexual é alcançada com a imagem do corpo morto de 
Diadorim (Tiburi, 2013, p. 195). 
 
 

Ou seja, a crítica de Tiburi não reconhece o potencial da obra para a época em que foi 

escrita e sua diferença peculiar, corajosa, de diálogo com as distintas subjetividades que

transitam entre o sertão e a cidade, entre o gênero e a sexualidade. Rosa negocia com o leitor 

conservador, apresentando a outra metade feminina de Reinaldo-Diadorim, após ter provocado 

o momento de catarse, envolvendo os dilemas do que parece compor, em aproximadamente um 

terço da obra, um romance homossexual vivido no sertão mineiro, na transição do século XIX 

para o século XX. Inclusive, com essa atitude frente ao conservadorismo – um recuo sem recuar 

completamente –, aponta-nos não só a masculinidade, mas sobretudo a sexualidade, como 

questões sociológicas importantes para a época. 

Para confirmar o exposto, retomamos o estudo citado na introdução deste trabalho, que 

instigou esta pesquisa, o caminho trilhado por Richard Miskolci e Fernando de Figueiredo



30 

 

Balieiro (2011), que analisaram O Ateneu (1888) e seu autor Raul Pompeia (1863-1895). Em 

O Ateneu, o narrador-personagem Sérgio teria vivido uma pedagogia castrativa da sua 

sexualidade no orfanato do qual era interno. Nos moldes do pensamento conservador que segue 

em conflito com as perspectivas mais progressistas sobre o assunto, desde aquela época, 

Pompéia trata os atos como condenáveis, resquícios da monarquia que careciam de serem 

superados. Aliás, o desfecho da história centra-se na ação do personagem Américo, outro 

estudante, que coloca fogo no orfanato, ou seja, termina com uma metáfora bastante castrativa. 

Esse desfecho leva Mário de Andrade, dentre outros, a afirmar, depois de ter estudado a obra, 

em 1974, que, assim como a obra em seu todo, o incêndio consistiria numa vingança do próprio 

autor, que viveu uma experiência castrativa como interno em um orfanato.  

A recepção do romance de Pompeia, revelou interrogações muito contudentes sobre a 

sexualidade do autor, levando-o à ação que julgou necesária para salvar a reputação 

masculinizada: o suicídio. Aliás, Richard Miskolci e Fernando de Figueiredo Balieiro,

analisaram o evento da morte de Raul Pompeia, inclusive, o seguinte trecho extraído da carta 

fúnebre por ele deixada: “à notícia e ao Brasil declaro que sou um homem de honra”. Em suas

análises, associam o bilhete ao dilema da honra ferida, devido a conflitos pessoais e a “disputas

simbólicas do período, sobre um ideal de nação que se criava junto à consolidação do regime 

republicano” (Miskolci; Balieiro, 2011, p. 74). 

Portanto, em O Ateneu, Raul Pompeia retrata algumas ideações de masculinidade em 

disputa pela hegemonia, demonstrando uma visão que é lida por alguns críticos como falso-

conservadora. Dentre os rumores que acabaram compondo os conflitos e culminando no 

ferimento da honra de Pompeia, esteve o de nunca terem visto o autor com uma namorada, ou 

mesmo o “caráter persecutório [de seu comportamento] dentro dos ambientes masculinos de

que participava” (Miskolci; Balieiro, 2011, p. 85). Os pesquisadores afirmam ainda que:  

 

A pressão social para incorporar a masculinidade hegemônica fincada em uma vida 
heterossexual termina por se materializar no maior ato de violência contra si mesmo. 
Neste drama público, o que menos interessa é saber a real sexualidade do escritor, 
antes a força do espectro da degeneração sexual na elite brasileira de então. Diante 
dele, o autor de O Ateneu buscou – por meio do suicídio – virilizar-se e resgatar a sua 
honra. Muitos artigos de jornal no dia seguinte destacaram o caráter “honrado” da
pessoa do escritor brasileiro e enfatizaram sua importância nacional, julgamento que 
não apagou essa mancha de sangue em nossa história (Miskolci; Balieiro, 2011, p.85). 

 
 
Mais do que elencar curiosidades ou traços da vida pessoal do autor, o procedimento de 

contrastá-la com sua obra me parece interessante pelo valor heurístico que apresenta para a 

delineação de questões sociais que se faziam relevantes na época de publicação de tais escritos, 



31 

 

além dos modos como, individualmente, foram acolhidas e tratadas. Dito de outra maneira, 

permite captar certos movimentos de reflexividade entre individualidades autorais e textuais 

que compõem o contexto em que é escrito Grande Sertão: veredas.  

Se consideramos a literalidade da obra, ou mesmo a revelação que representa a 

entrevista com Aracy, esposa de Rosa, em que afirma sobre a mudança que houve quanto à 

sexualidade de Reinaldo-Diadorim, percebemos a centralidade das temáticas de masculinidade, 

e, sobretudo, da sexualidade na narrativa rosiana, que compõem o contexto de sua elaboração.  

Ao descrever o grande dilema de sua vida: seu amor por Diadorim, a quem também se 

refere como “o demo”, o personagem Riobaldo provoca-nos então a perceber a potência 

escondida na neblina que também caracteriza o viver , afinal “a vida é o diabo na rua no meio

do redemoinho” (Rosa, 1956, p. 32). Ou seja, Diadorim, o personagem sertanejo que confronta 

o gênero e a sexualidade, apresenta ambas categorias como abertas e embaralhadas, mesmo no 

sertão, onde o controle social está nas mãos dos coronéis e jagunços.  

Antevendo uma conceituação que viria a ser mais difundida décadas depois, Diadorim 

pode ser lido como a primeira representação de homem trans da literatura brasileira. Mais que 

identificar um espaço reprimido do desejo, portanto, Rosa apresenta os conflitos que integram 

a masculinidade hegemônica,  que continuamos a perseguir nos capítulos seguintes.  

 “Nonada. Tiros que o senhor ouviu foram de briga de home não, Deus esteja” (Rosa,

1965, p.23). Desse modo, Rosa inicia a saga que descreveremos com mais minúcia no capítulo 

seguinte. 



32 

 

CAPÍTULO II: O GÊNERO NO SERTÃO 

 

No romance Grande Sertão: veredas, ocorre um diálogo entre dois homens, os 

sertanejos Riobaldo, narrador da história, e o doutor, que toma notas. Para além disso, o autor 

explicita a coparticipação do Buriti (Palmeira de Deus), do amarelo – cor predominante do 

cerrado -, do Fogo-apagou, dos Anus brancos, do Manuelzinho-da-croa, da Seriema, da Coruja, 

do Sagui, do Lobo Guará, da Onça, da seca e dos riachinhos, dos rios “De-Janeiro” e “São

Francisco”, ou seja, dos outros seres vivos que atuam juntamente com os homens jagunços, e

as mulheres na teia social onde se expressam distintos modos de vida e hábitos – o sertão de 

Minas Gerais. Faz isso, demonstrando a parceria e a diferença entre nós e os demais seres vivos, 

por meio de uma racionalidade sertaneja que nos instiga a pensar, de forma diferente, o processo 

de construção social que compreendemos por cultura brasileira. Rosa trata de realidades 

gegráficas, históricas e sociais, que engendram um cenário que acolhe, de forma conflitiva, o 

drama amoroso entre dois jagunços machos, os quais apresentaremos no curso deste capítulo.  

 

2.1 A terceira margem do Grande Sertão 

 

Nonada. Com esta palavra Rosa inicia a travessia. Na sequência, o personagem que narra 

a história já velho, Riobaldo, é atormentado por uma dúvida barulhenta e a expõe bem: afinal, 

o demônio existe? Ele que busca através do doutor uma verdade a este respeito, vai tecendo 

histórias e enaltecendo outros dilemas que envolvem o Sertão e os seus sujeitos. Contra a sua 

vontade, Riobaldo teria sido escolhido para ser chefe de um bando de jagunços quando jovem, 

ou seja, peça-chave para a manutenção das leis do Sertão.      Mas para esse feito lhe faltava 

coragem, levando-o a firmar um pacto com o diabo. Segundo a lenda sertaneja, quem faz o 

pacto passa a saber de tudo e conquista uma certa autoridade 

Condicionado a construir o enigmático pacto, que ocorre em uma região denominada 

por Rosa como “Veredas Mortas”, Riobaldo teria encerrado o evento proferindo a seguinte fala: 

“Aragem do sagrado. Absolutas estrelas! (Rosa, 1965, p. 422). Ele que fez o pacto com o diabo, 

lido como profano, afirma que a aragem de tal ato é do sagrado.  

Após introduzir o questionamento sobre a veracidade da existência do demo ao doutor, 

o personagem narrador trata sobre outro grande tema universal, o amor. De modo que, a meu 

ver, com o pacto, talvez esse personagem também esteja em busca de saber o que está 

acontecendo com ele próprio, que passa a amar outro homem. Ele sugere desejar compreender 

o amor, sobretudo um tipo de amor condenado no sertão, por isso “o amor é pássaro que põe



33 

 

ovos de ferro” (Rosa, 1965, p. 93). Lido como medroso, Riobaldo provoca-nos a pensar nos 

limites da liberdade impostos aos homens sertanejos. Evidencia que as decisões, sobretudo 

quanto à sexualidade, vão sendo moldadas pelo meio social que o atravessa: o sertão dos Gerais. 

É denominada Gerais a região do norte do estado de Minas Gerais, formada por 89 

municípios, com uma das culturas mais ricas do país. Ali moram os chamados geraizeiros, 

comunidades tradicionais que se concentram na região de transição entre o Cerrado e a Caatinga 

(Eichler; Ferraz, 2019). Destaca-se que essa parte do estado, retratada por Rosa e conhecida por 

Gerais, é marcada pelas dificuldades de acesso, composta por um número significativo de ex-

escravizados e foi administrada por Salvador até 1750, conectando-se à capital mineira, Belo 

Horizonte, apenas na década de 1930. Antes, reportava-se economicamente a Porto Seguro, 

situada no sul da Bahia. As dificuldades de acesso têm um potencial significante sobre as 

identidades de seus personagens, como demonstra Rosa através do jaguncismo, que bordeja um 

enredo riquíssimo ao propósito de pensar o gênero e a sexualidade. 

Ao discorrer sobre as dificuldades que têm potencial de moldar seus sujeitos, o Urutu 

Branco (nome que Riobaldo ganha após o dito “pacto”) apresenta a jagunçagem, uma relação

de trabalho que estaria atrelada às consequências das relações de poder, visando ao controle 

desse território específico. Com vistas a dominar o meio de produção mais antigo, as terras, os 

coronéis acionam a prática da jagunçagem, um mecanismo de guerra, composto por batalhas 

que exigem uma participação mais efetiva dos homens. Nesse contexto, inserem-se os 

personagens rosianos, envolvidos em dilemas que sugerem extrapolar o limite territorial 

retratado por Rosa, como o dilema do amor gay, nutrido entre Riobaldo e o personagem de 

Grande Sertão que acumulou três nomes: Reinaldo, Diadorim e Maria Deadorina.  

Para falar especificamente do evento em que conhece o menino Reinaldo, presente no 

início deste romance, Riobaldo descreve ao doutor a metafórica experiência de sua 

adolescência, dizendo: 

Aí pois, de repente, vi um menino, encostado numa árvore, pitando cigarro. Menino 
mocinho, pouco menos que eu, ou devia de regular minha idade [...] Mas eu olhava 
esse menino, com prazer de companhia, como nunca por ninguém eu não tinha sentido 
(Rosa, 1965, p. 62). 

 
Teria o personagem que narra a história experimentado, na ocasião, o que alguns 

designam como “amor à primeira vista”? O desenrolar da história revela o questionamento do

narrador sobre a ocasião em que conhece Reinaldo, sugerindo que tal aproximação também 

seria uma espécie de castigo. Ele também diz: 

 



34 

 

Por que foi que eu conheci aquele Menino? O senhor não conheceu, compadre meu 
Quelemém não conheceu, milhões de milhares de pessoas não conheceram. O senhor 
pense outra outra vez, repense o bem pensado: para que foi que eu tive que atravessar 
o rio, defronte com o Menino? (Rosa, 1965, p. 89). 

 
Riobaldo sugere estar agoniado, um tipo de reação compreensível se pensamos no seu 

lugar social, o sertão. Como poderia, nessa ocasião (tempo histórico) e lugar (território), dois 

homens se amarem nos finalmentes, leia-se: trocando afetos entre o Sertão, e as Veredas? Esse 

mesmo episódio em que se conhecem e que introduz o romance pode ser lido como uma grande 

metáfora, afinal, em uma canoa, com um queijo, um pedaço de rapadura e dois estranhos, é 

Reinaldo que instiga a fazer a travessia; a confluência do “De-Janeiro” e “São Francisco”, que

separam as duas metades do mundo, marcadas por conhecimentos e opressões, a confluência 

dos rios, também divide a vida do personagem que narra a história ao meio: em antes e depois 

de Diadorim.  

Destaque-se o fato de que, ao chegar na fronteira entre os rios De-Janeiro e São 

Francisco, os personagens centrais têm uma discussão, quando Riobaldo, por temer aquelas 

águas estranhas, propõe que voltem, mas é interpelado por Reinaldo que enfatiza que é preciso 

ter coragem, dando ordens para o canoeiro seguir em frente.  

A frase “é preciso ter coragem”, é repetida por Reinaldo, e mesmo por Riobaldo, em

vários momentos do romance, sugerindo-se um instrumento pedagógico. Ou seja, é a repetição 

dessa frase, dentre outros aspectos, que pretende moldar a coragem desses sertanejos e não a 

natureza. Assim, à medida que aprende e internaliza o que é coragem, Reinaldo, a despeito do 

seu sexo, aprende e expressa o gênero associado a ela ou (por que não?) nos provoca a pensar 

que ela não é associada a um gênero específico.  

Ainda sobre esse evento da travessia do São Francisco, Riobaldo agarra-se à canoa e 

descobre, por meio de Reinaldo, que era feita de peroba, a madeira mais propícia a afundar, 

quando, desesperado, contraria o modelo de masculinidade hegemônica e chora, justificando-

se no fato de que não sabe nadar e ouvindo de Diadorim que também não sabe. Assim, o 

personagem que narra a história considera tais palavras como tranquilizantes ou, dito de outro 

modo, como coercitivas sobre a sua performance de gênero.  

Os personagens que vão e vêm de uma a outra margem dos dois rios, “De-Janeiro” e

“São Francisco”, ao chegarem na outra margem, representativa da cidade, deparam-se com um 

personagem e situação que são bastante significativos. Na perspectiva do personagem narrador, 

trata-se de um homem “mulato”(expressão racista que se origina da palavra mula, um animal 

derivado do cruzamento de um burro e uma égua e que, de forma preconceituosa, remete aos

filhos e filhas de homens brancos com mulheres pretas), que teria intentado sexualmente contra



35 

 

ele e Reinaldo. Segundo Riobaldo o evento se deu assim, com um gesto com a mão fechada e 

outra aberta, o homem sugeriu que ambos estavam ali com objetivo de terem relaxões sexuais, 

e manifestou o desejo de “participar”, demonstrando que a violência sexual, tema que será 

tratado no curso deste romance, também está presente na outra parte do mundo: a cidade. Esse 

desconhecido teria dito: 

 

Vocês dois, uê, heim?! Que é que estão fazendo?” duzido fungou, e, mão no fechado
da outra, meteu um figurado indecente. Olhei para o menino. Esse não semelhava ter 
tomado nenhum espanto, surdo sentado ficou, social com seu prático sorriso. –“Hem,
hem? E eu? Também quero! – o mulato veio insistindo. E, por aí, eu consegui falar alto, 
contestando, que não estávamos fazendo sujice nenhuma, estávamos espreitando as 
distâncias do rio e o parado das coisas (Rosa, 1965, p. 108). 

 

 
O desfecho da história se dá com Reinaldo, sentando no colo do estranho, fazendo uma 

voz fina (lida como feminina) para, em seguida, cravar o canivete em uma de suas coxas, e com 

o estranho fugindo. Provocando-nos a atentar às estratégias de sobrevivência dos sujeitos que 

vivem nas duas partes do mundo. Destaca-se que em uma parte do mundo Reinaldo é 

condicionado a acionar a coragem associada à performance do homem sertanejo, já na sua outra 

parte, representa o avesso, afinal faz uma voz fina. Ou seja, os rios “De-Janeiro” e “São

Francisco” funcionam como metáforas potentes para se pensar a sociabilidade no sertão: que é 

o mundo; em suas duas margens persistem “códigos” das relações amorosas entrelaçadas por

gênero e sexualidades. 

Aliás, apresento melhor Reinaldo, responsável por herdar o império do pai, o poderoso 

coronel Joca Ramiro. Em um território em que a masculinidade era condição para a manutenção 

do poder, consequentemente, não só para herdá-lo, mas para mantê-lo, forjado a ser homem, é 

ele quem espanta o agressor. O lugar social de Riobaldo e Reinaldo, portanto, é o sertão. E 

como ele próprio define esse lugar: “Bolas, ora. Senhor vê, o senhor sabe. Sertão é o penal,

criminal. Sertão é onde homem tem de ter a dura nuca e mão quadrada” (Rosa, 1965, p. 126). 

Realidade que sugere exigir mais resistência (dura nuca), e prontidão para luta (mão quadrada; 

pronta para o ataque) dos seus personagens. Nesse escopo, embora o homem sertanejo ocupe 

uma posição de dominação em relação às mulheres, ambos precisam ser fortes o suficiente, a 

despeito de suas vontades. A propósito, Reinaldo, quem representa melhor a masculinidade 

hegemônica nesse evento metafórico, deixa uma mensagem subliminar com a repetição dos 

dizeres: é preciso ter coragem. 

Quando se trata da dureza desse lugar que forma os seus, homens e mulheres sertanejas, 

também é ponto elementar da narrativa o dia da morte da mãe de Riobaldo, Bigri. Evento que 



36 

 

também se passa quando ele é jovem. Ela o orienta, instantes antes do encantamento, a procurar 

por seu padrinho, Solorico Mendes, que “lhe serviria de bom grado”. Este, um coronel do lugar,

provavelmente seria também o pai do personagem que narra a história, configurando um 

embroglio que dá continuidade ao tema da violência sexual, presente no enredo, discussão que 

aparecerá em diversos momentos da travessia em Grande Sertão: veredas; evidenciando 

contornos da violência de gênero, no ambiente Sertão. 

Solorico recebe Riobaldo e o oportuniza um professor, com consequentemente acesso a 

conhecimentos. A propósito, esse trecho nos ajudanda a perceber o privilégio de classe para o 

acesso aos conhecimentos pois, ao narrar a história, já velho, e na condição de fazendeiro, fruto 

de herança que recebera de Solorico, Riobaldo afirma que, enfim, pode “especular ideias”.

Sugere assim, que, sendo agora um “homem de fé e posição'', pode dedicar tempo à ampliação

dos seus conhecimentos, ou mesmo narrar os fatos com mais detalhes. Mais do que isso, ao 

comparar sua posição do momento com a do passado, ele endossa que “quem mói no aspro não

fantaseia”. Ou seja, destaca sua nova “posição”, possibilitadora do acesso ao conhecimento 

como instrumento constituinte de quem ocupa uma posição de privilégio de classe nas relações 

de dominação e poder.  

Essa condição, o acesso a estudos, oportunizada por seu “padrinho”, o aproxima, no

primeiro momento, de Zé Bebelo, um ex-jagunço que dizia querer acabar com a jagunçagem 

no sertão. Objetivando ser deputado, Zé Bebelo quer pôr ordem nos Gerais e recruta os saberes 

de Riobaldo para o seu propósito, mas o personagem, que narra a história, não é convencido da 

empreitada. Pelo contrário, no dia em que marca o batismo de Riobaldo na jagunçagem ̶ 

ironicamente ou não esse evento ocorre no córrego Bastistério, existente na localidade de 

Pirapora MG ̶ , Riobaldo defronta-se com Reinaldo pela segunda vez, e é convencido por ele a 

integrar, com outros homens, o bando de jagunços que contrapunham-se aos representantes do 

governo que tinham como aliado Zé Bebelo. Por apego às tradições e também por afeição a 

Reinaldo, o narrador se alia, na sequência dos fatos, ao coronel Joca Ramiro, que representava 

a continuidade da jagunçagem e dos valores sertanejos. Integra-se a tais valores a defesa moral 

do território, que interessava sobretudo os coronéis.  

Outro evento rosiano, que marca o início do personagem na jagunçagem, é justamente 

o julgamento de Zé Bebelo. Tal jagunço, aspirante de político, foi julgado pelo coronel Joca 

Ramiro, conformando um evento pouco comum para a época e o contexto. Na interpelação, o 

coronel-juiz questiona, dentre outros, a imposição das leis da cidade e a naturalidade de Zé 

Bebelo, proferindo a seguinte fala: “O senhor veio querendo desnortear, desencaminhar os

sertanejos de seus costumes velho de lei... o senhor não é do Sertão! Não é da terra...” (Rosa,



37 

 

1965, p. 199). Sendo interpelado corajosamente pelo réu: “Sou do fogo? Sou do ar? Da terra é

a minhoca – que galinha come e cata: esgravata! (Rosa, 1965, p. 121). O evento, que além de 

apontar o papel soberano do coronel em relação à manutenção das leis do lugar ̶ afinal os 

jagunços presentes na ocasião não têm poder de decisão, inclusive para parte destes Zé Bebelo 

sequer teria direito a um julgamento e defesa ̶ , aponta a liderança de Joca Ramiro como peculiar 

para o contexto. 

Destaca-se que a liderança do coronel oportuniza não só a defesa de Zé Bebelo, mas 

também a saída desse personagem controverso, desse pedaço do sertão mineiro com vida. 

Atitude lida como dissonante do modelo de masculinidade hegemônica e do código moral 

representados pela jagunçagem. Isso, aliás, subsidia Hermógenes e uma parcela do grupo a trair 

Joca Ramiro e o bando. A partir de então, ao narrar o momento em que reencontra Reinaldo, 

no córrego batistério, além dos eventos que marca sua chegada no bando, como o julgamento 

de Zé Bebelo, Riobaldo apresenta-nos o sertão, as lutas decorrentes desse lugar, os personagens 

com os quais conviveu, e introduz “melhormente” o dilema de amar outro de natureza igual.  

Adiante, na história, Riobaldo narra duas mortes, a primeira, do coronel Joca Ramiro, 

assassinado por Hermógenes e Ricardão. A outra, de seu chefe, Medeiro Vaz10, que morre 

vítima de uma peste, encarregando a ele a tarefa de comandar o grupo e dar sequência à 

vingança contra Hermógenes e Ricardão. Com isso, o enredo se transporta de um pedaço do 

sertão mineiro, em uma longa travessia até o sul da Bahia, visando vingar a honra do grupo. 

Coube a Riobaldo, contra a sua vontade, o papel de liderar o bando no propósito de vingar a 

honra de Joca Ramiro, e, obviamente, garantir a manutenção do poder do espólio desse coronel, 

agora representado por seu filho, Reinaldo. Riobaldo, que não tinha coragem suficiente para a 

tarefa que lhe foi imposta, precisou tomar um gole dela com o reforço sobrenatural. Sobre o 

evento em que bebe um gole de coragem, o personagem disse:  

 

Ao que fui, na encruzilhada, à meia-noite, nas Veredas Mortas. Atravessei meus 
fantasmas? Assim mais eu pensei, esse sistema, assim eu mesmo penso. O que era 
para haver, se houvesse, mas que não houve: esse negócio. Se pois o cujo nem não me 
apareceu, quando esperei, chamei por ele? Vendi minha alma algum? (Rosa, 1965, p. 
441). 

 

 
10Medeiro Vaz, antes de ser chefe do bando, herdou grandes extensões de terra. O personagem, após a morte de 
sua mãe, coloca fogo na sede da fazenda, constrói uma capela para ela e embrenha, sem rumo, sertão afora. História 
que dialoga com a de Manuelzão que, após a morte de sua mãe, constrói uma capela e dedica-se à função de 
capataz.  



38 

 

Ele, que não viu o demo, teria, desde então, sido agraciado com uma quantidade de 

coragem de que não dispunha, percorrendo com seu grupo a caminhada que levaria até terras 

baianas, a fim de surpreender o traidor Hermógenes. É curioso que Reinaldo, filho único de 

Joca Ramiro, herdeiro de seu império, não tenha sido o sucessor de Medeiro Vaz na empreitada. 

Sobretudo porque se aproximava mais do modelo de masculinidade hegemônica, condição da 

posição de homem e de chefe da jagunçagem. Talvez Rosa, com a atitude de escolher Riobaldo 

e não Reinaldo como o chefe, estivesse provocado, ou provocando a pensar até que ponto uma 

performance perfeita de gênero é garantia de uma posição de poder na hierarquia sertaneja, se 

deslocada do sexo.  

Nesse contexto geográfico e temporal, a partir dos códigos inscritos em seus 

personagens, Rosa evidencia “a força da terra”, como observou ntonio Candido em “O

homem dos avessos” (2000), que molda seus homens jagunços. Tais personagens rosianos, 

representam o que Connell cunhou como masculinidade hegemônica e masculinidade 

subalterna. Retomando o que fora dito por essa pesquisadora, o patriarcado demarca a 

subordinação das mulheres e a dominação masculina nas sociedades ocidentais, bem como 

demarca uma subordinação entre os próprios homens, colocando uma parte em posição de 

subalternidade, devido aos marcadores sociais de classe, raça, etnicidade, geração e 

sexualidade, ou quando não traduzem, de forma satisfatória, os comportamentos valorizados 

culturalmente. Destaca-se que, no meio da jagunçagem, a exigência quanto à performance da 

masculinidade é hipervalorizada. 

A propósito, as descrições dos demais jagunços, elaboradas por Riobaldo, são bastante 

ilustrativas a respeito do entrelaçamento entre a jagunçagem e masculinidade hegemônica, 

destacadas nos excertos a seguir: 

 

Medeiro Vaz que, quando moço, de antepassados de posses, [...] recebera grande 
fazenda. Podia gerir e ficar estadonho. Mas vieram as guerras e os desmandos de 
jagunços – tudo era morte e roubo, e desrespeito carnal das mulheres casadas e 
donzelas, foi impossível qualquer sossego, desde em quando aquele imundo de 
loucura subiu as serras e se espraiou nos gerais. Então Medeiro Vaz, ao fim de forte 
pensar, reconheceu o dever dele: largou tudo, se desfez do que abarcava, em terras e 
gados, se livrou leve como que quisesse voltar a seu só nascimento. [...] Daí, relimpo 
de tudo, escorrido dono de si, el montou m gint, com cachos d’armas, reuniu 
chusma de gente corajada, rapaziagem dos campos, e saiu por esse rumo em 
roda, para impor a justiça (Rosa, 1965, p. 60, grifos nossos). 

 
Hermógenes – homem sem anjo-da-guarda. [...] Pouco, pouco, fui receando. O 
Hermógenes: ele estava de costas, mas umas costas desconformes, a cacunda 
amontoava, com o chapéu raso em cima, mas chapéu redondo de couro, que se que 
uma cabaça na cabeça. Aquele homem se arrepanhava de não ter pescoço. As 
calças dele como que se enrugavam demais da conta, enfolipavam em dobrados. As 
pernas, muito abertas; mas, quando ele caminhou uns passos, se arrastava – me



39 

 

pareceu – que nem queria levantar os pés do chão. [...] Naquela hora, eu estava 
querendo que ele não virasse a cara. Virou. A sombra do chapéu dava até em quase 
na boca, enegrecendo (Rosa, 1965, p. 132-133, grifos nossos). 

 

Ah, Zé Bebelo era o do duro – sete punhais de sete aços, trouxados numa bainha 
só! Atirava e tanto com qualquer quilate de arma, sempre certeira a pontaria, 
laçava e campeava feito um todo vaqueiro, amansava animal de maior brabeza – burro 
grande ou cavalo; duelava de faca, nos espíritos solertes de onça acuada, sem parar de 
pôr; e medo, ou cada parente de medo, ele cuspia em riba e desconhecia. Contavam: 
ele entrava de cheio, pessoalmente, e botava paz em qualquer rutuba. Ô homem 
couro-n’água, nfrntador! Dava os urros. E mesmo, para ele, parecia não ter 
nada impossível (Rosa, 1965, p. 146, grifos nossos). 
 
[...]o mais forte e o mais alto de todos, com um lenço azul enrolado no chapéu de 
couro, com dentes brancos limados em acume, de olhar dominador e tosse rosnada, 
mas sorriso bonito e mansinho de moça — era o homem mais afamado dos dois 
sertões do rio: célebre do Jequitinhonha à Serra das Araras, da beira do Jequitaí à 
barra do Verde Grande, do Rio Gavião até nos Montes Claros, de Carinhanha até 
Paracatu; maior do que Antônio Dó ou Indalécio; o arranca-toco, o treme-terra, o 
come-brasa, o pega-àunha, o fecha-treta, o tira-prosa, o parte-ferro, o rompe-
racha, o rompe-e-arrasa: Seu Joãozinho Bem-Bem (Rosa, 1965, p. 389, grifos 
nossos). 
 
Marcelino Pampa, que “Era ouro”, e não se vê muito assim, com tão legítimo valor, 
capaz de ser e valer, sem querer parecer [...]. De certo dava para grande homem-
de-bem, caso tivesse nascido em grande cidade (Rosa, 1965, p. 598, grifos nossos). 
 

Como destaco nos grifos, as caracterizações não só explicitam tipos particulares do 

sertão, que carregam o peso da “força da terra”, que forjam os seus sujeitos num contexto 

específico, a transição do século XIX para o século XX. O mundo da jagunçagem é apresentado 

por Rosa nos moldes do que também é, uma relação de exploração e trabalho entre coronéis e 

jagunços, um tipo de polícia rural que se estabeleceu devido a incentivos providos no segundo 

Império. Esse grupo, em Grande Sertão, opera de forma paralela ao Estado que tenta colocar as 

ordens da cidade e no sertão, ou seja, no centro desse ordenamento estão os interesses dos 

poderosos, coronéis e Estado, que acabam resultando em conflitos. Esses conflitos explicitam 

nuances da masculinidade hegemônica e masculinidades subalternas, atravessadas pelas 

relações de poder.  

Destaca-se, sobre tal fenômeno social da jagunçagem que, com o período regencial, 

visando reafirmar e proteger o território nacional, o imperador Dom Pedro II cria a guarda  

nacional e sua principal patente, que passa ser controlada pelos “donos” de terras e de pessoas 

escravizadas, os coronéis. Isso resulta em uma rede de poder complexa, na qual estes passam a 

acumular, de forma “natural,” o poder policial, jurídico e político, conformando uma rede que 

se impunha aos seus trabalhadores armados, jagunços, mulheres, e grupos locais rivais. Vale 

destacar ainda que, embora o fenômeno do coronelismo seja anterior à Primeira República, é 



40 

 

nesse contexto que os coronéis ampliam o seu poder, quando muitos conseguem ampliar a 

hegemonia local, ocupando, por vezes, um protagonismo político, regional e nacional. 

Para compreender um pouco melhor o contexto, considera-se ainda que com a ascensão 

de Getúlio Vargas à presidência, na década de 1930, o Estado passa a se movimentar de forma 

diferente, visando centralizar o poder, nomeando interventores nos estados, os quais indicavam 

os interventores nos municípios. Tecendo realidade e ficção, Rosa apresenta a mudança 

institucional que ocorreu no Brasil, resultando em conflitos entre o Estado, os coronéis e os 

seus jagunços.  

Adentrando mais minuciosamente na caminhada trilhada por ambos personagens, rumo 

à defesa dos seus interesses, que visavam à morte de Hermógenes, nota-se que Riobaldo e 

Reinaldo aproximam-se mais, o que oportuniza viverem a conflituosa e cerceada história de 

amor gay. É em uma dessas ocasiões que Reinaldo se apresenta em segredo para Riobaldo como 

Diadorim; sem revelar por completo o segredo maior escondido nesse outro nome. Aliás, sobre 

a caminhada, mais especificamente em relação aos momentos em que estavam juntos e 

sozinhos, o personagem que narra a história afirma que foi quando aprendeu a admirar as 

“belezas sem dono” (Rosa, 1965, p. 42). Diadorim teria posto “o rastro dele para sempre em

todas essas quisquilhas da natureza” (Rosa, 1965, p. 42).  

Os ensinamentos vieram de Diadorim que, para Riobaldo, tratava-se de um homem 

diferenciado: ao mesmo tempo em que era dono de finas feições, era o mais valente dos 

jagunços. Uma ambivalência que já sinaliza a ruptura com a masculinidade hegemônica, por 

este que melhor a representa. Nesse sentido, no primeiro momento, Riobaldo discorre que “o

valor de um homem (jagunço) é medido por sua capacidade de guerrear, e, principalmente, pela 

manifesta coragem” (lves, 2013, p. 11). Contudo, revela mais que uma contradição da 

performance masculina, ou seja, outra forma de expressar o gênero. Nas palavras do próprio 

Riobaldo, “Diadorim, digo. Eh, ele sabia ser homem terrível” (Rosa, 1965, p. 154). Essa fala 

me leva a ter aqui uma ilustração perfeita da fissura que busco tomar conta adentro, à luz da 

teorização de gênero feita por Judith Butler (2016), Reinaldo evidencia melhor o gênero como 

performance, discurso, socialmente difundido e incorporado.  

Ao discorrer mais sobre a travessia que oportuniza a esses personagens a vivência de 

muitas experiências coletivas e a socialização de impressões sobre elas nos tempos de

“descuido” (folga), quando também viviam suas experiências particulares, Riobaldo diz ao

doutor que, em certa ocasião quando o grupo contava histórias de estupro, como se estivessem 

duelando com vistas a provar quem era mais macho, Diadorim teria dito “mulher é gente tão

infeliz” (Rosa, 1965, p. 133). Riobaldo opina a respeito, com “Deus me livrou de endurecer



41 

 

nesses costumes perpétuos[...]” (Rosa, 1956, p. 458), indicando que também teria cometido tal 

violência e, sobretudo, naturalizando a violência como parte do costume, construída e reiterada 

socialmente. Com isso, Riobaldo dá destaque a prática cultural do estupro e aos contornos do 

gênero e de sua reprodução, enquanto desigualdade e violência no sertão. 

Aliás, quando estão em foco as representações rosianas de mulheres, ou seja, as mais 

prejudicadas pela masculinidade hegemônica, vítimas do que esse modelo produz e reproduz, 

é possível notar que Rosa apresenta personagens que também revelam o conflito com a matriz 

da estrutura em que estão inseridas, uma vez que também seguem, em parte, o script social 

imposto pelo patriarcado. Isso pode ser percebido na figura de Bigri, que fora chefe de família 

a vida inteira, inclusive morrendo sem revelar o segredo capaz de gerar algum desconforto para 

Solorico; ou de Nhorinhá, a quem Riobaldo se refere como “prostitutriz”, sugerindo a fusão das

palavras prostituta e imperatriz, uma mulher que detinha algum poder dentre os poderosos. 

Ambas, de lugares diferentes, uma doméstica e outra prostituta, são vítimas da produção e 

reprodução do gênero, trazendo outra característica em comum, a capacidade de serem chefes 

ou aquilo que Connell (1995) compreendeu como reversão local da estrutura social machista, 

dada a própria natureza machista expressa pelo patriarcado. 

Ainda sobre a forma como Riobaldo apresenta tais mulheres ou como Rosa as 

representa, é importante não perder de vista a santificação de parte delas. Otacília é desenhada 

como uma mulher santa para casar, com características de uma mulher submissa. Enquanto 

Maria Mutema, uma assassina a sangue frio que matou o marido dormindo,  sendo o padre da 

cidade a única pessoa que sabe do seu crime. Após assumir publicamente os crimes, aos poucos, 

é perdoada e santificada. Destaca-se, sobre Maria Mutema, que, diferentemente dos homens, 

precisa assumir seus crimes e ser perdoada, para então ocorrer “a ordem natural das coisas”, 

sua santificação, outra representação rosiana sutilmente transgressora dos problemas de gênero. 

Afinal, a tradição literária à época, representando um drama de séculos, condicionava 

as mulheres adúlteras à morte. Dentre tantos exemplos a respeito, e em distintas temporalidades 

estão, “Otelo, o Mouro de Veneza”, de William Shakespeare, escrita em 1603; “O primo

Basílio”, de Eça de Queiroz, publicado em 1878; e “Dom Camurro”, de Machado de ssis,

publicada em 1899, com os quais se constata o que se configura atualmente como feminicidio, 

crime também perpassado pela desigualdade de gênero. 

Riobaldo e Diadorim, entre o Grande Sertão (o diabo na rua no meio do redemoinho) e 

as Veredas (paraíso: lugares de descanso), revelam um modo de vida que integra a natureza, 

bem como as relações de poder que força os jagunços e forja identidades masculinas e femininas 

peculiares. Consequentemente, essa realidade hipermachista é também hiper-heterossexual, 



42 

 

impelindo Riobaldo e Diadorim de viverem o dilema de um amor gay, inconcebível para a 

época, o lugar e a posição social. A propósito, a seguir são descritos dois trechos em que tal 

dilema de cerceamento do amor gay se expressa: 

 

Tinha tornado a pôr a mão na minha mão, no começo de falar, e que depois tirou; e se 
espaçou de mim. Mas nunca eu senti que ele estivesse melhor e perto, pelo quanto da 
voz, duma voz mesmo repassada. Coração – isto é, estes pormenores todos. Foi um 
esclaro. O amor, já de si, é algum arrependimento (Rosa, 1965, p. 35). 
 
Diadorim e eu, nós dois. A gente dava passeios. Como assim, a gente se diferenciava 
dos outros – porque jagunço não é muito de conversa continuada nem de amizades 
estreitas: a bem eles se misturam e desmisturam, de acaso, mas cada um é feito um 
por si. De nós dois juntos, ninguém nada não falava. Tinham a boa prudência. Dissesse 
um, caçoasse, digo – podia morrer (Rosa, 1965, p. 44). 
 

Ambos, Riobaldo e Diadorim, sugerem negar o amor como estratégia para a manutenção 

de autoridade no sertão, bem como no grupo de jagunços do qual faziam parte. E Riobaldo era 

o chefe. Onde já se viu um chefe da jagunçagem gay? Essa contextualização permite-nos seguir 

no rumo do desfecho da história contada por Riobaldo ao doutor. São quase seiscentas páginas, 

nas quais se destacam o mundo do trabalho, expresso na jagunçagem o poder dos homens e a 

subjugação das mulheres, bem como o amor gay por Diadorim. Ambas as dimensões são 

experimentadas na maior parte do tempo no sertão, relativa ao campo, composta por outros 

seres vivos, contexto que nos ajuda a perceber de forma poética as particularidades que 

envolvem a masculinidade, como descritos nos trechos a seguir:  

 
Assim, uns momentos, a menos eu guardava a licença de prazo para me descansar. 
Conforme pensei em Diadorim só pensava era nele. Um joão-de-barro cantou. Eu 
queria morrer pensando em meu amigo Diadorim, mano-oh-mão, que estava na Serra 
do Pau d’rco, quase na divisa baiana, com nossa outra metade dos sô-candelários... 
Com meu amigo Diadorim me abraçava, sentimento meu ia, voava reto para ele (Rosa, 
1965, p. 19). 
 
E ele se chegou, eu do banco me levantei. Os olhos verdes, semelhantes grandes, o 
lembrado das compridas pestanas, a boca melhor bonita, o nariz fino, afiladinho. 
Arvoamento desses, a gente estatela e não entende; que dirá o senhor, eu contando só 
assim? Eu queria ir para ele, para abraço, mas minhas coragens não deram. Porque ele 
faltou com o passo, num rejeito, de acanhamento (Rosa, 1965, p. 92-93). 
 

Com isso, o personagem revela outros elementos sobre a contradição que os 

acometeram, amar e não poder viver livremente o amor, afinal, eram homens, localizados 

dentro do sistema da jagunçagem, embasado, dentre outros, na heterossexualidade que sustenta 

a masculinidade. Ou seja, precisavam manter e viver minimamente o que sentiam em segredo, 

para evitar constrangimentos e mesmo para garantir a manutenção da condição de privilégio: a 

masculinidade. Nesse rumo, nota-se, em dado momento da narrativa, que Riobaldo defende sua 

posição ao perder a paciência com outro jagunço, seu colega de jagunçagem que teria citado o 



43 

 

diminutivo de Diadorim duas vezes, sugerindo ter descoberto, de alguma maneira, a intimidade 

dos dois; o segredo. Reiterando sua preocupação com a manutenção de sua honra masculina, 

Riobaldo engrossa para o lado do colega.  

A seguir, apresento outros trechos a respeito dos conflitos envolvendo a masculinidade 

hegemônica e subalternas, representadas pelos personagens centrais deste romance na 

sexualidade:  

 
Homem muito homem fui, e homem por mulheres! – nunca tive inclinação pra os 
vícios desencontrados. Repilo o que, o sem preceito. Então – o senhor me perguntará 
– o que era aquilo? Ah, lei ladra, o poder da vida [...] Mas eu gostava dele, dia mais 
dia, mais gostava. Diga o senhor: como um feitiço? Isso. Feito coisa feita. Era ele estar 
perto de mim, e nada me faltava. Era ele fechar a cara e estar tristonho, e eu perdia 
meu sossego. Era ele estar por longe, e eu só nele pensava. E eu mesmo não entendia 
o que aquilo era? Sei que sim. Mas não. E eu mesmo entender não queria. Acho que. 
Aquela meiguice [...] o cheiro do corpo dele, dos braços, que às vezes adivinhei 
insensatamente – tentação dessa eu espairecia, aí rijo comigo renegava (Rosa, 1965, 
p. 98). 

 
Meu corpo gostava de Diadorim. Estendi a mão, para suas formas; mas, quando ia, 
bobamente, ele me olhou – os olhos dele não me deixaram. Diadorim, sério, testalto. 
Tive um gelo. Só os olhos negavam. Vi – ele mesmo não percebeu nada. Mas, nem 
eu; eu tinha percebido? (Rosa, 1965, p. 165). 
 
 

Ou seja, o amor gay que viveram tratava-se de um vício a ser evitado para sustentar a 

posição de homens sertanejos, de jagunços num sistema de luta pelo controle do território e, 

como tinha dificuldades de negar, afinal a norma social não conseguiu controlar por completo 

o seu desejo, Riobaldo encara o sentimento também como uma maldição. Isso me provoca a 

perceber a máxima da reversibilidade de Rosa que, além de apresentar um personagem que é e 

não é homem, apresenta-nos um romance que é e não é gay e, a meu ver, também apresenta 

uma “maldição” que exige dos homens sertanejos coragem para ser vivida. Destaca-se que, até 

então, Diadorim era só homem. 

Durante grande parte da história a sexualidade de Diadorim é um segredo. Um segredo 

que ele promete contar a Riobaldo “daí, quando tudo estiver repago e refeito, um segredo, uma 

coisa, vou contar a você” (Rosa, 1965, p. 450), mas que não conta até que ocorre, em uma 

região denominada Paredão, a batalha final, enfrentando o traidor Hermógenes, quando morre 

Diadorim. Sem que os personagens centrais se amassem com direito aos toques que Riobaldo 

afirmou ter desejado, o corpo de Reinaldo-Diadorim-Maria Deadorina revela o seu segundo 

sexo, feminino. É revelado que Riobaldo não consegue enxergar por detrás daquelas “finas

feições” e “delicadeza” que nebulosamente percebia: “Diadorim é a minha neblina" (Rosa, 

1965, p. 20). O mesmo Reinaldo, Diadorim, evidencia a estratégia para a sua sobrevivência,



44 

 

nos moldes do clássico Luzia Homem, de Domingos Olímpio (1991); Memorial Maria Moura, 

de Rachel de Queiroz (1992), ambas masculinizadas, dada a dureza do lugar: “Chapadão. 

Morreu o mar, que foi” (Rosa, 1965, p. 565). 

 

Vale ressaltar que apenas três personagens ficam sabendo que Diadorim tinha o sexo 

feminino, a primeira é a mulher de Hermógenes, que depois conta para Riobaldo, o segundo. É 

curioso que tenha sido uma mulher a ver primeiro a metade feminina do personagem e que 

tenha sido justamente a mulher do jagunço traidor abatido, uma personagem que, pelas 

circunstâncias, teria sido duplamente silênciada. O terceiro personagem escolhido para saber 

de tudo é justamente um cego, o Borromeu, que ouviu, mas não viu, ou seja, silênciado pela 

deficência visual. 

Riobaldo fica sabendo o segredo e, endoidecido, apenas consegue ordenar aos jagunços 

que enterrem o corpo de Diadorim separado dos demais corpos abatidos na batalha. Ou seja, os 

demais jagunços ficaram sem saber o segredo. Para eles, Diadorim sempre foi um homem. Isso 

me leva a questionar se, de fato, era para as pessoas saberem o segundo sexo de Diadorim. 

Talvez Rosa tenha escrito bem mais para as pessoas navegarem nesta metáfora-travessia. 

A propósito, ao reler a obra para esta pesquisa, me pergunto: será que Diadorim precisa 

ser mulher? Precisa ser homem? No final das contas é o amor gay que Rosa evidencia, esse é o 

grande tema encoberto. Contudo, penso que Rosa apresenta o humano, que é uma infinidade de 

coisas que não cabe no binarismo de gênero, de modo que, além de representar a alma do ser 

humano (ambivalente), o ser e o não ser, também demonstra o ser e ser. Não é só o ser-tão que 

está em toda parte, Riobaldo evidencia com tudo que “o Sertão é dentro da gente…”. Ele que

também diz que “o diabo não há! Existe é homem humano. Travessia” (Rosa, 1965, p. 624), e 

provoca-nos a perceber as fissuras desse homem humano e, para além dele, afinal, ele é 

moldado pelas relações de poder que se fazem no sertão. 

Assim, o sertão que impõe o jaguncismo e, com isso, riscos aos homens, como os 

confrontos em batalhas, e sair dos limites impostos pela heterossexualidade, demonstra de 

forma diferente o que motiva as pessoas a fazerem o gênero. Como o gênero e a sexualidade se 

revelam próteses, a masculinidade seria, desse modo, algo produzido, atualizado, utilizável e 

removível pelos sujeitos, dadas às relações de poder. Aliás, uma prótese que o próprio escritor 

coloca e tira. E não digo isso apenas pelo fato de João Guimarães Rosa ter jogado com o sexo 

e a sexualidade dos personagens centrais, haja vista que, só no final, revela que "Diadorim era 

o corpo de uma mulher, moça perfeita" (Rosa, 1965, p. 530), mas, sobretudo, porque foi 

Diadorim quem melhor performou a masculinidade. 



45 

 

Com isso, é possível dizer que Rosa apresenta um sertão que também é estrutural ao 

sertanejo, sugerindo que ali as formas de ver, agir e pensar o mundo, por sua característica geral, 

exterior e coercitiva, são atenuadas: “Tem muita verdade que se carece de aprender, do

encoberto, e que ninguém não ensina: o bêco para liberdade se fazer” (Rosa, 1965, p. 503). 

Ambos, Riobaldo e Diadorim, sugerem ter ciência a respeito desse condicionamento, o beco 

para as suas liberdades: “Deixei meu corpo querer Diadorim; minha alma? (Rosa, 1965, p. 525). 

Nesse sentido, Grande Sertão é uma travessia de vida e o tema que engloba toda sua literatura 

é o amor gay na perspectiva do sertanejo.  

Portanto, ao se analisar o conjunto das falas do personagem Riobaldo, pode-se dizer que 

ele sugere uma chave de forma implícita para compreender a coragem sobre as masculinidades. 

Inicialmente, essa coragem pode ser confundida com a coragem de matar ou de defender-se 

com uma faca, revólver, de defender a honra masculinizada ferida. A meu ver, no entanto, trata-

se de um tipo de coragem que o jagunço, no caso Riobaldo, precisava ter. A coragem de amar 

outro ser, de natureza macha. Coragem relegada pelos homens nas duas partes do mundo: sertão 

e cidade, nesse sentido o ser-tão está em toda parte. Para dar um nó nessa perspectiva, apresento 

a seguinte interpretação do romance de Brasinha; conterrâneo de Rosa que entrevistei em julho 

de 2023,  na cidade de Cordisburgo:  

 

Ser-tão feliz, Ser-tão infeliz, Ser-tão triste, Ser-tão normal, Ser-tão anormal, sabe? É 
o que está dentro da gente, sabe? O que acontece com o ser humano desde que ele 
chega no mundo, até a hora de sua despedida, pra mim é uma travessia. A humanidade 
está representada em Grande Sertão, está representada no sagrado, está representada 
no profano, a partir de pessoas mais simples, quem fala é o Riobaldo, o doutor que 
vem de fora não fala nada, afinal ele vai falar o que depois de todas essas falas de 
Riobaldo? (Brasinha, 2023). 

 

A propósito, em diversas entrevistas, Rosa afirma que, em suas obras objetivou 

descrever a delicadeza da alma do ser humano, uma espécie de delicadeza que todas as pessoas 

teriam. Acrescento: uma espécie de delicadeza que se choca com o modelo binário que 

conhecemos e que caracteriza o ser homem e o ser mulher e, sobretudo, com a masculinidade 

hegemônica performada no contexto representado. Por falar em contexto, cabe atentar um

pouco mais sobre o criador dessas representações. Farei isso, mais minuciosamente, na próxima 

seção.  

 

 

 

 



46 

 

2.2 O entre-lugar de Rosa 

 

 O poeta mineiro Carlos Drummond Andrade, por meio de uma homenagem-poesia 

póstuma, apresenta “Um chamado João” (1958): 

João era fabulista? 
fabuloso? 
fábula? 
Sertão místico disparando 
no exílio da linguagem comum? 
Projetava na gravatinha 
a quinta face das coisas, 
inenarrável narrada? 
Um estranho chamado João 
para disfarçar, para farçar 
o que não ousamos compreender? 
Tinha pastos, buritis plantados 
no apartamento? 
no peito? 
Vegetal ele era ou passarinho 
sob a robusta ossatura com pinta 
de boi risonho? 
Era um teatro 
e todos os artistas 
no mesmo papel, 
ciranda multívoca? 
João era tudo? 
tudo escondido, florindo 
como flor é flor, mesmo não semeada? 
Mapa com acidentes 
deslizando para fora, falando? 
Guardava rios no bolso, 
cada qual com a cor de suas águas? 
sem misturar, sem conflitar? 
E de cada gota redigia nome, 
curva, fim, 
e no destinado geral 
seu fado era saber 
para contar sem desnudar 
o que não deve ser desnudado 
e por isso se veste de véus novos? 
Mágico sem apetrechos, 
civilmente mágico, apelador 
e precipites prodígios acudindo 
a chamado geral? 
Embaixador do reino 
que há por trás dos reinos, 
dos poderes, das 
supostas fórmulas 
de abracadabra, sésamo? 
Reino cercado 
não de muros, chaves, códigos, 
mas o reino-reino? 
Por que João sorria 
se lhe perguntavam 
que mistério é esse? 
E propondo desenhos figurava 
menos a resposta que



47 

 

outra questão ao perguntante? 
Tinha parte com… (não sei 
o nome) ou ele mesmo era 
a parte de gente 
servindo de ponte 
entre o sub e o sobre 
que se arcabuzeiam 
de antes do princípio, 
que se entrelaçam 
para melhor guerra, 
para maior festa? 
Ficamos sem saber o que era João 
e se João existiu 
de se pegar. 

 

Drummond e Grande Sertão: veredas, em alguma medida, apresentam o pesquisador-

autor João Guimarães Rosa, homem de um contexto histórico específico. Nesta seção utilizo 

recortes de cartas e jornais que encontrei no arquivo pessoal do autor, depositados no arquivo 

do Museu Mineiro, situado em Belo Horizonte, e no arquivo da ABL, situado no Rio de Janeiro 

para descrevê-lo.  

Nascido em 1908, no burgo do coração, como também é conhecida a cidade de 

Cordisburgo, situada no início dos Gerais, Rosa viveu em uma casa grande, dos moldes da 

arquitetura colonial do Brasil, que abrigava residência e, no cômodo da frente, a venda (uma 

espécie de mercearia e bar) de seu pai, Florduardo Pinto Rosa. Ambiente bastante estimulante, 

por ser o ponto de socialização de diversos causos contados por aqueles que frequentavam ou 

passavam por ali, provavelmente, em suma maioria homens. 

Rosa cresceu em um ambiente de contemplação de cenas, pessoas, sociabilidades e 

particularidades potentes como a prática que começou a desenvolver desde criança, o registro. 

Importante observar que, sobre esses espaços rurais, a exemplo deste em que viveu Rosa, o fato 

de que, na ausência de equipamentos públicos de sociabilidade, são os bares, vendas, casa de 

comadre e compadre, que ocupam tal função de socialização com mais frequência. É nesses 

lugares que os mais antigos costumam se reunir.  

Alguns desses espaços e conversas por vezes são uma realidade vivida só pelos homens, 

haja vista que uma divisão sexual do trabalho confinou as mulheres camponesas de forma 

contundente ao interior de suas casas e quintais, de modo que definiu a dimensão do trabalho 

doméstico. Enquanto os maridos  trabalhavam fora ou vendiam a força de trabalho, 

consequentemente iam às compras e frequentavam espaços como bares. Seguindo esta lógica, 

as crianças também não frequentam todos esses espaços. 

Elucidando, apresento parte da entrevista que realizei com Brasinha, um personagem do

sertão rosiano que conviveu com Juca Bananeira (amigo e personagem de Rosa):



48 

 

 
Ah, Brasinha, quando eu era menino, era o companheiro de Guimarães Rosa; ele não 
gostava de jogar bola, tomar banho no córrego, pegar passarinho. Ele gostava era de 
ler revistas em outras línguas, de brincar de celebrar missa, escutar as histórias dos 
mais velhos. E aí eu acho que o pai dele pensou: “esse menino vai dar em quê, se ele 
não gosta de nada?” E me chamou para brincar com ele. Aí eu sai de lá pensando, 
Guimarães Rosa colocou o nome de um dos vaqueiros de Sagarana de Juca Bananeira, 
ou seja, não tem como fazer uma ficção sem o real, não dá para partir da ficção para 
o real, mas do real para ficção sim, pensei. E comecei a procurar o real dentro da obra, 
lugares, pessoas, sabe? (Brasinha, 2023). 

 
Rosa teria partido do real, do lugar onde viveu toda a sua infância, de onde saiu ainda 

na adolescência, migrando para a casa dos seus avós, localizada em Belo Horizonte, com o 

objetivo de estudar, para fazer sua ficção. Em Belo Horizonte cursou o antigo secundário, no 

Colégio Santo Antônio. Na capital permaneceu até 1930, quando se formou em medicina, pela 

Universidade Federal de Minas Gerais. Então graduado, começou a exercer o ofício na cidade 

de Itaúna, mas ali não permanece. Estudioso de outras linguagens e conhecimentos, em 1938 

foi aprovado para o concurso do Itamaraty, tornando-se diplomata do Brasil na Europa e, 

posteriormente, na América Latina. Período em que se dedicou com mais afinco à prática da 

escrita; há quem diga, inclusive, que com o objetivo de também lidar com a saudade do sertão. 

Como observou Drummond, teria sido a forma que encontrou de ter “pastos e buritis plantados

no apartamento”. 

Outro dado fundamental sobre sua trajetória, que me interessa particularmente, é uma 

viagem ou travessia que ocorreu em 1952, denominada como a boiada. Na ocasião, João 

Guimarāes Rosa retomou às origens com um propósito, caminhar por cerca de 40 léguas - 240 

quilômetros, com os vaqueiros que trabalhavam na fazenda Sarandi, situada em Três Marias, 

de propriedade do seu tio Adonias, vaqueiros que são peças-chave para a constituição das 

representações presentes na obra que o eternizou Grande Sertão: veredas. Sobre a viagem, 

afirmou Manuelzão, personagem real, representado na ficção rosiana: “ele, Manuelzão, me

disse que Rosa perguntava e tomava nota da viagem quase que o tempo todo, mesmo nas horas 

mais impróprias. Ele me disse que chegava a ser chato, sabe? Que, às vezes, no meio da 

madrugada, quando todo mundo estava dormindo e acordava, pegava ele escrevendo, no escuro, 

apenas com a luz da lamparina acesa” (Entrevista, Brasinha, 2023). Manuelzão era o chefe do 

grupo de vaqueiros que construiu essa viagem e que ficou mundialmente conhecido - embora 

os registros apontem que foi com o vaqueiro Zito, que João Rosa manteve uma relação de mais 

proximidade durante a viagem. Essa proximidade provavelmente seja justificada no objetivo 

do autor, uma vez que Rosa teria “pegado” o trem rumo a Cordisburgo em 1952, com o

propósito investigativo que culminaria em Grande Sertão: veredas. Zito, além de acumular a



49 

 

função de cozinheiro, o que que oportunizava mais proximidade com o grupo, também 

descrevia a viagem-travessia em versos, em uma caderneta, chamando a atenção de Rosa de 

uma forma especial, como revelam as anotações presentes na caderneta de viagem de Rosa, 

publicada recentemente. Os demais vaqueiros, que também estiveram com ele na ocasião, Tião 

Leite, Santana, Sebastião de Jesus, Gregório e Bindóia, também são citados. A viagem terminou 

em Andrequicé, destino final de a boiada.  

Outro dado curioso sobre Rosa que me interessa é a percepção de que teria sido 

“delicado demais para a sua época” (como o definiu Brazinha, em entrevista, em 2023). Uma 

explicação para tais dizeres, é o fato de que Rosa teria performado diferentemente a 

masculinidade, comparado-se com o modelo de masculinidade hegemônica comum à época. 

Brazinha não questiona a sexualidade de Rosa, muito menos eu faço isso; na verdade, seu 

comportamento aponta um tipo de homossociabilidade pouco comum para um homem no seu 

contexto. Foi Brasinha que me informou quanto à existência de correspondências de João 

Guimarães Rosa preservadas, que analisei no arquivo do Museu Mineiro.  

Dentre as correspondências analisadas11, me chamou a atenção um tipo de tratamento 

pouco convencional para a época, como o que segue direcionado ao seu amigo de infância Pedro 

Barbosa: “ você um abraço demorado, forte, do seu João”; “E assim, com os melhores votos, 

e comovido, vai um forte abraço do seu Joãozito”. Ou mesmo esta, direcionada ao Pavão12: “E

agora o abraço, mais forte como poucos, e saudoso, saudoso, como você mesmo não sei se 

imagina” .  

Nessas correspondências, bem como nas entrevistas concedidas e nos jornais publicados 

no contexto de sua obra, é possível perceber bem mais que o rigor de um estudioso. Destaca-se 

uma subjetividade bastante singular que confronta a matriz de gênero, sobretudo no contexto 

em que viveu. Entretanto, essa singularidade navega sem romper por completo com tal 

estrutura. Para além do que foi exposto, por exemplo, Rosa, ao se separar de sua primeira

esposa, se casa novamente com uma mulher divorciada, Aracy. Demonstrando que pouco se 

importava com um modelo de masculinidade hegemônico, pautado pelo patriarcado da época, 

que rechaçava fortemente uma mulher divorciada. Destaca-se que ele não só se casa com uma 

 
11 Anexos 2, 3 e 4 (p. 99 -101): Pedro Barbosa era amigo de infância de Guimarães Rosa, com quem estabelecia 
diálogos constantes. Nesses diálogos, por exemplo, Rosa solicitava informações acerca dos sertões e dos 
sertanejos, que comporiam seus contos, além de assuntos cotidianos. Percebe-se que a relação de amizade entre 
ambos era diferente do modelo da relação entre dois homens à época. 
12 Anexo 1 (p. 98): correspondência destinada a Pavão, a quem Guimarães trata de forma pouco usual, diferente 
da qual dois homens se tratavam na época, evidenciando um exemplo destoante do modelo de masculinidade 
hegemônica. Pavão, destinatário da carta, provavelmente se refere a Ary Pavão, escritor e músico brasileiro que 
foi diplomata contemporaneamente a Rosa. 



50 

 

mulher divorciada, como também estabelece com ela uma relação de troca de receitas, em um 

tempo em que a prática de cozinhar era compreendida como da posição social da mulher. 

Acrescenta-se a essa perspectiva, a informação de que Rosa se maquiava, conforme 

proferido pela professora Letícia Malard, da Faculdade de Letras da UFMG. Ela diz que, ao 

convidá-lo para uma palestra, quando era professora no Colégio Estadual Central (também 

conhecido como Escola Estadual Governador Milton Campos), teria ficado impressionada ao 

se deparar com um homem maquiado. Em tais expressões, portanto, João Guimarães Rosa 

demonstra uma homossociabilidade alternativa à homossociabilidade tradicional brasileira 

clássica. Características que dizem bem mais que sobre o autor, lido por muitos críticos, a 

exemplo de Antonio Candido, como um homem conservador. Ou seja, não são só as 

representações rosianas que causam impacto por questionar o gênero, revelando conflitos, o 

próprio autor também se expressa de forma dissonante com o modelo de masculinidade 

hegemônica.  

O conjunto desses dados explicitam a relação do indivíduo (Rosa) com o tempo, a 

estrutura social e sua identidade masculinizada, também paradoxal. Lugar social que explica 

outra evidência fundamental sobre o acervo de suas publicações, o protagonismo dos homens, 

com uma homossociabilidade pouco comum, haja vista a preservação da vida de traídores 

assassinos, e até mesmo a preservação das vidas das mulheres adúlteras.  

Vale dizer ainda que, além da forte presença de homens na história que analisei em 

Grande Sertão: veredas, nota-se, em algumas obras, como os contos Famigerado e Irmãos 

Dagobé, ambos publicados em 1962, no livro Primeiras Estórias, a exclusividade de 

representações masculinas, e isso também não se dá por acaso, razão pela qual apresento 

brevemente essas obras. 

Em relação ao primeiro conto, Famigerado, é possível dizer que um velho jagunço é 

adjetivado pelo representante do governo como famigerado. Como se tratava de uma palavra 

estranha, e sobretudo visando proteger sua honra, o jagunço vai com seu bando até ao arraial 

buscar por ajuda, encontrando ali o doutor, a quem obriga explicar o significado da palavra. 

Destaca-se que o personagem e seu bando que intimidou o doutor teriam dito: “Pois… e o que

é que é, em fala de pobre, linguagem de em dia-de-semana? — Famigerado?” Coube ao doutor

ajeitar bem as palavras e dizer que o significado de famigerado é positivo e que, provavelmente, 

o funcionário do governo quis dizer que o jagunço era uma figura notável. Evento que culminou 

com a atitude do jagunço de pedir aos demais do bando para se retirarem do local, para então 

agradecer ao doutor, tecendo elogios ao conhecimento de que dispunha, sugerindo também que 



51 

 

não é comum a um homem sertanejo agradecer outro seu, de natureza macha, publicamente. 

Em nenhum momento uma mulher aparece em tal história. 

Em Irmãos Dagobé, ocorrem conflitos em função da morte de um jagunço poderoso. 

Curiosamente, quem mata vai ao velório de sua vítima, encontrando ali seus irmãos valentões 

que ensaiam vingar a honra do irmão. Mas o desfecho da história não termina com outro 

assassinado, pelo contrário. Rosa entrega outra atitude bastante controversa por parte de tais 

irmãos, homens sertanejos: ambos perdoam o assassino. Pode-se dizer que Famigerado e 

Irmãos Dagobé tratam-se de contos “bem machos”, nos quais João Guimarães Rosa apresenta 

outra face do homem sertanejo, capaz de perdoar. 

Em Tarantão, meu patrão, outro conto publicado em Primeiras Estórias, algo 

semelhante ocorre. Um homem muito poderoso e valente do sertão adoece, recebendo ajuda do 

sobrinho médico que faz uma lavagem intestinal no doente, via ânus. Após o procedimento, o 

sobrinho despede-se, deixando o tio remoendo o que julgou ser um atentado contra a sua honra 

(a realização do procedimento). Passado um tempo, o coronel decide matar o sobrinho em seu 

casamento e, para isso, recruta (a exemplo de Dom Quixote), no caminho até a localidade do 

casamento, pessoas para ajudá-lo no propósito. Dentre as pessoas recrutadas estão um doido e 

um casal; a quem o coronel adverte que estavam errados. Nessa história, aparece uma mulher 

puxando o cavalo, enquanto o marido descansa no lombo do animal. Todos o seguem sem saber 

o que o motiva a querer matar o sobrinho. Quando, por fim, no local do casamento, o homem

desiste da vingança e, mais que isso, participa da festa.  

Em Cara-de-Bronze, outro conto de João Guimarães Rosa, presente em outra obra, no 

livro "No Urubuquaquá, no Pinhém" (Corpo de Baile), publicado em 1956, a centralidade

também é dada a um homem, um personagem que não aparece, um fazendeiro vindo do 

Maranhão, o Bronze (apelido dado ao fazendeiro), que divide a história com os vaqueiros. 

Dentre esses, destaca-se Grivo, a quem o fazendeiro encomenda a busca pelo “quem das

coisas”; dito de outro modo, a poesia das coisas. No final dessa história, um dos vaqueiros grita

com os bois desse modo: “í, Zé, opa!”. Lido de trás para frente nos deparamos com apo-ez-

ia. Em todas essas histórias, a exemplo de Grande Sertão: veredas, Rosa retrata o sertão e sua 

gente valente, de um jeito diferente para a época. 

Com isso, podemos dizer que Rosa representa em suas obras, de forma repetida, 

personagens como jagunços, doutores, coronéis. Além dos conflitos decorrentes da disputa 

pelas terras, bem como aqueles vividos internamente pelos homens, demonstra outros homens 

que sentem afeto, cantam e escrevem poesia (como o vaqueiro Zito) e personagens preocupados 

com uma honra masculinizada.  



52 

 

Pode-se dizer, assim, que Rosa, com suas representações, mostra a coragem e delicadeza 

no homem sertanejo, de modo que, por meio de tais representações, confronta a matriz de 

gênero. Por tudo, não se pode perder de vista que são as impressões de um homem que andava 

um tanto fora da linha da masculinidade hegemônica da época, sobre o universo do sertão. De 

acordo com Rosa (1965): 

Se você me chama de “homem do Sertão” (e eu realmente me considero como tal), e
queremos conversar sobre este homem, já estão tocados no fundo os outros pontos. É 
que eu sou antes de mais nada este “homem do sertão”; e isto não é apenas uma
afirmação biográfica, mas também, e nisso pelo menos eu acredito tão firmemente 
como você, que ele, esse “homem do sertão” está presente (em Grande Sertão: 
veredas) como ponto de partida mais do que qualquer outra coisa” (Entrevista
concedida por João Guimarāes Rosa a Gunter W. Lorenz, em Genova, em janeiro de
1965). 

 
Desse modo, no próximo capítulo focarei nas representações rosianas que demarcam as 

diferenças entre estar e ser homem no sertão. Importa-me compreender, para além do gênero, a 

sexualidade, devido às representações demonstrarem que está fortemente associada à 

masculinidade. Tratarei das representações que ilustram os limites do gênero e da sexualidade 

e que resultam em um modo de vida bastante peculiar: homem sertanejo; discutirei as . 

representações, a exemplo da de Diadorim que transita pelos papéis de gênero, associados ao 

homem e mulher, e de Riobaldo que, embora tenha experimentado amar outro homem, observa 

com rigor os valores culturais sertanejos. Riobaldo que, além de jagunço, é poeta! 

Antes de adentrar com mais afinco nas representações de masculinidade presentes no 

romance, apresento outro trecho dessa valiosa entrevista concedida por João Guimarães Rosa a 

Gunter W. Lorenz, em Gênova, em janeiro de 1965, ora citada. Nela, o autor caracteriza sua 

literatura e dá pistas, a meu ver, quanto às grandes questões que atravessam o romance Grande 

Sertão:veredas: o gênero, e a sexualidade.  

[...] A lógica, prezado amigo, é a força com a qual o homem algum dia haverá de se 
matar. Apenas superando a lógica é que se pode pensar com justiça. Pense nisso: o 
amor é sempre ilógico, mas cada crime é cometido segundo as leis da lógica 
(Entrevista concedida por João Guimarães Rosa a Gunter W. Lorenz, em Genova, em 
janeiro de 1965). 

 

Nessa perspectiva, pode-se dizer que o amor é sempre ilógico, mas a publicização de 
um amor gay na primeira metade do século XX, só segundo as leis da lógica. Travessia: afinal 
o que nos aponta o remoinho-olhar de Rosa? Concordo com a percepção do pesquisador Abilio 
Mendes Almeida (2016) de que a  

 

Literatura não é autobiografia, apesar de poder ser, em muitos momentos, 
autobiográfica. Mas também não podemos negar que um objeto de criação possa 
possuir muito do seu criador: seus discursos, suas ideologias, suas hipóteses diante da 



53 

 

vida, suas crenças, suas conquistas, suas desilusões, suas experiências... (Almeida, 
2016, p. 20).  

 

Como o próprio Rosa respondeu em entrevista a Gunter Lorenz, que lhe indagou se seria 

Grande Sertão: veredas um romance autobiográfico: “É, desde que você não considere uma

autobiografia como algo excessivamente lógico. É uma ‘autobiografia irracional’, ou melhor,

minha auto-reflexão irracional. Naturalmente, que me identifico com este livro” (Lorenz, 1994,

p. 58-59). Portanto, não seria demais afrimar que a lietratura rosiana também é um espaço do 

seu alter ego, isto é, de representação de questões que compõem a sua subjetividade. 

Rosa, em outra entrevista, para Mary L. Daniel Miss, aponta as bases da sua escrita: 1. 

um certo horror ao lugar comum retratado, a partir de um olhar e escrita viciados; 2. uma 

necessidade de verdade nas pessoas e coisas, e suas dinâmicas de existência; e 3. um prazer em 

saborear as palavras, sugerindo que estas, além do seu significado, têm um valor de objeto, os 

quais são utilizados para lidar com a saudade e os mistérios que atravessam os sertanejos. De 

alguma maneira, Rosa se apresenta, e apresenta o seu contexto histórico. Para o autor, o 

vocabulário do sertão que o origina, preservaria a linguagem arcaica que, antes de ser afetada 

pela tentativa de abrasileiramento da nossa língua, combinava o português e as outras

linguagens que nos constituem: indígenas e africanas.  

Por tudo, Rosa demonstra para além de sua escrita metódica, na qual valoriza as palavras 

e prosas constituintes dos sertanejos, que, mais complexo que seu vocabulário em relação ao 

vocabulário da outra parte do mundo, a cidade, são as práticas sociais que compõem o modo de 

vida que apresenta.  

Reafirmo, com o cuidado que cabe, que analiso uma obra literária, ou seja, uma ficção. 

Destaco, entretanto, que a todo momento é possível nos depararmos com o real na escrita 

rosiana, seja nos nomes de espécies e lugares representados, correspondentes aos reais, seja em 

personagens reais representados, como os que já citamos a exemplo de Juca Bananeira, 

Manoelzão e Zito, seja nas representações que caracterizam e moldam o homem sertanejo, que 

até considera o amor gay, mas de forma bastante cuidadosa, ou na sua fé, multiculturalista, 

também representada, que o impulsiona a compreender mais o mundo, no caso, um desejo 

especial por compreender um recorte do mundo: o sertão.  

 

Ah, Pedro, que saudades das lobeiras e pequizeiros, do lombo e linguiça de porco, do 
frango com quiabo e angu, do cavalo alazão e do cachorro amarelo do Pedro 
Figueiredo, da inteligente, suave e bondosa presença e conversa da dona Joaquina: 
Que saudade de vocês todos: Com longas lembranças, vos abraçamos: Olga, Você, 
Môças e Rapazes. Até quando? Seu: Joãozito (Correspondência, 1949, anexo 7, p. 
104).



54 

 

Nessa correspondência, ao citar dona Joaquina, que seria a Lina, de uma história 

presente em seu livro No Urubuquaquá, no Pinhém (Corpo de Baile, 1956), também confirma 

que a matéria-prima de sua escrita são as memórias do sertão, conectada a memórias de outros 

interlocutores do lugar, que aliviam a sua saudade com histórias importadas via 

correspondências. Há quem identifique Riobaldo em Guimarães Rosa. Para tanto, é utilizada 

como justificativa a estrutura narrativa que sugere que o doutor conversa consigo mesmo. 

Brasinha, estudioso e conterrâneo de Rosa, o qual entrevistei, é uma dessas pessoas. Para ele, 

“Rosa é uma invenção de Riobaldo” (Entrevista com Brasinha, 2023). 

Considerado por muitos o maior escritor brasileiro do século XX, João Guimarães Rosa 

escreve diversas obras, dentre elas, Grande Sertão: veredas, na qual explicita o entre-lugar em 

que se situa, homem, sertanejo do mundo, supersticioso, católico que “bebia de outras

religiões”, lido como conservador, mas que se maquiava. Lugar em que se mantém imerso,

dialogando com o realismo mágico e o regionalismo que entrelaça suas obras a outras obras 

clássicas do mundo ocidental e oriental e a temáticas estruturantes das duas partes do mundo 

em que navega, como o gênero e a sexualidade. 

Uma trajetória que endossa a sua eleição para a Academia Brasileira de Letras (ABL), 

em 1963, e que nos ajuda a compreender sua demora para tomar posse da cadeira número 2 da 

ABL. Supersticioso como seu personagem Riobaldo, Rosa adiou a sua posse na Academia por 

quatro anos, porque uma cigana havia lhe alertado que, após uma grande solenidade, morreria. 

Isso ocorreu. Três dias após sua posse, em 1967, no Rio de Janeiro, João Guimarães Rosa 

encantou-se (morreu). Esse dado, dentre outros sobre sua trajetória, encontrei em reportagens 

presentes no seu acervo pessoal, depositadas no Museu Mineiro e no arquivo da ABL. 

Criador e criatura Grande Sertão: veredas, são representações de pessoas de carne e 

osso, pertencentes a um território caracteristicamente diferente do urbano, seja pelos aspectos 

geográficos, seja pelas consequências de tais aspectos emaranhadas a uma cultura particular aos 

sertanejos da região de Minas, denominada Gerais. Apontando um ordenamento e ação social 

específicos e, para serem compreendidos melhor, exigem que coloquemos determinados óculos, 

o símbolo do infinito com o qual João Guimarães Rosa termina a história, o seu redemoinho, 

que coloca o gênero e a sexualidade em movimento para pensarmos um território, um tempo e 

seus sujeitos. Não por acaso, o autor dá ênfase a questões(gênero e sexualidade), que busco 

analisar dentro de Grande Sertão, como em uma correspondência direcionada a Pedro Dantas, 

em que ele diz: 

[...] Todos, do sertão, sabem querer atalhos. Queremos o mágico. O pacto. As 
supremas superações, a trans-vida. Eis a senha: queremos voltar de avião! Vamos 



55 

 

voltar de avião...Voltar para a minha Vista Alegre (hoje, Cordisburgo). Aqui há 
estrelas indóceis: arco-íris indomáveis. (Carta a Pedro Dantas, 31 de julho de 1957) 
 

Buscando analisar melhor  as representações que Rosa analisa como supremas 

superações, a “trans-vida” presente nesta teia social sertão, onde ele afirma existir estrelas 

indóceis e arco-íris indomáveis, apresento o capítulo seguinte.  

  



56 

 

CAPÍTULO III: A FIGURAÇÃO DA MASCULINIDADE EM GRANDE SERTÃO: 
VEREDAS 
 

Vimos até aqui, uma dimensão do romance que considero suficiente para percebermos 

como a realidade comunicada à obra, produz os efeitos de verossimilhança e, assim, permite 

questionamentos e leituras sobre a sociedade. Percebe-se, por tudo, que a literatura é uma forma 

em si mesma de compreensão da realidade e que a estrutura narrativa de Rosa em Grande Sertão 

é formalmente ambivalente, é uma fonte poderosa. Por isso, em um primeiro momento, neste 

capítulo, relaciono gênero e sexualidade, e, em um segundo momento, apresento a discussão 

acerca da sexualidade para pensar o gênero e a masculinidade; além de focar em Diadorim, 

personagem que atravessa as dimensões de gênero e sexualidade. 

 

3.1 O Homem no redemoinho 

 

Bem no início da travessia de Grande Sertão: veredas, o personagem que narra a 

história, Riobaldo,  diz que “a vida é o diabo na rua no meio do redemoinho” (Rosa, 1956, p. 

32). Só no final do enredo revela a identidade do cujo (o Diabo). Suas últimas palavras 

direcionadas ao doutor, que toma nota do balanço de suas memórias foram “o diabo não há! É

o que eu digo, se for... Existe é o homem humano. Travessia”.” (Rosa, 1956, p. 624). Assim, 

João Guimarães Rosa me faz enxergar seus personagens centrais, os homens sertanejos que 

integram o sertão com as mulheres, e demais seres vivos. Esses personagens, de “naturezas

(cultura) machas”, apontam para a potência do encontro das veredas do gênero e da sexualidade

no romance. De modo que a vida também pode ser lida como o homem exposto à coerção do 

gênero e da sexualidade.  

A partir dessa visão, gênero e sexualidade compõem uma construção social, ou seja, são 

fenômenos da cultura, no caso, da cultura sertaneja. De modo que, podemos dizer que o sexo 

com o qual nascemos, bem como outras características grudadas no corpo, lidas como 

biológicas, configuram o que se compreende como natureza. Já o gênero, a identificação e 

atribuição de papéis sociais de homem e mulher, com base no sexo, compreende-se como 

cultura. Nesse rumo, a pesquisadora Lilian Moritz Schwarcz, em sua obra intitulada Sobre o 

Autoritarismo Brasileiro, publicada em 2019, definiu sexo como o resultado visível de 

diferenças anatômicas, enquanto gênero traduz o sexo: uma distinção, construída pelos 

indivíduos, que ultrapassa a evidência biológica a partir de categorias (papéis) binárias.  



57 

 

Em seu estudo Schwarcz apresenta um conjunto de evidências sobre a questão do gênero 

no Brasil em intersecção com outros marcadores sociais, como sexualidade, classe e raça. 

Particularmente, me interessa a visão dessa autora ao apontar que a leitura construída pela 

sociedade sobre o sexo origina outra marca social que gruda como uma tatuagem em nós: o 

gênero. Um exemplo desta inscrição é Reinaldo que também fora Maria Diadorina da Fé 

Bitencourt e Diadorim (só em segredo para Riobaldo). Afinal, Rosa trata de tatuar de o gênero 

de forma contrária a norma binária, ou seja, a despeito do sexo de nascimento desse 

personagem, demonstrando como o fato de “Ser Homem” é uma performance, ou, lido de outra 

forma,  uma construção cultural.   

Com isso em vista, é possível afirmar que em Grande Sertão: veredas, João Guimarães 

Rosa demonstra como os marcadores sociais da diferença, que estabelecem uma ideia de 

superioridade e inferioridade baseada sobretudo no sexo, que condicionam o gênero, são 

apropriados pelo homem sertanejo, moldando a cultura sertaneja de forma peculiar. A meu ver 

também, demonstra como um homem que performa adequadamente a homossociabilidade pode 

gozar de mais prestígio social na sociedade camponesa se comparado às mulheres desse mesmo 

lugar. Essa correlação provoca-me a pensar que isso até é possível para esconder algumas 

marcas de nascença (a exemplo, o sexo de Diadorim), no entanto, não é possível  para esconder 

o gênero. Lida como tatuagem, essa marca funciona como código de acesso que carece estar à 

mostra.  

A propósito, a masculinidade embasada no sexo condiciona os sujeitos de tal maneira 

que, para além de obrigar Diadorim a esconder seu segundo sexo, também impõem ao 

personagem que narra a história, Riobaldo, o feito de ser chefe, obrigando-o fazer um pacto 

com o diabo. Esse ritual que, talvez, também represente sua capitulação diante de um amor gay 

que não pode viver no contexto em que se encontra. Riobaldo, que não podia comer do fruto 

proibido (amor gay), devido à moral cristã e às leis de ferro e fogo do sertão, precisa traduzir o 

papel de chefe do bando de jagunços. Não tendo coragem suficiente para chefiar o grupo ou 

para amar outro seu (de “natureza” macha), faz o pacto. Desse modo, negocia com os homens 

um beco sem saída para sua liberdade, caminho que, como demonstra a narrativa, uma vez que 

se enverede nele, não tem volta. Por isso, os personagens tomam todos os cuidados e se 

reprimem.  

Não por acaso, para o personagem Riobaldo ou para o seu criador João Guimarães Rosa, 

o homem e o diabo são sinônimos. Considerando ter feito o pacto e, ao mesmo tempo negando, 

afinal ele não viu o diabo, o personagem evidencia que a existência do ente sobrenatural 

também se trata de uma construção social ambivalente e que, na ausência física do primeiro, o 



58 

 

segundo ocupa o seu lugar. Mais do que isso, Riobaldo apresenta outra dimensão fundamental 

à compreensão das contradições de um estado de autovigilância da performance de um modelo 

de masculinidade, pautado pelo meio social que molda o diabo, o homem, fazendo com que 

experimente uma “confusão em grande demasiado sossego... e a vida é ingrata no macio de si,

mas transtraz a esperança mesmo do meio do fel do desespero” (Rosa, 1956, p. 192).  

Todavia, Rosa, que apresenta um homem que precisa da dimensão sobrenatural, para ter 

coragem suficiente de comandar o grupo, aponta outra evidência importante, para além da 

dimensão do conjunto de crenças, baseado no cristianismo e que dá suporte à masculinidade de 

diversas formas. Com efeito, a crença do personagem Riobaldo, numa dimensão sobrenatural é 

tão grande quanto o seu medo, sugerindo um nexo causal. Nessa perspectiva, considerando que 

ele não sabe se fez um pacto com o demo e os homens,  passa a temer a dimensão sobrenatural, 

e também a terrena e busca sabedoria para lidar com essa realidade. Ou seja, ele tem mais de 

um motivo para se apoiar nas diversas dimensões do sagrado, para se proteger, como 

demonstram os trechos a seguir: 

 

Hem? Hem? O que mais penso, testo e explico: todo-o-mundo é louco. O senhor, eu, 
nós, as pessoas todas. Por isso é que se carece de religião: para desendoidecer, 
desdoidar. Reza é que sara da loucura. No geral. Isso é que é a salvação-da-alma... 
Muita religião, seu moço! Eu cá, não perco ocasião de religião. Aproveito de todas. 
Bebo água de todo rio... Uma só, para mim é pouca, talvez não me chegue. Rezo 
cristão, católico, embrenho a certo; e aceito as preces de compadre meu Quelemém, 
doutrina dele, de Cardéque. Mas, quando posso, vou no Mindubin, onde um Matias é 
crente, metodista: a gente se acusa de pecador, lê alto a Bíblia, e ora, cantando hinos 
belos deles. Tudo me quieta, me suspende. Qualquer sombrinha me refresca. Mas é 
só muito provisório. Eu queria rezar – tempo todo. Muita gente não aprova, acham 
que lei de Deus é privilégios, invariável. [...] Olhe: tem uma preta, Maria Leôncia, 
longe daqui não mora, as rezas dela afamam muita virtude de poder. Pois a ela pago, 
todo mês – encomenda de rezar por mim um terço todo santo dia, e, nos domingos, 
um rosário. Vale, se vale. Minha mulher não vê mal nisso. E estou, já mandei recado 
para uma outra, do Vau-Vau, uma Izina Calanga, para vir aqui, ouvi de que reza 
também com grandes meremerências, vou efetuar com ela trato igual. Quero punhado 
dessas, me defendendo em Deus, reunidas de mim em volta... Chagas de Cristo! 
(Rosa, 1965, p. 32). 

  

Esse seria o meio social Sertão: onde dois homens não podiam se amar sem colocar em 

risco o privilégio da masculinidade, demandando dos seus uma proximidade com as diversas 

manifestações do sagrado e exigindo destes mais valentia; onde se apaga parcialmente uma 

mulher ou se forja um homem trans, justamente para que este herde o império de seu pai (refiro-

me a Maria Diadorina, condicionada a ser Reinaldo, que na maior parte desta análise apresentei 

como Diadorim); onde, não por acaso, a relação entre coronéis e jagunços demonstra um 

território em que a lei da cidade não governa, ao modo que se tem valores morais e mecanismos 



59 

 

próprios de controle social, inclusive mais castrativos; e onde se evidencia, ainda, uma maior 

permissividade da violência de gênero e sexual. 

Contudo, as representações de gênero rosianas, não são fidedignas às normatizações de 

gênero ou, pelo menos, não são um exemplo perfeito do modelo de masculinidade e 

feminilidade hegemônicos. Elas apresentam tratativas diferentes daquelas apoiadas na 

heteronormatividade, afinal, seus homens são e não são brutos e desenvolvem uma capacidade 

de se amarem. Ou seja, os personagens centrais do romance, que podem ser lidos como  homem 

gay (Riobaldo), e homem trans (Diadorim), são peças-chave que se complementam para 

evidenciar dilemas silenciados na época. Nos moldes do que adverte Connell, a masculinidade, 

na medida em que o termo pode ser definido, é um lugar nas relações de gênero, nas práticas 

pelas quais homens e mulheres ocupam esse espaço, e os efeitos de tais práticas na experiência 

corporal, personalidade e cultura (Connell, 1997, p. 35). 

Haja vista que, ao definir Diadorim, Riobaldo não só define um homem de forma 

peculiar para a época, mas também apresenta as contradições e fissuras que compõem a

masculinidade, praticadas e vigiadas com mais proximidade nas relações de poder, e que 

diferenciam esse território, situado na outra margem do São Francisco. Exemplificando o

exposto, ao contrário de Riobaldo, Diadorim não precisa de nenhum aditivo para ter coragem,

performava bem a masculinidade de acordo com os valores morais vigentes no lugar. Inclusive, 

Reinaldo (Maria Diadorina) teria encorajado Riobaldo a fazer a travessia na junção do rio “De-

Janeiro” com o rio “São Francisco”, situação em que reage à tentativa de violência por parte de 

um estranho, cravando-lhe um canivete. A mulher travestida de homem (como lêem alguns 

críticos), Diadorim, – destaco que o vejo como homem trans! -, não teme o rio, muito menos os 

perigos constituintes de suas duas margens. 

A propósito, esse evento rosiano que trata das duas margens do Velho Chico é bastante 

importante para minha linha de raciocínio, razão pela qual o retomo mais de uma vez neste 

trabalho. Como já vimos, nele fica evidenciado que a coragem foi um atributo aprendido 

socialmente por Maria Diadorina da Fé Bitencourt, batizada por Reinaldo desde criança. Ele 

aprendeu com o pai, Joca Ramiro, que não podia ter medo, e ensinou isso a Riobaldo. No sentido 

butleriano, ele adquire, bem cedo, a prótese do gênero que gruda no seu corpo com o tempo. 

Nesse caso, é o primeiro homem trans representado na literatura brasileira a ensinar um homem 

cisgênero, Riobaldo, como representar o modelo de masculinidade hegemônica.  

Esse personagem, Reinaldo-Diadorim, convenceu Riobaldo a fazer duas travessias, a 

mais perigosa deslas expressa na jagunçagem, que objetivava a defesa dos interesses dos 

homens do lugar. Vale relembrar que o grupo de jagunços que Riobaldo e Diaodrim integravam, 



60 

 

primeiro objetivavam proteger os interesses do coronel Joca Ramiro, que concentrava terras e 

dinheiro e que, adiante, é assassinado por Hermógenes e Ricardão - feito que introduz o tema 

da defesa da honra masculina ferida como outra questão a ser considerada pelo grupo e, 

portanto, analisada para compreender a masculinidade representada por Rosa. É importante 

destacar, ainda, que o ferimento de um dos componentes do bando de jagunços, no caso o 

ferimento de morte do coronel, configura um constrangimento para todo grupo.  

Com isso, é possível perceber que os interesses do bando de Joca Ramiro, que se 

chocavam com os interesses de outros coronéis e com a recém república, como revelam as 

representações construídas por Rosa, oportunizam conflitos bastante significativos. Ou seja, à 

medida que vai tecendo as temáticas, o autor também trata da transição de um sistema político, 

de conflitos que revelam as relações de poder que privilegiam os homens poderosos do lugar, 

em detrimento dos de fora, destacando os poderosos em relação aos seus subordinados, 

geralmente empobrecidos pelo sistema devido à construção histórica e social brasileira, que 

opera de forma bastante particular os marcadores sociais de gênero e sexualidade, bem como 

os de classe e raça, com os quais não trabalho devido em razão da pouca ocorrência no romance 

analisado. 

Ainda sobre a morte de Joca Ramiro, que configura um exemplo de consequência dos 

conflitos por poder no sertão, e que traz o tema da honra masculinizada, é preciso atentar ainda 

ao fato de que as leis do sertão orientam o grupo social ferido a lavar a honra coletiva com o 

sangue de quem a manchou. Nesse caso, a honra pautada na “natureza macha” é diminuída pelo

oponente que o mata, que também atenta contra os valores morais do grupo. Ademais, 

Hermógenes, o homem sem anjo da guarda, vence Joca Ramiro, contribuindo com os interesses 

dos seus adversários, os de fora, que visavam ao controle do território. Nesse caso, a honra é 

medida pela capacidade de guerrear e vencer a batalha, com consequências práticas sobre quem 

irá, além de tudo, dominar o território. 

“Mas o Sertão era para, aos poucos e poucos, se ir obedecendo a ele; não era para à força

se compor. Todos que malmontam no Sertão só alcançam de reger em rédea por uns trechos; 

que sorrateio vai virando tigre da sela" (Rosa, 1965, p. 270). Por isso, no sertão, um pai precisa 

preparar bem o filho para a sucessão, quase que como preparar um soldado para a guerra, guerra 

que, por vezes, se vive dentro de sua cela interior. Por isso, Joca Ramiro além de preparar o seu 

herdeiro, forma um bando de jagunços. Tal motivação pode ser associada à defesa da honra, 

atrelada à defesa dos interesses econômicos, políticos, sociais e sexuais do lugar. O que nos 

remete a pensar na ideia de honra, trabalhada por Pierre Bourdieu em “Dominação masculina”

(2012). 



61 

 

Assim como a moral da honra masculina pode ser resumida em uma palavra, cem 
vezes repetida pelos informantes, cabe enfrentar, olhar de frente e com a postura ereta 
(que corresponde à de um militar perfilado entre nós), prova da retidão que ela faz 
ver, do mesmo modo a submissão feminina parece encontrar sua tradução natural no 
fato de inclinar, abaixar-se, curvar-se, de se submeter (o contrário de pôr acima de”),
nas posturas curvas, flexíveis, e na docilidade correlativa que se julga convir à mulher 
(Bourdieu, 2012, p. 38). 

 
Ou seja, Bourdieu fala de condições estruturais de pensamento que são compartilhadas, 

consequentemente enraizadas dentro de nós, estabelecendo o desenvolvimento de duas ideias: 

homem e mulher. Ideia que conforma a misoginia, por exemplo: Maria Diadorina não pode 

herdar o império do pai. Nesse sentido, a dominação masculina é simbólica, naturalizada muitas 

vezes de forma inconsciente, domesticada, a ponto de perpassar o simbolismo, resultando na 

violência simbólica, que cobra dos homens a performance do papel de dominação e das 

mulheres terem um comportamento de dominadas. Destaca-se que ambos, homem e mulher, 

são violentados, embora as mulheres sejam mais. Seriam cúmplices e, ao mesmo tempo, 

adversários de uma estrutura que reproduz a dominação masculina. Ilustrando o argumento, 

Riobaldo assume: 

 

Que isso foi o que sempre me invocou, o senhor sabe: eu careço de que o bom seja 
bom e o ruim ruim, que dum lado esteja o preto e do outro o branco, que o feio fique 
bem apartado do bonito e a alegria longe da tristeza! Quero os todos pastos 
demarcados […](Rosa, 1965, p. 201). 

 

 
O personagem que narra a história mais que carece que as coisas sejam do modo como 

foram apresentadas a ele, separadinhas; ele tem o dever de proteger tal estrutura. Uma estrutura 

que foi estruturada por homens, com o objetivo de ser estruturante sobre os indivíduos de modo 

geral. Desse modo, as coisas são, e precisam ser, separadinhas: Deus e o diabo, bem e mal, 

homem e mulher. Tais divisões explicitam nuances do complexo quadro que Bourdieu definiu 

como “doxa”, para discorrer sobre como se estrutura a desigualdade. Por isso, “a vida é

ingrata”! Valoriza os homens em detrimento das mulheres, bem como o amor heterossexual em 

detrimento do amor homossexual. Essas são pistas importantes quanto às peculiaridades do 

patriarcado no sertão, que exige uma performance à altura dos seus homens, como revela o 

trecho a seguir: o brigar acabou sendo obrigação de vivente, conciso dever de homem (Rosa, 

1965, p. 374).  

“O brigar”, a luta, propriamente dita, parece não ser uma opção para os sertanejos, 

sobretudo, não pode ser uma opção para os homens, que enfrentam desde um clima hostil a 

relações de poder mediadas por esse clima e pelo império dos interesses econômicos, dos 



62 

 

coronéis e da república, que sobre o sertão tinha pouca influência. Com isso, é possível 

perceber, por meio de tais sujeitos, que muitas vezes perdem as suas vidas em batalhas, o peso 

da violência simbólica. Nos termos de Bourdieu, são vítimas do modelo de masculinidade

hegemônica, no qual estrutura-se uma hierarquia que privilegia a performance masculina. 

Riobaldo e Diadorim foram vítimas dos valores, normas e leis que acionam. 

 
Que é que a gente sente, quando se tem medo? – ele indagou, mas não estava 
remoqueando; não pude ter raiva. – ‘Você nunca teve medo?’ – foi o que me veio, de 
dizer. Ele respondeu: – ‘Costumo não...’ – e, passado o tempo dum suspiro: – ‘Meu
pai disse que não se deve de ter...’ o que meio pasmei (Rosa, 1965, p. 121). 
 

Demarcando a valentia e a coragem como dois atributos do homem sertanejo, o diálogo 

entre Riobaldo e Diadorim, descrito acima, reforça aspectos dos papéis de gênero que sustentam 

o poder masculino. Assim, Diadorim performa melhor a masculinidade hegemônica e Riobaldo 

a vivencia com menos êxito, no sentido da vigilância constante da dominação masculina 

defendida por Bourdieu, e que, certamente, implicam um nível de violência sobre ambos, no 

exercício da performance. Há que se considerar, ainda, os aspectos geográficos e sociais do 

território em que estão inseridos os personagens rosianos por oportunizarem adereços diferentes 

a tais recursos: valentia e coragem, bem como as características de tais recursos, uma vez que, 

na parte sertão onde vivem, são os próprios homens, jagunços e coronéis que fazem e fiscalizam 

o cumprimento das leis, dentre estas, as “leis de gênero”. 

Essa posição social masculinizada torna a vida de Riobaldo e Diadorim um martírio, 

reforçando o impacto negativo da normatização de gênero no modo de vida dos sujeitos. 

Riobaldo diz: 

O judas algum? – na faca! Tinha de ser nosso costume. Eu não sabia? Não sou homem 
de meio-dia com orvalhos, não tenho a fraca natureza (Rosa, 1965, p. 53). 
 
Não há como que as grandezas machas duma pessoa instruída! (Rosa, 1965, p. 61).  
 

Nos trechos anteriores, o personagem que narra a história não só reforça o argumento 

aqui apresentado. Por meio deles, Rosa apresenta o essencialismo de gênero, materializado na 

dualidade homem e mulher, forte e fraco, já que também irá confrontá-lo. Tal essencialismo de 

gênero é moldado pelos valores morais e costumes do lugar, por exemplo, não se trata de uma 

identidade masculina anterior à expressão de atos masculinos, não há uma identidade que seja 

anterior e configure causa dos seus atos. São esses atos, feitos repetidamente, que produzem a 

aparência de uma substância fixa e estável, que produzem uma identidade masculina que tem a 

aparência de ser permanente, ainda que seja instável e exija um fazer contínuo de atos 

culturalmente significados como masculinos, que orientam os personagens deste romance 



63 

 

clássico. ssim, “o gênero não é algo que somos, mas algo que fazemos” (Salih apud Firmino; 

Porchat, 2017, p. 57).  

Em Grande Sertão, portanto, o gênero é feito em condições geográficas e culturais 

específicas e determinantes, como, por exemplo, nas situações de desigualdade que 

oportunizam a entrada de seus homens na jagunçagem. Eles ingressam nessa prática, visando à 

materialidade de suas vidas, a partir de relações de trabalho análogas à escravidão. Destaca-se 

que é significativo o percentual de homens jagunços que morrem em confronto no campo. 

Inclusive, a recente divulgação do atlas da violência no campo (2020) traz números que revelam 

nuances dos conflitos pela titularidade das terras e desigualdades sociais nos territórios 

camponeses, demonstrando que a ficção segue, encontrando base na realidade concreta. Tais 

estudos apontam a vinculação da violência no campo “a fatores que caracterizam o meio rural

e seus efeitos sobre as formas de sociabilidade no campo” (PE, 2020, p. 49); como a relação 

coronel-jagunços que sobrevive na atualidade de forma mais velada. 

Ou seja, realidade e semelhanças presentes na ficção oportunizam pensar em um 

processo de condicionamento diferente, dadas as características de territórios, períodos 

históricos, personagens e lutas sociais diferentes. Os estudos de Ellen Woortmann são 

importantes para compreendermos melhor o surgimento da propriedade (no Brasil, com o 

advento da Lei de Terras, na metade do século XIX). A pesquisadora aponta para a imposição 

de uma ordem burocrático-legal estranha não só ao campesinato, mas a toda a sociedade 

regional, indicando que é devido a isso que o acesso à terra passou a depender do acesso ao 

cartório. Ressalte-se que por falta de informação e recursos financeiros, muitos não 

conseguiram legalizar a situação de suas terras e foram, em menor ou maior espaço de tempo, 

expropriados destas terras. A autora ainda observa que não raro as terras de uso comum pelo 

campesinato tornaram-se terras de uso privado do criador/fazendeiro e com as “soltas” (criação

de gado de maneira extensiva), restringindo o acesso do campesinato a recursos fundamentais 

à sua reprodução.Tal processo histórico de ocupação de terras entrelaça-se com os conflitos 

representados por Rosa. 

Ou seja, os estudos que revelam a instabilidade pela qual passou boa parte do 

campesinato brasileiro são de fundamental importância para compreendermos a travessia 

rosiana. Como demarca Wanderley (1996), por meio deles demonstram-se características 

particulares do campesinato brasileiro, por exemplo, a população camponesa, em geral, sempre 

necessitou de constante deslocamento das áreas das culturas, uma vez que não dispunha de 

meios – esterco do gado, por exemplo – para manter os solos sempre férteis para plantação dos 

gêneros de subsistência. Em suas palavras, “quando os solos se esgotam e a terra disponível



64 

 

não é mais suficiente, do que resulta, frequentemente, o deslocamento da população local para 

outras áreas, onde recomeçará o ciclo” (Wanderley, 1996, p. 9). Deslocamento que passa a ser 

cerceado de forma diferente nos diferentes períodos históricos do Brasil, como explicitado 

anteriormente com a “lei de terras”. 

Essa conformação social, marcada por desigualdades de acesso ao território, produz uma 

relação de trabalho análogo à escravidão, denominada jagunçagem. Esse processo histórico de 

exclusão, também afetará as mulheres sertanejas, resultando, em muitos casos, no que Connell 

tratou como reversão local da estrutura patriarcal das relações de poder, nesse caso, quando a 

mulher passa a ocupar o lugar de chefe da família seja porque seus maridos morreram nas 

batalhas, seja quando o pai dos seus filhos são homens poderosos e casados. Aliás, estes 

geralmente são seus algozes tendo violentado-as sexualmente. Um exemplo de reversão local 

da estrutura patriarcal das relações de poder, relacionado a tal violência, presente no romance, 

como já mencionado, é justamente o da mãe do personagem que narra a história, Bigri (nome 

da mãe de Riobaldo), na representação de uma provável mulher negra que engravida do patrão, 

o coronel Solorico Mendes.  

O exposto sugere que o homem pode quase tudo no Sertão. Dois exemplos deste poder 

já mencionados são que ele pode matar, e pode ter qualquer mulher que queira, independente 

da vontade desta. Aliás, a prática do estupro não só é lida como um custume por Riobaldo, ele 

revela ao doutor que, como chefe do bando, permite tal feito. Sobre este tema, os dados atuais 

do relatório de Conflitos no Campo Brasil (IPEA, 2020) dizem mais, apontando que as 

principais vítimas de agressões, detenções, estupros, lesões corporais, intimidações, entre 

outros, foram as mulheres quilombolas e indígenas. Os dados demonstram como a compreensão 

do “destino biológico” - a ideia de natureza forte descrita por Riobaldo anteriormente - 

associado à ideia que estabelece uma hierarquização dos indivíduos e modos de vida, e 

reprodução da vida, resulta em desigualdade, afetando sobretudo, as pessoas que vivem no 

campo, no caso, as mulheres camponesas. Esses são dados importantes para se pensar no 

entrelaçamento de opressões, presentes na ficção rosiana. 

Como explicitado anteriormente nos estudos da pesquisadora Raewyn Connell, as 

relações de trabalho são chaves fundamentais para se pensar as relações desiguais de produção, 

impactando as relações sociais, o que se expressa pelas representações rosianas na relação entre 

os jagunços e coronéis e nas relações desiguais entre os homens e mulheres representados. 

Nessa perspectiva, as relações sociais configuram as dimensões de poder, envolvendo a 

produção e reprodução da vida social como fenômenos conexos dos discursos e simbolismos, 

presente nas relações entre – e produtoras de – homens e mulheres. Compreensão que leva-me 



65 

 

perceber as mulheres sertanejas representadas como fundamentais para se pensar a 

masculinidade hegemônica e as relações de poder como um todo. Inclusive, ao revelar como o 

meio social forja, independentemente do sexo, a masculinização, Rosa indica uma 

inflexibilidade maior do gênero no sertão. 

Como se evidencia, no campo as mulheres até pegam no pesado, mas não estão 

representadas nas posições de elevado prestígio e não é porque não sejam capazes de ocupar tal 

função como demonstra, do ponto de vista biológico, o jagunço Diadorim. Bigre que fora chefe 

de família a vida inteira, Nhorinhá, a quem Riobaldo se refere como prostitutriz; uma mulher 

que detinha algum poder dentre os poderosos. Maria Mutema, que matou o marido dormindo, 

além de Ana Duzuza, Hortência, Izina Calanga, Maria Leôncia, Maria-da-Luz e a própria 

mulher do Hermógenes - que descobre o grande segredo da narrativa primeiro. Todas estas 

mulheres são exemplos de mulheres que também desafiam a estrutura de gênero, devido às suas 

condições sociais do lugar. 

Como exemplifica o personagem enigmático Reinaldo, filho único do coronel Joca 

Ramiro, que generifica o papel social de herdeiro e jagunço, “uma economia capitalista apoiada

na divisão sexual do trabalho é, necessariamente, um processo de acumulação [das 

desigualdades] de gênero. Dessa forma, não é um acidente estatístico, senão parte da construção 

social da masculinidade, que sejam homens e não mulheres os que controlam as principais 

corporações e as grandes fortunas privadas” (Connell, 1997, p. 37). Por todo o exposto, nos 

advertiram Connell e Butler, de maneiras distintas, que homens e mulheres são categorias 

indissociáveis. Ou seja, fundamentalmente complementares para se pensar gênero. Ambas as 

categorias apresentam uma “ordem natural das coisas”, que embora se sustente e seja bastante

coercitiva em relação a seus sujeitos, não são inflexíveis - talvez “a ordem” representada, seja

apenas mais inflexível que a estrutura de gênero na outra parte do São Francisco: a cidade. 

A propósito, vejamos algumas formas com que Rosa utilizou para definir os homens e 

mulheres sertanejos. Quanto aos homens, dentre outras, ele utiliza estas: do duro, couro-n’água,

arranca-toco,  treme-terra,  come-brasa, pega-à-unha, fecha-treta, tira-prosa, parte-ferro, rompe-

racha, rompe-e-arrasa, bruto, corajoso com medo, forte, terrível, chefe, sem anjo da guarda, 

profano, o diabo. Já em relação as mulheres, elas são apresentadas como fracas, mas também 

são fortes, delicadas, sensíveis, donzelas, mulheres perfeitas, moças de famīlia, prostitutas,

sagradas, santas. Constata-se papéis de gênero que operam a fim de estabelecerem os limites 

do que é ser e estar, homem e mulher, no sertão, oportunizando aos sujeitos deste lugar viverem 

mais e menos conflitos para serem e existirem e, dessa forma, . revelam-se personagens 



66 

 

atravessados pelas desigualdades de gênero, consequentemente pela heteronormatividade que 

estrutura a sexualidade, como demonstra o narrador, Riobaldo: 

 
Num nu, nisto, nesse repente, desinterno de mim um nego forte saltou! Não. Diadorim, 
não. Nunca que eu podia consentir. Nanje pelo tanto que eu dele era louco amigo, e 
concebia por ele a vexável afeição que me estragava, feito um máu amor oculto – por 
meio isso, nimpes nada, era que eu não podia aceitar aquela transformação: negócio 
de para sempre receber mando dele, doendo de Diadorim ser meu chefe, nhem, hem? 
Nulo que eu ia estuchar. Não, hem, clamei – que como um sino desbadala:  
– “Discordo.” (Rosa, 2001, p. 98).  

 
No trecho anterior, Riobaldo provoca-nos a perceber a heterossexualidade como um 

componente igualmente organizador da dominação masculina. Ao modo que ao se perguntar 

como pode ser chefiado por outro homem, revela apreço por seu lugar de privilégio, e enfatiza 

o lugar do homem no redemoinho rosiano: ele ocupa a posição central; da qual o narrador não 

quer abrir mão. Ele se beneficia do “principal pilar de poder nas relações de gênero [que] é a 

subordinação geral das mulheres e a dominação dos homens – estrutura que a Liberação das 

Mulheres denominou patriarcado” (Connell, 1997, p. 37), no caso o patriarcado do sertão dos 

Gerais. 

Por isso tudo, tanto gênero como sexualidade, tratam-se de fatos sociais, no sentido 

durkheimniano, formas de ver, agir e pensar o mundo, por sua característica geral, exterior e 

coercitiva, que incide no tratamento de homens e mulheres como portadores de tipos de caráter 

polarizados, que são performados. Portanto, gênero e sexualidade, categorias relacionais, 

demonstram-se potencialmente presentes na travessia rosiana. Para enveredar mais pela 

sexualidade, devagar, de modo a pensar a masculinidade, os trechos da narrativa a seguir nos 

ajuda: 

 
Mas eu gostava dele, dia mais dia, mais gostava. Era ele estar perto de mim, e nada me 
faltava. Era ele fechar a cara e estar tristonho, e eu perdia meu sossego. Era ele estar 
por longe, e eu só nele pensava. E eu mesmo não entendia então o que aquilo era? Sei 
que sim. Mas não. E eu mesmo entender não queria. Acho que. Aquela meiguice, 
desigual que ele sabia esconder o mais de sempre. E em mim a vontade de chegar todo 
próximo, quase uma ânsia de sentir o cheiro do corpo dele, dos braços, que às vezes 
adivinhei insensatamente – tentação dessa eu espairecia, aí rijo comigo renegava. 
Muitos momentos (Rosa, 1965, p. 163).  
 
Diadorim — mesmo o bravo guerreiro — ele era para tanto carinho: minha repentina 
vontade era beijar aquele perfume de pescoço: a lá, aonde se acaba e remansava a 
dureza do queixo, do rosto…Beleza? — o que é? E o senhor me jure! Beleza, o formato 
do rosto de um: e que para outro pode ser decreto, é para destino destinar… […] Mas,
dois guerreiros, como é, como iam poder se gostar, mesmo em singela conversação — 
por detrás de tantos brios e armas? (Rosa, 1965, p. 327). 
 

Como é que dois guerreiros podem se gostar? Riobaldo faz questão de repetir isso para 

o doutor, ou lido de outra maneira, o doutor faz questão de repetir isso para a gente, por meio 



67 

 

de seu personagem. Mirem, nas duas hipóteses de desfecho para Grande Sertão: veredas: 1. a 

leitura oficial que conhecemos, com base no sexo revelado  que manifesta parcialmente, com a 

morte de Diadorim, uma identidade metade feminina - (com todas as controvérsias, a exemplo, 

somo-me aos que o vêem como homem trans); ou 2. a que Aracy entrega, o ocultamento do 

romance gay. Ambas apontam para o poder simbólico da dimensão da sexualidade estruturada 

pelo gênero e pelo sexo. Por essa razão, organizo a sexualidade em uma vereda separada do 

gênero.  

 

3.2 A travessia da sexualidade 

 

À medida que os personagens centrais do romance avançam sertão a dentro, rumo ao 

propósito de matar o traidor, Hermógenes, que teria ferido a honra do bando e desafiado as leis 

do sertão, no momento parado das coisas (as horas de descanso), desenvolvem a castrativa 

história de amor gay que começou na adolescência. Nesses momentos em que ambos fazem um 

beco só deles, Riobaldo e Reinaldo; que se revelarácomo Diadorim, mais que conhecem os 

pormenores da natureza, questionam as próprias “naturezas”. É quando ambos contemplam as

muitas espécies que compõem a região de transição do cerrado para caatinga – inclusive é 

Diadorim que ensina Riobaldo o prazer dessa prática, de modo que expressam de forma poética 

sobre o que contemplam e têm mais tempo para perceber um no outro, ou no que sentiam um 

pelo outro. Exemplos a esse respeito, estão expressos na narrativa de Riobaldo: 

 

̶ ‘É aquele lá: lindo!’ Era o manuelzinho-da-croa, sempre em casal, indo por cima da 
areia lisa, eles altas perninhas vermelhas, esteiadas muito atrás traseiras, 
desempinadinhos, peitudos, escrupulosos catando suas coisinhas para comer 
alimentação. Machozinho e fêmea – às vezes davam beijos de biquinquim – a 
galinholagem deles. — ‘É preciso olhar para esses com um todo carinho’ […]”(Rosa, 
2001, p. 55). 

 
O mesmo também diz: 
 

Tudo turbulindo. Esperei o que vinha dele. De um acêso, de mim eu sabia: o que 
compunha minha opinião era que eu, às loucas, gostasse de Diadorim, e também, 
recesso dum modo, a raiva incerta, por ponto de não ser possível dele gostar como 
queria, no honrado e no final. Ouvido meu retorcia a voz dele. Que mesmo, no fim de 
tanta exaltação, meu amor inchou, de empacar todas as folhagens, e eu ambicionando 
de pegar em Diadorim, carregar Diadorim nos meus braços, beijar, as muitas demais 
vezes, sempre [...] (Rosa, 2001, p. 55).  
 
Não sorriu, não falou nada. Eu também não falei. O calor do dia abrandava. Naqueles 
olhos e tanto de Diadorim, o verde mudava sempre, como água de todos os rios em 
seus lugares ensombrados. Aquele verde, arenoso, mas tão moço, tinha velhice, muita 
velhice, querendo me contar coisas que idéia da gente não dá para se entender – e acho 
que é por isso que a gente morre (Rosa, 2001, p. 305).  



68 

 

 
 

Uma ideia de sexo que traduz o gênero, bem como um modelo heterossexual sinônimo 

de uma sexualidade aceitável, nos ajudam a compreender a figuração social do desejo descrito 

nas narrativas anteriores. O amor gay, grande tema representado em Grande Sertão: veredas, 

está totalmente comprimido no jogo de interdição social e libertação individual que revela outra 

dimensão da relação entre o indivíduo e a sociedade. Dada uma lógica diferente da cidade, 

afinal, ao modo que estão deslocados de outras redes de controle social, são os próprios 

sertanejos representados que fiscalizam as normas de gênero. Reproduzindo, à maneira do 

Sertão, o controle social, e conformando um espaço onde, a princípio, tudo pode, mas a potência 

do desejo não se desenvolve o suficiente. 

Assim, os personagens centrais rosianos demonstram como uma forma de 

direcionamento das emoções, provocada pelo processo de socialização e subjetivação, limita o 

amor gay no sertão. Nesse sentido, são representativos da idéia de catexia, desenvolvida por 

Connell (1997) para explicar as masculinidades hegemônicas. Ambos têm dificuldade de se 

amarem, demonstrando as complexidades internas à masculinidade sertaneja, expressando os 

conflitos decorrentes da dificuldade de lidar com a estrutura social que internalizaram por 

profundo apreço aos valores morais do lugar que tinham o dever de zelar devido à posição de 

privilégio que mantinham Por questões de estratégia de sobrevivência não chegam sequer a 

trocar um beijo nesses momentos só deles.  

Nesse sentido, é possível formular questões acerca do envolvimento das personagens 

que dizem respeito à conexão da heterossexualidade com a posição de dominação social dos 

homens, do sertão de Minas Gerais. Lembro que Riobaldo só teve certeza de que a natureza 

(sexo) de Diadorim era diferente da sua no final da história, como explicitado no capítulo 

anterior. Para seu assombro e angústia maior, é no final da travessia que o corpo de Diadorim 

revela sua outra metade: o sexo feminino. O que conhecia era o homem Reinaldo, mais macho 

e viril que a maioria do bando, a melhor personificação do diabo.  

A tragédia revela bem mais que a outra metade de Diadorim, trata de uma dimensão que 

envolve a problemática da construção da masculinidade hegemônica no Sertão. Nesse sentido, 

o sexo ajuda a moldar os modos de estar e ser homem nesse lugar (sertão), além de originar as 

contradições e conflitos decorrentes de perfomances que trans-gridem ao transitar dentro, e fora, 

das normas heterossexualizadas que complementam as normas de gênero. Ao mesmo tempo, 

como demonstra Diadorim, o sexo pode ser burlado (escondido). 



69 

 

No sertão não vale “a lei de rei” (lei da cidade), como enfatizou Riobaldo sobre o

contexto representado, transição do século XIX para o século XX. Se na cidade a

homossexualidade era pouco debatida, ou vivida de forma castrada em espaços lidos como 

armários maiores, a exemplo das “saunas gay”, “cabines de cinema gay”, a configuração social

camponesa inviabiliza becos maiores para se viver a liberdade. No sertão, se vivida a 

homossexualidade, tinha que ser “na moita”(escondido). Pode-se dizer, portanto, que, sendo a 

homossexualidade fortemente condenada no sertão, um homem gay também precisa escondê-

la com mais rigor, por exemplo, sendo bem machudo e violento.  

Em Grande Sertão estamos diante da representação de homens sertanejos, 

completamente cuidadosos com a sexualidade. No entanto, Rosa insinua, por meio do romance, 

que o personagem é e não é gay, por meio da atitude de estranhamento, a desconstrução e 

reconstrução das formas de olhar para a sociedade e outros elementos que constituem esses 

indivíduos dela integrantes. Nesse sentido, como o gênero, o sexo ajuda a compreender as 

relações de poder. 

 

Eu estava me sabendo? Meu corpo gostava do corpo dele, na sala do teatro. 
Maiormente. As tristezas ao redor de nós, como quando carrega para toda chuva [...] 
Que é que queria? Não quis o que estava no ar; para isso, mandei vir uma ideia de 
mais longe. Falei sonhando: - “Diadorim, você não tem, não teria alguma irmã,
Diadorim?” – voz minha; eu perguntei (Rosa, 1965, p. 84). 

 
 

Com essas palavras, Riobaldo revela o conflito que vivia consigo mesmo ou com o 

ordenamento social em que estava inserido, o qual tinha o dever de preservar devido à posição 

de chefe da jagunçagem. Ao perguntar para si mesmo se Diadorim, filho único, não teria uma 

irmã, revela seu desespero diante de uma homossexualidade que começa a experimentar, afinal, 

seu corpo queria Diadorim. Realidade vivida por muitos sertanejos contemporâneos a Rosa, e

mesmo nos dias atuais. A seguir, ele continua expressando o seu estado de agonia: 

 
De um aceso, de mim eu sabia: o que compunha minha opinião era que eu, às loucas, 
gostasse de Diadorim, e também, recesso dum modo, a raiva incerta, por ponto de não 
ser possível dele gostar como queria, no honrado e no final. Ouvido meu retorcia a 
voz dele. Que mesmo, no fim de tanta exaltação, meu amor inchou, de empapar todas 
as folhagens, e eu ambicionando de pegar em Diadorim, carregar Diadorim nos meus 
braços, beijar, as muitas demais vezes, sempre (Rosa, 1965, p. 39). 
 
Não fosse um, como eu, disse a Deus que esse ente eu abraçava e beijava (Rosa, 1965, 
p. 179). 
 

Nos trechos descritos anteriormente, o narrador apresenta seu descontentamento, devido 

ao fato de não poder gostar de forma “honrada” e “final” de Diadorim, sugerindo que as leis do



70 

 

lugar consideram apenas o amor heterossexual como legítimo. Por tais leis, baseadas numa 

moral cristã, um homem sertanejo não pode abraçar, muito menos beijar outro homem, menos 

ainda gozar do prazer final. Um homem, demônio, com outro homem, demônio, não pode 

prevalecer! No Sertão mais que na cidade, o homem precisa do sagrado, ̶ representado pela 

mulher, ̶ haja vista que Riobaldo vê Nossa Senhora em Octacília, mulher com quem se casa 

após a batalha final. Ou seja, um homem precisa ser Homem com H maiúsculo! não pode ser 

gay. Como forma de endossar o argumento, Riobaldo diz mais:  

 
Mas ponho minha fiança: homem muito homem que fui, e homem por mulheres! – 
nunca tive inclinação pra aos vícios desencontrados. Repilo o que, o sem preceito 
(Rosa, 1965, p. 146). 
 
Gostava de Diadorim, dum jeito condenado; nem pensava mais que gostava, mas aí 
sabia que já gostava em sempre. Ôi, suindara! – linda cor... (Rosa, 1965, p. 165-166). 

  

A homossexualidade, tratada ora como doença, ora como vício, ora apagada, é sempre 

desencorajada. Mais que isso, tratada como ilegal ou castigo, é criminalizada! Isso ocorre no 

tempo em que se passa a obra, mais que nos dias atuais; no meio social em que se passa, sertão, 

mais que na outra beira do Velho Chico, a cidade. Um vício ilegal não se vive livremente ou, 

dito de outro modo, publicamente, realidade que atravessa o mundo. Por essa razão, nossos 

personagens não a vivem direito, melhor dizendo, não gozam do prazer que habita no “final”.

Constroem um beco, compatível com a estrutura social na qual vivem. “legria de um pobre

caminhozinho, no dentro do ferro de grandes prisões” (Rosa, 1965, p.280). Tal caminhozinho 

trilhado por ambos é bem descrito em: 

 

Quase que a gente não abria a boca; mas era um delem que me tirava para ele – o 
irremediável extenso da vida. Por mim, não sei que tontura de vexame, com ele calado 
eu a ele obedecendo quieto. Quase que sem menos era assim: a gente chegava num 
lugar, ele falava para eu sentar; eu sentava. Não gosto de ficar em pé. Então, depois, 
ele vinha sentava, sua vez. Sempre mediante mais longe. Eu não tinha coragem de 
mudar para mais perto (Rosa, 1965, p. 280). 

 
 “ vai, coração meu foi forte. Sofismei: se Diadorim segurasse em mim com os olhos,

me declarasse as todas palavras? Reajo que repelia. Eu? sco!” (Rosa, 1965, p. 50). Vejamos, 

Riobaldo tem em algum momento “asco”, ou precisa repelir o pensamento, demonstrando além

do medo, a incorporação da estrutura heterossexual e a reprodução desta como violência 

simbólica nos termos bourdesianos. Ele deseja um olhar de Diadorim com mais intensidade, 

inclusive ouvir dele uma declaração explícita de amor, mas isso não ocorre. Aliás, este 

personagem que assume em diversos momentos da travessia ter amado e desejado, Diadorim,



71 

 

às vezes, sem julgamento moral, em determinado momento, também julga negativamente o que 

sente. É possível dialogar com Almeida a esse respeito: 

 

Riobaldo, assim como a grande parte dos homens da nossa sociedade, é 
obrigado a fornecer demonstrações diárias de comportamentos, que julga ser 
“o normal”. No caso da personagem, a sua principal luta é representada pelas
tentativas de reafirmar a própria masculinidade, o que acaba por reprimir o seu 
amor por “outro jagunço”, levando-o a assumir um discurso homofóbico 
(Almeida, 2016, p. 60). 
 

A falta de coragem de ambos os personagens para viverem o que sentiam um pelo outro 

justifica-se, portanto, na homofobia sertaneja e pelas relações de poder e trabalho constituintes 

da estrutura social “sertão”. Com isso, talvez seja a repetição da frase “é preciso ter coragem”,

a máxima da representação rosiana. Afinal, quanto mais zelam pela manutenção da ordem, 

devido à posição social de jagunços, mais revelam o temor quanto às consequências que 

poderiam enfrentar, caso decidissem fazer do “caminhozinho” uma grande estrada. Uma honra 

pautada na heterossexualidade, não por acaso, foi perseguida por ambos durante as suas vidas. 

E, no final, já velho, narrando toda história ao doutor, tal personagem se apresenta com certo 

arrependimento que indica o desejo de ter construído um caminho inverso. Mas como, naquele 

tempo e território?  

Nesse sentido, cabe refletir sobre um estudo do processo de colonização escravista no 

Brasil. Esse estudo aponta que, ao redimensionar o patriarcado que já existia aqui com os 

indígenas, os colonizadores criminalizaram e condenaram identidades que desafiavam a 

heteronormatividade, impondo relações sexuais aceitáveis, que conformaram as bases de outro 

tipo de autoritarismo influênciado pelo padrão europeu. Mais tarde, impuseram o mesmo 

modelo às demais pessoas do continente africano que foram trazidas à força pra cá, e 

escravizadas. Ou seja, as raízes desse modelo de masculinidade hegemônica brasileira que tem 

um cunho colonial, que envolvem as relações de trabalho, também interferem em uma dimensão 

mais íntima da vida dos indivíduos. A esse respeito, o pesquisador João Silvério Trevisan, no 

seu Livro Devassos no Paraíso (2018), apresenta o relatório da Santa Inquisição que registro 

na citação a seguir.  

 

Decide o Visitador do Santo Ofício que, vistos os Autos, declarações das testemunhas 
e a confissão que fez depois de preso o sodomita SALVADOR ROMERO, [...] o qual 
confessou que já foi preso na Ilha de São Tomé e mandado para Portugal preso onde 
andou remando nas galés por fazer as torpezas do pecado de molície [masturbação] e 
outrossim mostra-se que depois disso o réu fez e efetivou por muitas vezes o horrendo 
e nefando crime de sodomia, sendo umas vezes agente e outras vezes paciente, com 
pouco temor de Deus e esquecido da salvação de sua alma. E outrossim mostra-se o 
réu muito notado e infamado de sodomítico e cometedor de tais torpezas, no qual caso 



72 

 

as leis e Ordenações do Reino mandam que qualquer modo que o fizesse, seja 
queimado e feito por fogo em pó, para que de seu corpo e sepultura nunca mais haja 
memória e todos os seus bens sejam confiscados pela Coroa Real posto que 
descendentes tenha ou ascendentes, e que seus filhos e descendentes fiquem inábeis e 
infames como os daqueles que cometem o crime de lesa-majestade. Vendo porém 
como réu de misericórdia, a qual ele pediu confessando sua culpa depois de preso, 
com muitas provas de arrependimento, condenam o réu SALVADOR ROMERO que 
vá ao alto público descalço, em corpo, com a cabeça descoberta, cingindo com uma 
corda e com uma vela acesa na mão, e seja açoitado publicamente por esta vila e vá 
degredado para galés do Reino por oito anos, para onde será embarcado na forma 
ordinária, nas quais servirá os ditos oito anos ao Reino, remando sem soldo, fazendo 
penitência de tão horrendas e nefandas culpas, e pague as custas do processo. Olinda, 
Capitania de Pernambuco, 04 de agosto de 1594. Heitor Furtado de Mendonça, 
visitador. (Relatório da Santa Inquisição apud Trevisan, 2018, p. 151-152). 
 

Esse relatório confirma que, em uma sociedade heteronormativa, as identidades sexuais 

não hegemônicas também carecem ser controladas, sendo o recurso à criminalização um 

processo cultural, portanto histórico, impactando no fenômeno da desigualdade. Nessa obra, 

Silvério demonstra como a sexualidade é controlada, compondo o conjunto de crenças que

estruturam o poder masculinizado. Com isso, Silvério explicita como foi instaurada uma 

hierarquia social no Brasil, que consideramos com base nas representações construídas por 

Rosa. Afinal, essas representações estão diretamente relacionadas a uma hierarquia conformada 

da junção dos marcadores que utilizo para este trabalho, gênero e sexualidade. 

Silvério aponta ainda que, os filhos dos coronéis da época (império), em muitas 

situações, iniciavam a vida sexual com homens escravizados,  provocando-me pensar nesse tipo 

de violência sexual, o estupro, por um prisma diferete. Não por acaso a prática homossexual de 

estupro de homens, lida como iniciação sexual, historicamente é apagada, afinal, não se ostenta 

um crime que fere as regras sociais. Todavia, como demonstra Rosa através dos seus 

persoangens, a prática de estupro contra as mulheres não fere uma moralidade que sustenta o 

patriarcado, pelo contrário, são naturalizadas e, ao mesmo tempo, consideradas como um trunfo 

para os homens, por isso os jagunços em Grande Sertão ostentam os estupros de sua 

responsabilidade como uma espécie de trofeu de virilidade. Lastro que nos ajuda a compreender 

um pouco mais porque Riobaldo, estrategicamente, tira e coloca a prótese, no sentido 

butleriano: o sertão é penal com os seus homens que saem da linha da heterossexualidade.  

Aliás, menos corajoso que Diadorim para a arte da guerra, se iguala a ele no medo de 

viver o amor gay no sertão, e ambos não tomam nenhum gole de coragem a respeito. Ambos 

contentam-se em trocar afagos nos momentos de segredo, só dos dois. Afinal, o que poderiam 

fazer neste contexto e a partir das condições sociais e materiais que dispunham? Acabaram 

vivendo muito pouco o que sentiam um pelo outro, embora Riobaldo tenha sugerido que teria 

vivido o suficiente para o seu descanso: “qualquer amor já é um pouquinho de saúde (no caso



73 

 

dos dois), um descanso na loucura” (Rosa, 1965, p. 284). Ou seja, mais que um conflito interno 

e externo a si próprio, Riobaldo reproduz a estrutura de pensamento que o oprime, ao modo que 

tenta lidar com os conflitos decorrentes dela. 

Com isso, Rosa também trata de suavizar a homossexualidade dissonante, da 

heterossexualidade compulsória, afinal, Riobaldo respeita em alguma medida as normas de 

gênero. A todo momento esse personagem questiona o que sente mediante tais normas, 

revelando uma luta moral, na qual toma o partido conservador ao não se posicionar, a fim de 

viver o desejo como projeta, explicitando, contudo, que as normas interferem nas ações dos 

sujeitos quase sempre em meio a conflitos, pequenas e grandes resistências.  

Talvez Riobaldo tivesse descansado mais na loucura do amor gay que protagoniza, na 

transição do século XX para o século XX, se Diadorim tivesse sido mais “claro”. Talvez

propusesse ao amado uma longa viagem até o Rio de Janeiro (ou outra grande cidade), a fim de 

experimentarem uma vida mais livre ali, mas não foi o que Rosa representou. Aliás, utilizo um 

exemplo de uma pergunta que me veio à cabeça na primeira leitura que fiz de Grande Sertão, 

“Porque os dois não foram viver o amor deles em uma cidade grande?”. Talvez, porque naquela

ocasião fosse o movimento que eu planejava para viver a minha sexualidade, aliás, um 

movimento migratório comum dentre as estratégias de diversos LGBTQIA+ camponeses. 

Pontuo essa possibilidade que inventei, apenas com o propósito de evidenciar os contornos 

dessas estratégias dos camponeses para viverem a sexualidade mais livremente, afinal, é um 

fenômeno social que diz muito sobre as diferenças de ambos os territórios: sertão, e cidade. 

Atendo-me aos fatos, ou melhor dizendo, à literatura rosiana, mesmo o bravo guerreiro 

Diadorim também toma cuidados com o que sente, como demonstram os trechos a seguir:  

 

Tinha tornado a pôr a mão na minha mão, no começo de falar, e que depois 
tirou, e se espaçou de mim. Mas nunca eu senti que ele estivesse melhor e 
perto, pelo quanto da voz, duma voz mesmo repassada. Coração – isto é, estes 
pormenores todos. Foi um esclaro. O amor, já de si, é algum arrependimento. 
Abracei Diadorim, como as asas de todos os pássaros (Rosa, 2001, p. 35). 
 
Mas Diadorim, conforme diante de mim estava parado, reluzia no rosto, com 
uma beleza ainda maior, fora de todo comum. Os olhos – vislumbre meu – que 
cresciam sem beira, dum verde dos outros verdes, como o de nenhum pasto. E 
tudo meio se sombreava, mas só de boa doçura. Sobre o que juro ao senhor: 
Diadorim, nas asas do instante, na pessoa dele vi foi a imagem tão formosa da 
minha Nossa Senhora da Abadia! A santa... Reforço o dizer: que era belezas e 
amor, com inteiro respeito, e mais o realce de alguma coisa que o entender da 
gente por si não alcança (Rosa, 2001, p. 511).  

 

O que molda a sexualidade, portanto, são os valores morais externos aos indivíduos, às

vezes praticados devido às normas e as consequências, socialmente construídas e enraizadas no



74 

 

bojo de uma disputa de poder. Riobaldo, assim como grande parte dos homens da nossa 

sociedade, é obrigado a fornecer demonstrações diárias de comportamentos, que julga ser “o

normal”, de acordo com a estrutura patriarcal. Ou seja, também é uma batalha reafirmar a

própria masculinidade que acaba por reprimir o seu amor por “outro jagunço”, levando-o a 

assumir um discurso homofóbico, consonante com o papel de homem valente sertanejo. Isso o 

leva a perceber o que Connell e parte do movimento feminista destacam: apesar dos privilégios 

dos homens em relação às mulheres, nas relações de poder propriamente ditas, fundadas no 

campo simbólico, eles também são oprimidos. 

Nesse rumo, vale reafirmar as diferenças deste lugar social que oprime nossos 

personagens, o patriarcado opera-se no sertão, e forja de maneira mais coercitiva seus homens 

e mulheres. As pesquisadoras Maria de Nazaré Wanderley, e Elisa Guaraná de Castro, em 2007, 

ao descreverem a diversidade sexual no meio rural, lançam mão de dados que dialogam com 

essa linha de raciocínio. Embora centralize a categoria jovem rural, Wanderley oferece 

percepções fundamentais, . sobretudo porque demonstra que o sertanejo se trata de um tipo 

diferente para se pensar o gênero e a masculinidade. É possível dizer que os sertanejos 

observados por ela, a exemplo dos que são representados na travessia rosiana, são 

condicionados, devido à carência maior e a relações de trabalho mais precarizadas, de forma 

diferente dos citadinos, a agirem estrategicamente, objetivando a sobrevivência.  

Todavia, a diferença geográfica, essa sim podendo ser lida como natural, influencia as 

relações sociais e sexuais, produzindo relações “bastante heterossexualizadas” e,

consequentemente, impactando as desigualdades. É preciso demarcar que o tempo histórico que 

Rosa representa também é determinante. Pode-se dizer que a masculinidade hegemônica, bem 

como a heterossexualidade, eram mais vigiadas e cobradas entre os séculos XIX e XX. Uma 

moral patriarcal, masculinizada, heterossexualizada, que generifica o desejo com base na fé

cristã, operava com mais influência nesse contexto, se comparado aos dias atuais. Haja vista 

que o próprio autor, Rosa, atento à estratégia para fazer sua literatura emergir, teria alterado o 

desfecho gay do romance,  garantindo-se na estrutura social patriarcal. Nesse sentido, tanto 

Riobaldo e Diadorim quanto o seu criador Rosa, na arte do mineirês de contar uma história, 

navegando devagar, com uma riqueza de dados e poesia, são homens brasileiros diferenciados

pelo modo como observam seus valores morais, e como os subvertem com todo cuidado! 

Trata-se de um tempo em que para se falar de sexo oral, por exemplo, cuidadosamente 

os poetas se referiam desta maneira “mamãe eu quero, mamãe eu quero mamá, dá a chupeta,

dá a chupeta pro bebê não chorá...” (Música "Mamãe Eu Quero"), a famosa marchinha de 

carnaval de 1937. A propósito, outra marchinha de carnaval, que embora caracterize um 



75 

 

contexto posterior à obra é bastante representativa. Ela diz o seguinte: “Maria Sapatão, sapatão,

sapatão, de dia é Maria, de noite é João” (a Música “Maria Sapatão”, foi uma das marchinhas 

de carnaval mais executadas do Carnaval de 1981, de autoria de João Roberto). Ou seja, o tempo 

retratado no romance, e posterior a ele, o início da década de 1980, aponta a sexualidade como 

um tabu maior evitado do que nos dias atuais; falar e viver a sexualidade (sejam as alinhadas 

ao modelo aceitável, e principalmente aquelas em desacordo com ele), exigia ter cuidado. As 

músicas citadas também endossam a percepção de que, na cidade, embora dentro do armário, o 

tabu era menos coercitivo.  

Por tudo, a sexualidade é uma vereda fundamental para compreendermos o homem no 

redemoinho rosiano. Seu potencial de influência sobre a vida dos homens, que viviam no Sertão 

e na cidade, é bastante evidente. Como o próprio Rosa afirmou em entrevista para Mary L. 

Daniel Miss, ao apontar as bases da sua escrita, ele tinha certo horror ao lugar comum retratado, 

a partir de um olhar e escrita viciados e uma necessidade de verdade nas pessoas e coisas, e 

suas dinâmicas de existência. Por isto ele dialogou com uma parcela significativa dos leitores 

conservadores da época, inclusive com aqueles gays conservadores incubados, através de um

personagem que deseja outro homem, mas através de códigos(como muitas gays incubadas 

viviam, e vivem). Além do mais, ele (Riobaldo) não chega a viver os finalmentes do seu amor, 

o que lhe confere certo prestígio, um exemplo a ser seguido. Todavia, Rosa coloca Diadorim 

no espaço nebuloso de sua travessia, que traduz o tema polêmico para a época. 

Engenhosidade discursiva que entrelaça de forma enigmática dilemas ditos universais, 

ou metafísicos, ao gênero e sexualidade, destacando e silenciando, ao mesmo tempo, o tema da 

homossexualidade. Diadorim, que balança a matriz binária de gênero, colocando o gênero e a 

sexualidade para girar no ritmo do redemoinho, ao modo que apresenta-se como modelo sósia 

da masculinidade hegemônica. Como Riobaldo fez questão de enfatizar, Diadorim é o Diabo!

Por esta razão trato especificamente dele na próxima seção.  

O senhor saiba – Diadorim: que, bastava ele me olhar com os olhos verdes tão em 
sonhos, e, por mesmo de minha vergonha, escondido de mim mesmo eu gostava do 
cheiro ele, do existir dele, do morno que a mão dele passava para a minha mão (Rosa, 
2001, p. 505).  

 

 

3.3 Diadorim e nossa neblina 

 

Visando compreender o homem no redemoinho de Rosa, é preciso destacar que 

Diadorim apresenta maior potencial significante em Grande Sertão: veredas, por atravessar de 



76 

 

forma mais problemática as veredas(dimensões) de gênero e sexualidade. Um personagem que 

endossa o que Simone de Beauvoir tratou em sua obra O Segundo Sexo, um clássico do 

movimento feminista publicado originalmente em 1949: “não se nasce mulher, torna-se 

mulher”, ou seja, ser mulher é uma construção social, uma performance no sentido butleriano. 

No caso em questão ele, Reinaldo (Diadorim), nasce com o sexo feminino, mas torna-se homem 

quando criança, demonstrando ao longo de sua vida cumprir bem o papel atribuido pela 

sociedade patriarcal sertaneja. 

O único personagem que, na travessia rosiana, acumula três nomes: Reinaldo, Diadorim 

e Maria Deadorina, configura um deslizamento do significante, provocando-nos a refletir sobre 

o que escreveu Ana Maria Machado (2002), ao dizer que o nome é um fato social e na literatura 

pode ser um elemento motivador, exemplo “Dia”: podendo ser lido como corruptela de

“Dia(bo)”. Nessa visão, Diadorim representa, através da ambivalência e dualidade de valores, 

uma dificuldade posta na literatura rosiana. Não por acaso, tudo é, e não é, a um só tempo, 

afinal, é a estratégia encontrada pelo autor para o dilema do conservadorismo da época em torno 

da sexualidade, Rosa contudo apresenta a lógica da convivência das diferenças. 

O único condicionado a um segundo sexo, ao modo que atravessa o peso social atribuído 

a ambos. Forçado a performar a masculinidade a vida inteira, devido à condição de herdeiro do 

coronel Joca Ramiro, com o nome social de Reinaldo, representa através de seu corpo, a 

expressão de gênero emaranhada na sexualidade, o símbolo de infinito com o qual Rosa termina 

o romance. Talvez, por isso seja visto por Riobaldo como a representação da neblina: uma 

névoa, bruma, nuvem baixa que esconde um mistério. Mistério que não se revela por completo, 

afinal, o personagem leva consigo, para o caixão, o que sugere querer contar. Por trás dessa 

neblina, portanto, nos defrontamos com o gênero e a sexualidade fraturados. 

Reinaldo, que tinha olhos verdes e finas feições, que tinha “a voz mesma, muito leve,

muito aprazível. Porque ele falava sem mudança, nem intenção, sem sobejo de esforço, fazia 

de conversar uma conversinha adulta e antiga [...]” (Rosa, 1965, p. 92), era diferente dos demais. 

O próprio narrador reconhece isso. Diferença (mistério) que trata de embaralhar durante toda a 

sua vida. Preservado o segredo, o personagem evidencia a força, as contradições que integram 

o gênero e o modelo de masculinidade hegemônica no Sertão. Aliás, além de não falar grosso, 

“Diadorim – mesmo o bravo guerreiro – ele era pra tanto carinho” (Rosa, 1965, p. 525). Ou 

seja, o personagem é a representação máxima do que viso analisar na obra rosiana, as 

representações conflitivas da masculinidades. Ele demonstra que o homem sertanejo pode ser 

rude, sensível aos pormenores da natureza, poeta, e ainda ter o sexo feminino.  



77 

 

“Calma. É só aos poucos que o escuro fica claro”, disse Rosa por meio de Riobaldo.

Sem romper com o seu propósito por completo, João Guimarães Rosa, que teria sido 

condicionado a mudar o rumo de Grande Sertão: veredas, mantém os dilemas que visou 

representar, através do recurso enigmático que envolve Reinaldo-Diadorim, na maior parte do 

enredo, um homem gay. Nele, enxergamos na escuridão, a ponte para compreendermos as 

condicionantes que contornam as representações de gênero no Sertão, bem como as 

representações de sexualidade associadas ao gênero.  

Reinaldo, ou como é mais conhecido o personagem rosiano, Diadorim, trata-se de um 

retrato dos efeitos da perversa misoginia do patriarcado sertanejo que não reconhece o poder de 

uma mulher de controle do processo produtivo. Neste caso, o retrato é um sujeito nascido com 

o sexo femino, condicionado ao papel social de homem, a fim de herdar e manter o império do 

pai ou, por que não, do que conhecemos hoje como homem trans. Outra hipótese é de que talvez 

Diadorim tivesse sido homem cisgênero, nascido com a “natureza macha” (sexo biológico

masculino), se o contexto social em que viveu e escreveu o autor fosse outro. Aliás, Diadorim 

teria vivido entre o final do século XIX e início do século XX, enquanto João Guimarães Rosa 

viveu as primeiras seis décadas do século XX. 

Pois bem, Diadorim apresenta-se primeiro na narrativa quando criança, no Porto do “De-

Janeiro”, encostado numa árvore de forma bastante viril, pitando cigarro. Evento em que ele

transita de uma margem a outra da confluência dos dois rios, De-Janeiro e São Francisco, 

acompanhado de Riobaldo, o canoeiro, um pedaço de rapadura e um queijo, quando performa 

muito bem a masculinidade, encorajando Riobaldo a fazer a travessia e dizendo que aprendeu 

com o pai que “é preciso ter coragem”. Coragem que ele reafirma na outra margem do São

Francisco (representativa da cidade), quando faz uma voz fina, sentando no colo de um 

personagem anônimo que surge na narrativa intentando sexualmente contra ele e Riobaldo, com 

o objetivo de cravar um canivete em uma de suas coxas,  feito que espanta o abusador.  

Ora performando a masculinidade, ora a uma voz fina associada à feminilidade, revela, 

com isso, a necessidade de utilizar próteses diferentes e de adaptar-se bem à troca de tais 

recursos, a masculinidade e a feminilidade. Curioso que, em uma parte do mundo, o sertão, para 

se defender, Diadorim performa a masculinidade, consequentemente a heterossexualidade. E 

que na outra, urbana, ele performa a homossexualidade ou, lido de outra forma, a feminilidade. 

Vale relembrar que sua posição social de classe, de filho do coronel Joca Ramiro, lhe vale 

apenas na margem sertão. De modo que, do outro lado do São Francisco, a cidade, essa posição 

vale pouco. 



78 

 

Também não dá para perder de vista que, ao longo do enredo, já adulto e jagunço, é 

Diadorim quem apresenta os perigos da jagunçagem a Riobaldo e que, mais adiante, no deleite 

dos momentos de folga, ensina Riobaldo a perceber as belezas do sertão. Com referência a 

espécies da região de transição do cerrado para a caatinga mineira, como o pássaro

manoelzinho-da-croa, Diadorim evidencia que a sensibilidade, como os demais atributos 

associados à feminilidade, pode ser aprendida por ambos os gêneros e sexos, e que é um atributo 

que pode andar de mãos dadas com a coragem. Demonstrando que internalizou o que está para 

além das palavras, incorporou a estrutura social, expressando o gênero como estratégia para 

enfrentar os perigos do lugar: sertão-mundo, em meio a conflitos internos.  

Quando se trata dos momentos só deles, de Diadorim e Riobaldo, o primeiro vai dando 

pistas quanto ao seu segredo. Complexificando esse entrelace, que confronta o que é estar e ser 

homem no Sertão, vai explicando porque é preciso ter coragem. Afinal, vivem em um contexto 

sócio-histórico com características bastante tradicionalistas, legitimadas na religiosidade, 

coronelismo e jagunçagem.  

Essa lógica compreende que mais poderes são dados aos homens, que irão utilizá-lo a 

seu favor na relação com o território e os demais seres vivos que o compõem, como as mulheres, 

obviamente pautados pela concepção cristã de que a família é a junção do homem e da mulher, 

com os quais as relações sexuais podem resultar na continuidade da sociedade, dogma que 

criminaliza o amor gay. Nesse sentido, adia o sentimento que desenvolve na travessia que faze 

junto a Riobaldo. A propósito, ele teria dito: 

  

[…] Riobaldo, o cumprir de nossa vingança vem perto... Daí, quando tudo estiver 
repago e refeito, um segredo, uma coisa, vou contar a você.... Ele disse, com o amor 
no fato das palavras. Eu ouvi. Ouvi, mas mentido. Eu estava longe de mim e dele. Do 
que Diadorim mais me disse, desentendi metade (Rosa, 1965, p. 464). 

 

As evidências apontam que o segredo a que se refere o personagem, talvez, seja o seu 

segundo sexo, revelado no corpo morto. Portanto, o que se sabe é que na memória do narrador, 

e de todo o bando ele foi homem a vida toda, caminho trilhado para se garantir na estrutura 

social que privilegia os homens em detrimento das mulheres, experimentando, ao mesmo 

tempo, o gosto também amargo que é ser e estar homem no sertão.  

Diadorim viveu como pode, por meio de códigos como o próprio nome e com poucas 

palavras, afinal, jagunços são de poucas palavras a respeito dessa dimensão do desejo – como 

sugere Riobaldo. E ele não era qualquer um do bando, era o mais corajoso, segundo Riobaldo, 

ou seja, quem melhor performava a masculinidade hegemônica. Ao modo que o mesmo, ao 



79 

 

repetir ao longo da narrativa mais de uma vez “é preciso ter coragem”, talvez esteja traduzindo

e apontando para outra possibilidade de enxergar e exercitar a coragem. Evidencia-se, dessa 

forma, que uma coisa é a coragem de pegar numa faca para guerrear, outra, mais difícil, pode 

ser a coragem de amar, haja vista que Diadorim aproxima-se com cuidado do amado, como 

revela Riobaldo, ou seja, mesmo Diadorim, o corajoso, teme a homofobia sertaneja e, por isso, 

ajeita uma forma de sentar perto de Riobaldo. 

O estado de vigilância quanto ao modelo de masculinidade hegemônico que estabelece 

o que é ser homem no sertão, apresenta um conjunto de regras fundadas no gênero e na 

heterossexualidade que produz um estado paranóico também em Diadorim. Isso o leva a

arquitetar um plano para simplesmente sentar-se ao lado de Riobaldo, fazendo-me perguntar: 

afinal, qual o limite de distância entre dois homens sertanejos?  

Em determinado momento da obra, Riobaldo sugere que Diadorim também tinha medo 

de “segurá-lo com os olhos” (Rosa, 1965, p.55), o que pode ser lido por medo de encará-lo olho 

no olho. Vale destacar que ambos tinham o costume de conversar por horas. Esse entrelace 

representa o que a crítica rosiana afirmou sobre Grande Sertão: veredas, trata-se de uma obra 

literária importantíssima ao pensamento social brasileiro, ou seja, é um recorte fundamental 

sobre um tempo, um território  e as grandes questões colocadas a esse tempo e território 

explícita e implicitamente.  

Como vimos no texto Construção das masculinidades rurais em Grande Sertão: 

veredas, elaborado pelos pesquisadores Santos, Lima-Santos, Araujo e Oliveira (2023), os 

processos de generificação, na perspectiva da construção da masculinidade rural é diferente. 

Analisando a relação entre os personagens Riobaldo e Diadorim, os autores afirmam que gênero 

não se trata de uma substância, embora reproduza efeitos substanciais, enfatizando a 

“generificação dos corpos” como recurso. Todavia, se os analistas apontam para as distintas 

versões de masculinidades performadas pelos personagens rosianos, destacam pouco a 

compreendida pelas ações de Diadorim, uma ponte entre o gênero e a sexualidade.  

Diadorim teria experimentado o estado de vigilância de forma mais tênue que os outros 

homens representados, afinal, tinha mais razões que eles para temer a homofobia, para reafirmar 

o seu gênero. “Eh, ele sabia ser homem terrível. Suspa!” (Rosa, 1965, p.154). Assim, pode-se 

dizer que Diadorim, que também fora Maria Diadorina e, na maior parte do tempo, Reinaldo, 

não vive no entre-lugar por acaso, esse espaço silencioso que marca as obras rosianas. No 

silêncio que oportuniza inúmeras travessias, Diadorim satisfaz os leitores conservadores da 

época, década de 1950, primeira metade do século XX. Ou, pelo menos, uma parte deles.  



80 

 

Com efeito, também satisfaz os leitores progressitas, afinal, Diadorim, que teria um 

segundo sexo, além de expressar de forma mais emblemática as categorias gênero e 

sexualidade, atravessa ambas. Revela-se justamente na travessia: momento em que não é 

possível que seja apagada sua performance masculina exemplar, ou seja, revela-se sem que 

pudessem enxergar por completo. Isso ilustra o que Riobaldo afirma em “Diadorim é a minha 

neblina...” (Rosa, 1965, p. 20), no caso a nossa neblina. É quem melhor demonstra que gênero 

e a sexualidade são formas de ação fluídas. Melhor dizendo, são dispositivos acionados pelos 

personagens na medida em que julgam coerentes aos propósitos que lhe foram atribuídos. 

É possível dizer que Rosa também coloca Diadorim na terceira margem, lugar da 

literatura que é compatível com o conservadorismo calcado na masculinidade; produtos do 

patriarcado. Afinal de contas, o que tem na terceira margem rosiana? Linha de pensamento que 

me leva a trazer para a cena outra obra de Rosa, o conto A Terceira margem do Rio, publicado 

em 1962. Nele, o autor escreve sobre a decisão corajosa de um pai que abandonou a família e a 

sociedade para viver dentro de uma canoa em um grande rio. Em um enigma que instiga todas 

as reflexões esse homem permanece ali. A seguir, trechos que tratam da dimensão dessa obra: 

 

Nosso pai era homem cumpridor, ordeiro, positivo; e sido assim desde mocinho e 
menino, pelo que testemunharam as diversas sensatas pessoas, quando indaguei a 
informação. Do que eu mesmo me alembro, ele não figurava mais estúrdio nem mais 
triste do que os outros, conhecidos nossos. Só quieto. Nossa mãe era quem regia, e 
que ralhava no diário com a gente — minha irmã, meu irmão e eu. Mas se deu que, 
certo dia, nosso pai mandou fazer para si uma canoa (Rosa, 1962, p. 32). 
 
Nossa casa, no tempo, ainda era mais próxima do rio, obra de nem quarto de légua: o 
rio por aí se estendendo grande, fundo, calado que sempre. Largo, de não se poder ver 
a forma da outra beira. E esquecer não posso, do dia em que a canoa ficou pronta 
(Rosa, 1962, p. 32). 
 
Sem alegria nem cuidado, nosso pai encalcou o chapéu e decidiu um adeus para a 
gente. Nem falou outras palavras, não pegou matula e trouxa, não fez a alguma 
recomendação. Nossa mãe, a gente achou que ela ia esbravejar, mas persistiu somente 
alva de pálida, mascou o beiço e bramou: – cê vai, ocê fique, você nunca volte (Rosa, 
1962, p. 32). 
 
Nosso pai não voltou. Ele não tinha ido a nenhuma parte. Só executava a invenção de 
se permanecer naqueles espaços do rio, de meio a meio, sempre dentro da canoa, para 
dela não saltar, nunca mais. A estranheza dessa verdade deu para estarrecer de todo a 
gente. Aquilo que não havia, acontecia (Rosa, 1962, p. 32). 

  

Como vimos, o filho, outro personagem homem rosiano, é quem narra a história, 

apresentando o pai, a mãe, a irmã e o irmão. Ele destaca o pai por razões óbvias: trata-se de um 

homem que aparentemente se enquadra dentro dos padrões de normalidade que caracterizam 

um homem sertanejo, mas que resolve por vontade própria fazer a travessia do rio São 



81 

 

Francisco, grande, deixando para trás a família. Como expressa a observação elaborada por 

Caetano Veloso e Milton Nascimento, por meio da música de nome A Terceira Margem do Rio, 

lançada no ano de 1990, esse personagem (o pai) fica “fora da palavra, quando mais dentro

aflora”. Como tal personagem, Diadorim fica fora da palavra, e no caso é a sexualidade que o 

projeta para este lugar que tem um grande potencial significante. Ambos fazem a travessia, 

deixando-nos instigados a saber o que tem na terceira margem que também os caracteriza. 

É importante relembrar que, na batalha final do bando de jagunços em Grande Sertão, 

no Paredão, Riobaldo, o menos corajoso, aquele que nunca tinha matado ninguém, transfere 

para Diadorim a missão de vingar a morte de seu pai: matar Hermógenes (que não tinha anjo 

da guarda!)e Diadorim, em confronto com Hermógenes, o mata, mas também morre. E que 

morto, seu corpo revela parte do segredo apenas a três pessoas, para a mulher do Hermógenes, 

quem vê primeiro e conta para Riobaldo; para Riobaldo, obviamente; e com o detalhe de um 

terceiro personagem, que ouve sobre o segredo, mas que não pode afirmar que viu, afinal, se 

trata do cego Borromeu. Assim, a dúvida que movimenta todo romance revela, contudo. que a 

lietartura não resolve os problemas que coloca. Nos termos do que compreende Simone de 

Beauvoir e, sobretudo, Butler e Connell, Diadorim praticou ser homem a vida inteira, homem 

foi!  

Diadorim demonstra, portanto, que o gênero não tem uma essência, não é fruto da 

natureza. De modo similar, o sexo e sua dimensão biológica podem ser burlados. Nessa 

perspectiva, gênero e sexo são, e não são, produto da natureza e da cultura, o que me leva a . 

pensar de forma pontual no conceito da estética da existência, elaborado pelo pesquisador 

francês Michel Foucault (1976), em cuja perspectiva o sujeito que desenvolve uma arte de viver 

estrategicamente, confronta a ideia de essência comum ao ser humano, justamente por fazer 

emergir uma outra natureza, desconhecida e original. Em síntese, para este autor a vida é uma 

obra de arte e o indivíduo é a obra de arte de si mesmo, que se constrói através da experiência, 

performando para além das normatizações vigentes. “Diadorim – em que era que ele devia estar 

pensando? É o que eu não soube, não sei, à minha morte esta pergunta faço” (Rosa, 1962, p. 

526). 

Contudo, as sociedades, de modo geral, sertaneja e citadina, impõem, no primeiro 

momento, aos indivíduos a marca do sexo, baseada pela genitália e por outras características 

biológicas e,  num segundo momento, ela traduz o sexo, impondo uma segunda marca, o gênero, 

práticas, ou performances culturais, associadas às construções que conhecemos por “ser

homem” ou “ser mulher”.Molda, por consequência a sexualidade desses indivíduos, estabelece 

um padrão heterossexual de relações, que é utilizado como um terceiro dispositivo entrelaçado 



82 

 

com o sexo e o gênero. A despeito desta conformação, ao sertão (que é o mundo), Rosa 

apresenta-nos personagens que sugerem ser possível confrontar tal lógica binária.  

  



83 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 
Destaco que reler a obra Grande Sertão: veredas, no curso da pesquisa, foi duplamente 

interessante. Primeiro, por superar a primeira leitura que fiz, provocada por uma professora de 

Língua Portuguesa do ensino médio, Elizabeth Expedito. Nessa primeira leitura, foquei nas 

representações do cerrado, que me remetiam à casa da bisa, em aspectos do jaguncismo, 

realidade que teria sido vivida por meu bisavô, e obviamente, no amor gay, que não via 

representado no território em que vivia. Desse modo, também me projetei na obra, afinal, eu 

era um adolescente gay, num território perigoso para quem desafiava a heteronormatividade. 

Segundo, porque esse exercício foi bastante desafiador e importante na minha formação como 

cientista social. 

Foi possível perceber, por meio das representações rosianas, os limites e desafios 

colocados para o gênero. Coloco em destaque o patriarcado, nos moldes com que se estruturou 

no sertão, a partir de figuras como o coronel, que acumula uma posição de muito relevo na 

hegemonia masculina, e os seus comandados, os jagunços. Por meio de tais personagens, que 

interagem com mulheres sertanejas, Rosa demonstra o quanto as relações de gênero no sertão 

se complexificam. É notório que a relação de subordinação das mulheres em relação aos homens 

é mantida e garantida pelos homens, moldados nas condições sociais do lugar. 

Além do mais, fica evidente que a sexualidade, principalmente, a forma de 

direcionamento das nossas emoções, provocada pelo processo de socialização no sertão, é mais 

delimitada, fazendo com que, mesmo os homens de muita coragem, temam a homofobia. Rosa, 

ao sugerir que a sociedade sertaneja seria mais heteronormativa que a citadina, demonstra um 

estado de vigilância intenso, permanente por parte dos homens que se autoavaliam, como fazem 

em relação ao gênero. Com isso, forçam a barra para também cumprirem o papel sexual 

imposto, revelando um processo sócio-histórico diferente, responsável por pressionar a 

ambivalência que atravessa a diversificação dos papéis sociais. Figurando, assim, uma condição 

da sexualidade não heteronormativa no sertão (que é o mundo), que só pode ser performada 

apenas por trás de uma neblina. 

O autor apresenta mais que os homens com comportamentos delicados, atento aos 

pormenores da natureza e poesia das coisas, lidos como homens desviantes do modelo de 

masculinidade hegemônica. Rosa constrói homens com uma homossossiabilidade diferente, 

capazes de se apaixonarem por outros de naturezas machas, mas incapazes de viverem os 

finalmentes de seus sentimentos. Ou seja, o autor dá notoriedade aos conflitos que compõem o 

dilema dos que transitam entre a masculinidade hegemônica e as subalternas, entre a 



84 

 

heterosexualidade e outras possibilidades de viver a sexualidade. Contudo, ajeita a 

homossexualidade como uma temática, demonstrando dentre outros, Diadorim, personagem 

que transita entre o gênero e a sexualidade. 

Se, ao reler tal obra nos dias atuais, dispomos de nomenclaturas que não existiam na 

época em que o autor escreve Grande Sertão ̶ por exemplo, não se falava na primeira metade 

do século XX de pessoas trans não binárias ̶  Rosa, nesse sentido, tem um olhar inovador.  Na 

primeira metade do século XX o escritor apresenta um personagem que pode ser lido como uma 

representação de um homem trans, não binário, Diadorim. Com isso, provoca-me a pensar nas 

categorias gênero e sexualidade como concepções que se entrelaçam, duas veredas que se 

cruzam e conformam as desigualdades sociais. Instantaneamente, tais veredas nos levam a 

pensar em uma terceira vereda, pouco explorada pelo autor, muito provavelmente devido a seu 

lugar social de homem branco, refiro-me a marca social que conhecemos por raça.  

Nesse sentido inovador, embora limitado pelo tempo e lugar social, Rosa apresenta de 

forma nebulosa uma grande questão colocada para os homens e mulheres de sua época, situados 

no sertão e na cidade: a sexualidade. Um homem que transita entre a masculinidade hegemônica 

e subalterna, entre o aertão e a cidade, Rosa destaca as condições que fazem da vida dos seus 

sujeitos mais e menos perigosa, presentes nas nuances que caracterizam os conflitos inerentes 

às relações de poder. Grande Sertão: veredas, por tudo, ao evidenciar o aertão que oportuniza 

pensar em condições sociais que constrangem os homens de forma bem particular, sugere um 

forte processo de coerção neste território da vida social. O Sertão impõem, de forma diferente 

aos seus sujeitos, ̶ por exemplo, os homens ̶ a agirem de acordo com valores culturais que os 

colocam na posição de oprimidos.  

Por outro lado, os dados adicionais encontrados sobre a obra, igualmente evidenciam 

estar presente no outro lado do rio São Francisco, a cidade, múltiplas formas de ser homem, 

além da homofobia que constrangem a sexualidade desviante do padrão heterossexual. Destaca-

se que, o próprio João Guimarães Rosa é um exemplo de que se pode ser homem de distintas 

formas, com uma homossociabilidade bastante diferente para época. Sobretudo, embora as 

masculinidades hegemônicas e subalternas evidenciem nas duas partes do mundo os dilemas 

que compõem o gênero e a sexualidade, acentua-se os aspectos de como tal fenômeno se dá no 

sertão. Como demonstra o trecho a seguir, presente  em Grande Sertão: veredas: 

 

“[...] Diadorim e eu, nós dois, como já disse. Homem com homem, de mãos dadas, só se a lentia 

deles for enorme. Aparecia que nós dois ja estávamos cavalhando lado a lado, par a par, a vai-a-



85 

 

vida inteira. Que coragem – é o que o coração bate; se não, bate falso. Travessia – do sertão — 

a toda travessia” ( Rosa, 1956, p. 458) 

 

Por todo o exposto, é preciso ter coragem. Não é uma tarefa simples ser e estar homem. 

Representar a masculinidade hegemônica, um ideal que Rosa sugere ser inalcançável, ao modo 

que fortemente cobrado. Muito menos viver as diversas dimensões do amor, que é antes de tudo 

humano, e agênero. No sertão, que é o mundo, a vida é perigosa para quem decide viver fora 

do binarismo. É como Riobaldo sugere ao doutor, “O senhor escute meu coração, pegue no meu

pulso. O senhor avista meus cabelos brancos... Viver – não é? – é muito perigoso. Porque ainda 

não se sabe. Porque aprender-a-viver é o que é o viver, mesmo.” (Rosa,1956, p. 532). 

Travessia...



86 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ANDRADE, Carlos Drummond. Um chamado João. In: ANDRADE, C. D. Em memória de 
João Guimarães Rosa. Rio de Janeiro: José Olympio, 1968.  
 
ALBUQUERQUE, Jr., D. M. de. Nordestino: uma invenção do falo – uma história do gênero 
masculino (Nordeste 1920-1940). Maceió: Edições Catavento, 2003. 
 
ALMEIDA, A. M. de. Masculinidade no jagunço Riobaldo: uma perspectiva étnico-
gendrada. Jequié, UESB, 2016. 
 
ALMEIDA, E. R. F. de. Nação e masculinidade em Grande Sertão. Dissertação (Mestrado). 
Universidade Federal de São Carlos, 2007. 
 
ALVES, C. S. A formação dos homens e a violência em Grande Sertão: veredas. Revista 
Literatura em Debate, 2013.  
 
BASTOS, L. M. P. C. Diadorim Trans? Performance, Gênero e Sexualidade em Grande 
Sertão: Veredas. In: Anais do 14ª Semana de Letras da UFOP, 2016. 
 
BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 
 
BERGER, P. L.; LUCKMANN, T. A construção social da realidade: tratado de sociologia do 
conhecimento. Tradução de Floriano de Souza Fernandes. Petrópolis: Vozes, 2014. 
 
BOAS, F [1938]. As primeiras manifestações culturais. In: A mente do ser humano primitivo. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2010. 
 
BOTELHO, A.; HOELZ, M.; BITTENCOURT, A. A sociedade dos textos. Belo Horizonte: 
Relicário, 2022. 
 
BOURDIEU, P. A Dominação Masculina. 11. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 
 
BROCK, A. The Queer Temporality of Grande Sertão: veredas. Chasqui - Revista de 
literatura latino-americana. n. 47.2, p. 190-203, 2018. 
 
BUTLER, J. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. New York: 
Routledge, 1990. 
 
BUTLER, J. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução de Renato 
Aguiar. Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 
 
BUTLER, J. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. São Paulo: Editora 
Record, 2012. 
 
CANDIDO, A. O. Homem dos avessos. In: Tese e antítese. São Paulo: T. A. Queiroz, 2000. 
 
CARNEIRO, M. J. Rural como categoria de pensamento. RURIS, v. 2. n.1, 2008. 
 



87 

 

CARRASCOSA, D. Confessando a carne em Grande Sertão: veredas. In: Revista Inventário. 
4. ed. jul. 2005. Disponível em: http://www.inventario.ufba.br/04/04dcarrascosa.htm. Acesso 
em: 12 jul. 2022. 
 
CARVALHO, R. [1924]. Bases da nacionalidade brasileira. In: CARDOSO, Vicente Licínio 
(Org.). À margem da história da República. Brasília: Ed. da UNB/Câmara dos Deputados, 
1981.  
 
CASTRO, G.; BESSA, L. Crítica do silêncio temático em Grande Sertão: veredas – uma leitura 
de Diadorim. Revista Mídia e Cotidiano. v. 14, n. 2, maio-ago. de 2020. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/midiaecotidiano/article/view/41441. Acesso em: 22 abr. 2023. 

 
CASTRO, A. C. D. M. de. Política e literatura em Grande Sertão: Veredas. 2013. 123f. Tese 
(Doutorado em Ciências Sociais). Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 
2013. 
 
CHALHOUB, S. Machado de Assis, historiador. São Paulo: Ed. Cia das Letras, 2001. 
 
CONNELL, R. Gender and power: society, the person and sexual politics. Stanford University 
Press, Stanford, 1987. 
 
CONNELL, R. Masculinities. Cambridge: Polity Press; Sydney: Allen & Unwin; Berkeley: 
University of California Press, 1995. 
 
CONNELL, R. “La organización social de la masculinidad”. In: T Valdés & J Olavarría (eds.). 
Masculinidades: poder e crisis. Ediciones de las Mujeres, Isis Internacional, n.34, Santiago, 
1997, p. 31-48. 
 
CONNELL, R. G. Políticas da masculinidade. Educação e Realidade. v. 20, n. 2, 1995. 
 
COSTA, J. F. O vestígio e a aura. Rio de Janeiro: Garamond, 2004. 
 
CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the intersection of race and sex: a black feminist 
critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. The 
University of Chicago Legal Forum, n. 140, p. 139-167, 1989.  
 
CUNHA, E. da. Os sertões: campanha de Canudos. São Paulo, Abril Cultural, 1982. 
 
CUNHA, E. da. (1902). Os sertões. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1995. 
 
DURKHEIM, É. As regras do método sociológico. 9. ed. São Paulo: Ed. Nacional, 1978. 
 
EICHLER, J.; FERRAZ, N. Geraizeiros: uma história de luta pelo Cerrado brasileiro. UnB 
Ciência. 2019. Disponível em: https://www.unbciencia.unb.br/humanidades/50-
antropologia/631-geraizeiros-uma-historia-de-luta-pelo-cerrado-brasileiro. Acesso em: 22 abr. 
2023. 
 
ELIAS, Norbert. A sociedade dos indivíduos. Tradução Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Ed., 1994. Título original: Die Gesellschaft der Individuen. 



88 

 

FANON, F. Peles Pretas, Máscaras Brancas. São Paulo: Ubu editora, 2008. 
 
FAVARETO, A. S. A longa evolução da relação rural-urbano. Ruris, vol.1, n. 1, 2007, p.157-
190. 
 
FAVRET-SD, J. “Ser afetado”. Cadernos de Campo. São Paulo: USP/FFLCH, ano 14, 
n. 13, 2005, p. 155-161. 
 
FERNANDES, F. A integração do negro na sociedade de classes. São Paulo: Globo, 2008. 
 
FIRMINO, F. H.; PORCHAT, P. Feminismo, identidade e gênero em Judith Butler: 
apontamentos a partir de “problemas de gênero”. Rev. Bras. Psicol. Educ. v.19, n.1, jan./jun. 
2017,  p. 51-61.  
 
FLEMING DOS SANTOS, Cleverson da Silva. Cotejando o gênero: figuras de 
masculinidades na obra de Gilberto Freyre. Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, Instituto de Filosofia e Ciências Sociais, Programa de Pós-Graduação em 
Sociologia e Antropologia, 2023. 
 
FREYRE, G. Casa Grande e Senzala: formação da família brasileira sob o regime da 
economia patriarcal. Rio de Janeiro: Record, 1989. 
 
FRITSCH, I. A. M. de C. Eles se amaram de qualquer maneira: figurações de masculinidade e 
homoerotismo no ambiente de trabalho em obras literárias. Nau Literária, UFRGS, v. 16, n.2, 
2020. 
 
FOUCAULT, M. (1976). História da sexualidade I: a vontade de saber. 13.ed. Rio de Janeiro: 
Edições Graal, 1988. 
 
FOUCAULT, M. (1975). Vigiar e punir: história da violência nas prisões. 41.ed. Petrópolis: 
Vozes, 2013. 
 
FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979. 
 
GEERTZ, C. Uma descrição densa: por uma teoria interpretativa da cultura. A interpretação 
das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 
 
GONZALEZ, L. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje. 
Anpocs, p. 223-244. 1984. 
 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 
 
IPEA. Retrato das Desigualdades de Gênero e de Raça. Disponível em: 
http://www.ipea.gov.br/retrato/apresentacao.html. Acesso em: 10 out. 2019. 
 
IPEA. Atlas da Violência no Campo no Brasil: condicionantes socioeconômicos e 
territoriais. Disponível em: 
https://www.ipea.gov.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=36100&Ite
mid=432. Acesso em: 25 de jul. 2020. 
 



89 

 

JUNIOR, D. M. de A. Nordestino: invenção do “falo” uma história do gênero masculino (1920-
1940). 2013. 
 
KMMEL, M. “ produção simultânea de masculinidades hegemônicas e subalternas”.
Horizontes Antropológicos, v. 4, n. 9, p.103-117, 1998. 
 
LAPERRIERE, A. Os critérios de cientificidade dos métodos qualitativos. In: Jean POUPART 
et.al. (Orgs.). A pesquisa qualitativa: enfoques epistemológicos e metodológicos (Org.) 
Petrópolis, RJ: Vozes, p. 410-435, 2015.  
 
LÉVI-STRAUSS, C. [1949]. As estruturas elementares do parentesco. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 1982.  
 
LEÃO, Geraldo; ANTUNES-ROCHA, M. I. Juventudes do Campo. Belo Horizonte, Editora 
Autêntica, 2015. 
 
LORENZ, Günter. Diálogo com Guimarães Rosa. In: ROSA, João Guimarães. Ficção 
Completa, v. I. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1994. p. 27-61.  
 
LIMA, N. T. O Sertão Chamado Brasil. São Paulo, SP: Hucitec; 2013. 
 
LUZIA-HOMEM. Grande enciclopédia Larousse cultural. São Paulo: Universo, 1990 
 
MANNHEIN, K. As funções do isolamento social. São Paulo, SP: Companhia editora 
nacional, 1961. 
 
MARTINS, J. S. O tempo da fronteira: retorno à controvérsia sobre o tempo histórico da frente 
de expansão e da frente pioneira. In: MARTINS, J. S. Fronteira: a degradação do outro nos 
confins do humano. SP: Contexto, p. 131-179, 2009.  
 
MATA-MACHADO, B. História do Sertão Noroeste de Minas Gerais. 1690 – 1930. Belo 
Horizonte: Imprensa Oficial, 1991. 
 
MACHADO, Ana Maria. Como e por que ler os clássicos universais desde cedo. São Paulo: 
Editora Objetiva, 2002. 
 
MISKOLCI, R.; BALIEIRO, F. de F. O Drama Público de Raul Pompeia - Sexualidade e 
política no Brasil finissecular. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 26, n. 75. São Paulo, 
2011. 
 
OLIMPIO, D. Luzia-Homem. 11. ed. São Paulo: Editora Atica, 1991.  
 
OLIVEIRA, L. de B. Imagens e imaginário de diadorim: uma perspectiva queer em grande 
Sertão: veredas. Brasília, 2019. 
 
PRECIADO, Paul B. Manifesto contrassexual. Tradução de Marie-Hélène Bourcier. São 
Paulo, 2017.  
 



90 

 

PRECIADO, P. B. O que é contrassexualidade? Trad. Maria Paula Gurgel Ribeiro. In: 
HOLLANDA, Heloisa Buarque (Org.). Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio 
de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. 
 
PROJETO PORTINARI. Disponível em: 
http://www.portinari.org.br/#/acervo/obra/2733/detalhes . Acesso em: 20 fev. 2023.  
 
QUEIROZ, Rachel de. Memorial de Maria Moura. 9. ed. São Paulo: Siciliano. 1992. 
 
ROCHA, I. C. L. A construção da masculinidade em grande Sertão: uma Interpretação do
Primeiro Encontro Entre Riobaldo e Diadorim. Revista do Instituto de Ciências Humanas, 
v.17, n. 27, 2021. 
 
RONCARI, Luiz. O Brasil de Rosa: mito e história no universo rosiano: o amor e o poder. São 
Paulo: Editora UNESP, 2004. 
 
ROQUETTE-PINTO, E. Seixos rolados: estudos brasileiros. Rio de Janeiro: Mendonça, 
Machado & Companhia, 1927. 
 
ROSA, J. G. No Urubuquaquá, no Pinhem. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1956. 
 
ROSA, J. G. Primeiras estórias. Rio de Janeiro: José Olympio, 1962. 
 
ROSA, J. G. Grande Sertão: veredas. 3.ed. Rio de Janeiro: José Olympio Editora, 1965. 
 
ROSA, J. G. Entrevista. Revista Vila Cultural, 163, 2017. 
 
SALIH, S. Judith Butler e a Teoria Queer. Tradução de Guacira Lopes Louro. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2013. 
 
SANTOS, M. A.; LIMA-SANTOS, A. V. S.; ARAÚJO, J. S.; OLIVEIRA, W. A. Construção 
das masculinidades rurais em Grande Sertão: veredas. Rev. Estud. Fem. v. 31, n. 1, 2023. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/HVTtZXbVypQVHzsQhgMNndM/abstract/?lang=pt#. Acesso 
em: 22 abr. 2023. 
 
SCHWARCZ, L. M. Sobre o autoritarismo brasileiro. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
SCHWARZ, R. Um mestre na periferia do capitalismo: Machado de Assis. São Paulo: Duas 
Cidades Ed. 34, 2000. 
 
STOLKE, V. Sexo está para gênero assim como raça para etnicidade? Estudos Afro-Asiáticos. 
Rio de Janeiro, v. 20, p. 101-119, 1991. 
 
STOLKE, V. O Enigma das nterseções: classe, “raça”, sexo, sexualidade.  formação dos
Impérios Transatlânticos do século XVI a XX. In: Estudos Feministas, Florianópolis, 
14(1):336, janeiro-abril, 2006, pp. 15-41. 
 



91 

 

TIBURI, M. Diadorim: biopolítica e gênero na metafísica do Sertão. Estudos feministas, 
Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 191-207, janeiro/abril. 2013. 
 
TREVISAN, J. S. (1986). Devassos no paraíso: A homossexualidade no Brasil, da colônia à 
atualidade. 4. ed. Rio de Janeiro: Record, 2018. 
 
TYLOR, E. B. [1871]. A ciência da cultura. In: CASTRO, C. (Org.). Evolucionismo Cultural: 
textos de Morgan, Tylor e Frazer. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 
 
VILLELA, M. P. A escrita acadêmica: do excessivo ao razoável. Rev. Bras. Educ. v.18 n.52, 
Rio de Janeiro, jan./mar. 2013. 
 
WEBER, M. 1864-1920. A "objetividade" do conhecimento nas ciências sociais. São Paulo: 
Ática, 2006. 
 
WANDERLEY, M. N. B. Raízes históricas do campesinato brasileiro. XX Encontro anual 
da ANPOCS, GT 17, Processos Sociais Agrários. Caxambu, MG. Outubro 1996. 
 
WANDERLEY, M. N. B. Jovens rurais de pequenos municípios de Pernambuco: que sonhos 
para o futuro. In: CARNEIRO, M. J.; CASTRO, E. G. (orgs.). Juventude rural em 
perspectiva. Rio de Janeiro: Mauad X, 2007. 
  



92 

 

LISTA DE FONTES 

 

Correspondência destinada a Pavão - Arquivo Museu Mineiro (Anexo 1) 

Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa - Arquivo Museu Mineiro (Anexo 2) 

Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (continuação) - Arquivo Museu Mineiro 

(Anexo 3) 

Cartão postal enviado ao amigo Pedro Barbosa - Arquivo Museu Mineiro, (Anexo 4) 

Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa -Arquivo Museu Mineiro (Anexo 5) 

Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa - Arquivo Museu Mineiro (Anexo 6) 

Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa - Arquivo Museu Mineiro (Anexo 7) 

Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (continuação) - Arquivo Museu Mineiro 

(Anexo 8) 

Correspondência enviada ao pai - Arquivo Museu Mineiro (Anexo 9) 

Correspondência enviada ao pesquisador de sua obra - Arquivo Museu Mineiro (Anexo 10) 

Correspondência enviada ao pesquisador de sua obra (continuação) - Arquivo Museu Mineiro 

(Anexo 11) 

Correspondência enviada ao pesquisador de sua obra (continuação) - Arquivo Museu Mineiro 

(Anexo 12) 

Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa - Arquivo Museu Mineiro (Anexo 13) 

Nota de Jornal - Arquivo ABL (Anexo 14) 

Nota de Jornal - Arquivo ABL (Anexo 15) 

 

  



93 

 

ANEXOS 

 

Anexo 1 - Correspondência destinada a Pavão (Arquivo Museu Mineiro) 

 

 



94 

 

Anexo 2 - Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (Arquivo Museu Mineiro) 

  



95 

 

Anexo 3 - Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (continuação) 

  



96 

 

Anexo 4 - Cartão postal enviado ao amigo Pedro Barbosa (Arquivo Museu Mineiro) 

 

 

  



97 

 

Anexo 5 - Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (Arquivo Museu Mineiro) 

 

  



98 

 

Anexo 6 - Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (Arquivo Museu Mineiro) 

 

  



99 

 

Anexo 7 - Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (Arquivo Museu Mineiro) 

 

 

  



100 

 

Anexo 8 - Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (continuação) 

 

 

  



101 

 

Anexo 9 - Correspondência enviada ao pai (Arquivo Museu Mineiro) 

 

 



102 

 

Anexo 10 - Correspondência enviada a pesquisadora de sua obra (Arquivo Museu Mineiro) 

 

 

  



103 

 

Anexo 11 - Correspondência enviada a pesquisadora de sua obra (continuação) 

 

  



104 

 

Anexo 12 - Correspondência enviada ao pesquisador de sua obra (continuação) 

 

 

  



105 

 

Anexo 13 - Correspondência enviada ao amigo Pedro Barbosa (Arquivo Museu Mineiro) 

 

 

 

 



106 

 

Anexo 14 – Nota de Jornal (Arquivo ABL) 

  



107 

 

Anexo 15 – Nota de Jornal (Arquivo ABL) 

 

 


