
UFRRJ 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, 

CONTEXTOS CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 

 

 

 

 

 

 
 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

 

 
Narrativas de estudantes do Curso Normal como exercício potente 

para uma Educação Antirracista 

 

 

 

 

 

 

 
 

Valéria de Albuquerque 

 

 

 

2021 



 
 

 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 

 
 

NARRATIVAS DE ESTUDANTES DO CURSO NORMAL COMO 

EXERCÍCIO POTENTE PARA UMA EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA 

 

 
 

VALÉRIA DE ALBUQUERQUE 

 
 

Sob a Orientação do Professor 

Dr. Renato Noguera dos Santos Jr. 

 
 

Dissertação submetida como requisito 

parcial para obtenção do grau de 

Mestre em Educação, no Curso de 

Pós-Graduação em Educação, 

Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares, Área de 

Concentração em Educação, Contextos 

Contemporâneos e Demandas 

Populares. 

 

 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ 

Abril de 2021 



 

 

 

 

 
 

 

 

"O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001” 

"This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001" 



 

 

 

 

 



Às meninas e aos meninos estudantes do Curso Normal, Formação de Professores, que, 

no cotidiano da sala de aula, tanto me ajudam a buscar tornar-me uma pessoa melhor, 

vivenciando na prática o que nos disse o mestre Paulo Freire em Pedagogia do Oprimido: 

“Ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, os homens se educam entre si, 

mediatizados pelo mundo.”. 

Dedico essa escrita à profissão que elegi para a minha vida, o magistério! 



AGRADECIMENTOS 

 

 
Às amigas e aos amigos queridos, por me ensinarem o quanto a troca de saberes é 

prática cotidiana, solidária, alicerçada na partilha e comunhão, em especial à amiga e grande 

parceira Maria de Lourdes Ramos de Melo, a Dilu, por suas intermináveis intervenções de 

afeto e crença pedagógica. Gratidão! 

À grande parceira e querida Vanusa de Melo, por sua leitura atenta e cuidadosa, meu 

profundo agradecimento! 

À minha família, minha ancestralidade: bisavós, avós, meus pais, filha e filho, irmãs, 

irmãos, pela força, afeto, aprendizados e esperanças. 

A todas as pessoas do Programa de Pós-graduação em Educação, Contextos 

Contemporâneos e Demandas Populares do Instituto de Educação / Instituto Multidisciplinar 

da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, pela oportunidade de me fazer 

pesquisadora. 

Ao professor Renato Noguera, pela orientação criteriosa. 

A toda a comunidade do Instituto de Educação Carmela Dutra, seus estudantes, 

professores e professoras, por me formarem, o meu profundo respeito! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maria-Nova ouvia a história que Bondade contava e, por mais que 

quisesse conter a emoção, não conseguia. Hora houve em que ele 

percebeu e se calou um pouco. Calou-se também com um nó na 

garganta, pois sabido é que Bondade vivia intensamente cada história 

que narrava, e Maria-Nova, cada história que escutava. Ambos estão 

com o peito sangrando. Ele sente remorsos de já ter contado tantas 

tristezas para Maria-Nova. Mas a menina é do tipo que gosta de pôr o 

dedo na ferida, não na ferida alheia, mas naquela que ela traz no peito. 

Na ferida que ela herdou de mãe Joana, de Maria-Velha, de Tio Totó, 

do louco Luisão da Serra, da avó mansa, que tinha todo o lado direito 

do corpo esquecido, do bisavô que tinha visto os sinhôs venderem 

Ayaba, a rainha. Maria-Nova, talvez tivesse o banzo no peito. 

Saudades de um tempo, de um lugar, de uma vida que ela nunca 

vivera. Entretanto o que doía mesmo em Maria-Nova era ver que tudo 

se repetia, um pouco diferente, mas, no fundo, a miséria era a mesma. 

O seu povo, os oprimidos, os miseráveis; em todas as histórias, quase 

nunca eram os vencedores, e sim, quase sempre, os vencidos. A ferida 

dos do lado de cá sempre ardia, doía e sangrava muito. 

Conceição Evaristo, Becos da Memória 



RESUMO 
 

 

 

 

ALBUQUERQUE, Valéria de. Narrativas de estudantes do Curso Normal como exercício 

potente para uma educação antirracista. 2021. 114p. Dissertação (Mestrado em Educação, 

Contextos Contemporâneos e Demandas Populares). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 

2021. 

 

 
A presente dissertação de mestrado tem como objetivo identificar como estudantes 

adolescentes lidam com questões relacionadas ao seu pertencimento racial, o elemento 

disparador são narrativas de infâncias no campo das relações étnico raciais. O campo de 

pesquisa é o Instituto de Educação Carmela Dutra (IECD), localizado no bairro de Madureira, 

cidade do Rio de Janeiro, tendo como sujeitos estudantes do segundo ano do Curso Normal, 

considerando o recorte temporal dos anos 2018 e 2019. A pesquisa adota uma abordagem 

qualitativa, utilizando como metodologia e instrumentos na investigação: levantamento 

bibliográfico do tema, grupo focal, escrita de cartas, rodas de conversa e entrevista com 

estudantes. Como referencial teórico inicial, temos os estudos de Eliane Cavalleiro (2017), 

que evidencia o fato de o sistema formal de educação ser desprovido de elementos propícios à 

identificação positiva de estudantes negras/os com o sistema escolar. Esses estudos 

demonstram a necessidade de uma ação pedagógica de combate ao racismo e aos seus 

desdobramentos, tais como preconceitos e discriminação racial. Espera-se com este estudo 

contribuir para um processo de conscientização sobre a efetividade das legislações 

antirracistas e para que sejam ampliados no interior da escola novos debates acerca das 

diversas concepções de infâncias, da contribuição das culturas afro-brasileiras e indígenas na 

constituição da população brasileira. 

 

Palavras chave: narrativas; racismo; educação antirracista. 



ABSTRACT 
 

ALBUQUERQUE, Valéria de. Students of Normal Course Narratives’ about childhoods 

as powerful exercise to production of anti-racist practices. 2021. 114p. Dissertation 

(Master in Education, Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto de 

Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 2021. 

 

 
This master's thesis qualification text aims to identify how adolescent students deal with 

issues related to their racial identity having as a trigger element childhood narratives in the 

field of racial ethnic relations. The research field is the Institute of Education, located in the 

suburb of Rio de Janeiro and its subjects are sophomore students of the Normal Course, 

considering the time clipping of 2018/2019. The research adopts a qualitative approach using 

as methodology and instruments in the approach: bibliographical survey of the theme, focus 

groups, letter writing, dialogue circles and interviews with students. The initial theoretical 

references are the studies of Eliane Cavalleiro (2017) which indicate the fact that the formal 

educational system is devoid of favorable elements for the positive identification of black 

students with the school system. These studies demonstrate the need for a pedagogical action 

to combat racism and its deployments, such as ethnic prejudice and discrimination. This study 

is expected to contribute to a process of awareness about the effectiveness of anti-racist 

legislations, and to initiate new debates within the school grounds about the diverse 

conceptions of childhood and the contribution of Afro-Brazilian and indigenous cultures in 

the constitution of the Brazilian population. 

 

Keywords: narratives; racism; anti-racist education. 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 

 

 
 

Fotografia 1 – Tia Maria do Jongo saudando o tambor na roda 19 

Fotografia 2 – Músicos na roda de jongo 21 

Fotografia 3 – Fogueira para quentar o tambor 22 

Fotografia 4 – Sarau Preto, Projeto Africanidades - Semana   da   Consciência 

Negra 28 

Fotografia 5 – Sarau Preto, Projeto Africanidades - Semana   da   Consciência 

Negra 29 

Fotografia 6 – Contação de história na visão Yorubá: a terra se expande; a criação  

 do mundo 30 

Fotografia 7 – Desfile de roupas afro-brasileiras (semana da consciência negra) 30 

Fotografia 8 – Descendo para o recreio 58 

Fotografia 9 – Aula passeio a Aldeia Maracanã, turma CN 2008 58 

Gráfico 1 – Locais de ocorrência do racismo 91 

Gráfico 2 – Sexo das/os estudantes que escreveram as cartas selecionadas 95 

Fotografia 10 – Rampa de acesso ao 1° andar do IECD 111 

Fotografia 11 – Mural da rampa de acesso ao 1° andar do IECD 111 

Fotografia 12 – Contação de história em sala de aula. Lenda a criação do mundo  

 Turma CN 2008 112 

Fotografia 13 – Ensaio de dança do maculelê, Casa do Jongo 112 

Fotografia 14 – Casa do Jongo 113 

Fotografia 15 – Jogral com a história: Luamanda, Conceição Evaristo, livro Olhos  

 d'água. Turma CN 2007 113 

Fotografia 16 – Projeto Literário; livro Olhos d'água, Conceição Evaristo - Turma  

 CN 2007 114 

Fotografia 17 – Conto: Quantos   filhos   Natalina   teve?,   livro   Olhos   d'água,  

 Conceição Evaristo CN 2007 114 



SUMÁRIO 
 

 
 

1 INTRODUÇÃO 12 

2. INFÂNCIA, PERCURSOS ANCESTRAIS 15 

2.1 JUVENTUDE E A DESCOBERTA DA REALIDADE: COMO ME TORNEI 

EDUCADORA 15 

2.2 EDUCAÇÃO PÚBLICA E EDUCAÇÃO PARA AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 16 

3 INSTITUTO DE EDUCAÇÃO CARMELA DUTRA - UM CAMPO FÉRTIL DE 

PESQUISA PARA A EDUCAÇÃO DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 17 

3.1 BREVE HISTÓRICO DO BAIRRO 17 

3.1.1 A chegada dos trilhos da Central do Brasil 17 

3.1.2 O Jongo da Serrinha 19 

3.1.3 Jongo e samba 21 

3.1.4 A temática racial através de contos africanos 23 

3.2 EDUCAÇÃO DA POPULAÇÂO NEGRA NO CONTEXTO DOS MOVIMENTOS 

SOCIAIS NEGROS E AS LEIS 10.639/03 E 11.645/08 24 

3.2.1 Diário de campo da professora pesquisadora 24 

3.2.2 A histórica luta do Movimento Negro Brasileiro por educação 33 

3.2.3 Demandas por ações afirmativas 36 

3.3 CURSO DE FORMAÇÃO DE PROFESSORES: O CURSO NORMAL ONTEM E HOJE 

37 

3.3.1 As primeiras iniciativas 37 

3.3.2 Contexto histórico do Curso Normal no Brasil 38 

3.3.3 O Currículo da Escola Normal nas províncias 39 

3.3.4 Criação de Escolas Normais femininas (anos finais do Império) 40 

3.3.5 Expansão e consolidação 42 

3.3.6 Ideias e princípios escolanovistas 43 

3.3.7 O ensino primário e os grupos escolares 45 

3.3.8 A Escola Nova e o papel de Anísio Teixeira 47 

3.3.9 Escolas Normais de iniciativa privada e municipal 49 

3.3.10 A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional: Lei 4.024, de 20/12/1961 49 

3.3.11 A Lei 5.692/71: Diretrizes e Bases para o primeiro e o segundo graus contempla 

escola normal 52 



SUMÁRIO 

 

3.3.12 Nova Lei de Diretrizes e Bases (Lei 9.394/96) 55 

3.3.13 O Curso Normal hoje 57 

4 CAMINHOS PERCORRIDOS NOS ESTUDOS SOBRE AS NARRATIVAS DE 

INFÂNCIA NO CONTEXTO DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 61 

4.1 AS BRINCADEIRAS DA INFÂNCIA 63 

4.2 MEMÓRIA E ORALIDADE: PONTOS DE ENCONTROS 66 

5 RACISMO E SUBJETIVIDADES NO CONTEXTO DAS RELAÇÕES 

ÉTNICO-RACIAIS: AS CARTAS SOBRE RACISMO 72 

5.1 A EXPERIÊNCIA COM O RACISMO: O QUE DIZEM AS ESTUDANTES 72 

5.2 CARTAS SOBRE O RACISMO 76 

5.3 NARRATIVAS SOBRE O RACISMO 90 

5.4 NA ESCOLA, OS APELIDOS, AS CHACOTAS EM FORMA DE “BRINCADEIRAS" 

85 

5.5 A PESQUISA A PARTIR DE CARTAS: PARA QUEM SE ESCREVE? 94 

5.6 PARA QUEM SE ESCREVE? 95 

6 ELEMENTOS ESTRUTURANTES PARA A CONSTRUÇÃO DE REFERENCIAIS 

DE AUTOVALORIZAÇÃO DISCENTE NO CURSO DE FORMAÇÃO DE 

PROFESSORES DO IECD: DEMONSTRAÇÃO DE RESULTADOS 99 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 101 

REFERÊNCIAS 103 

ANEXO A – FOTOGRAFIAS DAS ATIVIDADES 111 



 

12 

1 INTRODUÇÃO 

[...] apesar das adversidades e dos muitos desafios que 

enfrentamos no Brasil, na luta pela democracia e contra 

o capitalismo, o racismo e o patriarcado, temos de focar 

nossas conquistas já alcançadas e seguir em frente. Não 

podemos perder a esperança. É preciso sabedoria e 

resistência democráticas 

Nilma Lino Gomes 

 

Neste trabalho, abordo minha experiência como docente em sala de aula do Curso 

Normal na rede pública estadual do Rio de Janeiro. Nessa interlocução com estudantes do 

segundo ano do curso de Formação de Professores, temos como objetivos: identificar como 

estudantes adolescentes lidam com questões relacionadas ao seu pertencimento racial tendo 

como elemento disparador, narrativas de infâncias no campo das relações étnico raciais; 

problematizar questões relacionadas a questões raciais, abordar a diversidade no cotidiano a 

partir de contextos que possibilitem mudanças, trazer à luz reflexões com base naquilo que se 

viveu e que lamentavelmente se vive no que diz respeito ao racismo, denunciando-o. 

Buscaremos também colaborar para que se possa ressignificar práticas pedagógicas, tendo na 

escuta de narrativas a construção de afetos para além dos conteúdos. Além disso, trazer 

experiências sobre questões raciais vividas na infância e adolescência será fundamental. Para 

isso, teremos a escrita de cartas como elemento disparador, pois “[...] O ato de narrar é um 

processo coletivo, que exige troca entre os sujeitos” (MEINERZ, 2008 apud SANTOS, S., 

2015, p. 234). 

Metodologicamente, foi feito levantamento bibliográfico do tema, grupo focal, rodas 

de conversa, atividade de escrita de cartas e entrevista com estudantes. O grupo focal foi 

composto por integrantes das turmas de segundo ano em que leciono, com cerca de quatro 

estudantes por turma, num total de trinta e dois estudantes. No grupo, a dinâmica se 

desenvolveu através de: rodas de conversas, relatos de experiências (falar coletivamente 

quebrando o “silêncio de gelo”). Foi feita proposta de escrita de cartas, que aqui analiso. 

Além disso, há material em meu diário de bordo. 

Os critérios de participação no grupo focal foram estabelecidos na fase inicial do 

trabalho, com a determinação de encontros mensais de cerca de uma hora e meia para a 

investigação da temática tratada. As letras das músicas “Tempo rei” (Gilberto Gil) e 



13 
 

 

“Lavagem Cerebral” (Gabriel Pensador) aparecem ao longo do texto (capítulos 3 e 4) como 

importantes estratégias trabalhadas nas turmas a fim de dinamizar nossos encontros, aulas. 

Este trabalho está estruturado da seguinte forma: além da introdução e das conclusões 

finais, que abrem e fecham essa “roda”, temos cinto itens principais e alguns subitens que 

completam cada reflexão. Na parte 2, narro um pouco de minha infância e processos 

ancestrais que buscam mostrar minha relação com o objeto de estudo deste trabalho. Em 

seguida, surge o contexto da pesquisa propriamente dita, o Colégio Carmela Dutra e seu 

entorno, além das questões que cercam a instituição no que diz respeito às lutas sociais e à 

questão do racismo, central neste texto. Nesse item também, apresento um extenso apanhado 

histórico do Curso Normal no Brasil, o que abarca elementos como o escolanovismo e as 

escolas normais públicas e privadas ao longo do tempo. Há ainda espaço para pensarmos 

sobre as leis pertinentes ao tema, inclusive as de diretrizes e bases. Por fim, chego ao subitem 

que pensa sobre o Curso Normal hoje. 

No ponto 4 do trabalho, faço os caminhos percorridos na pesquisa, com reflexões 

sobre o entrelaçamento de temas como infâncias, adolescências e narrativas, tendo a oralidade 

como ponto de partida. 

As cartas produzidas em atividade proposta para realização da pesquisa estão no item 

5 e, no item seguinte, falo sobre os elementos presentes na construção e referenciais 

Embasam teoricamente essas reflexões, no que diz respeito à memória, ao tempo e 

como estes se entrecruzam, tecendo possibilidades para a escuta de narrativas para melhor 

compreensão do presente, o pensamento de Walter Benjamin (1984). Narrativas são aqui 

colocadas como elemento disparador para se pensar algumas das experiências vividas, 

buscando ressignificá-las. 

As questões étnico-raciais, inicialmente são aqui postas em diálogo com Eliane 

Cavalleiro (2010), Silvio Almeida (2019), que contribui para entendermos como o racismo 

estrutura a sociedade brasileira, além de Moreira (2018), que nos ajuda a perceber os 

meandros do racismo recreativo, presente na maioria das narrativas analisadas. 

Os aspectos históricos do Curso Normal desta são amparados principalmente nos 

estudos de Tanuri (2000). 

Quando à importância da oralidade em relação à cultura africana, que não poderia 

deixar de abordada nessas reflexões, Amadou Hampâté Bâ é quem nos orienta (2010). Aqui, 

também não poderia faltar alguma análise que colabore para entendermos a identidade negra 



14 
 

 

em um país miscigenado, que se ancora no mito da democracia racial. Assim, dialogamos 

com Neusa dos Santos Souza (1983) e Jurandir Costa Freire (1983). 

A caracterização e a evolução do bairro de Madureira e seu entorno partem dos 

estudos de Lima (2015). Completando essa espécie de roda de conversa, já que estamos em 

Madureira, esse lugar que é “É bem perto de Osvaldo Cruz, / Cascadura, Vaz Lobo e Irajá1”, 

território de nome que “é doce dizer”, algumas letras de samba e elementos do jongo, duas 

manifestações da cultura fluminense, patrimônios imateriais do Brasil, compõem 

esteticamente este trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Referência à canção “O meu lugar”, de Arlindo cruz e Mauro Diniz. 



15 
 

 

2. INFÂNCIA, PERCURSOS ANCESTRAIS 

 

 
O Magistério cruzou meu caminho desde cedo, já nas muitas brincadeiras durante a 

infância em Paulista/PE, “a cidade das chaminés”, onde brincar de professora com 

coleguinhas e bonecas nas calçadas era atividade rotineira, diária. Desses tempos lá atrás, em 

companhia de minha irmã Verônica, filha mais velha de cinco filhos (eu sou a segunda), e 

várias coleguinhas e meus avós, pude desfrutar da infância em meio à rua de chão batido, 

árvores frutíferas, como goiabeiras, mangueiras, bananeiras; brincadeiras: amarelinha (jaú), 

bolinhas de gude, casinha, esconde-esconde e tantas outras. Gostávamos também de fazer 

panelinhas de barro e pegar tanajuras (formigas gigantes) para assar na panela de barro. 

Desse período, carrego memórias da biza Zefinha, que vivia por trás das bananeiras 

com suas saias levantadas. É que a vó não tinha o costume de usar o vaso sanitário, naquele 

tempo lá atrás, eu achava esquisito não usar o vaso sanitário, ficava intrigada e vivia atrás 

dela, mas minha vó Margarida dizia que era porque biza era indígena. Zefinha também não 

costumava utilizar garfo e faca nas refeições, comia com a mão seus deliciosos bolinhos de 

feijão. Quando eu tinha por volta de onze anos, migramos para o Rio de Janeiro, passando a 

morar no município de São João de Meriti, onde vivi minha adolescência e parte da 

juventude. Adolescência engajada na vida da comunidade eclesial de base São Judas Tadeu, 

onde fui catequista e participei de grupos de jovens. Nessa época, optei pelo Curso Normal no 

antigo segundo grau. Anos depois, tornei-me professora na escola em que fiz o primeiro 

estágio como normalista. 

 
2.1 JUVENTUDE E A DESCOBERTA DA REALIDADE: COMO ME TORNEI 

EDUCADORA 

 
Aos 17 anos, participava ativamente do grêmio estudantil do colégio onde estudava. 

Nesse período, a conjuntura do país era de abertura política, com o estabelecimento da anistia, 

possibilitando a participação e inserção aos movimentos sociais e partidários. Personalidades 

públicas como Henfil e Betinho eram referências para a juventude, “[...] caía a tarde feito um 

viaduto, e um bêbado trajando luto, me lembrou Carlitos [...]”. 

Foi nesse momento que ingressei na (JOC) Juventude Operária Católica. A JOC foi 

minha grande escola de formação política, onde se deu o despertar para a descoberta da 



16 
 

 

realidade e o senso crítico, passando a participar ativamente a partir de 1982 do movimento 

social da cidade, com engajamento nos movimentos de cultura e de educação. Assim me 

tornei educadora! Em fins dos anos 80 ingressei na universidade pública, no curso de 

Pedagogia da UERJ. Um sonho e tanto! 

 
2.2 EDUCAÇÃO PÚBLICA E EDUCAÇÃO PARA AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

 
 

Sou Professora no Curso Normal, Formação de Professores em nível médio, leciono 

Disciplinas Pedagógicas, no Instituto de Educação Carmela Dutra (IECD). Sou encantada por 

arte popular, histórias do folclore brasileiro, contos populares, de assombração, e por aí vai. A 

partir da preocupação com a formação de leitores, a fim de estimular a leitura entre as e os 

estudantes das turmas em que leciono, passei a ler e contar histórias nas turmas do segundo 

ano. Para meu espanto e admiração descobri o quanto meninas e meninos no auge de sua 

adolescência gostam de ouvir e contar histórias. Desde então, essa prática se tornou rotina em 

meu planejamento, fazendo parte do início das aulas. 

Contos africanos, como os que estão no livro Volta ao mundo dos contos, nas asas de 

um pássaro, de Catherine Gendrin e Laurent Corvaisier (2007), estão presentes nessas 

ocasiões. No livro, as autoras trazem contos da Costa do Marfim, África ocidental, Marrocos, 

contos ciganos etc. Contos e lendas da África e da Amazônia, contos populares da obra de 

Câmara Cascudo, provérbios africanos, crônicas entre outros são frequentes neste trabalho. 

Aos poucos começamos a sair da sala e ir para os pátios e bibliotecas da escola, o que 

muito nos estimulou, tanto as e os estudantes como eu, professora. Foi ouvindo indagações de 

alguns estudantes, como “por que eu contava histórias africanas com aquelas princesas e 

príncipes feios”, que fui despertada para a Educação das Relações Étnico- Raciais. Alguns 

atravessamentos importantes estão nesse percurso: pertencimento racial das e dos estudantes, 

assim como o meu, professora, que até então não havia pensado nessa história de cor da pele e 

o caráter negativo atribuído à pele negra, as formas como foram construídas na infância as 

subjetividades das adolescentes, futuras e futuros professores das séries iniciais. Durante 

alguns de nossos encontros, pedi à turma que construísse seu autorretrato. A cor do lápis 

representando a cor da pele me chamou atenção, os desenhos em sua grande maioria foram 

representados na cor branca, o que não condizia com a cor de pele da grande maioria da 

turma, isso me inquietou um bocado. 



17 
 

 

3 INSTITUTO DE EDUCAÇÃO CARMELA DUTRA - UM CAMPO FÉRTIL DE 

PESQUISA PARA A EDUCAÇÃO DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

 
O meu lugar 

Tem seus mitos e seres de luz 

É bem perto de Osvaldo Cruz, 

Cascadura, Vaz Lobo, Irajá 

[...] 

O seu nome é doce dizer 

Madureira [...] 

Arlindo Cruz, Meu lugar 

 

3.1 BREVE HISTÓRICO DO BAIRRO 

 

 
A origem do nome Madureira é portuguesa, significa família — pessoas que vivem na 

mesma casa, do mesmo sangue, que vivem ou não em comum — descendência, linhagem, de 

tipo comum, gênero masculino (MADUREIRA, [2011], n. p.). Assim é se lhe parece o bairro 

onde fica o Instituto de Educação Carmela Dutra (IECD), pertencente à rede estadual de 

ensino, localizado entre os morros do Cajueiro e da Serrinha, a duas quadras do famoso 

Mercadão de Madureira, no subúrbio do Rio de janeiro. 

O IECD surge enquanto expansão da formação de professoras primárias no Distrito 

Federal, bem no período de modernização e industrialização do país, 1946, escola normal 

pública nos moldes do Instituto de Educação do Rio de Janeiro, atual Instituto Superior de 

Educação do Rio de Janeiro — ISERJ. Trata-se de uma escola surgida logo após a Segunda 

Guerra Mundial, no pós-Estado Novo brasileiro. Hoje, o IECD atende a cerca de 1440 

estudantes, de acordo com informação obtida junto à direção da escola. 

Sobre a origem do IECD, Fábio Souza C. Lima nos diz que: 

 
 

A formação das jovens professoras do subúrbio foi realizada em Madureira, bairro 

de maior crescimento comercial e populacional da Freguesia do Irajá nos anos 1940. 

Tal investimento público parecia atender ao evolutivo número populacional e 

promover o aumento do quadro de professores primários, que deveriam atuar na 

zona rural do Rio de Janeiro. 

[...] Através do decreto 12.171, de 31 de julho [de 1953], a ENCD se torna 

independente pedagogicamente e administrativamente diante do [Instituto de 

Educação] [...], [e recentemente,] desde 29 de dezembro de 2004, pelo Decreto nº 

36.820, foi elevada ao status de Instituto de Educação Carmela Dutra – IECD [...] 

(LIMA, 2015). 



18 
 

 

Madureira é um dos bairros mais simbólicos da cidade do Rio de Janeiro. De acordo 

com o jornalista Felipe Lucena (2017), a região onde está localizado o bairro era chamada de 

“sertão carioca” no século XIX. Isso se explica pelo fato de ser uma área rural, onde ficava a 

Fazendo do Campinho, propriedade do então capitão Lourenço Ignácio do Canto. Segundo 

Lucena (2017, n. p.), após a morte do capitão, o arrendatário Lourenço Madureira iniciou um 

litígio jurídico com o proprietário do qual saiu vitorioso. Após os trâmites legais e posterior 

loteamento da fazenda surgiu o bairro de Madureira. 

A efervescência cultural e as tradições que por Madureira circulam são temas de 

estudos, canções e narrativas diversas. Por isso, escreveu Diomedes de Figueiredo Morais, na 

Revista Rio Ilustrado, em 1937: 

A fisionomia dos bairros dia a dia se modifica, conservando, porém, a tradição 

transmitida a gerações, quer pela expressão documentária da obra do homem, que 

primeiro conquistou as terras ou as trabalhou para seu gozo e ventura, quer pela 

palavra, fixando os fatos que constituem a crônica diária ou a história falada, desde 

as antigas fazendas, que são a pedra fundamental das cidades que rebentam 

maravilhosamente aos nossos olhos, até os empórios comerciais de vida intensa e 

movimentada. Madureira, cuja atividade deslumbra o visitante, deriva da antiga 

Fazenda do campinho, que é a geratriz de vários bairros suburbanos, hoje 

conhecidos pelos nomes de Quintino Bocaiúva, Cascadura, Campinho, Osvaldo 

Cruz (antigo Rio das Pedras) e Fontinha. Sua história remonta, ainda, à época 

colonial. (FUNDAÇÃO BIBLIOTECA NACIONAL, 2015, n. p.) 

 

 
3.1.1 A chegada dos trilhos da Central do Brasil 

 
Um fato que muito contribuiu para o processo de urbanização da região foi a chegada 

dos trilhos da central do Brasil em 1858. O nome da estação Madureira ajudou a consolidar o 

nome do bairro, embora a estação tenha ficado pronta três décadas depois, em 1890. Em 1914, 

o popular mercadão de Madureira foi inaugurado, assim como o Madureira Esporte Clube, 

antigo Fidalgo Futebol Clube. 

O bairro passou por importantes mudanças em sua estrutura ao longo do século XX, 

como a substituição dos bondes a tração animal por bondes elétricos em 1916, a construção 

do viaduto Negrão de Lima em 1960 considerado na época o maior do município. Nos anos 

1990, o baile charme de Madureira, um dos principais movimentos culturais e da cultura 

negra, teve início no bairro (LUCENA, 2017). 

No campo histórico-cultural, o jongo da Serrinha, manifestação cultural que muitos 

pesquisadores dizem ser avô do samba (OLIVEIRA, 2018), com suas escolas, rodas e artistas 



19 
 

 

populares é marca registrada de Madureira, cujo legado histórico e cultural faz a riqueza desse 

grandioso bairro no subúrbio carioca, que por si só merece lugar de destaque nesta pesquisa. 

Além disso, o bairro abriga duas escolas de samba tradicionais, Império Serrano, o reizinho 

de Madureira, e Portela, rio que até hoje passa nas vidas dos apreciadores dos desfiles 

carnavalescos. 

 

3.1.2 O Jongo da Serrinha 

 

 
Educação, cultura, história e vida são caminhos indissociáveis, atravessam nossos 

percursos o tempo todo, assim como na composição de Herivelto Martins e Marino Pinto, 

segredo “a água está pra sede, segredos pra quatro paredes”, “o peixe é pro fundo das redes, 

segredo é pra quatro paredes”(SEGREDO, 1961), o jongo da Serrinha está para a história 

desse bairro tradicional do nosso subúrbio carioca. Em Madureira, a ginga é uma coreografia 

que parece espontânea e natural, assim sendo, não poderia deixar de trazer aqui um pouco de 

sua história, que se mistura com a própria história de origem do bairro. 

Fotografia 1 – Tia Maria do Jongo saudando o tambor na roda 

Fonte: Site do Jongo da Serrinha (http://jongodaserrinha.org/) 

http://jongodaserrinha.org/)


20 
 

 

O texto utilizado para apresentar o Jongo da Serrinha em uma página da associação 

cultura formada por seus membros2, faz uma reflexão sobre o processo histórico da abolição 

da escravatura. Considera-se ali que a chamada abolição não acabou com as injustiças 

estabelecidas contra os negros, pois, por exemplo, ex-escravizados e seus descendentes, não 

receberam, como forma de reparação aos danos causados pela escravidão, terras para o 

trabalho agrícola. Daí, explica o texto, forçosamente ocorreu o processo migratório à cidade 

do Rio de Janeiro daqueles grupos que tinham a tradição do jongo, em cidades que formam o 

Vale do Paraíba. 

Somado a isso, ocorriam as conhecidas obras que buscavam tornar o centro colonial 

urbanizado, embelezado de acordo com padrões europeus. Para impor uma “moda francesa”, 

a população pobre do Centro da Cidade do Rio de Janeiro, era empurrada para o alto dos 

morros, onde se instaura uma nova forma de moradia, as favelas. 

Ainda conforme as informações disponibilizadas pela Associação Cultural Jongo da 

Serrinha ([20--]): 

A chegada dessa população do Vale do Rio Paraíba fez com que o Rio de Janeiro se 

tornasse a região do Brasil com maior concentração de jongueiros. Apesar da 

mudança para a cidade, essas famílias negras continuaram a dançar o jongo em seus 

novos redutos como os morros de São Carlos, Salgueiro, Mangueira, e, sobretudo na 

Serrinha. Assim, graças à memória desses antigos jongueiros, foi possível reviver o 

passado das fazendas. 

 
Por volta de 1930, devido ao estreito contato com a vida urbana, aos novos 

modismos e à morte dos jongueiros idosos, o jongo foi aos poucos desaparecendo 

dos morros cariocas. No entanto, a Serrinha, localizada na periferia, isolada da parte 

central da cidade, como se fosse uma “roça” afastada, pôde preservar a cultura afro-

brasileira tradicional. (ASSOCIAÇÃO GRUPO CULTURAL JONGO DA 

SERRINHA, [20--], n. p.). 

 

A vida das pessoas na Serrinha ainda guardava semelhanças com a que se vivia nas 

fazendas, inclusive no que diz respeito às festas, entre as quais àquelas em que se vivia o 

jongo, o que passou a atrair intelectuais, políticos, artistas, interessados no que cercava tais 

festas. Nos anos 1960, a Serrinha começa a ver o jongo quase desaparecer, uma vez que era 

uma manifestação de adultos, proibida às crianças. Se os idosos partiam, poderia desaparecer 

também a manifestação cultural que mantinham viva, caso outros adultos não se iniciassem na 

prática. Assim, Mestre Darcy do Jongo, antes conhecido com Darcy Monteiro do Império, 

ouvindo os conselhos de sua mãe Vovó Maria Joana Rezadeira, conhecida mãe de santo de 

 

2 Disponível em: http://jongodaserrinha.org/. Acesso em 20 mai. 2021. 

http://jongodaserrinha.org/


21 
 

 

Umbanda, rezadeira, liderança comunitária (VOVÓ, [201-]), passa a promover ações para 

envolver jovens e crianças nas rodas de jongo, quebrando um tabu e modificando a relação 

cultural entre crianças e o jongo (ASSOCIAÇÃO GRUPO CULTURAL JONGO DA 

SERRINHA, [20--]). 

 
3.1.3 Jongo e samba 

 

 
Fotografia 2 – Músicos na roda de jongo 

Fonte: Site do Jongo da Serrinha (http://jongodaserrinha.org/historiadojongo) 
 

No início do século XX o jongo era dança muito presente entre os moradores das 

primeiras favelas do Rio de Janeiro. Visitando-se uns aos outros, organizavam festas em suas 

casas, com a presença de muitos jongueiros também do interior. Tempos depois nasciam as 

primeiras escolas de samba pelos versos de partido alto, e do samba de terreiro criados ali na 

hora pelo improvisador. Esses versos de improviso nasceram das rodas de jongo, que, por 

suas características místicas, restringiam-se aos ambientes familiares, sendo praticado pelos 

idosos, e proibidos aos mais jovens, fato este que poderia contribuir para o processo de 

extinção da dança, não fosse a cultura dinâmica e viva. (ASSOCIAÇÃO GRUPO 

CULTURAL JONGO DA SERRINHA, [20--]). 

http://jongodaserrinha.org/historiadojongo)


22 
 

 

Na língua quimbundo, a umbigada se chamava “semba”, originando o termo samba. A 

avó africana das cuícas como as que hoje conhecemos era a “mpwita”, instrumento congo-

angolano muito comum no jongo. 

 
Fotografia 3 – Fogueira para quentar o tambor 

Fonte: Site do Jongo da Serrinha (http:jongodaserrinha.org/historiadojongo) 

 

Apreciadores e estudiosos da cultura popular do Rio de Janeiro sabem que o jongo — 

ou caxambu — é uma manifestação cultural originada na região africana do Congo-Angola, 

tendo chegado ao Brasil, na época colonial, com os negros de origem bantu trazidos 

sequestrados de África e escravizados nas fazendas de café do Vale do Rio Paraíba, no interior 

dos estados do Rio de Janeiro, Minas Gerais e São Paulo. 

O tráfico negreiro para o Brasil foi intensificado em função da demanda por mão-de-

obra na mineração e nas fazendas de café. Houve momentos da História brasileira em que 

mais da metade da população do Sudeste era formada por africanos, a maioria de ascendência 

bantu, devido à decadência econômica de outras regiões, o que gerava migração de um grande 

número de escravizados. 

A possibilidade de existirem festas em contexto de escravidão se explica pelo fato de 

se entender que a festa acalmava acalmar a revolta e o sofrimento dos negros, além de distrair 

o tédio dos brancos. Assim, os fazendeiros permitiam que os negros escravizados dançassem 

o jongo nos dias dos santos católicos, criando-se, desse modo, momentos de confraternização. 



23 
 

 

Percebe-se, então, o aspecto profano do jongo, voltado para o divertimento, mas 

também um lado religioso. Como já ficou explicitado anteriormente, os jovens não 

participavam das rodas de jongo, pois os encantos e fundamentos dessa cultura não eram 

acessíveis a eles. Sendo assim, as metáforas de que tratam os pontos de jongo, modo como 

são chamadas as cantigas que embalam as rodas e que exigiam certa sabedoria e forte 

conhecimento de vida, não eram matéria dos mais novos. 

Os jongueiros eram vistos como sujeitos que dominavam uma arte poética. Muitas 

vezes, as rodas eram palco de verdadeiros desafios em que os jongueiros disputavam a 

atenção através, de certo modo, de desafios enviados através das metáforas dos pontos de 

jongo. Entender um “recado” desses e responder à altura estava “desatando um ponto”. Se um 

desafiado não conseguisse esse feito, estaria “amarrado”, o que poderia ter consequências 

trágicas, como “perder a voz, se perder na mata, ou até mesmo morrer instantaneamente''. 

Atualmente esses fatos não acontecem mais.” (ASSOCIAÇÃO GRUPO CULTURAL 

JONGO DA SERRINHA, [20--], n. p.). 

Essa é uma parte da História que constitui o bairro de Madureira. O IECD recebe 

como estudantes a meninada dos bairros vizinhos: Cascadura, Cavalcante, Abolição, Pilares, 

Tomás Coelho, Vaz Lobo, Irajá, Rocha Miranda, Honório Gurgel. Suas idades variam entre 

quinze a vinte anos, as e os adolescentes não estão de bobeira, não só participam ativamente 

das atividades pedagógicas propostas pela escola, como também sugerem atividades. A 

grande maioria participa de grupos de dança, como, samba, jongo, pagode, times de futebol, 

grupos de igrejas, terreiro, etc. O aspecto religioso é de certa forma equilibrado entre as 

religiões de matriz africana, católica e pentecostais. O grêmio estudantil é bem frequentado 

por meninas e meninos. Quanto ao aspecto religioso, na escola, acontece algo como “cada um 

no seu quadrado”, ou seja, as e os estudantes, professam sua fé, participam de seus grupos 

religiosos e a convivência no espaço escolar ao contrário de outros espaços educacionais, ali 

no IECD, como percebi na observação direta do cotidiano nesses dois anos, há tolerância 

religiosa, de um modo geral não se desrespeitam. 

 
3.1.4 A temática racial através de contos africanos 

 

 
O debate envolvendo a temática racial é vivo e participativo. No trabalho docente 

cotidiano na educação básica, a fim de vivenciar na sala de aula encontros mais satisfatórios, 



24 
 

 

prazerosos, participativos, dei início à experiência de ler e contar histórias. Entre um intervalo 

e outro, entro nas turmas e inicio a leitura de contos africanos, seguido de roda de conversa 

acerca do que acabara de ouvir. 

Certa vez, ao sair da sala, algumas estudantes me interpelaram, perguntando-me 

porque contava aquelas histórias de príncipes e princesas negras, disseram que elas eram 

feias, seus cabelos duros etc. Olho para as meninas, que em breve serão professoras das séries 

iniciais e me dou conta de que, assim como as personagens, os povos das aldeias, as princesas 

que acabei de contar, as meninas também são negras. Isso me inquieta. Saímos tecendo pelo 

corredor afora um interessante diálogo sobre a cor de nossa pele, a beleza de nossos cabelos, 

etc. Saio daquela conversa inesperada bastante afetada com o que acabara de ouvir. Foram 

falas tensas, doídas, silenciadas de certa forma. Suas relações, diálogos, tramas, trocas, 

tensões, silenciamentos se mostraram timidamente através do diálogo, da escuta, da paciência 

de ouvir o outro. 

É a partir de narrativas em cujo início se dá na escuta de contos africanos, adentrando 

os corredores da escola, que me desafio a buscar compreender melhor esse ambiente 

composto por estudantes, na maioria das vezes, negras/os, afrodescendentes, ainda que não 

declarados. 

“Professora eu não gosto de me olhar no espelho, me sinto feia, tenho vergonha do 

meu cabelo”. No contexto de vida das estudantes adolescentes, durante a infância, no 

processo de construção de suas identidades, como se constituíram as subjetividades? Em 

nossas rodas de conversa, as/os adolescentes narram suas vivências diárias no ônibus, em 

rolezinhos no shopping, na ida ao banco, no recreio, na sala de aula, nas brincadeiras vividas 

na infância. A meninada traz consigo, em suas tão jovens experiências, a marca do 

preconceito em torno da cor de sua pele. 

Enquanto formadora de professoras e professores das séries iniciais me preocupa, e me 

inquieta pensar em como e de que forma será feita a abordagem pelos estudantes, futuros 

professores acerca da temática sobre diversidade cultural, e questões que envolvem as 

identidades étnico-raciais. 

Segundo Cavalleiro, “na escola pública [...] é possível verificar a existência de um 

ritual pedagógico que vem reproduzindo a exclusão e, consequentemente, a marginalização 

escolar de crianças e de jovens negros” (CAVALLEIRO, 2010, p. 32). E continua, citando 

Gonçalves: “para ele o ‘ritual pedagógico do silêncio’ exclui dos currículos escolares a 



25 
 

 

história de luta dos negros na sociedade brasileira” e “impõe às crianças negras um ideal de 

ego branco.” (GONÇALVES, 1987, p. 28 apud CAVALLEIRO, 2000, p. 32). 

Esse ritual pedagógico, que ignora as relações étnicas estabelecidas no espaço 

escolar, pode estar comprometendo o desempenho e o desenvolvimento da 

personalidade de crianças e adolescentes negros, bem como estar contribuindo para 

a formação de crianças e adolescentes brancos com um sentimento de superioridade. 

(CAVALLEIRO, 2010, p. 32). 

 

O Curso Normal forma professoras e professores para atuarem nas séries iniciais, do 

ensino fundamental, é imprescindível pensar a educação a partir da diversidade pulsante na 

sala de aula, especialmente na rede pública de ensino. 

De acordo com Cavalleiro (2010), muitos estudos mostram que o sistema formal de 

educação não tem elementos que possibilitem a identificação positiva de alunas e alunos 

negros com o sistema escolar. A autora entende que tais estudos evidenciam ser necessário 

criar uma ação pedagógica de combate ao racismo. Para ela, o racismo e a discriminação 

“podem estar ocorrendo no cotidiano escolar, provocando distorções de conteúdo curricular e 

veiculando estereótipos étnicos e de gênero, entre outros, por intermédio dos meios de 

comunicação e dos livros didáticos e paradidáticos”. (CAVALLEIRO, 2010, p. 35). 

 
3.2 EDUCAÇÃO DA POPULAÇÂO NEGRA NO CONTEXTO DOS MOVIMENTOS 

SOCIAIS NEGROS E AS LEIS 10.639/03 E 11.645/08 

 
“...em cada palma de mão, cada palmo de chão sementes 

de felicidade, o fim de toda opressão o cantar com 

emoção, raiou a liberdade...” 

Luiz Carlos da Vila 

 

 

 

3.2.1 Diário de campo da professora pesquisadora 

 

 
A sala de aula por si só é lugar de narrativas, de exercício oral potente, coletivo. 

Durante os caminhos percorridos na pesquisa, fiz várias anotações sobre os diálogos tecidos 

com o grupo de estudantes no aqui denominado “diário de bordo”, algumas dessas anotações 

transcrevo aqui. 

 
14/8/2019 



26 
 

 

Entrei em uma sala do 2º ano e, ao me deparar com o mural feito por um grupo, 

comentei: pessoal o curupira é um personagem indígena da floresta brasileira, mais 

especificamente da Amazônia, ele é afro-brasileiro, por que o curupira do mural está tão 

branquinho, se não é essa a sua cor de sua pele? Paaaá, do canto direito, na frente da sala, uma 

estudante do grupo mandou: “Ih, professora, cor de sujo, não”! No mesmo momento, outro 

estudante ao fundo, retrucou bem alto: “eu não sou sujo não!” A turma silenciou, todas/os se 

olharam, e ninguém falou mais nada! (Turma 2003). Ali percebi o quanto falar sobre racismo 

é algo silenciado pelos estudantes, assim como pela própria escola. A sensação que tive foi de 

certa opressão Neste mesmo dia, em outra turma que iria construir o mural do bimestre, 

comentei sobre o ocorrido na turma anterior, o episódio do mural com o curupira. Para minha 

surpresa, na semana seguinte, ao entrar na sala da turma 2002, deparo-me com um curupira 

afro-indígena no mural. Comento com a turma: que bacana pessoal, o personagem está 

representado de forma original em seu tom de pele, parabéns! E aí duas estudantes falaram 

assim: “na hora de fazermos o mural nos lembramos do que a senhora falou sobre a cor da 

pele do Curupira na outra turma”. 

A partir daí, demos início a uma boa conversa sobre cor de pele, e propus à turma um 

exercício de observação sobre a cor de nossas peles na sala. A turma chegou à conclusão de 

que há pouca gente com a pele branca. Problematizei: se nossos tons de pele não são brancos 

em sua maioria, por que representamos o tempo todo nos murais, personagens brancos? Com 

base nesta problematização, trago a reflexão: 

Talvez, o primeiro passo seja olharmos no espelho, e refletirmos com coragem e 

ousadia para percebermos o que somos. Depois desse reconhecimento, pode ser que 

fique mais fácil enfrentar realisticamente o racismo. O segundo passo será desfazer 

das expressões que se tornaram clichês, reforçando ideias de conteúdo 

discriminatório que só dificultam e, por fim, trabalharmos juntos, sabendo que o 

racismo é uma questão de todas as pessoas e responsabilidade de todos os setores da 

sociedade. (NOGUERA, 2018, p. 40). 

 

 
30/10/2019 

Enquanto contava a história O casamento da Princesa Abena na turma 2003, percebi 

algumas estudantes rindo à toa, expressando até certo deboche, perguntei o que estava 

havendo, onde estavam achando graça no conto, ouvi: “eu hein, professora, princesa mais 

esquisita, nunca vi princesa assim...”. Perguntei: “assim como?” “Assim, neguinha...” 

Chimamanda Ngochie Adichie (2019) traz uma boa reflexão a esse respeito, argumentando 



27 
 

 

que conhecer a história de uma pessoa ou de um povo sob um ponto de vista único é uma 

forma brutal de silenciamento. 

Segundo Noguera, (2018) uma estratégia do racismo está em desautorizar a fala, 

encaixando pessoas não brancas em discursos pré-formatados. Os apelidos, estereótipos e 

imagens que recaem sobre pessoas negras acabam reforçando o silêncio. É como se pessoas 

negras não pudessem falar individualmente, mas estivessem sempre dentro de uma história 

única contada sobre elas por uma sociedade excludente. 

No dia 29/10/2019, em homenagem à semana da normalista, eu e mais duas colegas — 

uma professora da sala de leitura, a outra da disciplina Prática Pedagógica — organizamos 

algumas atividades, como: oficina de contos afro-brasileiros, sarau de poesia preta, desfile de 

moda afro e oficinas de artesanato. Vale dizer que de um contingente de quinze turmas, 

apenas três turmas participaram, eu cheguei a ir a algumas salas convidar algumas professoras 

que estavam dando aulas e elas não se propuseram a descer com as estudantes. 

Durante as várias atividades, as/os estudantes participaram bastante atentas, 

interessadas. Ao final dos trabalhos e apresentações, fizemos avaliação sobre o que 

vivenciaram naquela tarde, tivemos resposta como “gostamos muito, tivemos informações 

que desconhecíamos, foi importante, alegre, dinâmico, muita história diferente e bonita. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
”Fotografia 4 – Sarau Preto, Projeto Africanidades - Semana da Consciência Negra 



28 
 

 

 

Fonte: a autora, 2019. 



29 
 

 

Fotografia 5 – Sarau Preto, Projeto Africanidades - Semana da Consciência 

Negra 

Fonte: a autora, 2019 

 

No dia 30 de outubro de 2019 pela manhã, durante o intervalo das turmas convidamos 

as/os estudantes para ouvirem Contos e lendas afro-brasileiras no pátio, muitos estudantes 

sentaram no chão a fim de participarem. Dessa vez, contamos com a participação de vários 

estudantes, enquanto eu narrava o conto “A terra se expande: a criação do mundo”, os 

estudantes dramatizaram a história. Foi simplesmente sensacional, alguns funcionários e 

estudantes pararam no pátio para ouvir aquelas narrativas sobre orixás, florestas, África, 

língua Yorubá. Os tambores no palco deram o tom, e os estudantes “mandaram ver”. Quando 

o sinal tocou alertando para o fim do intervalo, quase ninguém quis voltar para sala de aula. 

Em seguida, outra professora organizou o desfile afro, os estudantes aplaudiram 

entusiasmados! Foi um momento de beleza e muito significado! 



30 
 

 

Fotografia 6 – Contação de história na visão Yorubá: a terra se expande; a criação do mundo 

Fonte: a autora, 2019 

 
Fotografia 7 – Desfile de roupas afro-brasileiras (semana da consciência negra) 

Fonte: a autora, 2019 



31 
 

 

 

Trazer a riqueza da cultura e História afro-brasileira para o centro da escola é 

necessário e urgente, não podemos negar esse conhecimento aos estudantes. Nesse sentido, 

temos uma grande ferramenta à nossa disposição, a Lei 10.639/03, promulgada em 9 de 

janeiro de 2003, que altera o artigo 26 da LDB, atendendo a algumas demandas do 

Movimento Negro, entre elas a busca por uma educação que conte a História do Brasil sob a 

perspectiva do protagonismo negro (BRASIL, 2003). No ano seguinte, vêm à tona as 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais, Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. No ano de 2006, foram instituídas orientações 

para a Educação das relações Étnico-Raciais, em 2008 o Plano Nacional de Implementação 

das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais, Ensino 

de História e Cultura Afro-brasileira e Africana. Em 2008, a Lei 11.645/08 torna obrigatório 

também o ensino sobre os conhecimentos de História e Cultura dos Povos Indígenas em todos 

os níveis: educação básica (educação infantil/ensino fundamental/ensino médio/educação 

superior) e as modalidades EJA (educação de jovens e adultos), educação profissional e 

educação especial, nas redes públicas e privadas do país (BRASIL, 2008). 

Segundo Noguera   (2018),   é   importante   considerar   que   docentes   e   equipes 

pedagógicas, de todas as instituições brasileiras de ensino estão diante da necessidade de 

enriquecer suas práticas educativas. Precisamos destacar a importância de promover 

currículos, estratégias e avaliações que considerem de modo estrutural a presença de 

conhecimentos de História e Cultura Afro-Brasileira, Africana e Indígena em todas as áreas e 

componentes da educação básica e na matriz curricular dos cursos de licenciatura 

(NOGUERA, 2018) 

O Instituto de Educação Carmela Dutra atende em sua grande maioria a estudantes 

pretos e pardos (segundo a classificação do IBGE), são negras e negros moradores de bairros 

ali no entorno da escola. Adentrando o seu interior em vários espaços, nas salas de aula, 

refeitório, biblioteca ou nos pátios interno e externos, percebemos nitidamente o quanto essa 

estatística é real, contudo, a questão da identidade relacionada ao tom de pele nem sempre é 

algo assumido de forma tranquila, trazendo à tona tensões e desafios quando pensamos sob 

uma perspectiva crítica e progressista, a partir do cotidiano de relações étnico-raciais. “É 

preciso assumir a politicidade da educação, ela não é um processo espontâneo, tampouco 

neutra, não existe neutralidade. As práticas educativas apontam para caminhos específicos e 



32 
 

 

estão envolvidas numa cosmovisão de mundo. Currículo é campo de disputa.” (ARROYO, 

2011, p. 16). 

Falar sobre questões de identidade na sala de aula não é coisa tão simples, há 

momentos em que paira um silêncio tipo “sepulcral”, um silêncio de gelo como bem disse 

Máximo Gorki na literatura clássica. Falar sobre identidades, é também falar sobre a cor de 

nossa pele, logo é falar sobre racismo. 

“O racismo é um sistema complexo que traz várias dificuldades, debatê-lo é 

desconfortável” (NOGUERA, 2018, p. 51). Para estabelecer o diálogo e envolver questões 

relacionadas à identidade, auto imagem, por exemplo, se faz necessário construir relações de 

confiança e cumplicidade, do contrário, meninas e meninos não costumam sentir-se à vontade 

para falar sobre este tema. 

Segundo Noguera (2018), em sociedades multirraciais estruturadas por processos de 

colonização e escravização, a socialização leva ao racismo, por isso esse é um problema a ser 

debatido por todas as pessoas. 

Em sala de aula, há atividades que exigem silêncio, mas isso não pode significar 

ausência de debate, um tipo de silêncio que sempre me incomodou, porque significa ausência 

de trocas sobre os diversos saberes existentes ali naquele espaço, “o silêncio é uma arma que 

só contribui para a manutenção do racismo” (NOGUERA, 2018, p. 72), por isso a importância 

em abrir o debate durante as aulas, nestes momentos, troco com as turmas conhecimentos e 

leituras que vou adquirindo em minha trajetória como professora e pesquisadora, porque “o 

racismo deve ser entendido como um sistema político que beneficia indevidamente pessoas 

brancas, racismo é prática política” (NOGUERA, 2018, p. 47), com a prática política do 

debate, podemos atingir questões que colaboram para a manutenção desse sistema. 

Sobre Racismo e Educação Carlos Moore (cientista social) nos diz: é através da 

democracia e da instância educacional que poderemos colocar o racismo às claras...os espaços 

formais e informais de aprendizagem podem ser terrenos férteis para esse debate. 

Durante nossos encontros (aulas), as estudantes relatam suas experiências nos grupos 

de que costumam participar, como coletivos de mulheres negras, grupos de dança no bairro 

onde moram, nas igrejas, no terreiro, grêmio estudantil etc. Nilma Lino Gomes (2017), em 

estudos recentes, afirma que o Movimento Negro é educador e fala do quanto sua vivência 

como professora e pesquisadora se pautam neste reconhecimento. Em seu livro O Movimento 

Negro educador, fruto de suas pesquisas e produção acadêmica, lança questionamentos como: 



33 
 

 

O que os Cursos de Formação de Professoras e Professores sabem e discutem sobre 

esse movimento social e suas demandas por educação? [...] O que os currículos têm 

a aprender com os processos educativos construídos pelo Movimento Negro ao 

longo da nossa história social, política e educacional? (GOMES, 2017, p. 13). 

 

A observação dos murais expostos nas salas de aula e nos corredores da escola, fazem-

me perceber o quanto o estudo das leis 10.639/03 e 11.645/08 ainda chega pouco nesse espaço 

escolar. Ao indagar por que os personagens nos murais não representavam a cor da pele da 

maioria das pessoas ali do ambiente, encontro uma brecha e vamos articulando nossos saberes, 

inserindo os estudos das culturas afro brasileira e indígena. 

O Brasil do século XXI tem um perfil étnico-racial mais diverso do que há séculos 

atrás. Sabemos que muito ainda precisa avançar. A luta não dá trégua. Mas não 

podemos desconsiderar que a sociedade brasileira, na atualidade, reconhece a 

existência do racismo e que os negros e as negras, aos poucos, ocupam mais espaços 

sociais, políticos e acadêmicos. E que conseguimos construir, a partir de 2003, 

políticas públicas de igualdade racial, bem como inserir o recorte étnico-racial – não 

sem resistências – nas várias políticas sociais existentes. Vivemos em tempos de 

políticas de ações afirmativas nas universidades e nos concursos públicos. E isso 

mexe com as forças conservadoras, com o capital e com os grupos de poder. Mexe 

com o mercado de trabalho excludente e com os grupos que sempre ocuparam vagas 

de emprego, lugares de poder e liderança, como se fossem privilégios de alguns, e 

não direito social de todas e todos. O Movimento Negro é um dos principais atores 

políticos que nos reeduca nessa caminhada e não nos deixa desistir da luta. Sempre 

inspirado e fortalecido pelo empoderamento ancestral que renova hoje e sempre as 

nossas forças e energias. Por isso, apesar das adversidades e dos muitos desafios que 

enfrentamos no Brasil, na luta pela democracia e contra o capitalismo, o racismo e o 

patriarcado, temos de focar nossas conquistas já alcançadas e seguir em frente. Não 

podemos perder a esperança. É preciso sabedoria e resistência democráticas 

(GOMES, 2017, p. 19-20). 

 

Aqui dialogo com estudos da Professora Nilma Lino Gomes em O Movimento Negro 

educador, em que a pesquisadora ilustra brilhantemente a trajetória de lutas e resistências 

deste movimento que tanto lutou e luta para uma educação crítica e emancipatória da 

população negra. 

 
3.2.2 A histórica luta do Movimento Negro Brasileiro por educação 

 

 
De acordo com os estudos de Gomes (2017), podemos entender Movimento Negro 

como as mais diversas maneiras de organizar e articular grupos em que pessoas negras se 

posicionam na luta antirracista para superação do racismo. Não apenas movimentos sociais 

organizados constituem essa luta, mas também demais grupos políticos, entre os quais 

coletivos do setor acadêmico, grupos religiosos, artistas, entre outros. Além do debate, 



34 
 

 

também há proposição de políticas públicas de reparação e de revisão das relações raciais no 

Brasil. Isso se dá de tal forma que não é suficiente a valorização dos elementos culturais 

negros para que uma instituição seja identificada como do Movimento Negro, é preciso que a 

postura política de combate ao racismo esteja explicitada (GOMES, 2017). 

Nesse recorte temporal da transição do século XIX para o século XX, o Brasil 

vivenciou não apenas a assinatura da Lei Áurea, em 1888, mas também a proclamação da 

República, no ano seguinte. Nesse contexto, é importante destacarmos a importância do que 

Gomes (2017) chama de imprensa negra, que, segundo a autora: 

[...] pode ser considerada como produtora de saberes emancipatórios sobre raça e as 

condições de vida da população negra. Desde os primeiros anos do século XX até 

meados dos anos de 1960, alguns jornais que circularam à época foram: O Xauter 

(1916), Getulino (1916-1923), O Alfinete (1918-1921), O Kosmos (1924-1925), O 

Clarim d’Alvorada (1929-1940), A Voz da Raça (1933-1937), Tribuna Negra (1935), 

O Novo Horizonte (1946-1954), Cruzada Cultural (1950-1966), entre outros. 

(GOMES, 2017, p. 26). 

 

Todos esses veículos de imprensa tiveram um importante papel, pois colaboraram para 

que se rompesse o imaginário racista daquele período — final do século XIX e início do 

século XX — em que se dava espaço e atributo de verdade ao ideário do racismo científico, 

que atribuía à população negra inferioridade intelectual. A desconstrução desse imaginário e a 

problematização dessas “verdades” são ações que ganharam força através do trabalho dessa 

imprensa negra, havia um papel educativo, os jornais informaram e politizaram as pessoas 

negras sobre a situação em que se encontravam e davam respaldo para a luta que travavam em 

busca de mudanças (GOMES, 2017). Exemplo das ideias veiculadas eram as matérias que 

explicitavam a ascensão social do negro pela via da educação, possibilitando a quebra de 

estereótipos negativos do negro. 

Outro agente importante nessas disputas históricas foi a Frente Negra Brasileira: 

 
[...] associação de caráter político, informativo, recreativo e beneficente surgiu em 

São Paulo, em 1931, com intenções de se tornar uma articulação nacional. Composta 

por vários departamentos, promovia a educação e o entretenimento de seus 

membros, além de criar escolas e cursos de alfabetização de crianças, jovens e 

adultos. Visava também a integração dos negros na vida social, política e cultural, 

denunciando as formas de discriminação racial existentes na sociedade brasileira 

daquele período. Em 1936, transformou-se em partido político. Porém, acabou 

extinto em 1937, devido ao decreto assinado por Getúlio Vargas que colocava na 

ilegalidade todos os partidos políticos. A Frente Negra pode ser considerada, 

também, como uma articuladora, sistematizadora de saberes emancipatórios, 

principalmente os políticos, sobre a realidade dos negros brasileiros da época. 

(GOMES, 2017, p. 27). 



35 
 

 

Era muitos os movimentos e instituições que colaboravam para combater o racismo e 

para apresentar meios de alcançar a igualdade racial, ou diminuir a desigualdade estabelecida 

pelo racismo estrutural. Nascido para contestar o racismo, o Teatro experimental do Negro 

(TEN, 1944-1968) além de ter formado atores e dramaturgos negros com a formação voltada 

para a herança africana no Brasil, também desenvolveu projetos de alfabetização dos 

primeiros “participantes recrutados entre operários, empregados domésticos, favelados sem 

profissão definida, modestos funcionários públicos, e oferecia-lhes uma nova atitude, um 

critério próprio que os habilitava também a indagar o espaço ocupado pela população negra 

no contexto nacional”. (GOMES, 2017, p. 30). 

Partiu também do TEN, em publicação no Jornal Quilombo (1948-1950), a 

reivindicação do ensino gratuito para todas as crianças brasileiras, com a proposta de se 

admitir, com subvenção, estudantes negros nas instituições de ensino básico secundário e nas 

universidades, instituições nas quais não havia negros brasileiros, devido à segregação 

imposta pela dupla discriminação — racial e econômica — que atingia a população negra. 

Desse modo, o TEN combatia o racismo com base em medidas culturais e de ensino. Também 

estava preocupado em construir uma imagem positiva do negro (GOMES, 2017). 

A partir de 1964, o Brasil passa a viver sob comando da ditadura civil-militar e, em 

1971, é promulgada a Lei de Diretrizes e Bases 5692/71, em que a questão racial perdeu 

espaço. Segundo Gomes (2017, p. 32), em 18 de junho de 1978, em São Paulo, surgiu o 

Movimento Unificado contra a discriminação Étnico-Racial (MUCDR). Ele foi rebatizado 

posteriormente como, Movimento Negro Unificado (MNU) [...]. Essa organização de caráter 

nacional elege a educação e o trabalho como duas importantes pautas na luta contra o 

racismo. (GOMES, 2017, p. 32). 

A pesquisadora acredita que até a década de 1980, havia um discurso universalista no 

que diz respeito ao acesso à educação. Mas, quando se constata que as políticas de caráter 

universalista, ao serem implementadas, deixavam de atender à população negra, a pauta 

reivindicatória mudou: “Foi nesse momento que as ações afirmativas, que já não era uma 

discussão estranha no interior da militância, emergiram como uma possibilidade e passaram a 

ser uma demanda real e radical, principalmente a sua modalidade de cotas.” (GOMES, 2017, 

p. 33). 



36 
 

 

3.2.3 Demandas por ações afirmativas 

 

 
O contexto apresentado no item anterior explica como as demandas por ações 

afirmativas se estabeleceram. Seguindo ainda nosso diálogo com Nilma Lino Gomes e O 

Movimento Negro educador, notamos que a partir da segunda metade dos anos 1990, ocorre a 

centralização do termo “raça” na sociedade brasileira e nas políticas de Estado. Nesse 

contexto, informa a autora, realiza-se a “Marcha Nacional Zumbi dos Palmares contra o 

Racismo, pela Cidadania e a Vida”, em Brasília, no dia 20 de novembro de 1995. Na época, o 

então presidente da República, Fernando Henrique Cardoso, recebeu o “Programa para 

superação do racismo e da desigualdade étnico-racial”, no qual reivindicavam-se políticas de 

ações afirmativas para a educação superior e para o mercado de trabalho (GOMES, 2017). 

Seguindo a cronologia das novas configurações do Movimento Negro, Gomes (2017) 

destaca a participação do Movimento Negro na III Conferência Mundial contra o Racismo, a 

Discriminação Racial, a Xenofobia e Formas Correlatas de Intolerância, promovida pela 

Organização das Nações Unidas (ONU), que ocorreu em Durban, África do Sul, de 31 de 

agosto a 8 de setembro de 2001. O Brasil, ali, reconheceu haver racismo em sua estrutura e, 

ao ser signatário do Plano de Ação de Durban, assumiu o compromisso de construir medidas 

para sua superação. 

Nos anos 2000, houve uma intensificação no sentido de se buscar ressignificar e 

politizar o sentido de raça. Foi então criada a Secretaria de Políticas de Promoção da 

Igualdade Racial (Seppir), em 2003. Nesse momento, algumas universidades públicas 

adotaram medidas de ações afirmativas como forma de acesso, em especial, às cotas raciais. 

Destacam-se também os seguintes fatos: 

[...] Em 2000 foi fundada a Associação Brasileira de Pesquisadores Negros (ABPN), 

responsável pela realização do Congresso Brasileiro de Pesquisadores Negros 

(Copene) [...]. 

Em 2004 foi criada, no Ministério da Educação, a Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização e Diversidade (Secad). Com avanços, limites e tensões, a 

reivindicação histórica de articulação entre direito à educação e diversidade oriunda 

dos movimentos sociais e, particularmente, do Movimento Negro, ganha visibilidade 

na estrutura organizacional desse ministério. 

[...] Uma demanda educacional do Movimento negro desde os anos de 1980 foi 

finalmente contemplada. Em 2003 foi sancionada a Lei 10639/03, incluindo os 

artigos 26-A e 79-B da LDB e tornando obrigatório o ensino de história e cultura 

afro-brasileira e africana nas escolas públicas e privadas dos ensinos Fundamental e 

Médio. Regulamentada pelo Parecer CNE/CP 03/04 e pela Resolução CNE/CP 

01/04, essa lei foi novamente alterada pela Lei 11.645/08, com a inclusão da 

temática indígena. 



37 
 

 

Atualmente, no plano educacional, algumas das reivindicações históricas do 

Movimento Negro para a educação foram transformadas em políticas do Ministério 

da Educação (MEC), leis federais, decisões do Congresso Nacional e do Supremo 

Tribunal Federal (GOMES, 2017, p. 35-36). 

 

3.3 CURSO DE FORMAÇÃO DE PROFESSORES: O CURSO NORMAL ONTEM E HOJE 

 

 
Para entendermos um pouco mais as configurações do Curso Normal de hoje, é 

importante observarmos como se estruturaram quando de sua criação, tendo sido a primeira 

Escola Normal criada na França, em 1794. [...] [“Eram] diversos seminários que buscavam 

formar professores para atuar no segmento primário da educação. Mais tarde, com a criação 

de rigorosas normas para as escolas de formação de professores, o curso passou a ser 

conhecido como Curso Normal” (SCHAFRATH, 2008 apud LIMA, 2015, p. 13). 

3.3.1 As primeiras iniciativas 

 

 
De acordo com as pesquisas de Tanuri (2000), a criação de escolas voltadas para a 

formação de professores tem relação com a institucionalização da instrução pública na 

modernidade. Sendo assim, está em voga o ideário liberal que propõe a secularização do 

ensino e a extensão do ensino primário a todas as camadas sociais. Tal possibilidade já havia 

sido sinalizada nos movimentos de Reforma e Contra-Reforma, quando se movimentaram e 

trouxeram mudanças na oferta de ensino. De todo modo, conforme Tanuri (2000), apenas 

após a Revolução Francesa é que a proposta de uma Escola Normal a cargo do Estado, para 

formar professores leigos, encontra maior espaço. O contexto é de estabelecimento de Estados 

Nacionais e criação de sistema públicos de ensino. 

Antes da fundação das primeiras instituições de formação de professores para as 

atuarem nas escolas primárias, havia preocupações com o que viria ser uma seleção de 

professores. Antes mesmo da formação, já se desenhava algo para a seleção. 

No século XIX, informa Tanuri (2000), uma lei determina a criação de escolas de 

primeiras letras em todas as cidades, vilas e lugares mais populosos do Império, determina 

também que se façam exames de seleção para mestres e mestras. Destaca-se o fato de, em um 

movimentado debate na Câmara, muitos parlamentares terem solicitado dispensa das 

mulheres dos referidos exames. Os art. 7o e 12o assim dispõem, respectivamente: "Os que 

pretenderem ser providos nas cadeiras serão examinados publicamente perante os Presidentes 



38 
 

 

em conselho; e estes proverão o que for julgado mais digno e darão parte ao governo para sua 

legal nomeação." "[...] serão nomeadas pelos Presidentes em conselho aquelas mulheres que 

sendo brasileiras e de reconhecida honestidade se mostrarem com mais conhecimento nos 

exames feitos na forma do art. 7º." (TANURI, 2000, p. 63). 

 
3.3.2 Contexto histórico do Curso Normal no Brasil 

 

 
Tanuri (2000) nos mostra a contextualização das escolas de Curso Normal no Brasil. 

De acordo com a pesquisadora, antes da fundação de escolas especificamente destinadas à 

formação de pessoal docente, as primeiras escolas de ensino mútuo, fundadas a partir de 1820, 

estavam preocupadas em preparar docentes, no que diz respeito a métodos e não apenas a 

ensinar as primeiras letras às crianças. Desse modo, a primeira maneira de preparar 

professores foi exclusivamente prática, não havendo base teórica. Tal preocupação com 

fundamentação teórica surgiria pelo estabelecimento do cargo "professores adjuntos". 

Um decreto de março de 1823 funda uma escola de primeiras letras com base nesse 

método de ensino mútuo para instrução das corporações militares. Conforme Tanuri, 

posteriormente, “a referida escola funcionou também com o objetivo de instruir pessoas 

acerca do método de Lancaster.” A autora acrescenta: “a Lei de 15/10/1827 consagra a 

instituição do ensino mútuo no Brasil, dispondo, em seu art. 5º, que ’os professores que não 

tiverem a necessária instrução deste ensino irão instruir-se em curto prazo e à custa de seus 

ordenados nas escolas da Capital’” (TANURI, 2000, p. 63). 

Então, desde que foram criadas, as escolas normais brasileiras fizeram parte dos 

sistemas provinciais. Seguiram o modelo europeu, mais especificamente o francês, o que é 

fruto de nossa tradição colonial, além de ser o projeto nacional direcionado às elites, cuja 

formação cultural europeizada sempre foi marcante. Apesar disso, não há uma transposição de 

modelo, pois o modelo está sempre em articulação com o contexto nacional e suas 

contradições internas. 

Conforme Tanuri (2000), para compreender a relação da instituição Escola Normal no 

Brasil, é preciso observar os modos de articulação do grupo político conservador que a 

implementam à época. Nesse contexto, foi fundada a primeira escola normal brasileira, na 

Província do Rio de Janeiro, pela Lei n° 10, de 1835, que determinava a criação de uma 

escola normal para habilitar as pessoas para o exercício do magistério da instrução primária e 



39 
 

 

para instruir os professores existentes que não tivessem adquirido instrução nas escolas de 

ensino mútuo conforme a Lei de 15/10/1827. Ficou estabelecido que a escola seria regida por 

um diretor, com acúmulo da função de professor. 

 
3.3.3 O Currículo da Escola Normal nas províncias 

 

 
Durante os seus quatro anos de funcionamento, a primeira Escola Normal do Brasil 

formou 14 alunos, tendo a maioria deles dado continuidade à carreira do magistério. A partir 

de fevereiro de 1859, a Lei da província número 1.127 determinou a criação de outra escola 

Normal com duração de três anos. A trajetória das escolas normais em todas as províncias 

brasileiras foi, de certo modo, hesitante e atormentada, devido ao “vai e vem” de criação e 

extinção, só se mantendo de fato a partir de 1870 quando os ideais liberais de democratização, 

bem como de liberdade de ensino e a obrigatoriedade da instrução primária, se consolidaram-

se (TANURI, 2000). 

A partir de 1835, conforme Tanuri (2000), com o surgimento da primeira escola 

Normal, foram criadas nas várias províncias de norte a sul instituições similares, tendo 

algumas províncias a criação de escola normal privada subvencionada pelo governo, como 

ocorreu no Maranhão e na Corte. Nas escolas Normais aqui instaladas, várias características 

em comum puderam ser observadas, tais como a simplicidade na organização didática do 

curso, na qual um ou dois professores se encarregaram de todas as disciplinas por um período 

de 2 anos, ampliando-se até fins do império. O currículo não ia muito além dos estudos 

primários, acrescido de simples formação pedagógica limitada a uma única disciplina 

(Método de Ensino ou Pedagogia). Havia críticas à infraestrutura e constata-se a frequência 

reduzida: “Nessas condições, tais escolas foram frequentemente fechadas por falta de alunos 

ou por descontinuidade administrativa e submetidas a constantes medidas de criação e 

extinção, só conseguindo subsistir a partir dos anos finais do Império.” (TANURI, 2000, p. 

64). 

O desenvolvimento da educação escolar não teve prioridade na sociedade de economia 

agrária sustentada na base econômica do trabalho escravo, e isso gerou desprestígio das 

primeiras escolas normais, pois os baixos salários, entre outros problemas, podem ter causado 

o desinteresse na carreira docente, acarretando baixa procura pelas primeiras escolas normais. 



40 
 

 

Com o certo fracasso das primeiras escolas normais, assim como sua pouca produção 

acadêmica, alguns inspetores de instrução e presidentes de províncias não as utilizavam como 

ferramenta para a qualificação docente, passando a utilizar o sistema de inspiração austríaca e 

holandesa dos “professores adjuntos” (TANURI, 2000). Tal sistema consistia em, de forma 

prática, sem maiores embasamentos teóricos, empregar aprendizes como assistentes de 

professores, preparando-os para o desempenho da profissão. 

A difusão do “ensino das luzes”, a partir de 1870, passa a ser entendida como 

indispensável para o desenvolvimento social e econômico da nação (BARROS, 1959, p. 23). 

Neste período nas províncias, algumas ideias, como a obrigatoriedade da instrução elementar, 

a cooperação do poder central no âmbito da instrução primária e secundária, voltam a ter 

êxito, havendo uma revalorização da escola normal. O ramo da Educação passa a adquirir, 

então, maior importância na sociedade, como não havia antes. Em decorrência de variadas 

movimentações no campo das ideias políticas e culturais, diferentes partidos e posições 

ideológicas com forte influência do “período das luzes”, disseminou-se “a crença de que um 

país é o que a sua educação o faz ser.” (BARROS, 1959, p. 23). 

O Decreto 7.247, de 1879 (Reforma Leôncio de Carvalho), que autorizou a criação e a 

manutenção pelo governo central das escolas normais nas províncias, na realidade, nem 

chegou a prevalecer. Mais adiante, projetos como Almeida de Oliveira (1882), Rui Barbosa 

(1882) e Cunha Leitão (1886) já apontavam o papel das escolas normais e sua importância 

quanto ao desenvolvimento do ensino primário e seu reconhecimento, o que anteriormente 

não ocorria, tamanho era o descaso com essa escola. 

 
3.3.4 Criação de Escolas Normais femininas (anos finais do Império) 

 

 
Os estudos históricos de Tanuri (2000) nos guiam aqui para entender como se 

apresenta o painel curricular das escolas normais. Neste item, seguirei a abordagem da 

construção curricular, além de apresentar algumas considerações sobre gênero na carreira 

docente das pessoas formadas em Escola Normal. 

Inicialmente, conforme Tanuri (2000), as escolas normais destinavam-se 

exclusivamente aos homens, as mulheres não estavam incluídas, possivelmente pensava-se na 

criação de escolas específicas para esse público. No aspecto de gênero que pretendemos tratar 



41 
 

 

aqui, é fundamental refletir sobre o fato de os currículos da própria educação infantil voltados 

para meninas serem diferenciados. Contemplavam trabalhos domésticos. 

A abertura a mulheres nas escolas normais começa a ocorrer nos anos finais do 

Império, configurando um novo quadro, em que a mulher está presente no ensino brasileiro. 

Nesse momento, porém, ainda é forte a ideia de que a educação infantil deve ser uma função 

da mulher. Predominava então a noção de que educar as crianças era um prolongamento da 

função materna “naturalmente” feminina. Ainda hoje, basta observar as escolas de educação 

infantil para perceber a predominância das mulheres na função de professoras. 

No período imperial, havia a percepção de ser possível nessa função conciliar 

trabalhos domésticos e carreira, além de se fazer valer a imagem cristalizada da mulher 

cuidadora (TANURI, 2000). 

Outro aspecto relevante é a desigualdade de gênero no mercado de trabalho. Segundo 

Ferreira (2002), o desprestígio da carreira, que ocasiona baixos salários, tem ligação com o 

fato de o magistério ser uma profissão majoritariamente feminina, o que nos leva a uma 

necessária discussão de gênero. O estudo foi publicado em 2002, mas a atualidade não é 

muito diferente da apontada por Rodolfo Ferreira. 

Veja-se sobre isso o fato histórico da destinação de meninas órfãs institucionalizadas 

para o magistério (TANURI, 2000). O interessante romance britânico clássico Jane Eyre, de 

Charlotte Brontë, publicado em 1847 mostra sua protagonista vivendo justamente uma 

situação do tipo. Órfã, é enviada a uma escola de internato, onde se alfabetiza a aprender 

métodos que lhe permitem ensinar a outras jovens com histórias parecidas com as dela. A 

história é ficcional, mas notamos nela um registro social de uma época. 

No que diz respeito à formação curricular, apresentava-se alguma complexidade, 

conforme nos indica Tanuri: 

A maior complexidade que os currículos começavam a apresentar ficava evidente no 

Decreto 7.247, de 19/4/1879 (Reforma Leôncio de Carvalho), o qual, contendo a 

primeira proposta do Poder Central relativamente às escolas de formação de 

professores, serviu de modelo a algumas províncias e mesmo à primeira escola 

normal pública que se instalou na Corte, em 1880. O currículo deveria abranger as 

seguintes matérias: língua nacional; língua francesa; aritmética, álgebra e geometria; 

metrologia e escrituração mercantil; geografia e cosmografia; história universal; 

história e geografia do Brasil; elementos de ciências físicas e naturais e de fisiologia 

e higiene; filosofia; princípios de direito natural e de direito público, com explicação 

da Constituição Política do Império; princípios de economia política; noções de 

economia doméstica (para as alunas); pedagogia e prática do ensino primário em 

geral; prática do ensino intuitivo ou lição de coisas; princípios de lavoura e 

horticultura; caligrafia e desenho linear; música vocal; ginástica; prática manual de 



42 
 

 

ofícios (para os alunos); trabalhos de agulha (para as alunas); instrução religiosa 

(não obrigatória para os católicos). (TANURI, 2000, p. 66). 

 

No final do Império, informa Tanuri (2000), havia apenas uma Escola Normal, no 

máximo duas, em cada província, os estudos eram organizados em ciclos que iam de dois a 

quatro anos. Em Goiás e algumas outras províncias, apenas a disciplina de Pedagogia 

evidenciava alguma especificidade da formação docente. Além disso, tais escolas não tinham, 

nível secundário e eram inferiores ao curso secundário, tanto no conteúdo quanto na duração 

da formação. 

Tanuri (2000) menciona o exemplo do currículo da Escola Normal de São Paulo, 

fixado pelo Regulamento de 3/1/1887, que apresenta os seguintes itens destinados ao 1º ano: 

gramática e língua nacional, aritmética, gramática e língua francesa, doutrina cristã; para o 2º 

ano: gramática e língua nacional, geometria física, gramática e língua francesa e, quando 3º 

ano: geografia e história, pedagogia e metodologia, química (art. 3º) (TANURI, 2000, p. 67). 

Destaca-se ainda ser escassa a bibliografia específica voltada para os estudos da formação 

para a docência. 

 
3.3.5 Expansão e consolidação 

 

 
Nos anos finais do século XIX, o Brasil instaura a República e um novo regime. No 

plano da instrução pública, no entanto, esse novo momento não significou alterações 

significativas. De acordo com Cunha (1991), o regime republicano não trouxe mudanças 

profundas, porque o país ainda estava fundado nas desigualdades que dividiam o Brasil em 

pelo menos dois pólos sociais, divisão enraizada nas desigualdades de raça e classe, em que a 

instrução segue tendo um modelo privilegiado para setores privilegiados e um modelo 

precarizado para os filhos dos trabalhadores. 

O autor reforça a ideia de que a Primeira República mantém um modelo de submissão 

a interesses políticos e econômicos de grupos dominantes, como um prolongamento do Brasil 

monárquico (CUNHA, 1991). 

Tanuri (1979) acrescenta que o deslocamento do eixo econômico do nordeste para o 

sudeste marca desigualdades regionais no desenvolvimento da educação republicana, 

momento em que se evidencia descaso quanto à proposta de educação popular. A Constituição 

Republicana, de 1891, não apresentou mudanças sobre o ensino normal, mas assegurou à 



43 
 

 

União o poder de legislar sobre o ensino superior na Capital da República. Assim, passa a ser 

possível ao Estado brasileiro criar instituições de ensino superior e secundário nos estados e 

no Distrito Federal. 

De todo modo, a conjuntura levou, conforme Tanuri (1979) a cobranças para que a 

União desde os primeiros anos do século XX, de modo que surgem diversos projetos de lei 

que promovem a colaboração da União em relação às escolas normais. Essa tendência, sugere 

ainda Tanuri, é fortalecida pelo sentimento de nacionalismo corrente após a I Guerra Mundial. 

Ainda assim, a normalização ou o financiamento pelo Governo Federal quando ao Ensino 

Normal não chegou a se efetivar totalmente. Diante disso, “os estados se organizaram 

independentemente, ao sabor de seus reformadores, os seus respectivos sistemas. Não 

obstante a ausência de participação federal, registram-se alguns avanços no que diz respeito 

ao desenvolvimento qualitativo e quantitativo das escolas de formação de professores [...]” 

(TANURI, 2000, p. 68). 

 
3.3.6 Ideias e princípios escolanovistas 

 

 
No contexto de mudanças e reformas descrito anteriormente, em que se destaca a 

exigência de um curso complementar como pré-requisito para ingresso na Escola Normal, que 

passa a ter um curso com duração de 5 anos, com divisão em ciclos: geral ou propedêutico — 

de três anos —, e profissional — de dois anos, o ideário escolanovista cresce e passa a 

orientar o ritmo das normas didáticas da formação docente, que incluem a “introdução de 

novas disciplinas de formação profissional - além da pedagogia, da psicologia e da didática -, 

como a história da educação, a sociologia, a biologia e higiene, o desenho e os trabalhos 

manuais.” (NAGLE, 1974, p. 221). 

Tanuri (2000) faz um histórico importante dos fatos que marcam esses anos e as 

influências escolanovistas nas políticas públicas para a formação de professores, assim como 

dos que marcam o estabelecimento das escolas normais. Entre esses fatos, destaco um que 

chama atenção por marcar influência de pedagogos europeus trazidos para o Brasil por 

Francisco Campos, trata-se da criação da Escola de Aperfeiçoamento Pedagógico, que institui 

um ciclo de dois anos de estudos profissionais para professores já em exercício, algo como 

estudos continuados. 



44 
 

 

Citada por Tanuri (2000), Ana Maria Casassanta Peixoto conta que, em Minas Gerais, 

houve um grande crescimento do número de escolas normais — de duas escolas com 222 

alunos matriculados, há um salto, em 1930, para 21 escolas com 3.892 alunos. O movimento é 

intenso e está acompanhado do conjunto de ideias liberais da Escola Nova. 

O clima de desejo de renovação do ensino no Brasil, como se vê, está inspirado na 

movimentação de igual teor nas primeiras décadas do século XX, na Europa e nos Estados 

Unidos. O movimento escolanovista ocorre nesse ambiente e a partir de mudanças 

econômicas e sociais no país, como por exemplo, o desenvolvimento urbano acelerado e o 

progresso industrial associado à ampliação das da cultura cafeeira. 

Tal crescimento econômico, que não impedia as desigualdades crescentes, favoreceu a 

difusão das ideias escolanovistas, segundo as quais a educação é um agente fundamental para 

a construção da democracia na sociedade a partir da criação de oportunidades para todos. 

Nada disso pôs fim às desigualdades econômicas que marcam a educação brasileira e, como 

evidencia este trabalho, nada também colocou a questão racial no centro do debate. 

No artigo “Professores negros na Primeira República”, Maria Lúcia Muller (2006) 

investigou a existência de professoras negras no magistério público primário, assim como o 

processo de branqueamento ocorrido na instrução pública no Distrito federal, Mato Grosso e 

Minas Gerais, que terminaram por excluir ou impedir o acesso de mulheres negras nas 

funções docentes. Neste estudo, a pesquisadora utilizou algumas imagens iconográficas de 

professoras. Além disso, usou também documentos, regulamentos, normas e estudos que 

analisavam o pensamento social brasileiro no Império e nos anos iniciais do século XX. 

Tal estudo a levou a persistir na ideia de conhecer o processo de branqueamento do 

magistério. Quanto mais investigou os arquivos públicos, hemerotecas e coleções particulares 

a autora foi se dando conta da existência de professores negros e negras, embora a 

desigualdade de gênero aí se mantivesse do mesmo modo como ocorre nas relações entre 

homens e mulheres brancas, os professores negros também parecia ocupar melhores posições 

que as professoras negras. 

Vale dizer que, em se tratando de pesquisa histórica, a classificação racial utilizada no 

Brasil, como nos diz a autora (MULLER, 2006), pode induzir-nos a erro ou a não 

problematizar questões sérias para a discussão das relações raciais. No Rio de Janeiro, 

material iconográfico de antigas professoras apresentavam mulheres de pele escura. Na 

mesma pesquisa, vê-se que certidões de nascimento registram a cor de algumas professoras, 



45 
 

 

no entanto nenhuma delas foi apresentada como preta ou negra, as denominações utilizadas 

eram: parda, escura, morena. Segundo a autora, a cor atribuída é uma construção social, 

independente da cor da pele do ser humano específico, concreto, essa atribuição é uma 

construção social e se dá numa relação social. Quais são e como são as raças que compõem a 

nossa nação? 

O termo raça tem bases na biologia e gerou o pensamento eugenista, que envolve 

cientistas e juristas em torno da ideia que há raças superiores e inferiores. Para os que 

defendem essa ideia, a educação teve um papel fundamental, pois poderia contribuir para que 

se corrigissem as “raças inferiores”. Mais tarde, as próprias ciências naturais esclarecem que 

não há raças, no plural, mas os efeitos, sendo o racismo o mais grave, dessa ideologia, 

permanecem até os dias de hoje, de modo que não se pode simplesmente alegar “existe apenas 

raça humana”, porque isso nos impediria de buscar eliminar as tensões das relações raciais e a 

segregação e as desigualdades resultantes do racismo. 

A história oficial, com seus mitos de origem da nacionalidade, é mostrada nos livros 

no final do século XIX e início do século XX. Ainda no Império, essa história começou a ser 

construída através dos institutos históricos e geográficos que tinham como objetivo 

sistematizar os conhecimentos de uma história nacional, registrar o passado, organizar mitos 

de fundação e ordenar fatos, com intuito de elaborar uma homogeneidade. A partir daí 

estabelecem-se diferenças hierárquicas entre as raças, o papel civilizador caberia ao homem 

branco, que deveria aprimorar o indígena. Ao negro caberia o atraso. O branqueamento foi 

uma espécie de ponte entre o histórico e heróico passado e o futuro do país. 

 
3.3.7 O ensino primário e os grupos escolares 

 

 
Os primeiros anos de instrução para o ensino primário, como destacam Tanuri (1979) e 

Monarcha (1999), valorizavam o papel das ciências. Além disso, as ideias de Pestalozzi, 

pautadas nos princípios da educação pelos sentidos, no caráter sensorial das experiências, que 

definiam o método sensorial do educador suíço Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827). 

Em 1890, com a Reforma Paulista dirigida por Caetano de Campos, o caráter 

propedêutico do currículo foi contemplado nas escolas-modelo criadas pela Reforma, cujo 

início se deu na Escola Normal e que se estendeu a todo o ensino público a partir da lei 88, de 

1892. É desse período o estabelecimento do ensino primário de longa duração, dividido em 



46 
 

 

duas etapas — elementar e complementar —, totalizando 8 anos de duração. Também se 

destaca a criação de um curso superior e os “grupos escolares”, que agrupavam escolas 

isoladas. Os grupos constituíam um modelo de estabelecimento de ensino caracterizado por 

um agrupamento de escolas, vigoraram no período republicano no Brasil. Ainda ouvimos 

nossos pais descrevendo os grupos na nossa infância, muitos de nós nos lembraremos disso 

certamente. Eles foram pensados para serem espaços de educação continuada ao mesmo 

tempo em que eram o local de formação de professores. Iniciava-se ali a noção de 

universalização do ensino. Tais alterações tiveram peso na Escola Normal, pois significavam 

modificações curriculares e políticas (TANURI, 2000). 

Conforme Tanuri (2000), não foi possível atingir todas as metas dos reformadores 

paulistas. Por exemplo, a Escola Normal Superior não foi criada. Do mesmo modo, não se 

concretizaram os objetivos dos cursos complementares de integralizar o primário, mas 

acrescentou o objetivo de preparar professores para as escolas preliminares a partir do 

acréscimo de um ano de prática de ensino. 

Desse modo, houve uma dupla função que permitiu expandir o sistema de formação 

docente: “[...] consolidou-se um dualismo que, embora adotado em outras unidades da 

federação, já em 1920 (Lei n. 175, de 8/12/1920) seria abolido em São Paulo, com a 

unificação de todas as escolas normais, pelo padrão das mais elevadas.” (TANURI, 2000, 69). 

Após a Lei 5.692/72, São Paulo dispunha de dez escolas normais públicas, o que 

contribuiu para que as demandas da ampliação do ensino público fossem atendidas. No 

Distrito Federal, por sua vez, a reforma de Afrânio Peixoto havia separado o curso da antiga 

escola normal em preparatório e profissional. Começava a se introduzir também os cursos 

complementares — no Ceará, na Bahia, em Pernambuco, no Distrito Federal, em Minas 

Gerais e em Goiás (TANURI, 2000). Tais cursos eram uma “espécie de primário superior” 

(TANURI, 2000, p. 70). 

A intensa movimentação do período se prolonga pelo período posterior à 1ª Guerra 

Mundial, quando se demonstra preocupação com a questão educacional. O Estado brasileiro 

parece disposto a difundir as reformulações do ensino. 

É nesse período que se fortalece o escolanovismo, ideário que será analisado no item 

seguinte deste trabalho. De todo modo, considero importante registrar o clima de 

efervescência do período, que, nas palavras de Jorge Nagle, citado por Tanuri (TANURI, 

2000, p. 70), era é “entusiasmo pela educação”, sucedido pelo “otimismo pedagógico”, com 



47 
 

 

críticas ao era considerado um “reduzido caráter profissional das escolas normais” e 

“predominância dos estudos da cultura geral” (TANURI, 2000, p. 70). 

O movimento da Escola Nova tem reflexos mais explícitos até a década de 1970, 

quando então começam a se desfazer o conjunto de ideias e ações que também deram origem 

aos Grupos Escolares. Essas tendências passaram por diversas mudanças no cenário político, 

social e educacional e foram mesclando-se a outras tendências. 

 
3.3.8 A Escola Nova e o papel de Anísio Teixeira 

 

 
A produção intelectual intensa e o debate político movimentaram a cena da educação 

brasileira. Nesse contexto, destaca-se um nome entre os demais: Anísio Teixeira (1900-1971). 

Nascido na Bahia, o jurista, educador e escritor Anísio Teixeira, teve papel de destaque na 

difusão das ideias do Movimento da Escola Nova. Além disso, promoveu reformas na Bahia e 

no Rio de Janeiro, que representam marcos na história da educação brasileira, tendo tido 

grande destaque na elaboração e veiculação do Manifesto dos Pioneiros da Educação Nova, 

em 1932 e, de 1952 a 1964, esteve à frente do Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 

Educacionais – INEP (LABELLE; PEREIRA, 2000, n.p.). 

Não tenho intenção de adotar um tom otimista acerca do pensamento de Teixeira ou do 

movimento que representou, pois isso poderia mascarar as contradições de um ideário que se 

pretendia pautado na igualdade de oportunidades, mas não investiu contra as desigualdades de 

oportunidades. Porém, é importante destacar os avanços do período, assim como seus limites. 

Assim, é importante reconhecer o papel central de Anísio Teixeira nos movimentos 

reformistas e na ampliação do direito à educação, em que sua atuação influenciou a educação 

no Brasil em âmbito municipal, estadual e federal. Suas proposições, como já ficou claro, 

pautam-se na defesa da escola pública, laica e universal. Entre as propostas que defendeu e 

pelas quais trabalhou, chamo atenção para: aperfeiçoamento de professores; organização e 

descentralização do sistema público; atenção a diversos níveis de ensino, como a educação 

fundamental para crianças e jovens, o ensino universitário e a educação popular esta última 

com poucos avanços significativos, embora alicerçada na ideia que era necessário superar o 

abismo do ensino ofertado para trabalhadores e aquele dedicado às elites. 

É nesse contexto que o educador baiano propõe erradicar as escolas normais. 

Ocupando o cargo de diretor da instrução pública do Distrito Federal, lançou o Decreto 3.810, 



48 
 

 

de 19/3/1932. Sua intenção era substituir as escolas normais pela Escola de Professores. De 

acordo com Tanuri (2000): 

Com esse objetivo, o antigo ciclo preparatório da escola normal é ampliado e 

equiparado ao ensino secundário federal - curso fundamental, de cinco anos -, 

enquanto o curso profissional, totalmente reformulado, veio a constituir a Escola de 

Professores. A reforma transforma a Escola Normal do Distrito Federal em Instituto 

de Educação, constituído de quatro escolas: Escola de Professores, Escola 

Secundária (com dois cursos, um fundamental, com cinco anos, e um preparatório, 

com um), Escola Primária e Jardim-da-Infância. (TANURI, 2000, p. 72). 

 

Entre as mudanças propostas pela Escola de Professores, estava a oferta “de cursos de 

especialização, aperfeiçoamento, extensão e extraordinários.” (VIDAL, 1995, p. 67). Com sua 

incorporação, em 1935, à Universidade do Distrito Federal, passou a conceder a chamada 

“licença magistral”. Posteriormente, em 1939, a Universidade do Distrito Federal foi extinta, 

seus cursos foram anexados à Universidade do Brasil, assim a Escola de Professores voltou a 

ser parte do Instituto de Educação (TANURI, 2000). 

Fernando Azevedo, em São Paulo, empreende movimento semelhante. Em 1934, o 

Instituto de Educação de São Paulo, através de sua Escola de Professores, foi incorporado à 

Universidade de São Paulo, tendo a responsabilidade da formação pedagógica dos alunos das 

seções da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras que pretendiam obter licença para o 

magistério (TANURI, 2000). É possível notar como os pioneiros da educação andavam lado a 

lado na busca de ideais comuns e, com o tempo, os modelos propostos por esses sujeitos, 

fundamentaram também o que foi adotado em todas as unidades da federação. 

Conforme Vidal (1995) em sua tese de Doutorado sobre a formação docente no 

Instituto de Educação do Distrito Federal, Anísio Teixeira, assim como outros educadores que 

lideravam o Manifesto dos Pioneiros da Educação, desejava observar as necessidades do 

cidadão brasileiro comum, conhecer o modo de vida de todas as classes sociais. A autora 

destaca que Anísio Teixeira empreendia pesquisas que visavam a fazer com que os 

educadores pudessem se aproximar da população a que se dirigiam os programas de educação 

do Instituto (VIDAL, 1995). 



49 
 

 

3.3.9 Escolas Normais de iniciativa privada e municipal 

 

 
Escolas normais particulares, como nos informa Tanuri (2000), existiam desde o 

Império. A autora diz ainda que: 

Na Estatística da Instrução, relativa ao ano de 1907, consta que os estados de 

Pernambuco, Rio Grande do Sul, Rio de Janeiro e Minas Gerais tinham escolas 

normais dependentes da iniciativa privada, contando com escolas municipais dessa 

modalidade o Distrito Federal e Minas Gerais. Aliás, neste último estado a iniciativa 

particular encontrava-se em franco desenvolvimento, mantendo 12 escolas, ao lado 

de duas municipais e apenas uma estadual (TANURI, 2000, p. 71). 

 

Tais escolas eram chamadas de “livres” ou “equiparadas” e significava uma tentativa 

de compensação da falta de escolas administradas pelos estados. Sob a alegação de estarem 

preocupados com a possibilidade de que essa organização abalasse a organização do ensino 

normal traçada anteriormente, o poder legislativo de São Paulo resistiu em abrir espaço para a 

iniciativa privada, o que só ocorreu a partir de 1927. Esse posicionamento batia de frente com 

o da maioria dos municípios, que reivindicavam a liberação para a implementação das escolas 

livres. De todo modo, já em 1928 havia 26 escolas normais livres no estado de São Paulo. O 

crescimento é rápido e exige de nós uma reflexão crítica. Em meio a um movimento que tinha 

a pretensão de universalizar o acesso à educação, a rede privada entra em franco crescimento. 

No final dos anos 1920, explicita Tanuri (2000), tal rede se destaca como a principal 

mantenedora das escolas normais, o que faz surgir preocupações primeiro com o tamanho e a 

importância da iniciativa privada e, em seguida, com o controle da qualidade do ensino 

ofertado nessas instituições. 

Quanto às bases filosóficas que as sustentavam, a psicologia experimental se destaca 

(TANURI, 2000), porém não mais ancorada na psicofísica e nas medições cefalométricas, que 

são aquelas que se preocupam com a verificação da inteligência com “instrumentos de 

medida” (TANURI, 2000, p. 72). 

 
3.3.10 A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional: Lei 4.024, de 20/12/1961 

 

 
Antes de promulgada a Lei nº 4.024/61 não havia lei específica de educação, ainda que 

houvesse previsão para tal na Constituição Federal de 1934. Nela, foram estabelecidas as 

diretrizes gerais e as linhas de um Sistema Nacional de Educação. É interessante destacar que 

a Lei nº 4.024/61 permitiu a doação de bolsas, bem como investimento de recursos na 



50 
 

 

ampliação do sistema público e também da iniciativa privada mediante subsídios financeiros. 

Era a possibilidade clara de manutenção de entidades da iniciativa privada com verba pública. 

Dentre as principais marcas trazidas pela lei em questão, destaco algumas: destinação 

de 20% das verbas públicas dos municípios para gastos com a educação e de 12% do 

orçamento da União; redução do poder centralizador do Ministério de Educação e Cultura, 

com estabelecimento de maior autonomia aos órgãos no âmbito dos estados; indicação de que 

as verbas públicas não são exclusivamente das instituições públicas de ensino; formação 

docente do professor primário no ensino normal de grau ginasial ou colegial e do professor de 

ensino médio em nível superior; matrícula compulsória nos quatro anos do ensino primário; 

determinação de ano letivo de 180 dias; criação do ensino religioso facultativo; 

regulamentação do Conselho Federal de Educação e dos Conselhos Estaduais de Educação 

(BRASIL, 1961). 

Há muitas medidas na criação da lei e, como não pude deixar de notar, o privilégio do 

uso de recursos públicos pela rede privada é bem visível. Além disso, não se pode dizer que a 

nova lei tenha trazido soluções significativas para o ensino normal. Em linhas gerais, estava 

mantido o projeto anterior, por exemplo, quanto à duração dos estudos e à divisão dos ciclos. 

Como consequência da promulgação da Lei 4.024/1961, os estados deveriam se ajustar 

às novas normas, no entanto, segundo Tanuri (2000), as reformas estaduais ficaram limitadas 

a alterações curriculares, conservando-se, na maioria dos estados, o sistema dual, “com 

escolas normais de nível ginasial, com quatro séries no mínimo, e as de nível colegial, com 

três séries no mínimo, certamente em face da insuficiente quantidade de candidatos 

qualificados para a docência no ensino primário.” (TANURI, 2000, p. 78). 

A duração dos cursos foi sempre um ponto de tensão e disputas políticas. Em 1962, o 

Parecer CFE 251, referente ao currículo mínimo do curso de Pedagogia, começa a apontar 

caminhos para o curso de nível superior para a formação docente. O Parecer CFE 252/29 

procura garantir o exercício do magistério primários por pessoas formadas em Pedagogia 

(TANURI, 2000). 

São muitas as movimentações, porém as observações sobre a distância entre aquilo 

que é ensinado a as realidades circundantes ao aluno são constantes. Essas discussões estão 

presentes até os dias de hoje, quando, ainda que as leis sejam claras ao explicitar a 

necessidade de se diminuir a distância entre a teoria e a realidade, os princípios que norteiam 

essa postura ainda parecem um pouco arraigados na prática mais comum do magistério. Se 



51 
 

 

isso é real em dias atuais, quando já nos debruçamos sobre a missão de entendermos e fazer 

com que entendam que não há separação entre ciência e realidade e não ciência neutra, 

imaginemos naqueles tempos, sobretudo a partir da conjuntura política e histórica após 1964, 

com o estabelecimento do golpe civil militar que instituiu a ditadura militar no Brasil. Nessa 

conjuntura, conforme Tanuri: 

as preocupações da literatura educacional, dos conteúdos curriculares e dos 

treinamentos dos professores deslocam-se principalmente para os aspectos internos 

da escola, para os "meios" destinados a "modernizar" a prática docente, para a 

"operacionalização" dos objetivos - instrucionais e comportamentais -, para o 

"planejamento, e coordenação e o controle" das atividades, para os "métodos e 

técnicas" de avaliação, para a utilização de novas tecnologias de ensino, então 

referentes sobretudo a "recursos audiovisuais". Tratava-se de tornar a escola 

"eficiente e produtiva", ou seja, de torná-la operacional com vistas à preparação para 

o trabalho, para o desenvolvimento econômico do país, para a segurança nacional. 

(TANURI, 2000, p. 79). 

 

Cresce, nesse momento, o pensamento da “Teoria do Capital Humano”, apoiada em 

uma visão tecnicista, que fortalece a divisão do trabalho pedagógico, em que se desenvolvem, 

por exemplo, os serviços de Supervisão e, a partir da implementação do Parecer 252/1969, 

inicia-se formação dos especialistas. 

Naquele momento, constantemente apontava-se a “falta de preparo” do professor da 

escola normal para o trabalho concreto, pois as metodologias e a Prática do Ensino Primário 

não estavam incluídas nos currículos dos cursos de Pedagogia até 1969. Some-se a isso o fato 

de que os cursos normais começavam a perder prestígio. 

É do período de vigência da Lei 4.024/1961, a reforma do ensino secundário e normal, 

de 1868, realizada no estado de São Paulo, em 1968, sob a administração Ulhoa Cintra. 

Objetivando adiar o momento da implementação do curso normal, a reforma unificou os dois 

primeiros anos do curso secundário e normal, além de organizar uma terceira série 

diversificada por áreas (artes, ciências administrativas, ciências humanas, ciências físicas e 

biológicas, letras e educação) ao criar uma quarta série voltada para as disciplinas 

profissionalizantes da educação. Essa medida procurava impedir a procura pelo curso normal 

e a expansão de sua rede de escolas. Iniciava-se uma descaracterização do modelo de curso 

normal disponível que começava a se descaracterizar (TANURI, 2000). 



52 
 

 

3.3.11 A Lei 5.692/71: Diretrizes e Bases para o primeiro e o segundo graus contempla 

escola normal 

 
A Lei 5.692/71 põe fim aos institutos de educação, passando para os cursos de 

pedagogia a formação de especialistas e professores para o Curso Normal. A nova Lei inseriu 

a Escola Normal, transformando a profissionalização obrigatória em Habilitação Específica 

para o Magistério (HEM), no artigo 29 assim ficou estabelecido: 

a formação de professores e especialistas para o ensino de 1º e 2º graus será feita em 

níveis que se elevem progressivamente, ajustando-se às diferenças culturais de cada 

região do país e com orientação que atenda aos objetivos específicos de cada grau, 

às características das disciplinas, áreas de estudo e às fases de desenvolvimento dos 

educandos. (BRASIL, 1971, n. p.). 

 

Um núcleo comum em formação geral obrigatório em todo território nacional ficou 

estabelecido para HEM, composto por disciplinas de Comunicação e Expressão, Ciências e 

Estudos Sociais, e parte da formação específica, composta por: Fundamentos de Educação 

(aspectos biológicos, psicológicos, sociológicos, históricos e filosóficos da educação), 

Estrutura e Funcionamento do Ensino de Primeiro e Segundo Graus, assim como Didática e 

Prática de Ensino, conforme parecer CFE 349/72 (TANURI, 1988). 

Com exceção da disciplina Estrutura e Funcionamento do Ensino de 1° grau, as 

demais disciplinas não apresentaram maiores alterações em termos de conteúdos 

contemplados no currículo. Conforme Tanuri (1998), a habilitação para o magistério em 

escolas maternais e jardins-de-infância, em 1ª e 2ª séries, em 3ª e 4ª séries, em 5ª e 6ª, entre 

outras, ocorreria com conteúdos correspondentes a cada uma delas. No estado de São Paulo, 

por exemplo, o tipo de estrutura adotada — com a 4ª série destinada ao aprofundamento de 

estudos para o magistério na pré-escola, na 1ª e 2ª séries, ou na 3ª e 4ª — favoreceu a procura 

quase exclusiva da opção relativa ao magistério na pré-escola, então em expansão, já que essa 

opção conferia também o direito de exercer o magistério nas quatro primeiras séries do 

primeiro grau. Essa situação acabou por excluir, de fato, do currículo, componentes 

instrumentais importantes, relativos à metodologia da alfabetização e da matemática, os quais 

não integravam a opção magistério na pré-escola. Tal estrutura foi severamente criticada, 

vindo a ser alterada a partir de 1987 (Del. CEE 15/87 e Res. SE 15/88) (TANURI, 1988). 

No estado de SP, nas escolas superiores e de 2º grau, o curso normal modificou-se, 

tornando-se uma “opção menor”, com turmas lotadas no período da noite, redução de 



53 
 

 

disciplinas didáticas e pedagógicas para o 1º grau, redução e deslocamento de conteúdos, o 

que causou esfacelamento do currículo. 

Em 1986, o antigo Centro Nacional de Aperfeiçoamento de Pessoal para Formação 

Profissional (CENAFOR) publicou um trabalho que traduz o que apontavam as críticas 

dirigidas à HEM durante tal período: a habilitação ao magistério, em meio a muitas outras, 

assumiu caráter propedêutico e descaracterizou-se. Até 1971, considerava-se que o curso 

superdimensionava os aspectos instrumentais, em prejuízo do conteúdo básico, geral e 

específico, enquanto, hoje, ele não trata adequadamente qualquer desses aspectos. O 

magistério continua entre as habilitações consideradas fracas em conteúdo científico, ao 

mesmo tempo que abriu mão de suas antigas exigências quanto aos aspectos instrumentais. 

Tais críticas, a partir dos anos 1980, têm como resultado a construção de produções 

acadêmicas de cunho sociológico, sobretudo no que se refere às teorias do conflito e às teorias 

críticas em geral. Muitos dos trabalhos já buscam situar a formação do professor no contexto 

sócio-histórico onde ela se insere, no intento de destacar os determinantes dessa formação e 

de adequá-la à função da escola, de formação de cidadãos críticos e competentes. 

Iniciativas do MEC, assim como de secretarias estaduais, a fim de viabilizar medidas 

para amenizar o grave quadro na formação de professores em território nacional, deram 

origem ao movimento chamado de “revitalização do magistério”, a partir de projetos de 

estudos, reflexões, pesquisas e propostas de ação. Nesse contexto, é criado, em 1982, o Centro 

de Formação e Aperfeiçoamento do Magistério (CEFAM), pela Coordenadoria do Ensino 

Regular do 2º grau do MEC. O objetivo do CEFAM era o redimensionamento das escolas 

normais, a fim de torná-las um centro de formação inicial e continuada para professores da 

educação pré-escolar e séries iniciais (TANURI, 2000). 

O Ministério da Educação financiou e apoiou tecnicamente, expandindo o projeto para 

seis estados: Rio Grande do Sul, Minas Gerais, Bahia, Pernambuco, Piauí e Alagoas, 

totalizando 55 centros. A partir de 1987, os centros contemplaram mais nove estados: São 

Paulo, Goiás, Pará, Rio Grande do Norte, Paraíba, Sergipe, Mato Grosso do Sul, Mato Grosso 

e Santa Catarina, atingindo 120 unidades. Bolsas de trabalho para o magistério foram criadas, 

para garantir tempo integral aos estudantes do ensino fundamental com monitoria nas séries 

iniciais. Com a descontinuidade desse projeto no âmbito do MEC, as bolsas passaram a ser 

financiadas, em alguns estados, com recursos dos respectivos governos (TANURI, 1994, p. 

81). 



54 
 

 

No sentido da melhoria na qualidade do ensino, há nesse momento alguns avanços: 

aumento no currículo, complementação entre disciplinas, seleção para ingresso ao curso de 

formação de professores, parceria com universidades, ensino pré-escolar, construção de 

pesquisa-ação com alfabetização e matemática, horário em tempo integral dividido entre as 

atividades do currículo e outro período de estágio. No entanto, vários centros não 

conseguiram ampliar suas ações de aperfeiçoamento e de educação continuada com os 

professores. 

Projetos complementares e paralelos ao CEFAM, com o objetivo de dar continuidade 

às suas ações e fortalecê-las, foram iniciados pelo MEC mas não tiveram continuidade. 

Mesmo uma avaliação geral adequada do projeto CEFAM, iniciada pelo antigo CENAFOR, 

não chegou a ser completada. Certamente a descontinuidade administrativa no Ministério de 

Educação, em que cinco titulares ocuparam a pasta de 1985 a 1989, dificultou a 

implementação contínua e efetiva de programas adequados à melhoria da formação docente 

(TANURI, 2000). 

Por meio da Coordenadoria de Ensino do 2º grau, Ministério da Educação firmou 

convênio com o CENAFOR, para a construção do projeto “Habilitação ao magistério”, que 

buscou implementar de nova estrutura curricular a qual, entre outros elementos, constava: 

A) proposta de reformulação curricular da Habilitação Magistério; b) conjunto de 

documentos que explicitassem a proposta curricular e subsidiassem as Secretarias 

Estaduais para a implantação da mesma; c) materiais técnico-pedagógicos para a 

orientação dos professores na implantação da proposta. (LIBÂNEO; PIMENTA, 

1987, p. 1 apud TANURI, 2000, p. 83). 

 

Sem conclusão, devido à extinção do CENAFOR, o projeto só foi retomado por meio 

de convênio com a PUC/SP, tendo à frente a coordenação dos professores José Carlos 

Libâneo e Selma Garrido Pimenta. Em seu currículo, o novo projeto inseriu o núcleo comum, 

cuja denominação é “Revisão Curricular de habilitação do Magistério” (TANURI, 2000, p. 

83). 

As mais variadas ações no campo da formação de professores não foram exclusividade 

do governo federal, também as secretarias de educação estaduais empenharam esforços, tanto 

no que diz respeito à adequação da lei, quanto aos treinamentos em serviço. De 1982 a 1988, 

São Paulo construiu uma série de ações, culminando com a reforma da HEM (Del. CEE30/87 

e Res. SE 5/88) (TANURI, 2000, p, 83). A divisão no interior do curso normal foi diluída, 

passando sua organização a um só bloco, visando à preparação do professor da pré-escola à 4ª 



55 
 

 

série do 1º grau, buscando-se resgatar a especificidade do curso, com o seu início a partir da 

1ª série do 2º grau. Conteúdos curriculares foram resgatados, evitando-se a fragmentação com 

o aumento dos estudos pedagógicos. Articular as diversas disciplinas contextualizando o 

ensino foi uma necessidade, o que levou as secretarias estaduais a implementarem instruções 

minuciosas. 

Medidas historicamente reivindicadas foram anexadas aos cursos dos CEFAMS em 

1988, como maior e melhores recursos pedagógicos e a possibilidade de se ter um 

coordenador pedagógico por escola. A partir dos anos 1980, os cursos de pedagogia passam 

por gradativa remodelação, em que se percebe o objetivo de adequação ao preparo 

pedagógico de professores das séries iniciais. 

Embora tenham sido muitas e variadas as iniciativas e o esforço de mudanças, a 

formação de professores ainda se mostrava incipiente no sentido de se investir de forma 

efetiva e consistente, como diz Tanuri (2000), O mais grave é que as falhas na política de 

formação se faziam acompanhar de ausência de ações governamentais adequadas pertinentes 

à carreira e à remuneração do professor, o que acabava por se refletir na desvalorização social 

da profissão docente, com consequências drásticas para a qualidade do ensino em todos os 

níveis (TANURI, 2000). 

 
3.3.12 Nova Lei de Diretrizes e Bases (Lei 9.394/96) 

 

 
A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira (LDB 9394/96) regulamenta 

atualmente o sistema educacional (público ou privado) do Brasil, da educação básica ao 

ensino superior. 

O quadro que se apresentava na formação docente quando na promulgação da Lei 

9394/96 compreendia a existência de 5.276 habilitações para o magistério em instituições de 

ensino médio, “das quais 3.420 em escolas estaduais, 1.152 em escolas particulares, 761 em 

municipais e 3 federais.” (TANURI, 2000, p. 85). Havia, conforme Tanuri (2000), apenas 337 

cursos de Pedagogia em todo o país. A maioria se concentrava na região Sudeste e se 

vinculava à iniciativa privada. Nesse sentido, a nova LDB representa uma mudança 

significativa, pois o artigo 62 estabelece que: 

A formação de docentes para atuar na educação básica far-se-á em nível superior, em 

curso de licenciatura plena, admitida, como formação mínima para o exercício do 



56 
 

 

magistério na educação infantil e nos cinco primeiros anos do ensino fundamental, a 

oferecida em nível médio, na modalidade normal. (BRASIL, 1996). 

 

O artigo 63 garante a manutenção por parte dos institutos superiores de educação de: 

“I – cursos formadores de profissionais para a educação básica, inclusive o curso normal 

superior, destinado à formação de docentes para a educação infantil e para as primeiras séries 

do ensino fundamental” (BRASIL, 1996, p. 44). Essa medida sempre trouxe discussões 

acaloradas, pois muita gente alega que o aprofundamento das pesquisas e discussões sobre 

formação docente fica em segundo plano no curso Normal Superior. 

Ainda no final dos anos 1990, Kishimoto (1999) chama atenção para matéria de jornal 

que explicita essa polêmica estampada pelo artigo do jornal O Estado de S. Paulo: ‘Pedagogia 

não vai mais formar professores’, discutindo o fato de que somente ao normal superior caberia 

a formação do profissional de educação infantil” (KISHIMOTO, 1999, p. 63). O impasse era 

sobre a qualidade do Normal Superior, sobre o qual pairava a noção de que seria tecnicista. 

Em artigo de 2000, Tanuri afirmava: 

 
[...] é grande o movimento de resistência, tudo indicando que só se poderá chegar a 

algum consenso se a introdução das novas instituições não implicar a 

desmobilização pura e simples das atualmente existentes e na medida em que os 

ganhos já assegurados e a experiência já acumulada tanto pelos Cursos de Pedagogia 

como pela imensa rede pública de cursos médios de formação puderem ser 

capitalizados e aproveitados. (TANURI, 2000, p. 86). 

 

A nova LDB trouxe algumas garantias para a oferta de ensino aos diversos segmentos 

que são dignas de registro, apesar de este trabalho não tratar diretamente dessas garantias, 

apenas porque, de todo modo, as áreas que atravessam a legislação estão sempre imbricadas. 

Então, vejamos a seção que trata da sua organização e incumbências: 

Art. 4º O dever do Estado com educação escolar pública será efetivado mediante a 

garantia de: 

I – educação básica obrigatória e gratuita dos 4 (quatro) aos 17 (dezessete) anos de 

idade, organizada da seguinte forma: 

a) pré-escola; 

b) ensino fundamental; 

c) ensino médio; 

II – educação infantil gratuita às crianças de até 5 (cinco) anos de idade; 

III – atendimento educacional especializado gratuito aos educandos com deficiência, 

transtornos globais do desenvolvimento e altas habilidades ou superdotação, 

transversal a todos os níveis, etapas e modalidades, preferencialmente na rede 

regular de ensino; 

IV – acesso público e gratuito aos ensinos fundamental e médio para todos os que 

não os concluíram na idade própria; 

V – acesso aos níveis mais elevados do ensino, da pesquisa e da criação artística, 

segundo a capacidade de cada um; 

VI – oferta de ensino noturno regular, adequado às condições do educando; 

VII – oferta de educação escolar regular para jovens e adultos, com 



57 
 

 

características e modalidades adequadas às suas necessidades e disponibilidades, 

garantindo-se aos que forem trabalhadores as condições de acesso e permanência na 

escola; 

VIII – atendimento ao educando, em todas as etapas da educação básica, por meio 

de programas suplementares de material didático-escolar, transporte, alimentação e 

assistência à saúde; 

IX – padrões mínimos de qualidade de ensino, definidos como a variedade e 

quantidade mínimas, por aluno, de insumos indispensáveis ao desenvolvimento do 

processo de ensino-aprendizagem; 

X – vaga na escola pública de educação infantil ou de ensino fundamental mais 

próxima de sua residência a toda criança a partir do dia em que completar 4 (quatro) 

anos de idade. (BRASIL, 1996, p. 9-10). 

 

 

3.3.13 O Curso Normal hoje 

 

 
Além das mudanças ocorridas no campo da legislação, algumas das quais estudadas 

nos itens anteriores, o lugar culturalmente ocupado por tais cursos também não ficou parado 

no tempo. Assim, não existe mais aquela ideia de curso normal da antiga canção do célebre 

Nelson Gonçalves: 

Vestida de azul e branco 

Trazendo um sorriso franco 

No rostinho encantador 

Minha linda normalista 

Rapidamente conquista 

Meu coração sem amor (NORMALISTA, 1949, n. p.) 

 

Vejo hoje nas salas de aula do curso normal o quanto essa tradição se foi com o tempo, 

afinal as coisas mudam o tempo todo no mundo, não é mesmo? Nas salas de hoje, vejo a 

diversidade escancarada em seus tons de pele, nos cabelos esvoaçantes, crespos, 

encaracolados, pouco ou quase nada parecidos com aquele perfil das estudantes de outrora. O 

perfil da normalista mudou, a professora das séries iniciais já não é mais aquela mocinha 

tímida, pouco expressiva, quieta de certa forma, de rostinho angelical... As salas de aula estão 

repletas de uma meninada falante, ousada, que rompe barreiras entre o clássico e o 

contemporâneo e manda ver nas interações entre seus pares, professores, coordenadoras/es 

etc. 

 

 

 

 

 
 

Fotografia 8 – Descendo para o recreio 



58 
 

 

 

Fonte: a autora, 2019 

 
Fotografia 9 – Aula passeio a Aldeia Maracanã, turma CN 2008 

Fonte: a autora, 2019 

 

Em nossas rodas de conversa, perguntei sobre que assuntos gostariam de conversar, e 

aí vem de cara: “professora o que você acha das cotas na universidade, elas devem ou não 



59 
 

 

acabar? “A cota favorece a entrada nas escolas, não deveria ser pra quem estuda e sabe, e não 

só por ser negro ou negra?” Pronto, debate posto ali na sala, impregnado de sentido, de 

realidade. 

Começamos a conversar, busco conduzir o diálogo de forma a que todas e todos que 

queiram falar se pronunciem. Afinal, o que são cotas raciais? É a prática de estabelecer uma 

proporção ou número de vagas para estudantes em instituições educativas e para trabalhadores 

no mercado de trabalho. As ações afirmativas são muito mais abrangentes do que a política de 

cotas, e estão inseridas na luta pelo combate às desigualdades sociais. (MUNANGA, 2008). 

Após esses debates, geralmente saio das aulas fascinada com a expressão da diversidade, da 

realidade social posta ali entre nós, aguçando em mim o olhar para tamanha complexidade. 

Em meio a desabafos ardorosos, peço que escrevam o que acabaram de falar, sintam-

se sujeito/as de saberes. Quando a sala de aula é realmente engajada, ela é dinâmica e fluida. 

Está sempre mudando. Já é quase impossível ver admitida aquela escola que leva Arroyo a 

fazer a analogia com as grades em “Tensões atrás das grades”, capítulo de Ofício de mestre: 

imagens e autoimagens (ARROYO, 2000). 

Em conversa com as e os estudantes, pergunto-lhes os motivos que as/os levaram a 

escolha do Curso Normal, entre os vários motivos narrados estão: “desde pequena queria ser 

professora”; “sempre achei o uniforme do curso bonito, e queria usá-lo!” Várias estudantes 

citaram a admiração pelo uniforme! Alguns mencionaram o fato de a escola ficar perto de 

casa, e ser de tempo integral e, por isso, a mãe achou ser a melhor opção. Alguns afirmaram 

que poderem estudar e arrumar um emprego rapidamente seria uma vantagem. 

Vários rapazes disseram estar ali por conta das meninas, sugerindo desejo de paquerá-

las, outros afirmaram que os pais os querem fora das ruas, sendo o curso oferecido em 

horário integral, isso é um fator importante nessa intenção de que fiquem fora das ruas. Vale 

dizer que bom número de estudantes disse não ter intenção de seguir na carreira do 

magistério, estavam fazendo o curso para concluir o ensino médio. 

Sobre a pergunta “Você deseja seguir a carreira do magistério, se tornando professora e 

professor?”, as respostas positivas, de modo geral, são inferiores às respostas das e dos que 

não têm o magistério como escolha de profissão futura. Lá se vão algumas décadas em que 

escolher o Curso Normal era sinônimo de carreira profissional futura. Diante de tais 

constatações, algumas questões me inquietam quanto à interferência no perfil das e dos 

estudantes do curso normal: a facilidade de acesso ao curso hoje em dia — uma vez que não 



60 
 

 

há concurso para o seu ingresso — contribui para a generalização do perfil de estudantes? O 

aumento do número de vagas no curso, ocasionando quantitativo enorme de estudantes por 

turmas não seria também elemento desmotivador, incidindo na má qualidade do ensino? As 

modificações causadas pela lei 5.692/71, gerando as mudanças que levam o Curso Normal a 

ser uma habilitação profissional como qualquer outra, pouco levando em conta suas 

especificidades, não teriam contribuído para esse perfil descolado daquele que outrora se 

mostrava no curso? 

Vejamos abaixo alguns elementos da referida lei que podem nos ajudar a compreender 

essas indagações, que mostram o apego ao mercado de trabalho, indício de minimização dos 

aspectos filosóficos da formação: 

§ 1º - A preparação para o trabalho, como elemento de formação integral do aluno, 

será obrigatória no ensino de 1º e 2º graus e constará dos planos curriculares dos 

estabelecimentos de ensino. § 2º A preparação para o trabalho, no ensino de 2º grau, 

poderá ensejar habilitação profissional, a critério do estabelecimento de ensino. [...] 

a) terá o objetivo de sondagem de aptidões e iniciação para o trabalho, no ensino de 

1º grau, e de habilitação profissional, no ensino de 2º grau. b) será fixada, quando se 

destina a iniciação e habilitação profissional, em consonância com as necessidades 

do mercado de trabalho local ou regional, à vista de levantamentos periodicamente 

renovados (BRASIL, 1971) 



61 
 

 

4 CAMINHOS PERCORRIDOS NOS ESTUDOS SOBRE AS NARRATIVAS DE 

INFÂNCIA NO CONTEXTO DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

 
Memória tema tão complexo, repleto de vielas e 

labirintos estreitos. Não somos nós que detemos a 

memória que toma conta de nosso ser de modo tão 

surpreendente que, num piscar de olhos, deparamo-nos 

com a reminiscência de um evento passado. 

Paulo Nicoli Ramirez 

 
Passado e presente coexistem, não se separam. 

Walter Benjamin 

 

O contato com as/os adolescentes, seus jeitos de ser, suas narrativas sobre o que 

gostam de fazer, e o que não gostam, as músicas que costumam ouvir, são coisas que me 

levam a um passado recente, fazendo-me sentir o quanto a cada minuto somos outros, 

seguindo, aprendendo coisas novas, ressignificando coisas antigas, dimensionando o tempo 

que permeia a vida hoje adulta com as lembranças da infância. 

Na adolescência, durante meus tempos de normalista, recordo-me como o tempo de 

intervalo entre uma aula e outra era esperado com certa ansiedade, havia tantos professores 

que levei um bom período para memorizar quem eram, o que lecionava e seus dias de aula na 

minha turma. As brincadeiras com as colegas no pátio ainda eram frequentes, costumávamos 

ficar em grupo brincando de adedanha ou queimado, por exemplo. 

Hoje, observando o horário de recreio no pátio da escola, vejo as/os estudantes de um 

lado para outro em meio a celulares, conversando e brincando também. A bola exerce certa 

preferência na brincadeira da meninada, é um alvoroço só. Vendo-as brincando, por 

momentos volto no tempo. 

Para Walter Benjamin (1984), no adulto, o passado prepara o ser presente, pois amplia 

fronteiras, de modo que não importa ao narrador o que se viveu, mas o que confere 

significado a essa rememoração. Com isso, entendo que passado é fonte e fenômeno de 

formação e transformação do sujeito, nas cenas que narro, é assim que o passado aparece para 

mim, fonte de formação, o que deixa claro que passado e presente não se separam, estão em 

relação de complementação um do outro, 

Nesse sentido, o tempo histórico está no cotidiano, nas conversas, na movimentação 

do pátio, nas brincadeiras, falas, no comportamento das e dos estudantes, como a evidenciar 

um passado, no presente. 



62 
 

 

Como, então, trazer experiências vividas na infância e na adolescência para a sala de 

aula, a fim de abrir espaços para um aprendizado coletivo? Falar na sala de aula sobre o que 

se vive ou se viveu, a partir da memória de um passado recente, traz para esse espaço a 

possibilidade de encontros com narrativas que se aproximam, se juntam, fazendo fluir uma 

atmosfera acolhedora, cúmplice, solidária, trazendo à tona o pulsar da vida, que afetada pelo 

clima de livre expressão, provoca a partilha do conhecimento em sala de aula. 

Se a história lida com diferentes temporalidades, em que passado e presente não se 

superpõem, pois experiências vividas em diferentes tempos, com ensina Benjamin (1984), 

desenvolvem-se de um modo contraditório, ambíguo e concreto, então, na apreensão do 

tempo, predomina a intensidade da experiência e não sua cronologia linear. Para o autor, a 

experiência e a narrativa colaboram para que compreendamos os processos culturais e 

educacionais que nos tocam e são capazes de nos transformar, pois proporciona 

expressividade à história. 

Essa possibilidade de escuta aponta desafios com os quais lido frequentemente, como 

a necessidade de reexaminar criticamente o modo como nós professoras pensamos o espaço 

de aprendizado e a busca por respeito às vozes individuais, para que as e os estudantes se 

sintam livres para falar e responder sobre suas experiências. O exercício de escuta permite 

saber o que pensam e sentem, a partir das histórias contadas ou lidas e provoca no grupo de 

estudantes uma série de narrativas sobre suas vidas. É aí que as experiências envolvendo o 

racismo vêm à tona, evidenciando uma necessidade urgente de se falar sobre essa temática. 

Narras as memórias do que se viveu, muitas vezes em experiências que se apresentam à flor 

da pele provoca tensões, por vezes conflitos, emoções e afetos, é a vida que se expressa a 

partir da realidade citada, narrada por cada um/uma dos/das estudantes. Mais uma vez vou ao 

encontro de Walter Benjamin, para quem o ato de narrar é processo coletivo, realizado a partir 

de trocas entre os sujeitos (BENJAMIN, 1984). 

A sala de aula é lugar de gente, não de máquina! Essa não é uma palavra de ordem 

sindicalista, é a constatação de que é preciso se expor, falar, sentir-se ouvido, respeitado. Esse 

exercício de escutar as várias vozes é libertador! Neste processo, Paulo Freire, no conjunto de 

sua obra, leva-nos a entender que ninguém ensina se não aprende, e não se aprende sem 

ensinar. Precisamos estar atentas/os às brechas possíveis, para construirmos afetos para além 

dos conteúdos, pois a via institucional, com suas burocracias e tensões administrativas, nem 

sempre permite esse entrelaçamento, daí muitas vezes precisamos achar as brechas. 



63 
 

 

Frequentemente, é por elas que encontramos o espaço do diálogo que nos permite abordar 

assuntos controversos em sala de aula. 

[...] Narrativas como ponto de articulação das nossas práticas pedagógicas, [...] 

conversa como dispositivo potente de aproximação e estranhamento. A conversa 

entra no universo da singularidade e da intimidade. Como pensar a formação a partir 

das experiências vividas? (RIBETTO; FILÉ, 2015, n. p.). 

 

A educação, portanto, promove encontros, que, por sua vez, são o momento da tensão, 

do confronto de ideias, das estranhezas, do diálogo, enfim. É nesse contexto que a temática do 

racismo muitas vezes aparece e, assim, a escola pode tornar-se o local da denúncia. Denunciar 

o racismo na escola, na sala de aula é preciso! 

 
4.1 AS BRINCADEIRAS DA INFÂNCIA 

 
 

Tempo que segue, vai em frente, não para... 

Certa vez, com a turma 2001, uma atividade que nos rendeu ótimas reflexões em sala 

de aula. Falamos sobre as brincadeiras de infância, quando sugeri que desenhassem um 

brinquedo de que tenham gostado durante sua infância. Desenharam, pintaram e, no segundo 

momento, fizemos uma grande roda, na qual propus que quem quisesse falar sobre o desenho 

de seu brinquedo e sua história se sentisse à vontade. Mobilizou-me a ideia de Pereira (2012) 

sobre a representação da experiência: 

É fato que a experiência será sempre subjetiva – porque sempre singular para quem 

a viveu e “somente este poderá falar dela, de dentro [grifo no original], conferindo-

lhe um sentido próprio a partir daquilo que o afetou”. [...] Desse modo, “o vivido 

se ressignifica à medida que é ‘narrado’, uma vez que o narrar não apenas apresenta 

ao outro uma história vivida, mas representa a quem viveu a sua própria 

experiência” (PEREIRA, 2012, p. 44 apud SANTOS, S., 2015, p. 230-231). 

 

Em meio às histórias que iam sendo tecidas, certa estudante pediu pra falar de seu 

desenho. Com a voz baixa, disse que havia ganhado aquela boneca de um tio, mas que não 

gostava muito dela, pois seus olhos enormes a deixavam com medo, por isso a rabiscou 

todinha, até que certo dia arrancou a cabeça da boneca e a enterrou no fundo do quintal de sua 

casa. A boneca havia sido pintada na cor preta, a única dentre os desenhos de bonecas e 

bonecos pintada na cor preta. 

Esse episódio me levou a pensar no modo como Santos, S. (2015) fala sobre o 

entendimento de Benjamin acerca da relação das crianças com a trama social, ainda que 

minha interlocutora não fosse uma criança, mas houve ali pontos em comum: 



64 
 

 

[Walter] Benjamin não toma as crianças como um devir, nem tampouco como 

sujeitos sociais incompetentes e incompletos; pelo contrário, ele as considera como 

sujeitos envolvidos pela complexidade da trama social, portanto imersas na 

problemática histórica de seu tempo (SANTOS, S., 2015, p. 225). 

 

Depois da narrativa da boneca que foi enterrada, perguntei às e aos estudantes que 

haviam ganhado bonecas e bonecos negros na infância. Apenas três estudantes disseram que 

sim. Estava ali um elemento para se pensar no que diz respeito à representatividade da criança 

negra. 

Das brincadeiras mais comuns na infância, citaram: pic-pega, pic-gelo, pic-corrente, 

pique-bandeira, pique-esconde, queimado, pular corda, futebol, três cortes, casinha, dominó, 

pau na lata, policia e ladrão, pular elástico, bicicleta, telefone sem fio, jogos de tabuleiro, 

ameba, tênis de mesa, totó, taco, garrafão, escolinha, salão de beleza, jogos no computador, 

videogame... De modo geral, brincavam juntos com outra criança, os meninos foram 

unânimes em dizer que, “dependendo da brincadeira”, não se pode brincar com as meninas e 

que em algumas outras não se envolvem: “de casinha nem pensar, brincadeira de menina”. 

A memória do brincar e as relações existentes entre infância, cultura e história na 

sociedade contemporânea, nos possibilita compreender e desvelar os múltiplos 

sentidos implicados na cultura lúdica vinculada tanto ao processo de formação 

quanto à prática docente [...]. [...] Sob a lógica das lembranças podemos reparar e 

ver o que se manifesta no outro e fora de nós. [...] Relações entre cultura, infância, 

experiência, narrativa, história e memória, promovendo interações entre a criança 

(contemporânea) e seu mundo através da memória de sua infância [e adolescência] 

(ALVES; SILVA; OLIVEIRA, 2011 p. 46-47). 

 

Evidentemente, temos aí material diverso e rico para análises de gênero que, embora 

não sejam objeto deste trabalho, não posso deixar de sublinhar. 

Ouvindo e vendo meninas e meninos rememorar brincadeiras e brinquedos de 

infância, também me pus a rever memórias de brinquedos e brincadeiras de minha fase de 

infância, recordo-me do quanto gostava de brincar de amarelinha, Bento que Bento é o frade, 

pique, cantigas de roda, casinha, fazer comidinha...costumava brincar de casinha com duas 

amigas que eram irmãs: Leleu (Eliane) e Balu (Marluci). Leleu era uma querida, sempre que 

papai chegava e estávamos brincando, ele me punha pra dentro, brincávamos na calçada. Meu 

pai não gostava que brincasse com as duas amigas, percebia isso, porque quando ele chegava 

e me encontrava com outras crianças não dizia nada, pouco se importava. Hoje, pergunto-me 

se ele se incomodava com Leleu e Balu pelo fato de serem negras. Quando perguntava por 



65 
 

 

que não podia brincar com as duas, ele dizia que se fosse brincar com ela e a irmã, eu ia pegar 

piolho. Eu não ligava, era papai sair por um lado, e eu por outro atrás da Leleu. 

O possível racismo desses episódios não era tema das conversas familiares, como 

também não era na escola. Vivia-se como se as relações raciais fossem democráticas. 

Vivíamos plenamente o mito. 

Formosa era o nome da rua em que morava na cidade de Paulista, em Pernambuco, “a 

cidade das chaminés”. Ali, apenas uma vizinha tinha televisão em casa, no fim da tarde era 

muito comum a criançada correr pra casa de seu Antônio e dona Mocinha pra assistir ao Zorro 

e à Vila Sésamo. 

Memória [...] tema tão complexo [...], repleto de vielas e labirintos estreitos [...]. [...] 

Não somos nós que detemos a memória [...] que toma conta de nosso ser de modo 

tão surpreendente que, num piscar de olhos, deparamo-nos com a reminiscência de 

um evento passado. (RAMIREZ, 2011, p. 120). 

 

Ao longo de minha vida profissional no magistério, tenho mantido contato permanente 

com crianças e adolescentes, tanto nas salas de aula, quanto nas instituições escolares dos 

anos iniciais e educação infantil. Esse contato tem me suscitado muitas reflexões sobre as 

infâncias: onde as crianças mostram-se mais autônomas, alegres e seguras? Onde vivem com 

intensidade o tempo de experimentar ser criança? O que pensam as normalistas, futuras 

professoras, sobre infância, crianças, quais as suas concepções sobre esses temas? Encontro 

caminhos para pensar via sociologia. 

Nos estudos sobre a infância, a sociologia nos oferece elementos substanciais para 

uma melhor compreensão quanto à mudança de conceitos históricos que envolvem esse grupo 

social, cujo conceito surgiu a partir da modernidade. Como um campo de pesquisa recente, 

este vem construindo novos caminhos para pensar as crianças, a partir do desenvolvimento de 

pesquisas sobre os saberes, as formas de interação e a socialização da infância. A própria ideia 

da criança enquanto sujeito de direitos data o início da década de 1960, o que deixa claro que 

o conceito de criança pode ter diferentes formulações a partir de variados lugares e contextos 

culturais. Vejamos como isso acontece nesse caso com a contribuição de Nascimento, 

Brancher e Oliveira (2008): 

Aceitando-se a tese de Ariés (1973), é preciso aceitar que a infância, tal qual é 

entendida hoje, resulta inexistente antes do sec. 16. A vida era relativamente igual 

para todas as idades, ou seja, não havia muitos estágios e os que existiam não eram 

tão claramente demarcados. (NASCIMENTO; BRANCHER; OLIVEIRA, 2008, p. 

50). 



66 
 

 

Os autores prosseguem em sua análise do ser criança, em diálogo com Levin (1997): 

“Passado o estrito período de dependência física da mãe, esses indivíduos se incorporaram 

plenamente ao mundo dos adultos” (LEVIN, 1997 apud NASCIMENTO; BRANCHER; 

OLIVEIRA, 2008, p. 51). 

Schlesener (2011) considera que a sociedade moderna, por não reconhecer o 

envelhecimento, também não reconhece a juventude. Conforme a autora, quando nos 

percebemos envelhecendo, reconhecemos uma ligação com o passado e a tradição, 

reconhecimento fundamental para o exercício do ensinar, porque há uma grandeza no 

passado, o relato de uma memória feliz é condição do criar, ressalta Schlesener, em 

interlocução com Benjamin. 

 
4.2 MEMÓRIA E ORALIDADE: PONTOS DE ENCONTROS 

 

 
Acredito que a sala de aula deve ser um lugar por excelência de entusiasmo, alegria, 

por isso conto e leio histórias, buscando dar voz a sentimentos e ideias. Essa concepção vai ao 

encontro que nos fala Hampâté Bâ (2010), escritor malinês, mestra da tradição oral africana, 

sobre oralidade: 

A tradição oral baseia-se em uma certa concepção do homem, do seu lugar e do seu 

papel no seio do universo 

[...] 

A tradição africana, portanto, concebe a fala como um dom de Deus. Ela é ao 

mesmo tempo divina no sentido descendente e sagrada no sentido ascendente. 

[...] A fala por excelência, é o grande agente ativo da magia africana. (HAMPÂTÉ 

BÂ, 2010, p. 169-173). 

 

Em minha prática, a leitura de histórias tornou-se uma brecha de comunicação para 

afetar as estudantes, um afeto que vai para além dos conteúdos, uma espécie de construir 

fazendo, e aprender junto a ouvir a partir de outras perspectivas. Voltemos a mestre Amadou 

Hampâté Bâ para pensar sobre o valor dessa troca para a constituição das identidades: 

Qualquer adjetivo seria fraco para qualificar a importância que a tradição oral tem 

nas civilizações africanas. Nelas, é pela palavra falada que se transmite, de geração 

em geração, o patrimônio cultural de um povo.”. E mais: “[…] tudo isso é guardado 

pela memória coletiva, a verdadeira modeladora da alma africana e arquivo de sua 

história. (HAMPÂTÉ BÂ, 2010, p. 17 apud SANTOS, E., 2017, p. 3). 

 

Temos em circulação aqui não apenas o conceito de oralidade, mas também a noção de 

escuta, elemento sem o qual as narrativas não se concretizam. Além disso, o elemento tempo 



67 
 

 

é fundamental para o entendimento do modo narrativo de elaboração da realidade. Não à toa, 

na nação Angola do Candomblé, Tempo é Orixá. O filósofo francês Paul Ricoeur, citado por 

Ribetto e Filé (2015, n. p), diz que os “traços da experiência temporal, obviamente, de quem 

narra e de quem ouve [...]” tornam a narrativa significativa. 

Nesse contexto, a escuta pode nos colocar em posição de alteridade, pois permite o 

contato com o inesperado, com conhecimentos aos quais não imaginávamos ter acesso 

(RIBETTO; FILÉ, 2015). 

O valor que atribuo aqui à escuta na oralidade está também firmemente presente nas 

práticas leitoras, tornando a oralidade e a leitura práticas próximas. Acerca desse lugar, a 

escritora argentina Cecilia Bajour (2012) também faz uma reflexão em “Ouvir nas entrelinhas 

– o valor da escuta nas práticas leitoras”. Na série de conferências que formam o livro, Bajour 

mostra a importância da escuta atenta para que se construa informação e conhecimento 

também nas entrelinhas. 

Essas linhas me ajudam a costurar minha prática pedagógica, pautada na percepção de 

que o ensino não deve ficar restrito a pesquisa no sentido restrito de acessar conteúdos 

curriculares e que até mesmo o acesso a esses itens se dá de modo diverso. Nesse caso, as 

narrativas são minha via de conexão com os e as estudantes. Por isso, retomo Hampâté Bâ: 

O que contam os contos? 

Conto, conta, a cantar... 

É você verdadeiro 

Para as crianças brincando no luar meu conto é uma história fantástica [...]”. 

(HAMPÂTÉ BÂ, 1999, p. 5 apud SANTOS, E., 2017, p. 2). 

 

Ao entrar nas turmas para lecionar, uma estratégia que muito me motiva, assim como 

às e aos estudantes, é a leitura de poemas e provérbios, descobri isso ao me dar conta do 

quanto as aulas costumam ser, utilizando um termo bastante em voga nos dias atuais, 

“remotas”. 

Em certa atividade, a ideia era falarem sobre suas frases e provérbios prediletos, quem 

quisesse poderia fazer a leitura para a turma, nada obrigatório, e a partir daí começavam 

nossas conversas. Trocamos pensamentos, provérbios, frases prediletas e as turmas gostam 

um bocado, geralmente recorrem ao celular para buscar ajuda... Os risos são frequentes. Essa 

foi uma das formas de — por que não dizer brechas — que fui encontrando para apresentar-

lhes as narrativas africanas. São momentos que costumam nos render ótimas reflexões sobre a 

vida e nossas inquietudes. 



68 
 

 

Apresentei ao grupo o provérbio ashanti: “Não deixe o que você não pode fazer, 

afastá-lo do que você pode”, que é bastante conhecido. A partir do provérbio, falamos sobre 

nossas dificuldades e responsabilidades com as coisas de nossas vidas as quais nós 

precisamos tocar, como é o caso do estudo. 

De modo geral, em atividades como essa, a maioria das estudantes participam, quase 

ninguém fica de fora, e podemos ouvir as várias vozes da sala de aula, ninguém em silêncio, 

são momentos inspiradores em tenho oportunidade de ocupar um lugar privilegiado de escuta. 

O conhecimento vai fluindo de forma estimulante, e a sala de aula se torna sujeita de seu 

próprio conhecimento, pautando uma narrativa no ambiente escolar, que é comumente 

associado ao silêncio. Ali, bell hooks se fazia ouvir também: “Ouvir um ao outro (o som de 

vozes diferentes), escutar um ao outro, é um exercício de reconhecimento. Também garante 

que nenhum aluno permaneça invisível na sala”. (hooks, 2017, p. 58). Na medida em que se 

utilizam de sua própria linguagem, percebem sua força e poder, neste sentido, vamos 

conferindo visibilidade às histórias que carregamos. Os princípios da oralidade nos orientam: 

Qualquer adjetivo seria fraco para qualificar a importância que a tradição oral tem 

nas civilizações africanas. Nelas, é pela palavra falada que se transmite, de geração 

em geração, o patrimônio cultural de um povo”. E mais “[...] tudo isso é guardado 

pela memória coletiva, a verdadeira modeladora da alma africana e arquivo de sua 

história”. (HAMPÂTÉ BÂ, 2010, p. 17 apud SANTOS, E., 2017, p. 3). 

 

A atmosfera que procuro criar se justifica porque o silêncio nos momentos em que 

professoras e professores lecionam sempre me inquietou, pois descobri cedo que hospital é 

lugar de silêncio, é onde as pessoas carecem de repouso e da ausência de pessoas falando, sala 

de aula não! Essas inquietações me levaram a buscar através da leitura e narração de histórias 

respostas para estimular a sala de aula, e quebrar “aquele silêncio mortal, aquele silêncio de 

gelo”, como bem disse Máximo Gorki em frase que vem sendo repetida pelo tempo. As 

histórias africanas são as que priorizo por perceber questões já apontadas aqui, ligadas à 

necessidade de representatividade das e dos estudantes, negras e negros em sua maioria. 

Além, é claro, do papel político de promoção do debate — e de combate ao —sobre racismo. 

Em minha trajetória pessoal, tendo sido criança criada perto de bisavó, até por volta de 

meus 9 anos, e a bisa Zefinha era pessoa de contar causos, muitos causos. Ela, sentada em sua 

cadeira de balanço, e nós, as “netas”, no chão da varanda dos fundos na casa de vó Margarida, 

sua filha, mãe de meu pai. Ficávamos ali a ouvir seus contos de Pedro Malasartes e alguns 

outros, inclusive os de assombração. Por aí ia nosso dia a dia. 



69 
 

 

Trago também na memória os momentos quando eu e minha irmã mais velha, 

Veronica, dormíamos na casa de vó Margarida, que nos punha pra dormir em redes e, 

geralmente, depois daquelas contações com assombração, eu demorava muito a dormir, ficava 

vendo assombração nas paredes, cada sombra de telha era um monstro, e só depois que vovó 

vinha com o chazinho de erva doce — bem doce diga-se de passagem — eu conseguia dormir. 

Eu vivia então, e o mesmo ocorre com as e os estudantes, o princípio de que “É no 

conto que todas as coisas ocorrem enquanto projeção da vida: essa é uma das funções do 

conto. [...] A explicação do mundo que os rodeia, suas diferenças e suas identificações através 

da palavra falada; tudo passa pela oralidade”. (SANTOS, E., 2017, p. 15). Tempo que passa... 

na adolescência a paixão pelos gibis, revistas, e fotonovelas, tomaram conta de mim, dinheiro 

nem sempre tinha, de modos que não sei bem como nem porque sempre descolou um jeito de 

tê-los por perto. As histórias sempre me fascinaram, verdade é que a poesia não me escapuliu 

mais adiante, tendo o mundo das palavras como grande cúmplice, na escrita de diários e 

cadernos de perguntas, uma febre de adolescentes de meu tempo, grande refúgio para os 

dramas propícios da idade. Me deparar com o mundo juvenil anos depois, me trouxe à força 

da memória de tempos remanescentes. O “[...] que circula, o que faz girar são palavras, 

campos de sentidos, percepções e modos de afetação. [...] Campos dialógicos com nós e com 

os outros.” (LEITE, 2011, p. 29). 

Assim, no desejo de trazer vida com alegria e sentido para esse ambiente tão rico com 

seus saberes e jeitos tão contrastantes, ousei experimentar contar histórias para essa grande 

plateia que é a sala de aula. E através dos contos africanos sou despertada para a diversidade 

da sala de aula, e a perversa realidade do racismo na vida das e dos estudantes com quem 

trabalho. A leitura e contação de histórias nos aproximou, criando uma atmosfera de 

cumplicidade nas turmas, com isso, eu, aprendente, aprendendo o quanto adolescentes gostam 

e curtem essa arte milenar que é contar histórias. 

Para contar que o conto nunca termina, [...] [a] contística [...], a fala e a expressão de 

sentimentos, para tratar de temas da natureza humana, [...] valorizar comportamentos 

considerados virtuosos no ideário da memória [...], para tentar recortar aquelas 

maneiras de ler o mundo, de interpretá-lo e traduzi-lo. (SANTOS, E., 2017, p. 15). 

 

Outro elemento sempre presente em nossas aulas são as canções. De modo geral, 

nossos encontros/aulas costumam terminar ou também começar com músicas, verdadeiras 

poesias cantadas, nas quais a palavra dança baila ao som de ritmos e toadas... 



70 
 

 

Conhecer, compreender as experiências das e dos adolescentes traz uma melhor visão 

de seus modos de ser e estar no mundo, o que me instiga a pensar práticas pedagógicas que 

ressignifiquem nossas experiências. Tal perspectiva estimula esse trabalho cotidiano da sala 

de aula, levando-me a questionar comportamentos docentes ditos parciais, que, na prática, 

mostram-se verdadeiros instrumentos de dominação (práticas racistas). Em alguns de seus 

ensaios no livro Ensinando a transgredir, bell hooks nos diz que “o prazer de ensinar é um ato 

de resistência” (hooks, 2017, p, 20). Nesses ensaios, a autora expressa o seu desejo de “uma 

intervenção — contrapondo-se a desvalorização da atividade do professor e, ao mesmo 

tempo, tratando da urgente necessidade de mudar as práticas de ensino” (hooks, 2017, p. 20-

21). Nos encontros com as e os estudantes, eu me vejo a cantarolar com elas e eles durante 

nossas aulas, e também a dançar, debater letras de músicas, assim nossos encontros se tornam 

envolventes, reais, alegres. Percebo como tais momentos quebram a frieza e apatia 

“quebrando o tédio”, como bem disse a autora. A música “Tempo rei”, de Gilberto, foi uma 

dessas canções trabalhadas em sala, e nos estimulou a repensar nossas formas de ver o tempo 

cronológico, e avaliamos se de fato as coisas permanecem sempre como estão ou se elas 

mudam com o decorrer dos anos, séculos etc, e o nosso papel enquanto pessoas agentes de 

mudança e transformações. Esses momentos nos renderam ótimos diálogos! 

Não me iludo 

Tudo permanecerá do jeito que tem sido 

Transcorrendo 

Transformando 

Tempo e espaço navegando todos os sentidos 

(...) 

Tempo rei, ó, tempo rei, ó, tempo rei 

Transformai as velhas formas do viver 

Ensinai-me, ó, pai, o que eu ainda não sei 

Mãe Senhora do Perpétuo, socorrei 

 
Pensamento 

Mesmo o fundamento singular do ser humano 

De um momento 

Para o outro 

Poderá não mais fundar nem gregos nem baianos 

Mães zelosas 

Pais corujas 

Vejam como as águas de repente ficam sujas 

Não se iludam 

Não me iludo 

Tudo agora mesmo pode estar por um segundo 

 
Tempo rei, ó, tempo rei, ó, tempo rei (TEMPO rei, 1984, n. p.). 



71 
 

 

bel hooks (2017) faz ainda um apelo coletivo pela renovação e pelo rejuvenescimento 

de nossas práticas de ensino, em que pede a todas e todos que abram a cabeça e o coração 

para conhecer o que está além das fronteiras do aceitável, para pensar e repensar, para criar 

novas visões — um movimento que transforma a educação na prática da liberdade. 



72 
 

 

5 RACISMO E SUBJETIVIDADES NO CONTEXTO DAS RELAÇÕES 

ÉTNICO-RACIAIS: AS CARTAS SOBRE RACISMO 

 
A capacidade de ouvir experiências, é o que garante a 

narrativa, precisamos reaprender a escutar. 

Walter Benjamin, O narrador. 

 

Neste item, proponho fazermos uma reflexão sobre a marca do racismo presente nas 

narrativas dos estudantes. Episódios em que houve enfrentamento do racismo foram relatados 

nas atividades que passo a descrever. 

 
5.1 A EXPERIÊNCIA COM O RACISMO: O QUE DIZEM AS ESTUDANTES 

 

 
No contexto em que trabalho, que envolve uma escola pública localizada no subúrbio 

do Rio de Janeiro — o Instituto de Educação Carmela Dutra —, são muitas as histórias 

envolvendo racismo na infância e na adolescência negra. 

Em roda de conversa após uma contação de história, conversamos sobre o que é 

racismo e, como resposta, as e os estudantes responderam: “o preconceito com etnias 

diferentes, discriminação com as pessoas por conta de sua cor, sua cultura”; “é julgar alguém 

por ter um cabelo, cor, descendência ou traço de negro”; é o preconceito contra raça, seja 

negra, indígena, afrodescendente, parda ou branca”; “é quando uma pessoa sofre 

discriminação pela cor de sua pele”; “é o preconceito com os negros”; “é quando alguém 

desmerece ou julga alguém por conta da cor da pele, o estilo do cabelo”; “é um crime onde a 

pessoa sofre agressão verbal e física por causa da cor da pele”; “o racismo é prática desumana 

em que o ser humano menospreza e desrespeita o seu semelhante por conta da cor da pele”; 

“racismo é ódio irracional que pessoas ignorantes sentem contra os negros, isso é uma coisa 

que me deixa sensível”; “é não aceitar a raça do próximo e fazer da raça uma questão de 

desigualdade”; “racismo é desigualdade”; “ninguém merece ser humilhado, todos merecem 

respeito”; “sou contra o racismo, pois somos todos iguais”; “quando eu era mais nova uma 

colega de sala não quis incluir uma amiga no grupo porque ela era negra”. 

Sobre histórias envolvendo racismo, seguem-se alguns registros: 

● “Fui a praia com uma amiga que é negra, passou um carro e alguém de dentro gritou: ‘o 

vão fazer na praia, ficar mais queimada do que já são?’” 



73 
 

 

● “O meu amigo negro teve o emprego negado por ter seu cabelo black”. 

● “No ponto de ônibus, tarde da noite, parou uma viatura e revistou só um homem, ele era 

negro.” 

● “Conheço muitas histórias professora, mas tem uma que a loja tinha sido roubada e o 

policial já saiu prendendo o homem negro sem saber se ele era o ladrão.” 

● “Nunca vivenciei, mas já vi pessoas negras sendo seguidas pelo segurança do shopping.” 

● “Uma que me marcou muito foi quando eu e uma amiga negra pegamos o BRT, tava 

lotado, o homem ofereceu lugar pra eu sentar, eu ofereci pra minha amiga e ele disse que 

se fosse pra preta do cabelo duro sentar, ele não ia levantar, bati boca com o cara, mas 

minha amiga me tirou de perto.” 

● “Estava no ônibus, e tinha uma mulher ao meu lado falando alto no celular, altos papos, 

logo que entraram uns rapazes negros, ela disse que precisava desligar, guardou o celular e 

segurou firme sua bolsa olhando estranha para eles.” 

● “Nunca sofri racismo, mas conheço histórias de amigos na escola que eram chamados por 

nomes ofensivos por conta da cor da pele.” 

● “Meu irmão já vivenciou, uma vez ele e minha mãe foram parados na blitz, e o policial 

não acreditou que ele era filho dela por causa da cor dele.” 

● “Eu sou negra, sempre tive mais amigas negras do que brancas, que isso não é problema 

porque amo todas as minhas amigas, mas o racismo sempre aparece porque tenho uma 

amiga negra que é chamada de feia.” 

● “Já presenciei amigos negros sendo chamados de apelidos maldosos, passando por 

brincadeiras de mau gosto, até ser chamados de bandido, de negro ladrão.” 

● “Estava no shopping, resolvi ir nas lojas americanas comprar alguma coisa pra comer e o 

segurança da loja ficou me seguindo.” 

● “Entrei no banco com o meu tio, todos ficaram nos olhando, parecia que estavam achando 

que a gente ia assaltar.” 

● “Duas amigas minha disseram que nunca vão se envolver com um rapaz negro, não 

querem ter filhos de pele escura. Meu irmão foi levado pra delegacia, porque pensaram 

que ele ia roubar a farmácia, mas ele tinha o dinheiro e não fez nada que pudesse 

incriminá-lo.” 

● “Fui ao shopping com meu namorado e o segurança nos seguiu o tempo todo, porque 

somos negros.” 



74 
 

 

Como se vê, as manifestações de racismo são diversas, desde o racismo recreativo de 

que fala Moreira (2019), caso do primeiro relato transcrito, em que a discriminação ocorreu 

para satisfazer as necessidades perversas de humor racista, até episódios em que se manifesta 

em ações físicas de discriminação e exclusão, como aquele em que houve perigo próximo de 

prisão. A temática do racismo não é estranha aos estudantes. 

De modo geral, as e os participantes da roda de conversa já presenciaram ou conhecem 

alguém que já foi vítima de preconceito racial. No artigo “Experiência e narrativa em 

educação”, Anelice Ribetto e Valter Filé (2015) questionam: como pensar a formação a partir 

das experiências vividas, as “diferentes dimensões da narrativa” (RIBETTO; FILÉ, 2015, n. 

p.), as possibilidades de se pensar sobre as coisas que nos acontecem e as possibilidades de 

formação a partir de nossas experiências, as “noções que circundam as narrativas: memória, 

experiência, tempo, identidade narrativa, entre outros?” (RIBETTO; FILÉ, 2015, n. p.). 

Enquanto falavam de suas experiências sobre o racismo, percebi que algumas 

adolescentes se sentiram um tanto constrangidas ou sem coragem para falar. A partir do 

acolhimento, do clima amistoso que construímos é que a narrativa começou a fluir e, a cada 

encontro, nossa aproximação foi acontecendo, e vamos tecendo nosso exercício de paciência, 

e afeto com a escuta do outro. Aprender a ouvir, sentir essa fala que o outro transmite, pensar 

sobre ela é desafiador, estamos aprendendo juntas! 

Sobre as várias falas, nos aponta Jurandir Freire Costa em “Da cor ao corpo: a 

violência do racismo, prefácio da obra Tornar-se negro, de Neuza Santos Souza: “aqui, a dor 

cria a noção; a indignação; o conceito; a dignidade; o discurso” (COSTA, 1983, p. 1). Nesse 

sentido a violência é o núcleo central do problema abordado: “ser negro é ser violentado de 

forma constante, contínua e cruel, sem pausa ou repouso, por uma dupla injunção: a de 

encarnar o corpo e os ideais de Ego do sujeito branco e a de recusar, negar e anular a presença 

do corpo negro” (COSTA, 1983, p. 2). 

No contexto de sociedades multirraciais construídas por processos de colonização e 

escravização, o mais adequado é afirmar que, de maneira geral, todas as pessoas são 

socializadas para serem racistas. No cenário escravocrata das américas, pessoas negras foram 

construídas, tal como nos diz o pensador camaronês Achille Mbembe (2018), como corpos 

ferramenta e corpos mercadoria — tal como objetos criados para uso de pessoas brancas, 

proprietárias. Daí, num contexto criado por desigualdades raciais que permaneceram 

ideologicamente, mesmo com o fim da escravatura, não ser racista seria uma exceção. 



75 
 

 

Lopes (2013) nos faz pensar sobre as marcas que caracterizam os afrodescendentes no 

Brasil, em especial cor da pele e textura dos cabelos, que funcionam como elementos 

indicadores de lugares sociais subalternizados a serem ocupados pelas pessoas negras. São 

inscrições que indicam a ocorrência do racismo. Nesse contexto, a autora pensa sobre seu 

próprio lugar dentro dessa temática. Lopes (2013) se apresenta como pessoa miscigenada e 

considera que, “dependendo do grau de miscigenação, o mestiço brasileiro pode atravessar a 

linha ou a fronteira de cor e se reclassificar ou ser reclassificado na categoria ‘branca’. Jamais 

poderá ser rebaixado ou classificado como negro”. Para ela, é exceção o miscigenado que 

sofre discriminação severa, e isso se deve, afirma ela, ao seu posicionamento ideológico: 

Seria o caso dos poucos e raros mestiços politicamente mobilizados e que se 

consideram negros para forjar a solidariedade e a identidade política de todos os 

oprimidos. Dessa forma, sofria intensamente manifestações do racismo, mas só após 

a tomada de consciência das questões étnico-raciais é que compreendi que fui e sou 

violentada e atravessada por esse processo. (LOPES, 2013, p. 18). 

 

Problematizar narrativas sobre o racismo, “entendendo a linguagem como mecanismo 

de manutenção de poder [...]” (RIBEIRO, 2017, p. 14), é uma das propostas deste estudo. 

Durante esse processo em que me encontro, vou aprendendo junto, o tempo todo, vivenciando 

e possibilitando minha capacidade de escuta. Narrativas vividas, sentidas, como romper o 

silêncio opressor que silencia as vozes, por sua vez impregnadas de dores — física, 

emocional, conforme podemos perceber nas “Cartas sobre racismo”, nesta dissertação — me 

faz crer no quão valoroso é conferir visibilidade às histórias que carregamos, tornando-se 

urgente e necessário o debate saudável, transparente em sala de aula, quiçá na escola. 

Sobre o que é o racismo, em sua grande maioria, as/os adolescentes respondem sem 

pestanejar a partir daquilo que experimentam em seu dia a dia. “Assim, uma pessoa não nasce 

branca ou negra, mas torna-se a partir do momento em que seu corpo e sua mente são 

conectados a toda uma rede de sentidos compartilhados coletivamente, cuja existência 

antecede à formação de sua consciência e de seus afetos.” (ALMEIDA, 2019, p. 67). 

Nas “Cartas sobre o racismo” que apresento no próximo item do trabalho, percebemos 

que esse tema é bastante corriqueiro entre as estudantes, e surge quando estimulamos os 

relatos. Entretanto, entre o corpo docente, pouco se fala sobre ele. No experimento com os 

discentes durante esses encontros, houve momentos de tensão e conflito, como se 

estivéssemos cutucando uma ferida, que por ora está ali quieta, emudecida, até que seja 



76 
 

 

despertada. A discriminação racial está na fala da maioria das experiências citadas pelas/os 

adolescentes. 

O racismo – que se materializa como discriminação racial – é definido pelo seu 

caráter sistêmico. Não se trata, portanto, de apenas de um ato discriminatório, ou 

mesmo de um conjunto de atos, mas de um processo em [...] que se distribuem entre 

grupos raciais se reproduzem nos âmbitos da política, da economia e das relações 

cotidianas. (ALMEIDA, 2019, p. 34). 

 

 

 
5.2 CARTAS SOBRE O RACISMO 

 
 

Os relatos a seguir foram escritos em forma de cartas por estudantes do 2º ano do 

Curso Normal (Formação de Professores). A ideia da escrita de cartas surgiu a partir da leitura 

de alguns textos de Walter Benjamin no quais a palavra narrativa está imbuída de muito mais 

sentido e significado. Para Walter Benjamin (1992), as melhores narrativas escritas são as que 

mais se aproximavam das histórias orais contadas por inúmeros narradores anônimos. Tal 

forma de narrativa, para Benjamin, existiu como um meio de comunicação que não resistiu às 

mudanças da modernidade. O filósofo considera a circulação da informação como 

demonstração da morte da narrativa, em que narrativa e informação são elementos 

inconciliáveis, pois, enquanto a narrativa permite reflexão e espanto, informação tem forma 

efêmera, sua validade existe enquanto seu conteúdo é novidade. 

Ao observar as turmas de estudantes cada vez mais envolvidas com as tecnologias, 

proponho-lhes a escrita de cartas. Escritas sobre experiências envolvendo o racismo, em que 

cor da pele desse o tom de suas escritas. Sugeri exercícios de narrativas, que busquem na 

memória acontecimentos recentes ou ocorridos em sua infância, e que escrevessem, passando 

para o papel o que viveram, ou o que souberam que alguém bem próximo tenha vivenciado. 

Para dar início à atividade nas turmas de segundo ano do ensino médio, propus a 

leitura de Olhos d'água, de Conceição Evaristo, livro que chegou à biblioteca da escola. 

Dividimos a leitura dos capítulos em grupos. O gênero literário da obra é o conto. Após a 

leitura, os grupos deveriam apresentar trabalhos, nos quais foram utilizadas várias linguagens, 

propostas pelas/os estudantes, como: paródias, dramatizações, jograis, desenho. As 

apresentações foram um espetáculo à parte, tamanha a empolgação e espontaneidade com a 

temática dos capítulos por parte das estudantes. Após essa atividade, propus então a escrita 

sobre suas experiências envolvendo o racismo. 



77 
 

 

Desafio aceito e acolhido com entusiasmo, eis a produção resultante. 

 

 
Carta nº 1 

De: Pedro Henrique Gomes 

Para: Jessica Dantas 

 
Oi, tudo bem? Quantas saudades querida amiga, queria desabafar com você o que aconteceu 

comigo ontem. Estou muito triste com vontade de sumir, meus tios estão com uma brincadeira 

horrível de me chamarem de macaco, eles não param não aguento mais, quando você vem 

preciso da sua ajuda por favor. 

Saudades do seu querido amigo. 

 
 

Carta nº 2 

De: Marquiel 

Para: mãe 

 
Mãe, queria relatar algo pra você que ocorreu comigo assim que chegamos aqui no Rio de 

Janeiro. Houve um dia que você precisou sair e eu tive que ficar em casa sozinho, os nossos 

vizinhos começaram a jogar cascas de banana e lixo enquanto eu estava brincando no quintal, 

bom, acho que não preciso dizer mais nada. 

Bjs Marquiel. 

 
 

Carta nº 3 

De: Doris Duarte da Costa 

 

 
Querido receptor, tantas situações vivenciadas que fica difícil escolher uma em particular. 

Devido a tantos apelidos, tantas ofensas e tudo por conta da sua cor de pele e seu cabelo 

crespo. Inúmeras palavras mal ditas, diversos acontecimentos que poderiam simplesmente ser 

excluídos de mais um dos fatos da humanidade. Cômico, como uma palavra forte e rica por 

conta de sua beneficência, seja tão descartada. 



78 
 

 

Quando estávamos sentados na sala de aula, de repente um ato súbito nos pega desprevenido. 

Sim, o mesmo que dizia palavras de baixo calão, era o mesmo que puxava seu cabelo e dizia 

que era perfeito para arear panelas. 

Cadê a humanidade quando se trata de intervir de maneira correta em casos de ofensas 

gratuitas? 

 
Carta nº 4 

De: Sara da Silva 

Para: alguém especial 

 
Querido irmão Gabriel, as coisas que eu tenho pra falar sobre as práticas racistas que eu vi 

envolvendo você, já foram infelizmente muitas. Quando saímos muitas pessoas olham 

estranho pra você, vejo muitos policiais que te olham com um olhar diferente, achando que 

você vai assaltar, furtar ou sei lá, sempre pensam ou acham coisas negativas ao seu respeito, 

mas apesar de tudo isso eu sei que você é uma pessoa incrível, com um coração bondoso e 

cheio de luz. Infelizmente nossa sociedade é assim, mas sei que você é muito maior que 

qualquer olhado, atitude racista das pessoas. 

Sua cor é linda, você é lindo e não deixe nada, nem ninguém tirar esse brilho incrível de você! 

 

 
Carta nº 5 

De: Maria Eduarda Muniz 

 
 

Eu não sei bem se foi racismo ou não, só sei que não gostei e me senti ofendida. Uma vez fui 

ao cinema com a minha irmã e minha amiga, quando acabou o filme fomos na loja americana 

comprar umas coisas. Chegando lá ficamos procurando o que comprar, e reparamos que tinha 

uma mulher que trabalhava lá seguindo a gente. Minha amiga se estressou e foi perguntar por 

que ela estava fazendo aquilo e se ela estava achando que íamos roubar, ela disse que estava 

fazendo o trabalho dela, ainda ficamos batendo boca com ela mais um tempo depois pegamos 

qualquer coisa, e fomos pagar pra ela ver que não íamos roubar. Depois disso fomos embora. 

Ela disse que estava fazendo o trabalho dela mas não estava, o trabalho dela não é seguir a 

gente. Enfim, eu fiquei muito incomodada com aquilo. 



79 
 

 

Carta nº 6 

De: Ale 

Para: Nanda 

 
Carta para minha querida amiga 

Querida amiga, sei que você está triste sobre o ocorrido no shopping, e ainda mais um 

segurança negro te seguir no meio de uma loja. Que ironia do destino, você e ele negro, mas 

lembre-se você não tem culpa, você não fez nada, ao menos de ir a uma loja comprar roupa. 

Lembre-se, tenha orgulho da cor de sua pele, orgulho de ser quem tu é! Beijos! 

 
Carta nº 7 

De: Yuri Henrique Laureano 

 

 
Quando pequeno, eu era como todas as crianças porém quando se falava de cor da pele eu era 

o diferente, pois a escola particular, na sua maioria era branca, e logo na minha turma eu era o 

único negro e um bom motivo para ser a chacota da vez, ali eu sofria o famoso bulling e o 

racismo como tais, eram: negrito, meia noite, escuridão, petróleo, resto de merda, entre outros 

piores, os anos se passaram e o racismo continua, só que eu não era mais criança, mas sim um 

jovem, o fato ocorrido foi em Madureira por dois policiais brancos, o qual me agrediram pelo 

fato de ser negro entre outras experiências. 

 
Carta nº 8 

De: Myllena Silva 

Para: Isabel 

 
Minha querida amiga Isabel, 

Estou te enviando essa carta porque você sofre com a sua cor, só porque você é branca todo 

mundo te chama de burguesa, todos pensam que você tem muito dinheiro só por causa da sua 

cor. 

 
Carta nº 9 

De: Yhasmin da Costa Santos 



80 
 

 

 

Quando eu tinha nove anos de idade presenciei uma cena de racismo, o racismo foi praticado 

com a minha amiga que na época tinha onze anos. Acontecia na sala de aula e até mesmo na 

presença do professor, mas o professor não fazia nada, nem se dava o trabalho de levar o caso 

a direção. 

Eu sempre sentava ao lado dela e a defendia na maioria das vezes ameaçava de bater em 

todos, discutia mas nem sempre adiantava, eles chamavam ela de “macaca”, isso era bastante 

constrangedor e triste, com o passar do tempo ela passou a se defender e a não ligar para os 

comentários racistas e só assim eles pararam. 

Ela é uma pessoa incrível não devia passar por isso, acho que ninguém deve, se as pessoas 

tiverem mais empatia e respeito ao próximo ninguém teria que passar por esse tipo de 

situação. 



81 
 

 

Carta nº 10 

De: Rayane Souza da silva 

 

 
Querida prima 

Hoje venho lhe relatar um acontecimento que me deixou bem triste e pensativa. Eu estava 

com um amigo muito querido, no qual eu considero muito. Estávamos numa praça quando ele 

resolveu ir ao banheiro e quando retornou um policial deu uma dura nele, pelo simples fato 

dele ser negro, quando ele chegou perto de mim o policial se afastou. Mas o fato é, por que o 

policial encrencou com ele sozinho e quando viu que estava comigo saiu de perto? Ele não é 

um alvo e muito menos uma pessoa perigosa, e mesmo assim por ser negro é motivo de alvo, 

de passar tal humilhação na rua. 

As pessoas deveriam parar de julgar as pessoas pela cor do corpo. É muito triste saber que 

isso acontece frequentemente com várias outras pessoas. Obrigada por ouvir meu desabafo, 

com amor, 

Rayane 

 
 

Carta nº 11 

De: Amanda Lara 

Para: Ana Clara 

 
Cara Anna 

Escrevo essa carta para lhe contar sobre um acontecimento sobre racismo que eu presenciei. 

Um dia fui ao mercado com a minha madrinha, e quando estávamos na fila do caixa uma 

moça estava brigando com um de seus filhos. Minha madrinha virou pra mim e disse: tinha 

que ser preto, cheia de macaquice”! 

Eu fiquei muito triste com aquela situação, pois a moça ouviu, e eu vi que ela ficou triste com 

o comentário desnecessário que a minha madrinha fez, e o pior, é que as atitudes da minha 

madrinha são piores que a da moça, mas na visão dela isso é normal. 

 
Carta nº 12 

De: Anna Clara 

Carta contra o racismo 



82 
 

 

Um dia eu estava no Centro do Rio de Janeiro com a minha amiga Agatha, voltando para casa 

por volta das 19:30 da noite, nós estávamos aguardando o ônibus quando um homem chegou 

ao pé do ouvido da minha amiga e disse: essa sainha aí heim... e minha amiga indignada com 

o assédio escancarado respondeu ao seu comentário a altura, e foi quando o homem começou 

a xingar a minha amiga por ela ser negra e disse que furaria ela com uma faca, mas eu disse 

para ela pra nós irmos embora para que o pior não acontecesse. Ela ficou muito magoada com 

o ocorrido, e eu mais ainda, o ser humano consegue ser cruel! 

A maior expressão do preconceito racial no Brasil está justamente na negação desse 

preconceito. 

 
Carta nº 13 

De: Agatha Victória 

 

 
Querida amiga esse preconceito eu sofri explicitamente, certo dia peguei o ônibus 905 

Bonsucesso e uma senhora entrou com várias bolsas de mercado, eu me levantei e a deixei 

sentar. Assim que ela sentou, olhou para mim e disse: tinha que levantar mesmo neguinha, 

tinha que ter uma ala só pra sua raça”. Na hora eu fiquei sem reação, não sabia o que fazer, foi 

uma mistura de raiva com tristeza, uma outra mulher que estava sentada do outro lado me 

defendeu e humilhou a senhora de uma maneira educada. Enfim foi um momento difícil mas 

que eu consegui superar. 

 
Carta nº 14 

De: Bruna Carneiro 

 

 
Certo dia presenciei dentro do ônibus uma cena de racismo, uma senhora estava sentada na 

parte de tras do ônibus, perto da porta de saída, quando três homens negros entraram, na 

mesma hora ela começou a ficar desconfiada, guardando os seus pertences. Os três homens 

foram pra perto dessa senhora, a mesma levantou, com tom de raiva e disse que iria descer do 

ônibus, pois estava com medo de ser assaltada. 

 

 
 

Carta nº 15 



83 
 

 

De: Ana Gabriela Lopes 

 

 
Um dia eu estava no shopping e entrei em uma loja, só que eu estava com roupa de escola e 

era (preta). O segurança ficou me seguindo, eu reparei que tinha uma menina com o mesmo 

uniforme que eu, e o segurança nem ligava pra ela. Podemos reparar que ele pensou que eu ia 

roubar, mas ao contrário eu comprei. Vivemos num país em que só a cor e sua situação 

financeira funciona. 

Estou escrevendo essa carta para quem já sofreu racismo, eu te digo, levanta sua cabeça, não 

ligue para o que essas pessoas falam, por muitas vezes não pensamos no que falamos e 

acabamos deixando a pessoa triste. Acredite em você! Outro racismo que sofri, eu estava na 

escola e como eu sou preta, meu cabelo é cacheado, e o meu cabelo estava na frente de um 

menino, ele me falou para tirar a árvore da frente que no caso era meu cabelo. Fiquei muito 

triste com isso. 

 
Carta nº 16 

De: Brenda Ribeiro Gomes 

 

 
Querido amigo, eu nunca sofri racismo, não que eu saiba pelo menos. Mas conheço pessoas 

que já sofreram e ainda sofrem. Meu irmão tem 12 anos e já sofreu muito, desde pequeno ele 

chegava da escola dizendo que foi zoado, claro que quando se está no fundamental é zoado de 

todas as formas, mas zoado por ser negro o afetou um pouco. 

Ele sempre foi muito forte, agora ele entende melhor que ser negro não é vergonha, é orgulho. 

 

 
Carta nº 17 

 

 
Querida Valéria, venho te escrever porque a chance de um negro ser morto é cada vez maior 

que um branco. Cada dia que passa um jovem afrodescendente é morto, junto com ele vai seu 

sonho. Sonho de dar uma vida melhor para sua família, uma visão que foi extinta quando um 

policial deu um tiro no seu peito. 

Até onde essa probabilidade vai? O que iremos fazer? Não sabemos. A onde já se viu um 

chefe de estado falar que negro quilombola “não serve para nada e nem para procriar servem 

mais.” O Brasil está retrógrado. 



84 
 

 

 

Carta nº 18 

 

 
Querida Vitória 

Desejo lhe escrever a dias, para te falar que fiquei indignada com a situação que vivenciei ao 

seu lado. Não acredito que em pleno século XXI exista pessoas que ainda discriminam uma 

pessoa pela sua cor, fiquei revoltada e muito triste quando aquele segurança seguiu você no 

supermercado achando que você ia roubar alguma coisa, foi com muita tristeza que percebi 

que o mundo está cheio de mudanças e as pessoas ainda não mudaram seus pensamentos. Fico 

orgulhosa que você não se abalou com isso, e seguia em frente sem ligar para o que o 

segurança fez. Tenho muito orgulho de ser sua amiga, desde já agradeço. Beijos. 

 
Carta nº 19 

 

 
Querida Iris 

Estou escrevendo essa carta para lhe contar o que aconteceu. Um dia, quando eu era mais 

nova, passei por uma coisa muito desagradável, havia uma garota muito bonita por fora, 

porque por dentro ela era podre, inventava coisas horríveis sobre as pessoas, mesmo não 

sendo verdade. Ela não gostava de uma garota, ela era negra, essa garota implicava muito com 

ela por causa de seu tom de pele, até que um dia eu disse pra ela parar, senão isso seria levado 

para a diretora, até então ela parou. 

 
Carta nº 20 

De: Ana Vitória 

 

 
Eu presenciei um racismo e me senti muito incomodada por não poder ter feito nada. Estava 

no ônibus voltando da escola e tinha uma senhora de idade sentada na minha frente mexendo 

no celular, logo em seguida entrou um moço negro e sentou ao lado da senhora, rapidamente 

ela guardou o celular na bolsa dela e se levantou e saiu de perto do moço para sentar em outro 

lugar do ônibus. 

 
Carta nº 21 



85 
 

 

De: Bryan da Silva Nogueira 

 

 
Eu estava no ônibus vindo para a escola, o ônibus estava relativamente cheio, não tinha 

ninguém em pé, mas também não tinha mais lugar para sentar, tinha um rapaz negro sentado 

com a mochila no banco indo para o trabalho. Entrou uma senhora, esse rapaz educadamente 

retirou a mochila e ofereceu o lugar, ela nem olhou para ele e se recusou a sentar, no ponto 

seguinte uma outra senhora que estava sentada ao lado de um jovem branco desceu do ônibus, 

e essa senhora que se recusou a sentar ao lado do rapaz negro correu para se sentar, eu fiquei 

olhando aquilo indignado porque é muito ruim ver ou até mesmo saber que ainda hoje 

acontece esse tipo de coisa na nossa sociedade. 

 
Carta nº 22 

De: Ana Clara 

 

 
Uma vez em uma escola, um menino foi preconceituoso com minha amiga, ficou chamando 

ela era muito preta e parecia um toco queimado. 

 
Carta nº 23 

 

 
Boa tarde, cara professora Valéria. 

Eu graças a Deus nunca sofri nenhum tipo de preconceito. Vou contar um acontecimento que 

ocorreu com uma ex colega de classe. Ana Luísa estava indo para o colégio, pegou o ônibus 

como de costume, ao entrar no ônibus sentou ao lado de uma senhora branca, pediu licença e 

desejou uma boa tarde, a senhora olhou para ela e se afastou evitando contato, logo em 

seguida a mulher ligou para alguém e disse “da próxima vez eu vou de uber, acredita que uma 

preta sentou do meu lado? A minha sorte é o álcool gel”. Quando eu soube dessa situação 

fiquei bem chateada e triste, pois todo dia alguma pessoa negra sofre algum tipo de 

preconceito. Às vezes tenho medo de sair de casa pensando que algum dia eu posso passar 

pela mesma situação seja na rua ou até mesmo dentro do ônibus. 

Um conselho não só para a Ana Luisa, mas para todos que já sofreram algum tipo de 

preconceito, não ligar para o que a pessoa falou, não se sentir humilhada, pois vocês são 

lindos do jeito que são, e para as pessoas negras, ser negra não é um problema, é uma cor 



86 
 

 

maravilhosa, os negros são lindos assim como qualquer outra pessoa, não importa a raça ou o 

gênero. 

 
Carta nº 24 

 

 
Olá professora Valéria, venho por meio desta carta relatar uma discriminação de racismo. 

Aconteceu quando eu estava na 3ª série do ensino fundamental. Certo dia, um garoto de outra 

turma ficou na nossa, pelo fato da sua professora ter faltado. A professora da minha turma pôs 

ele de pele mais escura e cabelo encaracolado do lado de uma menina de pele mais clara e 

cabelo liso. Ainda me lembro da cara de nojo que ela fez quando a professora saiu de perto, 

ela reclamava para ele ouvir que ela não queria sentar perto dele porque ele não era igual a 

ela. A reação dele era a pior possível, muito abalado, e eu fiquei totalmente espantada com a 

situação e falei pra ela trocar de lugar comigo, questionando muito as atitudes dela, ela 

aceitou e trocamos. 

 
Carta nº 25 

 

 
Querido pai, escrevo esta carta para relembrar coisas do passado, que diante de tanto 

preconceito me veio à mente. 

Estava pensando em como os adultos preconceituosos se formaram, e me lembrei que quando 

era do ensino fundamental, sofri racismo. Uma colega de classe me chamou de macaca depois 

de eu ter pedido licença para copiar o dever do quadro, lembro que de primeira achei 

estranho, pois era a primeira vez que me acontecia, mas logo entendi o que era por conta do 

sentimento de tristeza e vergonha que me envolveu. 

Lembro também de um dia estar voltando da escola e ver um menino atacar uma menina 

negra com ofensas como: sua macaca e se acabar a luz, ninguém te vê. Fiquei em choque com 

aquilo tudo, mas confesso que fui cúmplice quando olhei e decidi não fazer nada, fiquei com 

medo, pois era uma menina pequena e desajeitada, e negra também, porém mais clara. 

Hoje, penso que o racismo vem sendo moldado desde cedo. Um efeito em cadeia, onde os 

adultos de hoje, que foram crianças contaminadas no passado, contaminam as gerações 

futuras. Confesso que temo pelo seu bem estar, pois sei que você é negro e vivemos numa 



87 
 

 

sociedade ignorante, mesmo que você seja já um homem e capaz de se defender, não quero 

que nada te aconteça, porque eu te amo, e você é tudo para mim. 

Mesmo que eles não sejam por nós negros... então seja a nossa etnia pela nossa etnia. 

 
 

Carta nº 26 

Nome: Ana Julia Souza de Moura 

 

 
Uma menina de 10 anos perdeu a vontade de ir para a escola após sofrer ofensas racistas feitas 

pelas colegas de classe. Segundo a criança, ela teria sido chamada de “preta imunda, suja” por 

várias vezes, e a direção tratou como besteira. 

No dia seguinte a tia responsável da menina foi até a escola porque a criança chegou em casa 

muito triste e abalada. Eu presenciei esse caso na escola do meu estágio. Achei horrível a 

forma com que a direção lidou com isso. 

 
Carta nº 27 

 

 
Querida professora, 

Venho contar sobre o que aconteceu comigo durante minha infância. Eu sempre estudei em 

colégio particular até o 3ºano do ensino fundamental o que na época era e ainda é um 

incômodo para os burgueses que se acham donos do território em que habita. Passei por 

muitos desafios na minha infância, desafios voltados para a questão racial. Um certo dia por 

um descuido dos meus pais, a minha merendeira, e a vasilha do meu biscoito também estava 

aberta e por pura coincidência a minha garrafinha de coca-cola entornou o que resultou na 

mistura horrível dentro da minha mochila. 

Na hora das atividades dentro de sala, a professora Sandra pedia para que pegássemos nossas 

pastas, logo quando eu abri, obtive a surpresa, o meu amigo Alexandre, ruivo, descendente de 

caucasianos, que inclusive amava me agredir nas brincadeiras, soltou a seguinte frase: o 

Bruno fez coco dentro da mochila, disse rindo de mim. Logo em seguida, a maioria da turma 

começou a zombar de mim. Hoje, falar disso ainda me dói, mas é uma dor que me fortalece, 

uma dor que me faz uma pessoa melhor, e tenho orgulho de dizer: Sou preto, sou pobre, mas 

não sou animal! 



88 
 

 

Carta nº 28 

De: Tayná Aquino 

Para: Padrinho Rony 

 
Olá padrinho, sei que você não está falando comigo, mas eu queria compartilhar com você a 

cena de preconceito racial que eu tive o desprazer de vivenciar. Eu não sou negra, mas 

conheço pessoas que são e que sofrem bastante em relação a isso. Já cheguei a escutar de uma 

pessoa próxima a mim que ser negra no Brasil é sempre suspeita, isso me marcou bastante. 

Na minha concepção ser negro é sofrer em qualquer lugar, porém no Brasil a taxa de 

discriminação racial é muito maior. Todos os dias eu pego o 355 em direção à escola, rotina 

normal e diária, mas esse dia foi diferente de todos os outros. Um vendedor de doces negro, e 

de cabelo afro (muito lindo por sinal) entrou no ônibus, ninguém comprou, ok, até esse ponto 

da história está tudo certo, talvez a galera estava sem dinheiro ou talvez sem vontade de 

comer doces, o problema foi quando o vendedor negro saiu, e um vendedor branco entrou. 

Parece que do nada todo mundo ficou com uma vontade enorme de comer doces, talvez a 

saída do vendedor negro tenha resultado em dinheiro na carteira da maioria da galera do 

ônibus. Porque do nada os passageiros começaram a comprar doces (com o moço de pele 

clara). Sou uma pessoa muito observadora, e você sabe disso, logo depois de presenciar essa 

cena, pensei bastante, talvez fosse coisa da minha cabeça, talvez o preconceito não tinha 

existido, porém, contei a situação para algumas pessoas e elas me confirmaram que de fato 

ocorreu a discriminação. 

Não aconteceu de forma direta, mas aconteceu, fiquei e fico muito triste, espero que um dia 

isso não exista mais. Obrigada por ler até aqui, queria desabafar, me desculpa pela ausência. 

Um abraço, sua filha. 

 
Carta nº 29 

De: Vitória Albuquerque 

 

 
Querido Kauan, 

Estou aqui por meio desta carta para relatar um ato de preconceito escancarado que presenciei 

quando estava no Ensino Fundamental, no 5ºano. Havia uma colega na minha classe que tinha 

o cabelo crespo e bem volumoso, mas ela sempre o usava amarrado e com muito creme, para 



89 
 

 

que não ficasse volumoso e os cachos acabavam desaparecendo. Um dia ela chegou na escola 

com o cabelo solto e sem tanto creme para escondê-lo, algumas crianças fizeram comentários 

maldosos como: você está parecendo um leão ou por que você não penteou o cabelo? Ela 

ficou triste e eu fui contar para a professora, ela apenas deu uma bronca e voltou a fazer 

qualquer coisa que estivesse fazendo naquele momento. 

Depois desse dia, ela nunca mais apareceu na escola com o cabelo solto, e eu nunca esqueci 

desse acontecimento. 

 
Carta nº 30 

De: Beatriz Oliveira de Farias 

 
 

Querido papai, depois que o senhor foi morar no céu, as coisas aqui na terra nunca mais foram 

as mesmas, só pioraram, o tráfico está cada vez maior e o preconceito nem se fala. Um dia 

durante o estágio, inclusive estou fazendo o curso normal que o senhor tanto falava, enfim no 

meio da aula das minhas crianças presenciei uma menina de 7 anos falando para a coleguinha 

da turma que o cabelo dela era feio porque era duro, isso me feriu profundamente. Hoje eu me 

pergunto até quando vamos ver isso, até quando crianças tão novas praticando preconceito? 

 
Carta nº 31 

De: Vitória da Costa 

 
 

Olá, bom dia! 

Escrevo essa carta para relatar um assunto muito delicado. No dia 27/04 eu ainda estudava no 

município, e esse dia foi um dia muito marcante pra mim e para uma amiga minha. Pra mim 

não importava a cor ou as origens dela, mas mesmo assim tinha pessoas que zoava ou até 

mesmo zombava da cara dela, e toda vez ela chorava em meus braços, e sempre dizia a ela 

que tinha pena das pessoas assim e que pensam assim, pois vivem na hipocrisia de se sentirem 

o máximo, mas são apenas pessoas inseguras que precisam de autoafirmação para se acharem 

melhores, Mas felizmente não eram melhores que ninguém. 

Como elas mexiam no nosso cabelo dizendo que era “duro”, mas não ligava, e não adiantava 

de nada falar com a professora, porque até ela era cúmplice dos preconceitos, uma pena. 

Respeitar o outro é respeitar a si próprio, isso sim é inteligente e além disso preserva pessoas 



90 
 

 

verdadeiras em nosso ciclo de amizade com caráter, que valorizam a família, o amor, o 

sentimento puro, independente do grau de escolaridade, isso sim faz bem ao coração. E por 

isto estou fazendo essa carta porque gosto muito de você e não quero que se abale pelo que as 

pessoas dizem, pois já basta ter amigos pra somar. 

 
Carta nº 32 

De: Gabrielly 

 
 

Oi você não vai acreditar no que eu presenciei, haviam três crianças no mercado, percebi que 

o segurança do local estava seguindo-os e não entendia o porque disso, mas continuei 

normalmente, até então nada havia acontecido, mas do nada, sério, foi de repente, eles 

estavam ao meu lado só olhando os biscoitos. O segurança pegou eles e jogou literalmente na 

rua, pra fora do mercado alegando que eles estavam roubando, sendo que eles nem tocaram 

em nada, eram crianças. Que criança não fica olhando para os biscoitos quando não pode ter? 

Fiquei em choque, as crianças machucadas, chorando no chão, as moedas que elas tinham, 

todas jogadas pelo chão. Eu desconfio que isso aconteceu pela cor, eram negros e por serem 

de rua. O pior é querer ajudar mas não saber como. Acho que nos acostumamos a nos calar 

que quando precisamos fazer algo não sabemos por onde começar. Foi isso, queria te contar o 

ocorrido horrível né? 

Beijos da sua amiga. 

 

 
Os aspectos recorrentes e suas marcas serão analisados no item a seguir, à luz de 

teorias que colaboram para nosso entendimento das múltiplas características que constituem 

as formas de racismo. 

 
5.3 NARRATIVAS SOBRE O RACISMO 

 

 
Na medida em que releio as cartas das e dos estudantes, eu me dou conta do quanto 

percebem o preconceito de cor em suas vidas. As experiências narradas são sentidas 

profundamente, deixando a marca do estigma da cor de sua pele, o racismo é vivo e forte na 

vida das adolescentes. Essas marcas extrapolam o relato confessional íntimo, na medida em 

que têm uma dimensão histórica e coletiva: 



91 
 

 

Todas as ofensas raciais possuem uma dimensão coletiva, porque incidem sobre uma 

forma de identidade. As pessoas são ofendidas porque fazem parte de um 

determinado grupo, razão pela qual a classificação da injúria como crime dirigido a 

um indivíduo particular e o racismo como um delito que ofende uma comunidade de 

pessoas carece de sentido. (MOREIRA, 2019, p. 25). 

 

Episódios de racismo relatados nas cartas ocorrem o tempo todo em locais como rua, 

praças, shopping, lojas, supermercados, farmácias, ônibus, mercados, dentro da família, na 

vizinhança, na escola, conforme aponta o gráfico abaixo. Segundo Silvio de Almeida, “o 

racismo fornece o sentido, a lógica e a tecnologia para [...] [as] formas de desigualdade e 

violência que moldam a vida social contemporânea.” (ALMEIDA, 2019, p. 21). Como 

explica Noguera (2018), não se pode dissociar tais episódios da História do país: 

É um conjunto de práticas, um sistema que foi historicamente construído e que 

atravessa e constitui a sociedade. Portanto, desde a escravização negra, a 

colonização de povos europeus sobre povos africanos e as consequências da 

manutenção dessa estrutura de poder, que o racismo é revitalizado e permanece 

estrutural”. (NOGUERA, 2018, p. 39). 

 
Gráfico 1 – Locais de ocorrência do racismo 

Fonte: A própria autora, 2020 

 

5.4 NA ESCOLA, OS APELIDOS, AS CHACOTAS EM FORMA DE “BRINCADEIRAS" 

 

 
Nas cartas, conforme representado no gráfico acima, 44% das situações apresentadas 

ocorreram na escola, ou seja, o espaço escolar mostra-se como local de difusão do racismo, 

tendo no cabelo crespo e na cor da pele preta elementos usados para a depreciação e 

humilhação das crianças e adolescentes negras/os na sala de aula. Apelidos e chacotas como 



92 
 

 

macaco, negrito, meia noite, escuridão, petróleo, toco queimado (cartas 1, 3, 7, 9, 11, 16, 22, 

24, 25), não são ideias e preconceitos aleatórios, como pensam muitas pessoas no dito senso 

comum, a esse respeito, em seus estudos sobre racismo recreativo, Adilson Moreira afirma: 

[...] o racismo recreativo é uma política cultural característica de uma sociedade que 

formulou uma narrativa específica sobre relações raciais entre negros e brancos: a 

transcendência racial. Esse discurso permite que pessoas brancas possam utilizar o 

humor para expressar sua hostilidade por minorias raciais e ainda assim afirmar que 

elas não são racistas, reproduzindo então a noção de que construímos uma 

moralidade pública baseada na cordialidade racial. [...] É muito importante observar 

que os estereótipos descritivos e prescritivos expressos em piadas racistas são 

produtos de percepções que naturalizam a condição inferior do negro na nossa 

sociedade (MOREIRA, 2019, p. 63-64). 

 

Na carta de número 7, o estudante traz a narrativa da escola particular onde estudou, 

quando era o único estudante negro em sua turma, o que por si só já era motivo de chacota. 

Segundo ele, os anos se passaram, e o racismo continua. Hoje, na adolescência, ser abordado 

por policiais tornou-se coisa comum. Na carta 9, a estudante narra o quanto era constrangedor 

e triste o que sua amiga negra passava na sala de aula, geralmente a emissora defendia a 

defendia e, com o passar do tempo, a menina aprendeu a defender-se, passando a não dar 

atenção aos comentários racistas, só assim os colegas pararam com as ofensas. O racismo 

deixa marcas, desde muito cedo o lugar destinado à população preta na sociedade é apontado, 

através de “brincadeiras”, ofensas e injúrias etc. 

[...] As ações discriminatórias de pessoas brancas contra negros podem ser 

classificadas como uma forma de racismo aberto e individual porque ocorrem nas 

relações interpessoais e estão baseadas em estereótipos negativos em relação a 

minorias raciais. Essas ações acarretam perdas de oportunidades [...] educacionais 

ou profissionais. (MOREIRA, 2019, p. 35). 

 

Na 11ª carta, a estudante ouve de sua tia, ao referir-se à pessoa na fila do caixa: tinha 

que ser preta, cheia de macaquices. Ouvir de sua própria tia palavras racistas lhe causou 

espanto, mal estar, tristeza... Nelson Mandela, ex-presidente sul africano, dizia, em discursos 

amplamente veiculados pela mídia, que ninguém nasce odiando alguém por sua cor de pele, o 

ódio se aprende, e se o ódio se aprende o amor também se aprende, então podemos ensinar as 

crianças a amar e respeitar as pessoas. 

Na carta de número 16, a zombaria sofrida pelo irmão do autor no ensino fundamental 

muito lhe marcou. Sabemos que o espaço escolar como um local que aglutina muitos grupos 

de pessoas e esses, de certa forma, interagem entre si, a questão do humor é algo bastante 

recorrente, aspecto sobre o qual Adilson Moreira explica: 



93 
 

 

O humor é comumente definido como resultado de uma ação ou de uma mensagem 

que induz uma pessoa ao riso em função da natureza jocosa, estranha ou inesperada 

de certo evento. [...] Elas produzem uma reação emocional que pode variar de um 

sorriso discreto até gargalhadas. [...] Certas falas ou situações produzem efeito 

cômico em função do contexto cultural no qual ocorrem. [...] O humor geralmente 

ocorre dentro de interações sociais cotidianas. [...] Podemos dizer que o humor é 

uma emoção provocada por processos cognitivos que articulam informações 

responsáveis pela produção do efeito cômico. [...] O humor decorre da comparação 

entre grupos sociais, um meio que as pessoas utilizam para afirmar um sentimento 

de superioridade em relação a membros de outros grupos. Portanto, mais do que 

produzir sentimentos de prazer, o humor atende também outras necessidades 

emocionais, notoriamente a necessidade de distinção em relação a outras pessoas. O 

humor racista satisfaz a necessidade de diferenciação que pessoas brancas sentem 

em relação a indivíduos considerados inferiores e também cria um sentimento de 

solidariedade entre os membros desse grupo. (MOREIRA, 2019, p. 48-49). 

 

Na Carta 22, a autora conta que sua amiga, por ser preta, era constantemente chamada 

por um colega de toco queimado. O relato evidencia aquilo que Moreira (2019) chama de 

microinsultos, que, segundo o autor, podem ser expressões propositais, apesar de 

manifestarem desejo de inferiorizar o outro (MOREIRA, 2019, p. 38). 

Por ocasião da falta de uma professora e da consequente necessidade de juntar turmas, 

relata a carta 24, uma estudante não queria ficar perto do colega da outra turma, ela reclamava 

alto, para o colega ouvir, dizendo que ele não era igual a ela. Ao ver o colega visivelmente 

abalado, a autora da carta conversou com a colega e trocou de lugar com ela. Vejamos em 

Motta (2012) uma análise de como, além do racismo, existe também certa omissão, como 

quando as pessoas não se colocam contra os atos flagrantes de racismo: 

[...] Aprendemos na cultura e na sociedade, a perceber as diferenças, a comparar e a 

classificar. O problema é que em variados contextos, também vamos aprendendo a 

tratar as ditas diferenças de forma desigual. A questão mais séria é por que 

aprendemos a ver o outro e, nesse caso, o negro, como inferior devido aos seus 

atributos físicos e a sua origem africana. A resposta é porque vivemos em um país 

com uma estrutura racista que precisa ser superada e porque o histórico da 

escravidão ainda afeta negativamente a vida, a trajetória e a inserção social dos 

descendentes de africanos em nosso país. Além disso, após a abolição, a sociedade 

brasileira, nos seus mais diversos setores, não se colocou política e ideologicamente 

contra o racismo; pelo contrário, o tem alimentado a ponto de reproduzir tamanha 

desigualdade racial denunciada pelo Movimento Negro e comprovada em pesquisas 

de órgãos governamentais e universidades. (MOTTA, 2012, p. 154). 

 

Na carta 25, as situações aviltantes percebidas pela estudante são tantas, que ela 

confessa temer pela vida do pai, que é negro, pois “a sociedade é ignorante”, e termina seu 

relato dizendo: “mesmo que não seja por nós, negros, então que seja nossa etnia, por nossa 

etnia...” 



94 
 

 

A estudante narra, na carta 26, que, na escola onde fazia estágio, uma criança de dez 

anos perdeu a vontade de ir para a escola devido à forma como alguns colegas da turma a 

tratavam. Uma tia da criança, responsável por ela, foi à escola e informou a direção que a 

criança chegava à casa triste, abalada. Segundo a estudante, a direção da escola minimizou o 

problema, tratando a questão como besteira, o que ela achou horrível. 

Na carta 27, mais uma vez a chacota aparece na sala de aula. O estudante fala de sua 

infância na rede particular até o 3ºano do ensino fundamental, o que, segundo ele, era — e 

ainda é — incômodo para os burgueses brancos que se acham donos do território, que passou 

por muitos desafios na infância, envolvendo a questão racial. Fala de sua dor em relação a 

essas questões, mas mostra que, hoje, essa mesma dor o fortalece, faz com que se sinta uma 

pessoa melhor, que tem orgulho em dizer: “sou preto, sou pobre, mas não sou animal!” 

(grifo nosso). 

[...] Esse projeto racial assume a forma de uma violência simbólica, [...] legítima 

representações derrogatórias de pessoas negras, o que são formas de micro 

agressões, mecanismos discriminatórios que expressam condescendência ou 

desprezo por minorias. Assim, o humor racista determina outro elemento central do 

racismo recreativo: seu aspecto simbólico. A piada racista é um tipo de fala que 

possibilita a circulação de sentidos culturais negativos, sendo então um meio pelo 

qual esse tipo de racismo encontra expressão. (MOREIRA, 2019, p. 96). 

 

A Violência simbólica de que fala Moreira (2019), está presente em boa parte das 

cartas/relatos. Isso nos remete à Psicologia Social dos estereótipos e dos estigmas, acerca do 

que Adilson Moreira nos aponta: 

[...] o pensamento humano opera por um processo de percepção, categorização e 

generalização, o que permite a formação de esquemas mentais a partir dos quais as 

pessoas compreendem a si mesmas e também o mundo. Mas esses sentidos não são 

necessariamente neutros, pois são produto de valores culturais desenvolvidos em 

uma realidade marcada por vários tipos de hierarquias. O caráter desigual dessas 

relações está associado ao fato de que elas estão permeadas por relações assimétricas 

de poder. [...] Esse processo tem importância central para a manutenção dos vários 

privilégios dos membros do grupo racial dominante [...]. Portanto, estereótipos não 

são meras percepções inadequadas sobre certos grupos de indivíduos. Eles possuem 

uma dimensão claramente política, pois são meios de legitimação de arranjos sociais 

excludentes. [...] A constante circulação de estereótipos provoca a internalização de 

percepções negativas que operam na forma de automatismos mentais: a interação 

com membros de minorias remete o indivíduo a uma rede de significações que pode 

gerar comportamentos discriminatórios. (MOREIRA, 2019, p. 42-43). 

 

5.5 A PESQUISA A PARTIR DE CARTAS: PARA QUEM SE ESCREVE? 

 

 
Os dados que envolvem as missivas produzidas são os seguintes: 



95 
 

 

 

Total de cartas: 32 

Feminino: 25 

Masculino: 7 

 
Gráfico 2 – Sexo das/os estudantes que escreveram as cartas selecionadas 

Fonte: a própria autora, 2020 

 

Conforme o gráfico acima, o percentual de estudantes do sexo feminino é bem maior 

que os estudantes do sexo masculino. A procura pelo Curso Normal por parte do público 

masculino é bem inferior ao público feminino, uma herança da origem desse curso que 

evidencia que a educação das séries iniciais das crianças era tarefa das jovens professoras no 

início do século XX. 

 
5.6 PARA QUEM SE ESCREVE? 

 

 
A ideia de ser negro, ligada a ideia de ser pobre e feio, aparecem com frequência nos 

textos produzidos. Após fazer a leitura dos textos, sugeri ao grupo realizar rodas de conversa, 

a fim de dialogarmos sobre essas escritas. Inicialmente pairou um silêncio tipo “sepulcral”, 

ninguém falava nada. Após uma boa respirada, e fazendo alguns questionamentos, 

continuamos o papo. Participaram os autores das cartas de número: 3, 7, 8, 9, 16, 19, 22, 24, 

25, 26, 27, 29, 30, e 31. Durante a roda de conversa as e os estudantes se emocionaram ao 

falar, e a dor se expressava ali através de soluços, vergonha, gaguejos na fala... 

O racismo é um sistema de exclusão que opera por meio da estigmatização de 

grupos populacionais que são racializados por possuírem determinadas 

características fenotípicas em comum. Elas são representadas como traços negativos 



96 
 

 

a partir dos quais muitos membros do grupo racial dominante passam a atuar, o que 

ocorre em quase todas as esferas da vida de minorias raciais. Estigmas raciais são 

reproduzidos de forma ativa e passiva, estando presentes não apenas nas falas de 

indivíduos particulares, mas também em diversas produções culturais de forma 

direta ou encoberta. Estigmas raciais também informam o comportamento de 

membros de grupo minoritário em função do caráter reflexivo da discriminação. 

Minorias raciais desenvolvem várias formas de problemas psicológicos, além de 

também tratarem pessoas do mesmo grupo de forma discriminatória, comportamento 

baseado na visão negativa que eles têm de si mesmos. Os estudiosos afirmam que a 

mera existência de estigmas raciais é uma violação da dignidade de minorias raciais 

porque eles dificultam a formação do sentimento de valor pessoal. (MOREIRA, 

2019, p. 44-45). 

 

A narrativa, como nos ensina a obra de Benjamin (1984), nos leva à reflexão e ao 

espanto e nunca se esgota. Em momentos de puras narrativas em sala de aula, eu me recordo 

de falas lá do início na construção do projeto de pesquisa que fizeram todo sentido para mim, 

quando ouvi de algumas estudantes: “professora eu não me olho no espelho, tenho muita 

vergonha dessa cor, apontando para o braço”. Naquele momento me inquietei ao ouvir falas 

de não aceitação da cor de pele, mas, agora, após ter lido as cartas sobre o racismo, o sentido é 

nítido, pois percebo o quanto sofrer com o racismo pode cristalizar sentimentos e ideias 

racistas. De acordo com Gomes (2005), a sistemática dessas relações promove uma 

incorporação do sentimento racista, de tal modo que se interioriza os valores e crenças 

transmitidos por outros: 

É por isso que dizemos que as diferenças, mais do que dados da natureza, são 

construções sociais, culturais e políticas. Aprendemos desde crianças, a olhar a 

diversidade humana – ou seja, as nossas semelhanças e dessemelhanças – a partir 

das particularidades: diferentes formas de corpo, diferentes cores da pele, tipos de 

cabelo, formatos dos olhos, diferentes formas linguísticas, etc. Contudo, como 

estamos imersos em relações de poder e de dominação política e cultural, nem 

sempre percebemos que aprendemos a ver as diferenças e semelhanças de forma 

hierarquizada: perfeições e imperfeições, beleza e feiúra, inferioridade e 

superioridade. 

[...] No decorrer do processo histórico, no contexto das diversas culturas, as 

diferenças e semelhanças foram ganhando sentidos e significados diversificados [...], 

ao falarmos sobre a questão racial no Brasil, em específico, tocamos em um campo 

mais amplo. Falamos sobre a construção social, histórica, política e cultural das 

diferenças. É o que chamamos de diversidade cultural. A diversidade cultural está 

presente em todas as sociedades e a questão racial brasileira localiza-se dentro do 

amplo e complexo campo da diversidade cultural. (GOMES, 2005, p. 51, grifo da 

autora). 

 

Entender o que é o racismo e como ele opera em nossa sociedade, é um desafio, e é 

nosso papel enquanto educadoras e educadores. Encontro na leitura das Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-raciais, a seguinte consideração: 

O racismo imprime marcas negativas na subjetividade dos negros e também na dos 

que os discriminam. 



97 
 

 

A escola, enquanto instituição social responsável por assegurar o direito da educação 

a todo e qualquer cidadão, deverá se posicionar politicamente [...] contra toda e 

qualquer forma de discriminação. A luta pela superação do racismo e da 

discriminação racial é, pois, tarefa de todo e qualquer educador, independentemente 

do seu pertencimento étnico-racial, crença religiosa ou posição política. (BRASIL, 

2004, p. 16). 

 

Todas essas questões me remetem a uma canção de Gabriel Pensador com a qual 

encerro este item do trabalho, na letra de “Lavagem cerebral”, o compositor expressa sua 

ideia por via de linguagem direta sobre o racismo e o preconceito, heranças do nosso passado 

colonial, forjada a duras penas ao povo preto e pobre de nosso país. 

Lavagem cerebral 

Racismo preconceito e discriminação em geral 

É uma burrice coletiva sem explicação 

Afinal que justificativa você me dá para um povo que precisa de união 

Mas demonstra claramente 

Infelizmente 

Preconceitos mil 

De naturezas diferentes 

Mostrando que essa gente 

Essa gente do Brasil é muito burra 

E não enxerga um palmo à sua frente 

Porque se fosse inteligente 

Esse povo já teria agido de forma mais consciente 

Eliminando da mente todo o preconceito 

E não agindo com a burrice estampada no peito. 

 

A tal burrice coletiva à qual o autor se refere bem sabemos não ser algo aleatório, pelo 

contrário, é uma produção ideológica da elite econômica do país com o objetivo de manter a 

dominação e a exploração da população de um modo geral. Esse projeto ideológico busca 

legitimar a dominação branca por meio da reprovação constante de grupos étnicos e raciais 

existentes no país, historicamente marginalizados. Ao longo da letra da música fomos 

analisando juntas e juntos a partir de nossa realidade se de fato algumas questões apontadas 

ocorrem da forma citada pelo autor, como por exemplo: 

Você aprendeu que o preto é ladrão 

Muitos negros roubam mas muitos são roubados 

E cuidado com esse branco aí parado do seu lado 

Porque se ele passa fome 

Sabe como é 

Ele rouba e mata um homem 

Seja você ou seja o Pelé 

Você e o Pelé morreriam igual 

Então que morra o preconceito e viva a união racial 

Quero ver essa música você aprender e fazer 

A lavagem cerebral 

O racismo é burrice mas o mais burro não é o racista 

É o que pensa que o racismo não existe 

O pior cego é o que não quer ver 

E o racismo está dentro de você 

Porque o racista na verdade é um tremendo babaca 

Que assimila os preconceitos porque tem cabeça fraca 

 

Será mesmo que Pelé morreria como um homem negro pobre? 



98 
 

 

Aqui, trabalhei com a turma a partir da reflexão de Silvio de Almeida em Racismo 

estrutural (2019), quando nos diz que “uma pessoa não nasce branca ou negra, mas torna-se a 

partir do momento em que seu corpo e sua mente são conectados a toda uma rede de sentidos 

compartilhados coletivamente, cuja existência antecede à formação de sua consciência e de 

seus afetos (ALMEIDA, 2019, p. 53). À medida que ouvíamos a música, buscava refletir 

sobre algumas das questões centrais abordadas na letra, como: o que é o racismo? 

Entendermos que o racismo é um sistema de opressão e exploração que estrutura a nossa 

sociedade tendo a raça como característica biológica na qual a identidade racial é relacionada 

a traços físicos como a cor da pele. Isso muito nos ajudou a compreendermos os contextos 

que o autor da letra nos traz. 



99 
 

 

6 ELEMENTOS ESTRUTURANTES PARA A CONSTRUÇÃO DE REFERENCIAIS 

DE AUTOVALORIZAÇÃO DISCENTE NO CURSO DE FORMAÇÃO DE 

PROFESSORES DO IECD: DEMONSTRAÇÃO DE RESULTADOS 

 
O despertar para a educação das relações étnico-raciais abriu novos olhares para minha 

prática pedagógica e política. Tecer relações de parcerias no ambiente escolar, buscando 

conexões com grupos e pessoas para o enfrentamento do racismo é de importância vital para a 

educação que se pensa e deseja democrática, e humanizadora. 

Assim, no processo deste trabalho/pesquisa, construir práticas pedagógicas de 

aproximação, escuta, acolhimento e respeito foi emancipador! Esse lugar chamado escola, 

precisa ser redesenhado no que tange às suas relações humanas e seus conteúdos pedagógicos. 

Foi através das narrativas de estudantes que pudemos estabelecer diálogos e aproximações 

entre as narrativas. Desse modo, a metodologia de contar e ler histórias funcionou como 

elemento disparador de questões pertinentes à vida, tendo o racismo como elemento fundante, 

trazendo à tona preconceitos e discriminações raciais diante de modos de ser e de viver nossas 

vidas. Em meio à cena, o racismo se expressou com sua fúria e força no imaginário de 

meninas e meninos na sala de aula, juntos buscamos problematizar questões, a fim de 

enriquecer e politizar esse debate, ressignificando conteúdos para além da sala de aula, para a 

própria vida. 

Diante de tal realidade, educadoras e educadores que desejam aplicar a Lei 10.639/03 

devem dialogar com os Movimentos Sociais. Dessa relação, pode ser elaborada uma educação 

verdadeiramente antirracista. Ainda se vê muitas formas de resistência a abordagens 

antirracistas na educação. É preciso encarar isso objetivamente, para se pensar 

estrategicamente em práticas e currículos. Como sugere Bento (2005), não se pode fugir do 

debate e da proposição de práticas: 

Há muitos desafios a serem enfrentados quando se discutem relações raciais, mas a 

experiência tem revelado que, de fato, esse tema é um potente mobilizador de forças 

de emancipação e libertação. E, nesse sentido parte significativa dos pressupostos de 

Paulo Freire vem enriquecendo nossa abordagem, dentre eles: 

A visão daquele e daquela que introduz o tema, enquanto alguém que respeita, 

valoriza, incorpora e problematiza a experiência das pessoas. 

O Processo de debate sobre o tema, visto como facilitador do desenvolvimento da 

consciência crítica e difusor de valores, tais como participação, democracia, 

igualdade e diferença. 

O processo de debate procura contemplar aspectos da realidade local dos 

envolvidos. 



100 
 

 

A realização dos trabalhos sobre relações raciais é matizada pela vivência. (BENTO, 

2006, p. 75). 

 

Repensar a promoção de uma educação igualitária, comprometida com o 

desenvolvimento das crianças do bairro, da cidade onde se mora, são ideias que, desde muito 

cedo, permeiam minha prática pedagógica, política, por isso busco agir na diversidade, vendo 

e sentindo as diferenças como pontos de aproximação e equidade. Quando cursava o antigo 

segundo grau, hoje chamado ensino médio, após o recesso do meio do ano, decidi que seria 

professora. Ingressei no mercado de trabalho já antes de me formar, aos 16 anos, e daí não 

parei mais. Buscando subsidiar minha prática pedagógica e política, cheguei à faculdade de 

pedagogia, na qual me descobri, de cara, freireana. Com a ideia de fazer o aluno deixar de ser 

objeto para se tornar sujeito, a pedagogia da autonomia me encantou. Dizia Freire: 

Como professor não me é possível ajudar o educando a superar sua ignorância se 

não supero permanentemente a minha. Não posso ensinar o que não sei. Mas, este, 

repito, não é saber de que apenas devo falar e falar com palavras que o vento leva. É 

saber, pelo contrário, que devo viver concretamente com os educandos. (FREIRE, 

1996, p. 43). 

 

A pensadora estadunidense bell hooks, leitora de Freire, cita-o em sua obra: 

 
Gosto de viver, de viver minha vida intensamente. Sou o tipo de pessoa que ama 

apaixonadamente a vida. É claro que um dia vou morrer, mas tenho a impressão de 

que, quando morrer, também vou morrer intensamente. Vou morrer experimentando 

intensamente comigo mesmo. Por isso, vou morrer com um anseio imenso pela vida, 

pois é assim que tenho vivido. (FREIRE, apud hooks, 2017, p. 81-82). 

 

Acredito que a luta antirracista é de todo o povo brasileiro, é uma ferramenta 

pedagógica essencial para uma educação que liberte e transforme a realidade social de 

crianças e adolescentes em nosso país. 



101 
 

 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 
Escrever é ato de coragem, disposição, é debruçar-se constantemente sobre o que se lê, 

vive e pensa quando o foco é uma dissertação. No decorrer do percurso que me traz a essas 

considerações finais foram muitas as ponderações e oscilações. Percebi o quanto é preciso 

clareza do que se quer e “desejar profundo” como diz a canção popular3. Aqui, meu desejo 

mais profundo foi entender as estruturas raciais e poder elaborar práticas que contribuam para 

eliminar o racismo. 

Antigo na história de nosso país, o racismo se confunde com sua própria história, 

melhor dizendo, ele é a história desse nosso Brasil! É o que estrutura o país, História tecida na 

dor, luta e resistência de populações violadas em seu próprio direito de existir, os povos 

originários (indígenas) e o povo africano, silenciados, invisibilizados por um saber que se 

pensa único, superior, o saber do homem branco, europeu, opressor, colonizador. 

A História forjada em um sistema de privilégios para alguns se alicerça na negação de 

direitos para outros, contexto em que a desigualdade racial salta aos olhos. Isso que nos marca 

e forma enquanto sociedade é problema com o qual a educação precisa se preocupar o tempo 

todo. Como educadora formadora de futuras e futuros educadores, tenho esperança de que 

veremos se formarem pessoas comprometidas com a implementação das leis 10.639/03 e a 

Lei 11.645/08. Para isso, é preciso que conheçam a História do nosso país, seu povo, sua 

gente, não a partir de um único ponto de vista, mas sim a partir da contribuição destes povos, 

que em seu labutar diário e constante teceu, alinhou e construiu a História e a riqueza da 

sociedade em que vivemos. Esse é o início do ponto de partida em busca do conhecimento 

que se deseja emancipador, transformador. 

No desenrolar deste trabalho, ao ouvir, ler, debater sobre narrativas de estudantes 

acerca do racismo, incômodos e tensões muito me provocaram. Suas inquietações, mais que 

nunca, desafiaram-me a repensar algumas questões, como: o que significa ser professora 

branca numa sociedade racista como essa em que vivemos? Como é trabalhar com educação, 

consciente desse sistema opressor, o racismo, aqui tão bem ressaltado na sala de aula? 

Por ter avós e bisavós indígenas, não me autodeclaro branca, apesar da cor da pele ser 

clara, e, como não tenho a comprovação documental desse pertencimento, mas apenas as 

memórias dos jeitos de ser e fazer, de meus avós e bisavós, assim como seus traços físicos, 

3 Trecho de “Tente outra vez”, de Raul Seixas, Marcelo Motta e Paulo Coelho. 



102 
 

 

não posso me declarar indígena, mas bem sei o quanto sou descendente. Isso tudo significa 

um desafio gigantesco: encarar o enfrentamento ao racismo como necessidade crucial em 

nosso trabalho político pedagógico, buscando simultaneamente assegurar a participação de 

pessoas negras e brancas através do desenvolvimento de ações pedagógicas, e ampliação 

dessa discussão, o que significa tomada de consciência. Além disso, essa empreitada precisa 

ser de todas e todos, não apenas de não brancos. 

Transpor os muros do silêncio e da indiferença postos em sala de aula tendo as 

narrativas como pontos de articulação de nossa prática, é fundamental. Como professoras e 

professores devemos estar comprometidos com um processo educacional, democrático, 

participativo, em que as escolas, junto a seus estudantes criem e estabeleçam oportunidades de 

interações não ameaçadoras, provocando na prática processos de mudanças no contexto das 

desigualdades raciais no ambiente escolar. Nessa perspectiva, reforço o pensamento de Gomes 

(2017), para quem “[...] Apesar das adversidades e dos muitos desafios que enfrentamos no 

Brasil, na luta pela democracia e contra o capitalismo, o racismo e o patriarcado, temos de 

focar nas conquistas já alcançadas e seguir em frente. Não podemos perder a esperança. É 

preciso sabedoria e resistência democráticas” (GOMES, 2017, p. 19-20). 



103 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

 
AGAMBEM, Giorgio. Infância e história: destruição da experiência e origem da história. 

Belo Horizonte: Editora UFMG, 2005. 

 

AGOSTINI, Nilo. Os desafios da educação a partir de Paulo Freire e Walter Benjamin. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

 

AGUIAR, Márcia Ângela. Institutos Superiores de Educação na Nova Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional. In: BRZEZINSKI, Iria (org.). LDB interpretada: diversos 

olhares se entrecruzam. São Paulo: Cortez, 1997. p. 159-161. 

 
ALMEIDA, Jane. S. de. Formação de professores do 1o grau: a prática de ensino em 

questão. 1991. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal de São Carlos, 

São Carlos, SP, 1991. 

 
ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro: Pólen, 2019. 

 
ALVES, Aline Neves Rodrigues; GOMES, Nilma Lino. Contribuições da Lei nº 10.639/03 no 

autorreconhecimento quilombola: um estudo de caso na comunidade de Barro Preto – MG. In: 

OLIVEIRA, Julvan Moreira de (org.) Interfaces das africanidades em educação nas Minas 

Gerais. Juiz de Fora, MG: EdUFJF, 2013, p. 83-102. 

 
ALVES, Claudia Ximenez; SILVA, Marilda da; OLIVEIRA, Paula Ramos de. Memória, 

infância e brincar em escritos de Walter Benjamin: cultura lúdica, processo de formação e 

prática docente. Revista Ibero-Americana de Estudos em Educação, Araraquara, v. 6, n. 3, 

p. 46–56, 2012. DOI: 10.21723/riaee.v6i3.5000. Disponível em: 

https://periodicos.fclar.unesp.br/iberoamericana/article/view/5000/4149. Acesso em: 12 nov. 

2020. 

 
ANTUNHA, Heládio Cesar Gonçalves. Universidade de São Paulo: fundação e reforma. 

São Paulo: Centro Regional de Pesquisas Educacionais do Sudeste, 1974. 

 

ARIÈS, Philippe. História Social da Criança e da Família. 2. ed. Rio de Janeiro: LTC, 

1981. 

 

ASSOCIAÇÃO GRUPO CULTURAL JONGO DA SERRINHA. História do Jongo e a 

serrinha. Jongo da Serrinha, [20--]. Disponível em: 

http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:hn_7L09pw3oJ:jongodaserrinha.org/ 

historia-do-jongo/+&cd=4&hl=pt-BR&ct=clnk&gl=br. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 

ASSOCIAÇÃO NACIONAL PELA FORMAÇÃO DOS PROFISSIONAIS DA 

EDUCAÇÃO. Proposta de diretrizes curriculares nacionais para os cursos de formação 

dos profissionais da educação. Campinas, SP: ANFOPE, 1999. Disponível em: 

http://www.lite.fe.unicamp.br/grupos/formac/noticias/diranf99.htm. Acesso em 5 dez. 2020. 

 
ASSUNÇÃO, Maria Helena S. Magistério primário e cotidiano escolar. Campinas, SP: 

Autores Associados, 1996. 

http://www.lite.fe.unicamp.br/grupos/formac/noticias/diranf99.htm


104 
 

 
 

AZANHA, José Mário Pires. A política de educação do estado de São Paulo: uma notícia. 

Considerações sobre a política de educação do estado de São Paulo. Educação e Pesquisa, 

São Paulo, v.30, n.2, p. 349-361, maio/ago. 2004. DOI 

https://doi.org/10.1590/S1517-97022004000200014. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/ep/v30n2/v30n2a14.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 

BAJOUR, Cecilia. Ouvir nas entrelinhas: o valor da escuta nas práticas de leitura. São 

Paulo: Pulo do Gato, 2012. 

 

BARBIERI, Iris. A educação no governo de Vargas (1930-1945): com ênfase no ensino 

normal e na escola primária. l973. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade Municipal de 

Ciências Econômicas e Administrativas de Osasco, Osasco, SP, 1973. 

 
BARROS, Roque Spencer Maciel de. A ilustração brasileira e a idéia de universidade. São 

Paulo: EdUSP, 1959. 

 

BASTOS, Maria Helena Camara. A formação de professores para o ensino mútuo no Brasil: o 

"curso normal para professores de primeiras letras do Barão de Gérando (l839)". História da 

educação, Pelotas, n. 3, v. 2, p. 95-119, jan./jun. 1998. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/asphe/article/view/30722/pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
BASTOS, Maria Helena Camara. A instrução pública e o ensino mútuo no Brasil: uma 

história pouco conhecida (1808-1827). História da educação, Pelotas, n. 1, v. 1, p. 115-133, 

jan./jun. 1997. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/asphe/article/view/30631/pdf. Acesso em: 

5 dez. 2020. 

 
BAUAB, Maria Aparecida Rocha. O ensino normal na Província de São Paulo: 1846-1889. 

1972. Tese (Doutorado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras de São José 

do Rio Preto, Universidade de São Paulo, São José do Rio Preto, SP, 1972. 

 
BELLO, Ruy de Ayres. Subsídios para a história da educação em Pernambuco. Recife: 

Secretaria da Educação e Cultura, 1978. 

 

BENJAMIN, Walter. O narrador. In: BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, arte e política: 

ensaios sobre literatura e história da cultura. Trad. Sérgio Paulo Rouanet. 2. ed. São Paulo: 

Brasiliense, 1984. (Obras Escolhidas, v. 1). 

 
BENTO, Maria Aparecida Silva. Aprendendo e ensinando relações raciais no Brasil. In: 

BRANDÃO, Ana Paula (coord.). A cor da cultura: saberes e fazeres: modos de ver. Rio de 

Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 2006. p. 82-95. Disponível em: 

https://www.saude.rj.gov.br/comum/code/MostrarArquivo.php?C=NDUxNg%2C%2C. 

Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
BRASIL, Lei nº 4.024, de 20 de dezembro de 1961. Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional. Disponível em: 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei/1960-1969/lei-4024-20-dezem 

bro-1961-353722-publicacaooriginal-1-pl.html. Acesso em: 4 dez. 2020. 

http://www.scielo.br/pdf/ep/v30n2/v30n2a14.pdf
http://www.saude.rj.gov.br/comum/code/MostrarArquivo.php?C=NDUxNg%2C%2C


105 
 

 

BRASIL. Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 

oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", 

e dá outras providências. Brasília, DF: Presidência da República, 2003. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e 

bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Brasília, DF: 

Presidência da República, 2003. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/ 

lei/l11645.htm. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes curriculares para a educação das relações 

étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana. Brasília, 

DF: MEC, 2004. Disponível em: http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/pdf/ 

diretrizes_curriculares_nacionais_educacao_relacoes_etnicorraciais.pdf. Acesso em: 12 nov. 

2020. 

 
BRASIL. Ministério da Educação. Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino 

Médio. Brasília, DF: Ministério da Educação, 1996. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Referencial pedagógico-curricular para a formação de 

professores da educação infantil e séries iniciais do ensino fundamental: documento 

preliminar. Brasília, DF: MEC/SEF, 1997. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria da Educação Básica. Orientações Curriculares 

Nacionais para o Ensino Médio: Ciências humanas e suas tecnologias. Brasília, DF: 

MEC-SEB, 2006. v. 3. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/book_volume_03_ 

internet.pdf. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. Instituto Nacional de Estudos Pedagógicos. II 

Conferência Nacional de Educação. Porto Alegre: INEP, 1967. 

 

BRASIL. Ministério da Educação e Saúde. Primeiro Congresso Nacional de Educação. Rio 

de Janeiro: Imprensa Nacional, 1946. Disponível em: http://www.dominiopublico.gov.br/ 

download/texto/me001590.pdf. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 

BRASIL. Ministério de Educação e Saúde. Instituto Nacional de Estudos Pedagógicos. 

Oportunidades de preparação no ensino pedagógico. Rio de Janeiro: INEP, l951. 

 
CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, 

preconceito e discriminação na educação infantil. 6. ed. São Paulo: Contexto, 2010. 

 

COSTA, Jurandir Freire. Da cor ao corpo: a violência do racismo [prefácio]. In: SOUZA, 

Neusa dos Santos. Tornar-se negro, ou, As vicissitudes da identidade do negro brasileiro 

em ascensão social. 2. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1983. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/pdf/
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/book_volume_03_
http://www.dominiopublico.gov.br/


106 
 

 
 

D'AZEVEDO, M. D. Moreira. Instrução pública nos tempos coloniaes. Revista do Instituto 

Histórico e Geográfico Brasileiro, Rio de Janeiro, t. 55, pt. 2, p. 141-158, 3. e 4. tri. 1892. 

Disponível em: https://drive.google.com/file/d/0B_G9pg7CxKSseXM5UGZUY2RNWFE/ 

view. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
DEMATHÉ, Tércia Millnitz; CORDEIRO, Maria Helena Baptista Vilares. Representações 

sociais sobre infância: um estudo com pais e educadoras de educação infantil. Nuances: 

Estudos sobre Educação, Presidente Prudente, SP, ano 15, v. 16, n. 17, p. 119-133, jan./dez. 

2009. DOI https://doi.org/10.14572/nuances.v16i17.324. Disponível em: https://revista.fct. 

unesp.br/index.php/Nuances/article/view/324/360. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Belo Horizonte: 

Nandyala, 2008 

 

FRANÇA, Dalila Xavier de; MONTEIRO, Maria Benedita. A expressão das formas 

indirectas de racismo na infância. Análise Psicológica, Lisboa, v. 22, n. 4, p. 705-720, 2004. 

DOI https://doi.org/10.14417/ap.270. Disponível em: http://publicacoes.ispa.pt/index.php/ap/ 

article/view/270/pdf. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
FUNDAÇÃO BIBLIOTECA NACIONAL. Rio 450 anos: Bairros do Rio: Madureira. 

Biblioteca Nacional, 2 jul. 2015. Disponível em: 

https://www.bn.gov.br/noticia/2015/07/rio-450-anos-bairros-rio-madureira. Acesso em: 12 

nov. 2020. 

 
GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações raciais 

no brasil: uma breve discussão. In: BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização e Diversidade. Educação anti-racista: caminhos abertos pela Lei 

Federal nº 10.639/03. Brasília, DF: Secad/MEC, 2005. Disponível em: http://www.dominio 

publico.gov.br/download/texto/me000376.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

 

GULLESTAD, Marianne. Infâncias imaginadas: construções do eu e da sociedade nas 

histórias de vida. Educação & Sociedade, Campinas, SP, v.26, n.91, p. 509-534, maio/ago. 

2005. DOI http://dx.doi.org/10.1590/S0101-73302005000200011. Disponível em: www. 

cedes.unicamp.br. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 10. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2005. 

 

HAMPÂTÉ BÂ. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (ed.). História geral da África, I: 

metodologia e pré-história da África. 2.ed. rev. Brasília, DF: UNESCO, 2010. Disponível em: 

http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/ue000318.pdf. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 

hooks, bell. Alisando o nosso cabelo. In: Coletivo Feminista Marias. Camaçari, BA, 9 maio 

2008. Disponível em: http://coletivomarias.blogspot.com/search?q=alisando+o+nosso+cabe 

lo. Acesso em: 12 nov. 2020. 

http://publicacoes.ispa.pt/index.php/ap/
http://www.bn.gov.br/noticia/2015/07/rio-450-anos-bairros-rio-madureira
http://www.bn.gov.br/noticia/2015/07/rio-450-anos-bairros-rio-madureira
http://dx.doi.org/10.1590/S0101-73302005000200011
http://www/
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/ue000318.pdf
http://coletivomarias.blogspot.com/search?q=alisando%2Bo%2Bnosso%2Bcabe


107 
 

 
 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. 2. ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 2017. 

 

KISHIMOTO, Tizuco Morchida. Política de formação profissional para a educação infantil: 

pedagogia e normal superior. Revista Educação e Sociedade, Campinas, SP, ano 20, n. 68, p. 

61-79, dez. 1999. Disponível em: https://www.scielo.br/j/es/a/jmtCsHtZ8tVGsv3XrktJxsd/? 

lang=pt. Acesso em: 16 nov. 2020. 

 
LAVAGEM cerebral. Intérprete: Gabriel o Pensador. Compositor: Gabriel o Pensador. In: 

Gabriel o Pensador. Intérprete: Gabriel o Pensador. Rio de Janeiro: Sonic Music Brasil, 1993. 

1 CD, faixa 5. 

 

LEITE, César Donizetti Pereira. Infância, experiência e tempo. São Paulo: Cultura 

Acadêmica, 2011. Disponível em: https://www.ufjf.br/pensandobem/files/2016/05/infancia_ 

experiencia_e_tempo.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 

LIMA, Fábio Souza C. As normalistas chegam ao subúrbio: a história da escola normal 

Carmela Dutra: da criação à autonomia administrativa (1946–1953). 2015. Dissertação 

(Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal 

do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2015. Disponível em: https://ppge.educacao.ufrj.br/disser 

tacoes2015/dfabiosouza.pdf. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
LOPES, Jussara de Cássia Soares. Os mecanismos de naturalização do racismo e do 

sexismo em meninas negras: memórias de assistentes sociais negras catrumanas. 2013. 

Dissertação (Mestrado em Serviço Social) – Programa de Pós-graduação em Serviço Social, 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2013. Disponível em: 

http://www2.dbd.puc-rio.br/pergamum/tesesabertas/1111911_2013_completo.pdf. Acesso em: 

12 nov. 2020. 

 
LOPES, Jussara de Cássia Soares. A vivência do racismo e do sexismo na infância e na 

adolescência e a construção da identidade das meninas negras. Cadernos Imbondeiro, João 

Pessoa, v. 2, n. 1, 2012. Disponível em: https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/ci/article/ 

view/14214/8821. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
LUCENA, Felipe. Uma breve história de Madureira. Diário do Rio.com. Rio de Janeiro, 7 

jul. 2017. Disponível em: https://diariodorio.com/historia-do-bairro-de-madureira. Acesso em: 

12 nov. 2020. 

 
MADUREIRA. In: SIGNIFICADO do nome. S.l: s. n. [2011]. Disponível em: https://www. 

significadodonome.com/madureira. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 

MBEMBE, Achile. Necropolítica. São Paulo: N – 1, 2018. 

 
MOORE, Carlos. Racismo e sociedade: novas bases epistemológicas para entender o 

racismo. Belo Horizonte: Maza Edições, 2007. 

 

MOREIRA, Adilson. Racismo recreativo. São Paulo: Sueli Carneiro: Polén, 2019. 

http://www.scielo.br/j/es/a/jmtCsHtZ8tVGsv3XrktJxsd/
http://www.ufjf.br/pensandobem/files/2016/05/infancia_
http://www2.dbd.puc-rio.br/pergamum/tesesabertas/1111911_2013_completo.pdf
http://www/


108 
 

 

MOTTA, Silvia Conceição Longuin. Discriminação étnica: grilhões culturais. In: LIMA, 

Ângela Maria de Sousa et al. (org.). Sugestões didáticas de ensino de Sociologia. Londrina, 

PR: UEL, 2012. p. 141-158. Disponível em: http://www.uel.br/revistas/lenpes-pibid/pages/ 

arquivos/Livros/LENPES%20Sugestoes%20Didaticas%202012.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
MULLER, Maria Lúcia Rodrigues. Professores negros na Primeira República. In: Reunião 

Anual da ANPEd, 29., 2006, Caxambu, MG. Anais [...]. Caxambu, MG: Hotel Glória, 2006. 

p. 1-14.Disponível em: http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalhos_encomendados/ 

GT21/GT21_Lucia_Muller.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 

 
MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino. O negro no Brasil de hoje. São Paulo: 

Global, 2006. 

 

NAGLE, Jorge. Educação e sociedade na Primeira República. São Paulo: EPU/EDUSP: 

1974. 

 

NASCIMENTO, Cláudia Terra do; BRANCHER, Vantoir Roberto; OLIVEIRA, Valeska 

Fortes de. A construção social do conceito de infância: algumas interlocuções históricas e 

sociológicas. Revista Contexto & Educação, Ijuí, RS, v. 23, n. 79, p. 47-63, jan./jun. 2008. 

DOI https://doi.org/10.21527/2179-1309.2008.79.47-63. Disponível em: https://www.revistas. 

unijui.edu.br/index.php/contextoeducacao/article/view/1051. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica 

inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. 

 

NASCIMENTO, Maria Beatriz do. A mulher negra e o amor. In: RATTS, Alex. Eu sou 

atlântica: sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São Paulo: Instituto Kuanza: 

Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2006. 

 

NOGUERA, Renato. Afrocentricidade e educação: os princípios gerais para um currículo 

afrocentrado. Revista África e Africanidades, ano 3, n. 11, nov. 2010. Disponível em: 

https://africaeafricanidades.net/documentos/01112010_02.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 

NOGUERA, Renato. Denegrindo a Filosofia: o pensamento como coreografia de conceitos 

afroperspectivistas. Griot – Revista de Filosofia, Amargosa BA, v. 4, n. 2, p. 1-19, dez. 2011. 

DOI https://doi.org/10.31977/grirfi.v4i2.500. Disponível em: https://www3.ufrb.edu. 

br/seer/index.php/griot/article/view/500/222. Acesso em 5 dez. 2020. 

 
NOGUERA, Renato. Racismo: uma questão de todos nós. Rio de Janeiro: Fundação Roberto 

Marinho, 2018. 

 

NORMALISTA. Intérprete: Nelson Gonçalves. Compositores: Benedito Lacerda; David 

Nasser. In: Normalista/Quem será. Intérprete: Nelson Gonçalves. Rio de Janeiro: RCA Victor, 

1949. 1 LP, faixa 1. 

http://www.uel.br/revistas/lenpes-pibid/pages/
http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalhos_encomendados/


109 
 

 

PEREIRA, José Santana; MONTEIRO, Maria Benedicta. Expressão do racismo na infância: o 

efeito da composição étnica da escola. SIMPÓSIO NACIONAL DE INVESTIGAÇÃO EM 

PSICOLOGIA, 6., 2006, Évora. Actas [...]. Évora: Universidade de Évora, 2006. 

 

RAMIREZ, Paulo Niccoli. A memória e a infância em Marcel Proust e Walter Benjamin. 

Aurora, São Paulo, n. 10, p. 119-134, 2011. DOI 10.23925/1982-6672. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/aurora/article/view/4424/3478. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
RIBEIRO, Djamila. O que é: lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento: Justificando, 2017. 

 
RIBETTO, Anelice; FILÉ, Valter. Experiência e narrativa em educação. Odiseo, [s. l.], 23 set. 

2015. Disponível em: 

https://odiseo.com.mx/bitacora-educativa/experiencia-e-narrativa-em-educacao. Acesso em: 

05 dez. 2020. 

 

SANTOS, Eumara Maciel dos. Aspectos da contística de Amadou Hampâté Bâ: 

considerações sobre registros de ensinamentos da tradição oral africana. In: SIMPÓSIO 

NACIONAL DE HISTÓRIA, 29., 2017, Brasília, DF. Anais [...]. Brasília, DF: UnB, 2017. 

Disponível em: https://www.snh2017.anpuh.org/resources/anais/54/1501856353_ARQUI 

VO_ENVIARPARAAANPUH.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 

SANTOS, Eumara Maciel dos. A tessitura da palavra: um estudo sobre a oralidade africana 

na obra literária de Amadou Hampâté Bâ. 2019. Tese (Doutorado em Estudos Étnicos e 

Africanos) - Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal da Bahia, 

Salvador, 2019. Disponível em: 

https://repositorio.ufba.br/ri/bitstream/ri/31946/1/TESE%20-%20EUMARA%20MACIEL%2 

0-%20PO%CC%81SAFRO%20-%20UFBA.pdf. Acesso em: 05 dez. 2020. 

 

SANTOS, Sandro Vinicius Sales dos. Walter Benjamin e a experiência infantil: contribuições 

para a educação infantil. Pro-Posições, Campinas, v. 26 n. 2, p. 223-239, maio/ago. 2015. 

DOI https://doi.org/10.1590/0103-7307201507711. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/ 

pp/v26n2/0103-7307-pp-26-02-0223.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 

SCHAFFRATH, Marlete dos Anjos Silva. Escola Normal: o projeto das elites brasileiras para 

a formação de professores. In: ENCONTRO INTERDISCIPLINAR DE PESQUISA EM 

ARTES-FACULDADE DE ARTES DO PARANÁ-FAP, 1., 2008, Curitiba. Anais [...]. 

Curitiba: FAP, 2008. 

 
SCHLESENER, Anita Helena. Educação e infância em alguns escritos de Walter Benjamin. 

Paidéia, Ribeirão Preto, v. 21, n. 48, p. 129-135, jan./abr. 2011. Disponível em: https://www. 

revistas.usp.br/paideia/article/view/7274/8757. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 
SEGREDO. Intérprete: Dalva de Oliveira. Compositores: Herilvelto Martins, Marino Pinto. 

In: DALVA de Oliveira. Intérprete: Dalva de Oliveira. [S. l.]: Odeon Brasil, 1961. 1 vinil, 

faixa A2. 

 
SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Aprendizagem e ensino das africanidades 

brasileiras. In: MUNANGA, Kabengele (org.). Superando o racismo na escola. 2. ed. 

http://www.snh2017.anpuh.org/resources/anais/54/1501856353_ARQUI
http://www.scielo.br/pdf/
http://www/


110 
 

 

Brasília, DF: MEC, SECAD, 2005. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/secad/ 

arquivos/pdf/racismo_escola.pdf. Acesso em: 12 nov. 2020. 

 

SOUZA, Neusa dos Santos. Tornar-se negro, ou, As vicissitudes da identidade do negro 

brasileiro em ascensão social. 2. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1983. 

 

TANURI, Leonor Maria. História da formação de professores. Revista Brasileira de 

Educação, Rio de Janeiro, n. 14, maio/ago. 2000. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/rbedu/ 

n14/n14a05.pdf. Acesso em: 5 dez. 2020. 

 
TEMPO rei. Intérprete: Gilberto Gil. Compositor: Gilberto Gil. In: Raça Humana. Intérprete: 

Gilberto Gil. Rio de Janeiro: Warner Music Brasil, 1984. 1 CD, faixa 4. 

 

VIDAL, Diana G. O exercício disciplinado do olhar: livros, leituras e práticas de formação 

docente no Instituto de Educação do Distrito Federal (1932-1937). 1995. Tese (Doutorado em 

Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 1995. 

 
VOVÓ Maria Joana Rezadeira. A cor da cultura. [s. l., 201-]. Disponível em: http://antigo. 

acordacultura.org.br/herois/heroi/vovomaria. Acesso em: 6 jan. 2021. 

http://portal.mec.gov.br/secad/
http://www.scielo.br/pdf/rbedu/
http://antigo/


111 
 

 

ANEXO A – FOTOGRAFIAS DAS ATIVIDADES 

 
Fotografia 10 – Rampa de acesso ao 1° andar do IECD 

Fonte: a autora, 2019 

 
Fotografia 11 – Mural da rampa de acesso ao 1° andar do IECD 

Fonte: a autora, 2019 



112 
 

 

Fotografia 12 – Contação de história em sala de aula. Lenda a criação do mundo 

Turma CN 2008 

Fonte: a autora, 2019 

 
Fotografia 13 – Ensaio de dança do maculelê, Casa do Jongo 

Fonte: a autora, 2019 



113 
 

 

Fotografia 14 – Casa do Jongo 

Fonte: a autora, 2019 

 
Fotografia 15 – Jogral com a história: Luamanda, 

Conceição Evaristo, livro Olhos d'água. 

Turma CN 2007 

Fonte: a autora, 2019 



114 
 

 

 
 

Fotografia 16 – Projeto Literário; livro Olhos d'agua, Conceição Evaristo - 

Turma CN 2007 

Fonte: a autora, 2019 

 
Fotografia 17 – Conto: Quantos filhos Natalina teve?, livro Olhos d'água, Conceição 

Evaristo CN 2007 

Fonte: a autora, 2019 


