
UFRRJ 
INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO PATRIMÔNIO CULTURA E 

SOCIEDADE 

 

 

 

 

 

 
DISSERTAÇÃO 

 

 

 

 

A trajetória do artista Antônio de Oliveira e sua 

contribuição para à preservação da memória social 

 

 

 

 

 
Ana Cristina de Moura Delfim Maciel 

 

 

 

 

2024 



 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PATRIMÔNIO CULTURA E 

SOCIEDADE (PPGPACS) 

 

 

 

A TRAJETÓRIA DO ARTISTA ANTÔNIO DE OLIVEIRA E SUA 

CONTRIBUIÇÃO PARA À PRESERVAÇÃO DA MEMÓRIA SOCIAL 

 

 

 

 

ANA CRISTINA DE MOURA DELFIM MACIEL 

 

 

 
Sob a Orientação do Professor 

Fabio Cerdera 

 

 

 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para a 

obtenção do grau de Mestre em Patrimônio, Cultura e 

Sociedade, no Curso de Pós-Graduação em Patrimônio, 

Cultura e Sociedade, Área de Concentração em 

Patrimônio Cultural: Memória, Identidades e Sociedade 

 

 

 

 

 

 

 

Nova Iguaçu, RJ 

Julho de 2024 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

DEPARTAMENTO DE ARTES 

 

 

 

 

TERMO Nº 631/2024 - DeptAR (12.28.01.00.00.00.81) 

 

Nº do Protocolo: 23083.039026/2024-56 

Seropédica-RJ, 01 de agosto de 2024. 

 

 

Ana Cristina de Moura Delfim Maciel 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Patrimônio, Cultura e Sociedade (PPGPACS), no 

Instituto Multidisciplinar da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro - UFRRJ, como requisito parcial à 

obtenção do título de Mestre em Patrimônio, Cultura e Sociedade. Área de concentração Patrimônio 

Cultural: Memória, Identidades e Sociedade. 

 
Dissertação defendida e aprovada pela Comissão Examinadora em 31/07/2024. 

 

 

 

 

Nova Iguaçu - RJ, julho de 2024. 

 

 
Documento não acessível publicamente 

 

 

 

 

(Assinado digitalmente em 02/08/2024 08:45) 

ALEXANDRE LAZZARI 

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR 

DeptH/IM (12.28.01.00.00.88) 

Matrícula: ###155#8 

 

(Assinado digitalmente em 01/08/2024 22:29) 

FABIO PEREIRA CERDERA 

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR 

DeptAR (12.28.01.00.00.00.81) 

Matrícula: ###578#7 

 

 

 
(Assinado digitalmente em 02/08/2024 14:05) 

IVAN COELHO DE SÁ 

ASSINANTE EXTERNO 

CPF: ###.###.527-## 

 

 

 

 

 

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/public/documentos/index.jsp informando seu número: 631, 

ano: 2024,tipo: TERMO, data de emissão: 01/08/2024 e o código de verificação: c58a24ca26 

https://sipac.ufrrj.br/public/jsp/autenticidade/form.jsf


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta dissertação à memória dos meus amados pais. 

 

 

À minha mãe, que partiu deste plano físico há dois meses. Sua força, sabedoria e amor 

incondicional sempre foram e sempre serão minha maior inspiração. Embora não esteja mais 

fisicamente presente, sinto sua presença em cada passo que dou e em cada conquista que 

alcanço. Esta dissertação é um tributo ao seu legado e à sua eterna influência em minha vida. 

 

Ao meu pai, que partiu em 2008 e que sempre foi um grande companheiro e incentivador. 

Seu apoio incondicional aos meus estudos e sua crença em meu potencial foram 

fundamentais para que eu chegasse até aqui. Tenho certeza de que ele está orgulhoso de 

mim, onde quer que esteja. 

Com todo o meu amor e saudade 



AGRADECIMENTOS 

 

Aos meus pais: Carmen Sylvia de Moura Delfim Maciel (in memoriam) e Odayr Rocha 

Maciel (in memoriam), por todas as sementes plantadas e por todo o afeto. 

 

Ao meu companheiro Marcelo, pelo apoio e incentivo de sempre. 

 

Ao povo brasileiro, cujos esforços e contribuições tornam possível a educação pública 

de qualidade. 

 

Ao artista Antônio de Oliveira (in memoriam), por toda a poesia impressa em suas 

obras e por todo o legado deixado. 

 

À família de Antônio de Oliveira, especialmente a Vânia de Oliveira, filha do artista, 

pelo carinho e acolhimento. 

 

Ao Jacques Van de Beuque, pela sua paixão pela arte popular brasileira e por ter 

valorizado e colecionado obras que futuramente se tornariam o maior Museu de Arte Popular 

Brasileira, o Museu do Pontal. E ao seu filho Guy Van de Beuque (in memoriam), por dar 

continuidade ao projeto com maestria. 

 

À Angela Mascelani, pela contínua contribuição à arte popular brasileira e pela atenção 

e disponibilidade de compartilhar seu conhecimento. 

 

À Marcia Ferreira, pela atenção e pela rica contribuição à arte popular brasileira, além 

das ideias compartilhadas. 

 

À Maria Vitória Mamute, Mavi, da Loja La Vereda em Santa Teresa no Rio, pelo senso 

estético e por ter me proporcionado uma imersão na cultura popular brasileira através de seu 

olhar. 

 

Aos meus colegas de mestrado, pela amizade, apoio e força. 



Ao meu orientador Fabio Pereira Cerdera, por ter apoiado minha ideia e me 

acompanhado ao longo deste percurso. 

 

À banca avaliadora, que dedicou tempo e esforço para a análise e apreciação do meu 

trabalho: Professor Dr. Alexandre Lazzari e Professor Dr. Ivan Coelho de Sá. 

 

À minha amiga Cláudia Maria Nicodemo, que há muitos anos me presenteou com o 

livro “O Mundo Encantado de Antônio de Oliveira” e que, sem imaginar, plantava ali uma 

sementinha que iria germinar anos depois. 

 

Ao Sebo do Menino em São Paulo, pela contribuição e gentileza. 

À minha afilhada e sobrinha Lina, por ser minha eterna gêmea. 

Aos meus animais de estimação, que tanta companhia me fazem na vida e, durante o 

processo de escrita, não foi diferente: minhas cachorrinhas Bibica, Juliette, Lagoa, Raposinha 

e Maya Cota, e meus gatinhos Janete Clair, Bóris, Assustado e Cardosinho.  

 

O presente trabalho foi realizado com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

 

  



RESUMO 

 

 

 

MACIEL, Ana Cristina de Moura Delfim. A trajetória do artista Antônio de Oliveira e sua 

contribuição para a preservação da memória social. 2024. 122p. Dissertação (Mestrado 

em Patrimônio, Cultura e Sociedade). Instituto Multidisciplinar, Programa de Pós-graduação 

em Patrimônio, Cultura e Sociedade (PPGPACS), Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro, Nova Iguaçu, RJ, 2024. 

 

A presente dissertação tem como objetivo ampliar o olhar sobre a biografia do artista Antônio 

de Oliveira (AO), bem como, analisar sua contribuição na preservação da memória social. No 

primeiro capítulo, com base em um breve panorama, indicamos aspectos que constituíram os 

processos que levaram a uma aceitação maior da arte popular no país. Para isso, pontuamos 

algumas questões que fizeram do modernismo um movimento que contribuiu para a 

valorização da arte popular, até a primeira exposição de arte popular brasileira. A seguir, 

discorremos sobre como, ironicamente, a chegada de um francês ao Brasil, Jacques Van de 

Beuque, daria início à constituição do maior museu de arte popular do país, que detém a 

maioria da produção do artista AO em seu acervo. Articulamos a esses temas conceitos 

referentes ao patrimônio cultural, memória social e identidade. O segundo capítulo é dedicado 

ao artista, que registrou o seu processo criativo na obra intitulada: O Mundo Encantado de 

Antônio de Oliveira, observações no centro de memória da cidade natal do artista revelaram 

o potencial para atividades educativas que mantêm viva sua obra. No terceiro capítulo 

investigamos as obras do artista presentes no acervo permanente do Museu Casa do Pontal, 

destacando também, aspectos da função educativa do Museu. Analisamos a contribuição de 

Antônio de Oliveira à preservação da memória social, destacando a importância das 

instituições de memória. A pesquisa evidencia que, além de espaços físicos, é fundamental 

implementar atividades educativas para manter viva a obra e a memória social associada a ela. 

Assim, a educação emerge como um elemento crucial para a efetiva preservação cultural, indo 

além da simples conservação física das obras. 

 

 

Palavras chave: Antônio de Oliveira, Memória social, Museu do Pontal. 



ABSTRACT 

 

MACIEL, Ana Cristina de Moura Delfim. The trajectory of the artist Antônio de Oliveira 

and his contribution to the preservation of social memory. 2024. 122p. Dissertation 

(Master's in Heritage, Culture, and Society). Multidisciplinary Institute, Graduate Program in 

Heritage, Culture, and Society (PPGPACS), Federal Rural University of Rio de Janeiro, Nova 

Iguaçu, RJ, 2024. 

 

The present dissertation aims to broaden the perspective on the biography of the artist Antônio 

de Oliveira (AO) and analyze his contribution to the preservation of social memory. In the 

first chapter, based on a brief overview, we indicate aspects that constituted the processes 

leading to greater acceptance of popular art in the country. For this, we highlight some issues 

that made modernism a movement that contributed to the appreciation of popular art, up to 

the first exhibition of Brazilian popular art. Next, we discuss how, ironically, the arrival of a 

Frenchman in Brazil, Jacques Van de Beuque, initiated the establishment of the largest popular 

art museum in the country, which holds the majority of AO's production in its collection. We 

articulate these themes with concepts related to cultural heritage, social memory, and identity. 

The second chapter is dedicated to the artist, who recorded his creative process in the work 

entitled: The Enchanted World of Antônio de Oliveira. Observations at the memory center in 

the artist's hometown revealed the potential for educational activities that keep his work alive. 

In the third chapter, we investigate the artist's works present in the permanent collection of the 

Museu Casa do Pontal, also highlighting aspects of the Museum's educational function. We 

analyze Antônio de Oliveira's contribution to the preservation of social memory, emphasizing 

the importance of memory institutions. The research shows that, in addition to physical spaces, 

it is essential to implement educational activities to keep the work and the social memory 

associated with it alive. Thus, education emerges as a crucial element for effective cultural 

preservation, going beyond the mere physical conservation of the works. 

 

Keywords: Antônio de Oliveira, Social Memory, Museu do Pontal. 



LISTA DE FIGURAS 

Figura 1: Jacques Van de Beuque .......................................................................................... 28 

Figura 2: Jacques Van de Beuque .......................................................................................... 29 

Figura 3: Catálogo Sala do artista popular ............................................................................. 40 

Figura 4: Obra de Antônio de Oliveira/ Sítio da Grota .......................................................... 41 

Figura 5: Obra de Antônio de Oliveira/ Escola da Dona Filomena Faria .............................. 43 

Figura 6: Obra de Antônio de Oliveira/ Santos Dumont contornando a Torre Eifel ............. 46 

Figura 7: Seu Antônio e seu mundo encantado ..................................................................... 49 

Figura 8 : Seu Antônio ........................................................................................................... 51 

Figura 9: Seu Antônio e o seu Mundo encantado .................................................................. 52 

Figura 10: Seu Antônio criando ............................................................................................. 55 

Figura 11: Obra de Antônio de Oliveira/ Dentada na maçã ................................................... 56 

Figura 12: Obra de Antônio de Oliveira/ Corrida da bandeira .............................................. 57 

Figura 13: Obra de Antônio de Oliveira/ Corrida de pneu .................................................... 57 

Figura 14: Obra de Antônio de Oliveira/ Matriz de Nossa Sra. de Sant ana ......................... 59 

Figura 15: Obra de Antônio de Oliveira/ A procissão ........................................................... 60 

Figura 16: Esculturas de Antônio de Oliveira/ Imagens católicas de Antônio de Oliveira ... 60 

Figura 17: Esculturas de Antônio de Oliveira/ Entidades das religiões afro-brasileiras ....... 61 

Figura 18: Esculturas de Antônio de Oliveira/ Folia de Reis ................................................ 63 

Figura 19: Obra de Antônio de Oliveira/ Festa gaucha ......................................................... 63 

Figura 20: Obra de Antônio de Oliveira/ Festa Gaucha (pau de fitas) .................................. 64 

Figura 21: Obra de Antônio de Oliveira/ Ciclo da vida ......................................................... 65 

Figura 22: Obra de Antônio de Oliveira/ correio ou estafeta ................................................. 66 

Figura 23: Obra de Oliveira na exposição O Circo chegou ................................................... 67 

Figura 24: Obra de Antônio de Oliveira. Profissão/ dentista ................................................. 69 

Figura 25: Obra de Antônio de Oliveira. Profissionais da saúde ........................................... 69 

Figura 26: Obra de Antônio de Oliveira/ Fotógrafo .............................................................. 70 

Figura 27: Obra de Antônio de Oliveira/ História que ama preta contava ............................ 73 

Figura 28: Casa do artista ...................................................................................................... 74 

Figura 29: fachada da casa do artista em Belmiro Braga ....................................................... 75 

Figura 30: fachada ................................................................................................................. 76 

Figura 31:Presépio na praça ................................................................................................... 77 

Figura 32: Maria, José e o menino Jesus na manjedoura ....................................................... 77 

Figura 33: Entrada do Centro de Memória ............................................................................ 79 

Figura 34: Expositor de vidro com a obra de Antônio de Oliveira ........................................ 80 

Figura 35: Obra de Antônio de Oliveira/ Parte da obra retratando os trabalhadores da 

Caulim ..................................................................................................................................... 80 

Figura 36: Obra de Antônio de Oliveira. Fragmento da obra/ 1 ............................................ 81 

Figura 37: Obra de Antônio de Oliveira. Fragmento da obra/ 2 ............................................ 81 

Figura 38: Obra de Antônio de Oliveira/ barbeiro ................................................................. 93 

Figura 39: Obra de Antônio de Oliveira retratando brincadeira .......................................... 103 



Figura 40: Obra de Antônio de Oliveira. Brincadeira de menina ........................................ 103 

Figura 41: Visão parcial da sala de exposição Brincares ..................................................... 105 

Figura 42: Obra de Antônio de Oliveira/ brincadeira de meninos 1 .................................... 106 

Figura 43: Obra de Antônio de oliveira/ brincadeira de meninos 2 ..................................... 108 

Figura 44: Obra de Antônio de Oliveira/ Brincadeiras, infância ......................................... 109 

Figura 45: Inauguração da Casa de Cultura ......................................................................... 121 



LISTA DE SIGLAS 

 

 

 

AO – Antônio de Oliveira 

DPHAN – Diretoria do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

ICOM – International Council of Museums 

IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

MP – Museu do Pontal 

MCP – Museu Casa do Pontal 

MG – Minas Gerais 

SESC – Serviço Social do Comércio 

SPHAN – Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 14 

CAPÍTULO 1 – MEMÓRIA, IDENTIDADE E PARTRIMÔNIO ................................. 19 

1.1 Modernismo e a Valorização do Popular .................................................................... 19 

1.2 Mário de Andrade e Sua Saga Para a (re) Descoberta de Um Brasil Genuíno ........... 23 

1.3 Da Exposição Cerâmica Popular Pernambucana à Criação do Maior Acervo de Arte 

Popular do País .................................................................................................................. 26 

1.4 Arte Popular ................................................................................................................ 29 

CAPÍTULO 2 – O UNIVERSO DE ANTÔNIO DE OLIVEIRA .................................... 39 

2.1 Memórias de AO ......................................................................................................... 40 

2.2 A Construção de Seu Mundo Encantado .................................................................... 49 

2.3 Temática das Obras de AO ......................................................................................... 54 

2.4 Memória Individual/ Memória Coletiva ..................................................................... 70 

CAPÍTULO 3 – PATRIMÔNIO CULTURAL BRASILEIRO: UM OLHAR SOBRE O 

MUSEU DO PONTAL ........................................................................................................ 84 

3.1 Breve histórico do Patrimônio Cultural Brasileiro ...................................................... 84 

3.2 Museu Casa do Pontal: estratégia curatorial ............................................................... 89 

3.3 Museu Casa do Pontal: Arte e Educação em suas iniciativas ..................................... 96 

CONCLUSÃO .................................................................................................................... 111 

REFERÊNCIAS .................................................................................................................. 114 

APÊNDICE A - Criação da Casa de Cultura de Belmiro Braga ..................................... 121 



14  

INTRODUÇÃO 

 
Antes de abordar o tema central desta pesquisa, apresentarei sucintamente algumas 

circunstâncias relacionadas às minhas decisões e motivações para a escolha deste assunto, a 

escolha do tema deve-se ao meu interesse pela arte popular e, sem dúvida, o Museu Casa do 

Pontal (MCP), apresenta-se como o de maior referencial na área. O fascínio por produtos 

artesanais, principalmente por bonecos de pano, decorre desde a infância. Quando eu tinha por 

volta de sete anos de idade, ganhei uma boneca, que, conforme soube após algum tempo, é 

tradicional em Pernambuco. A partir de então, eu passava as tardes recortando retalhos e 

costurando à mão minhas criações em pano, objetivando presentear aqueles de quem mais 

gostava. 

Conforme fui crescendo, meu interesse pelas artes foi se ampliando. Iniciei um curso de 

teatro, enquanto ainda morava em São Paulo, e fiquei fascinada, acreditando que havia 

encontrado o “meu lugar no mundo”. Com a mudança de meus pais para o interior de Minas, 

ainda adolescente, eu não tive outra escolha a não ser acompanhá-los, reinventando-me para 

suprir as necessidades de autoexpressão. Nessa época, passei a mesclar duas paixões: bonecos 

e teatro. Criei uma pequena companhia de teatro de bonecos e apaixonei-me pelo papel mâché, 

na construção dos bonecos para compor as peças teatrais. Deixei o teatro de lado e mergulhei 

nas criações plásticas, produzindo, ao longo de muitos anos, bonecos, peças decorativas e 

utilitárias. Minhas criações sempre foram inspiradas no imaginário popular. 

No último ano da minha primeira graduação, saí da casa de meus pais. Me mudei de 

cidade e montei uma lojinha de artesanato. A partir daí, iniciei diversas viagens pelo interior 

de Minas Gerais para adquirir peças e tive contato com uma diversidade de trabalhos 

artesanais, conhecendo várias comunidades, o que, sem dúvida, reforçou minha paixão pelo 

artesanato. Paralelo à lojinha, eu seguia criando minhas peças em papel machê e, algumas 

vezes por ano, eu ia ao Rio de Janeiro entregar para a loja mais significante de minha carreira: 

a La Vereda. Lá, a argentina mais brasileira que conheço, Maria Victória Mamute, conhecida 

como Mavi, adquiria e incentiva meu trabalho. Lá, vendi minhas criações por, ao menos, 15 

anos ininterruptos e também pude conhecer diversos trabalhos de artistas populares. 

Em uma das minhas idas ao Rio de Janeiro, uma amiga me disse que iria me apresentar 

um Museu que tinha tudo a ver comigo. Logo na chegada, já me apaixonei pelo jardim, ao 

entrar no MCP logo, foi possível ver um arte educador que recepcionava crianças de uma 



15  

escola municipal. Ele tocava violão e cativava todos ao redor, contando e cantando as histórias 

dos artistas do acervo, um encanto! 

Conhecer as geringonças (tecnologia desenvolvida por alguns artistas para dar 

movimento às suas criações), a arte erótica sob o viés popular, os artistas diversos que 

trabalham sob diferentes suportes, foi arrebatador. Na hora de escolher qual tema seria eleito 

para o meu mestrado me aconselharam a estudar algo que eu amasse, por isso não hesitei ao 

eleger um artista integrante da coleção do MCP. 

No Museu é possível realizar diversos passeios por inúmeras regiões do nosso país e 

perceber, com base nas obras como são os costumes e as crenças de cada localidade, além de 

realizar imersões pelo imaginário popular. 

A arte popular é muito vasta e diversificada por esse motivo não é possível defini-la 

como um objeto ou um estilo único, a sabedoria popular é revelada através das inúmeras 

formas artísticas que revelam tanto as experiências atuais como revelam o passado refletindo 

assim a rica diversidade étnica, cultural e social do Brasil. Por representar as tradições, os 

costumes e as experiências vividas por diferentes grupos sociais ao longo da história a arte 

popular desempenha um papel fundamental na preservação da memória social. 

A arte popular expressa valores culturais e nasce espontaneamente no seio das 

comunidades, sem a intervenção de instituições formais de ensino ou da produção artística. 

Apesar disso, em vista de sua importância para a afirmação cultural e identitária de um povo, 

ela passa a ser valorizada com a demarcação de museus e demais espaços de preservação e 

expansão do olhar acerca das raízes dos grupos responsáveis por sua geração. Ela é o resultado 

da interação entre as pessoas, a natureza e o ambiente cultural em que vivem. 

No Brasil, a arte popular tem um papel fundamental na preservação da memória social. 

Ela é uma forma de resistência cultural e de afirmação da identidade dos grupos sociais. 

Através da arte popular, é possível preservar e transmitir a história, as tradições e os valores 

de diferentes comunidades, contribuindo para a diversidade cultural e a pluralidade de vozes 

na sociedade brasileira. A arte popular brasileira, conforme Araújo (2014, p. 56), tem seu 

marco em Pernambuco (PE), com a valorização da cultura nacional, sobretudo, de grupos com 

pouca visibilidade social. 

O modernismo brasileiro, movimento artístico e cultural que teve início no século XX, 

valorizou a arte popular como uma forma de expressão autêntica da cultura brasileira. Os 

modernistas, como Mário de Andrade e Tarsila do Amaral, foram influenciados pela arte 

popular, incorporando elementos desta em suas obras. Eles reconheceram a importância da arte 



16  

popular na formação da identidade cultural brasileira e na preservação da memória social. A 

valorização da arte popular no modernismo contribuiu para a preservação da memória social, 

pois incentivou a produção e a difusão desta arte. Além disso, o modernismo promoveu a 

reflexão sobre a cultura brasileira, contribuindo para a compreensão da diversidade cultural e 

da história social do Brasil (Mascelani, 2009; Alves, 2020). 

A valorização da arte popular e o reconhecimento de sua importância para a memória 

social são fundamentais para a preservação da diversidade cultural e da identidade dos grupos 

sociais, expressando com autenticidade a memória social. Sua preservação é de fundamental 

importância, no que tange à preservação da história, das tradições e dos valores de diferentes 

comunidades. 

Um ótimo exemplo dessa multiplicidade, encontra-se na cidade do Rio de Janeiro, mais 

precisamente, no Museu do Pontal (MP), com aproximadamente 8.000 peças de 200 artistas 

diferentes. O acervo é fruto da coleção do designer francês Jacques Van de Beuque (1922- 

2000), conquistado ao longo de 40 anos de viagens e pesquisas pelo Brasil afora. Jacques foi 

também responsável pela construção deste Museu que, em 1976 teve sua obra iniciada. Tanto 

o acervo como a edificação, foram tombados em 1991. Atualmente, após sucessivas 

inundações, que colocaram o acervo em sério risco, uma outra sede foi construída na Barra da 

Tijuca, para abrigar essa importante coleção. 

Antônio de Oliveira (AO) (1912-1996) é um dos artistas que integram a coleção do 

MP. Este artista foi escolhido para nossa análise, primeiro porque ele possui uma biografia 

pouco explorada, sua vasta produção também nos chamou a atenção, uma vez que ele se 

dedicou à criação de objetos utilizando a madeira como matéria prima principal. Dentro da 

produção abrangente desse artista é possível realizar uma discussão a partir de suas obras que 

priorizam as experiências, práticas sociais e o imaginário. Isso tudo está diretamente 

relacionado com a construção de processos identitários, tanto individuais, como coletivos. 

Antônio nasceu na cidade de Belmiro Braga (MG) e desde os seis anos de idade já 

esculpia objetos para brincar, ele seguiu criando e produzindo ao longo de sua vida. O artista 

deixou muitos escritos reflexivos sobre a sua própria obra, que se alternava entre cenas do 

cotidiano e obras do seu imaginário, denominado por ele de “Meu mundo encantado”, onde 

esbanjava criatividade, originalidade e autenticidade. Considerando a história desse 

importante expoente da arte popular brasileira, o problema de pesquisa da presente dissertação 

busca responder ao seguinte questionamento: como a memória individual do artista atua na 

preservação da memória social através das suas obras? 



17  

Operacionalizamos nossa investigação a partir de uma pesquisa de natureza qualitativa, 

que valoriza os fenômenos sociais do fazer humano, implicando-se com os significados, 

sentidos, aspirações, crenças e valores. Investigamos um fenômeno situado, mas 

multifacetado, sobretudo, a partir do potencial de alcance na identidade e memória de um povo 

que valoriza e preserva suas origens e cultura. Inspiramo-nos na objetividade das pesquisas 

exploratórias, enfocando o referido museu e, principalmente, a trajetória deste expoente. Além 

disso, instrumentalizando-nos a partir da utilização de revisão bibliográfica, análise 

documental e observações in loco no museu e na cidade natal do artista, a pesquisa foi realizada 

sem a coleta de dados sensíveis ou interação direta. Todas as observações foram realizadas em 

espaços públicos, respeitando a privacidade e a dignidade dos indivíduos presentes, e tiveram 

como objetivo ampliar o conhecimento acerca do artista, seu meio e sua produção. 

A pesquisa se estrutura a partir da seguinte organização: no primeiro capítulo, situamos 

as artes no Brasil, sob o aspecto da cultura popular, lançando reflexões sobre o que seria 

considerado ou não popular e quem deteria o poder para estabelecer essa caracterização. 

Iniciamos situando o modernismo e a valorização da cultura popular. Adentramos na 

importância de Mário de Andrade e suas contribuições para a valorização da cultura de nosso 

país com a utilização das lentes antropológicas. Abordamos ainda a construção do rico acervo 

cultural presente, no que tange à produção de cerâmica e a preservação da identidade, a partir 

de subsídios da memória social. 

Nosso segundo capítulo debate os caminhos de construção do artista, a partir do exame 

de fontes documentais e bibliográficas sobre sua biografia e processo criativo, vislumbrados 

através de sua própria impressão. Para tal, utilizamos a obra O Mundo Encantado de Antônio 

de Oliveira (1983). A imersão em “seu mundo”, abarca inspirações na pesquisa de cunho 

etnográfico, com a indicação da importância dos espaços sociais nos quais esse artista se 

construiu, pessoas e demais influências que o fizeram, enquanto ser humano, impactando sua 

obra. 

Neste capítulo, onde abordaremos a vida e obra de Antônio de Oliveira e as menções a 

ele serão mais frequentes, utilizaremos diferentes termos para referir-se a ele. “Oliveira”, 

seguido de um ano, será utilizado para indicar citações diretas ou indiretas de seus trabalhos, 

conforme as normas acadêmicas. Os termos “Antônio”, “Antônio de Oliveira”, “o artista” ou a 

sigla “AO” serão empregados quando estivermos discutindo aspectos biográficos ou artísticos. 

É essencial entender que Oliveira, Antônio, Antônio de Oliveira, o artista e AO são referências 

intercambiáveis que se referem à mesma pessoa. A variação no uso destes termos e sigla é uma 



18  

estratégia textual que cria um efeito de sentido de diversidade presente na vida e na obra do 

artista, mantendo a fluidez e a clareza do texto. 

O terceiro capítulo enfoca a percepção da forma como o MCP/MP foi construído, tendo 

em vista a valorização deste espaço como um instrumento de preservação de memória e 

identidade. Conforme foi anunciado, o MP guarda uma grande parte do acervo de AO. Por 

esse motivo, investigamos as possibilidades de uso desse espaço para estratégias de ensino e 

aprendizagem em Arte-Educação. Acreditamos que essa articulação, juntamente à espaços 

educacionais colaboram com a construção da identidade social, a partir do contato com 

elementos indispensáveis à construção educativa em Belmiro Braga (MG). 



19  

CAPÍTULO 1 

MEMÓRIA, IDENTIDADE E PATRIMÔNIO 

 

 
Antes de adentrarmos no universo encantado do artista Antônio de Oliveira (1912-1996), 

personagem central do presente trabalho, analisamos conceitos referentes à Arte Popular, Patrimônio 

cultural, assim como a influência do Modernismo na valorização da produção popular brasileira. Tais 

tópicos são expostos de uma forma mais abrangente, já que o intuito não é de nos aprofundarmos em 

cada uma dessas questões. Oferecemos subsídios que orientam o desenrolar da abordagem, que a arte 

popular possui no contexto brasileiro, desde a colonização até a história se cruzar com o protagonista 

desse trabalho, Antônio de Oliveira. 

 

1.1 Modernismo e a Valorização do Popular 

 

O presente tópico situa o Modernismo e a valorização do popular em nosso país. Para Duarte 

Júnior (1998) é imprescindível que tenhamos consciência da forma como se constituiu o processo de 

formação da cultura nacional. A análise das origens coloniais brasileiras, demonstra que o papel de 

Portugal foi o de retirar nossas riquezas e matérias primas, já que não existia nenhuma preocupação 

em incentivar o desenvolvimento da cultura local, tampouco, a preservação de suas próprias 

características. Ao contrário disto, a vida cultural da época nada mais era do que um prolongamento 

da cultura europeia, em uma versão empobrecida. 

Não era interessante que o país fortalecesse suas raízes, pois ainda de acordo com Duarte 

Júnior (1998) “a criação de uma cultura genuinamente brasileira, era perigosa aos interesses 

portugueses, pois acabaria levando a colônia a tornar-se independente” (Júnior, 1998, p. 34). O reflexo 

dessa invasão cultural culminou na predominância dos valores europeus que passaram a prevalecer e 

que não correspondiam, obviamente, com a nossa realidade nacional. De acordo com Barbosa (2016) 

“só depois de 1808 – quando D. João VI, rei de Portugal, fugindo de Napoleão Bonaparte, mudou 

temporariamente a sede do reinado de Lisboa para o Brasil e trouxe grande parte da corte – é que nos 

permitiram desenvolver culturalmente” (Barbosa, 2016, p. 674). 

Duarte (1998) ressalta que com a chegada do D. João VI e a transferência da corte para o 

Brasil, a cultura nacional necessitava de uma modernização somada a uma ampliação. Em 1816 

tivemos a missão Francesa que trouxe para o país uma série de artistas que resultou na fundação da 

Academia de Belas Artes. Lá, ocorriam aulas e divergências, já que o ensino dos franceses valorizava 



20  

a tendência neoclássica e no Brasil o estilo barroco-rococó já estava em andamento, inclusive com 

características próprias, representando formas nacionais. 

O Barroco brasileiro cresceu de forma autoral e foi apoiado pelas missões religiosas e, 

diferente do português e do italiano, o barroco brasileiro tinha identidade própria e já era considerado 

um produto nacional, pela forma criadora dos escravizados e mulatos. “A academia imperial de Belas 

Artes foi, portanto, a primeira invasão que o processo cultural do Brasil sofreu por ação 

governamental, transformando o gosto local e condenando o Barroco brasileiro a ser o desprezado 

kitsch da época” (Barbosa, 2016, p. 674). 

A valorização das artes europeias era muito acentuada sobretudo, pelo estilo barroco, que 

apesar de ser uma influência europeia, ganhou características brasileiras. De acordo com Carvalho 

(2012) “A partir do período barroco, a arte popular brasileira passou a seguir um rumo próprio 

segundo a evolução histórica e social do Brasil, divergindo, assim, da arte europeia” (Carvalho, 2012, 

p. 28). 

Os contornos nacionais sobre o barroco se deram com a substituição de materiais, como é o 

caso da pedra sabão utilizada para confecção de esculturas, ganhando características próprias. Porém 

Barbosa (2016) afirma que o barroco brasileiro passou a ser mal visto por ser considerado rude e 

grotesco. Entende-se assim, que as características populares não eram bem recebidas, pois o estilo 

neoclássico da época era imposto pelos europeus como uma arte maior. 

 
O barroco brasileiro, encomendado pelos senhores, mas produzido principalmente pelos 

escravos, foi o primeiro signo cultural nacional. Ao chegarem, os distas franceses instituíram 

uma Escola neoclássica de linhas retas e puras, contrastando com a abundância de 

movimentos do nosso barroco: instalou-se um preconceito de classe baseado na categorização 

estética. Barroco era coisa para o povo; as elites aliaram-se ao neoclássico, que passou a ser 

símbolo de distinção social. (Barbosa, 1995, p. 21) 

 

Conforme vemos no fragmento acima, o barroco tem como forte característica a produção 

escravagista, destoando-se das construções desenvolvidas pelos europeus. Por esse motivo, um 

preconceito classista foi desenvolvido, demarcando distinções sociais que permeiam toda a nossa 

identidade nacional. Essa distinção encorajou a busca pela valorização da arte produzida em nosso 

país, reforçada pelo Movimento Modernista mais adiante. 

Para Frota (1975), no contexto brasileiro, os românticos foram os pioneiros a demonstrar 

interesse pelo patrimônio cultural de origem popular, especialmente relacionado às tradições míticas 

do negro e do indígena. Silvio Romero dedicava-se a examinar o nosso folclore nacional, enquanto 

na literatura, poetas e romancistas retratavam a natureza e utilizavam a figura do índio em suas obras, 



21  

“Depois disso, foi só mais tarde, por influência do movimento modernista, como seria de se esperar, 

que se manifestou novo interesse pela produção de origem popular, associada à criação instintiva fora 

da cultura” (Frota, 1975, p. 30). 

O Movimento Modernista surgiu como um grande aliado para a valorização da cultura 

brasileira, de acordo com Barros (2008) “o Modernismo, apesar de seu caráter iconoclasta, teve uma 

vertente que se debruçou sobre o passado brasileiro- sobretudo o século XVIII” (Barros, 2008, p. 

135). 

O início do Modernismo ocorreu com a notável Semana de Arte Moderna em fevereiro de 

1922, no Teatro Municipal de São Paulo. O evento aconteceu quinze anos após o aparecimento da 

pintura Senhoritas d’Avignon, de Picasso, que data de 1907 e é considerada a primeira obra 

modernista. Os nomes mais significativos do Modernismo brasileiro também estavam à frente de 

ações que tinham a preservação como prioridade. Para Costa e Silva (2008) “intelectuais como 

Rodrigo Mello Franco de Andrade, Mário de Andrade, Carlos Drummond de Andrade, Lúcio Costa, 

Manuel Bandeira e tantos outros dedicaram-se de corpo e alma ao estudo e revalorização dos 

elementos de nossa realidade cultural” (Costa; Silva, 2008, p. 31). De acordo com Duarte Júnior 

(1998), “a Semana de Arte Moderna, em 1922, veio trazer novos ares para as artes brasileiras. Através 

de sua proposta renovadora, significou a descoberta de novas maneiras de se entender a expressão 

artística” (Júnior, 1998, p. 32). 

O modernismo foi marcado por uma perseverante investigação à procura de uma identidade 

nacional. Segundo Fabris (1990), o primitivismo, que representava uma descoberta e, 

consequentemente, um rompimento com as vanguardas europeias em seu desejo de distanciamento 

de uma tradição inflexível e demasiadamente intelectual, era a própria bagagem cultural do país, sob 

a forma de fetichismo e folclore. 

Essa perspectiva, conforme apontado por Fabris (1990), destacava a importância de 

reconhecer e valorizar os elementos culturais autóctones como parte fundamental da identidade 

nacional. 

Além disso, a autora ressalta que aquilo que na Europa era entendido como uma grande 

novidade, já poderia ser considerado como uma parte viva da tradição de nosso país. Isso exigia que 

fosse conhecido, aceito e incorporado à imagem que o próprio brasileiro tinha de sua terra, 

reforçando a ideia de que a busca por uma identidade nacional passava pela valorização das raízes 

culturais brasileiras (Fabris, 1990). Houve um esforço por parte dos intelectuais para que fosse 

possível revelar, quase que a qualquer custo, a identidade nacional. Porém, não bastava apenas 



22  

transparecer uma interpretação sobre o Brasil para os próprios brasileiros, mas sim, aprofundar o 

conhecimento acerca das questões identitárias e de seus aspectos culturais múltiplos. 

Apontado como um paradoxo ou ambiguidade, o termo moderno, segundo Le Goff (2019), 

está à beira do abismo do presente, voltando-se para o passado, mas apenas para refugiar-se na 

história. Sobre esse aspecto, Lima (2018) destaca que “a cultura brasileira é marcada por uma grande 

capacidade de se manifestar de forma criativa, refletindo de fora para dentro elementos que nos 

distingue enquanto nação” (Lima, 2018, p. 29). Le Goff (2019) aponta que, o que se diz e quer ser 

totalmente novo, deixa-se obcecar pelo passado em seus aspectos de memória e de história. Assim, 

o novo sempre estará imbuído do passado. Tendo em vista essa dicotomia entre o que é antigo e o 

que seria considerado novo e contemporâneo. 

Com base nesse entendimento, temos o desenvolvimento do nacionalismo, cuja principal 

característica é o enaltecimento das tradições populares. O século XIX buscou identificar o saber 

popular, tendo em vista a busca pelas bases genuínas de nossa população, unificando a memória 

coletiva e criando a identidade nacional. Inicialmente, busca-se esse nacionalismo a partir da 

literatura e tradições orais. No século XX, o nacionalismo é buscado a partir do enaltecimento da 

cultura das camadas rurais e nativas: 

 
Se durante o século XIX o principal foco do programa nacionalista eram as manifestações 

populares na área das literaturas e das tradições orais, no começo do século XX a cultura 

material das camadas rurais e nativas ganham grande relevo, surgindo então, por parte de 

diversos intelectuais e artistas, quer na Europa, quer no continente americano, um grande 

interesse na chamada “arte popular”. Curiosamente, esta orientação é muito visível no 

contexto de certas sensibilidades de cunho modernista que promovem uma “modernização 

pela tradição”. (Araújo, 2014, p. 15) 

 

O interesse em revelar a arte popular nesse contexto de busca intermitente pela identidade 

brasileira fez com que o foco para a arte popular fosse acentuado. De acordo com Moraes (1978), 

essas discussões tomaram mais pujança a partir do movimento modernista que colocou em relevo a 

questão do “abrasileiramento” das artes e da produção cultural em geral. Para Araújo (2014), o 

movimento modernista buscava unir a tradição à modernidade. Com base no nacionalismo, ambos 

teriam uma relação próxima, a partir do diálogo e da utilização de novas linguagens. Havia a 

pretensão de uma nova forma de recriar e valorizar a estética nacional. 

Ainda de acordo com Araújo (2014), algumas características básicas dos modernistas levam 

em consideração a representação e divulgação do povo brasileiro, tendo em vista que eles buscavam 

evidenciar a cultura nacional, a partir da identidade de nosso povo. Por isso, em geral, as classes 



23  

populares estão na base dos processos de pesquisa utilizados pelos modernistas, já que elas trazem 

consigo a brasilidade. Assim, Mário de Andrade, por exemplo, retrata a realidade, a partir de suas 

obras, estudando e se aprofundando nas manifestações populares presentes em nosso país. 

“Somente no século XX os movimentos de descolonização e de liberação criaram a 

possibilidade política para que os povos que tinham sido dominados reconhecessem sua própria 

cultura e seus próprios valores” (Barbosa, 1995, p. 13). Em concordância, Marques (2022) aborda 

que o modernismo foi “um grande projeto cultural para o país, deixando marcas profundas na cultura 

brasileira que duram até hoje” (Marques, 2022, p. 153). Essas passagens mostram que os ganhos 

produzidos pelo Modernismo se voltam ao reforço da identidade nacional, com a abertura para a 

problematização das questões atinentes à sociedade, sobretudo em relação à uma conscientização 

sobre a própria dominação e discriminação a partir do viés cultural. 

Mascelani (2009) menciona que a Semana de 1922 contribuiu para uma expansão no 

horizonte artístico e cita o movimento como como importante abertura, tanto para novas linguagens 

artísticas, como para novos tipos de manifestações: “a sua abertura para novos tipos de manifestações 

e linguagens artísticas continha uma semente, cujos frutos contribuíram, mais tarde, para o 

entendimento da produção popular como uma dimensão de arte” (Mascelani, 2009, p. 13). Ainda de 

acordo com Gullar, “o Modernismo foi, essencialmente, um movimento continuador do processo 

formativo da cultura brasileira” (Gullar, 2002, p. 191), conforme o definiu, em 1969, Ferreira Gullar. 

 

1.2 Mário de Andrade e Sua Saga Para a (re)Descoberta de Um Brasil Genuíno 

 

Mário Raul de Morais Andrade (1893-1945), nasceu em São Paulo e em 1924, ele e um grupo 

de modernistas tinham um objetivo em comum: conhecer o interior do Brasil. Esse objetivo era 

entendido por eles como fundamental para a compreensão das origens da formação de nosso povo e 

cultura. Atraídos pelo Barroco Mineiro, a primeira incursão realizada pelo grupo enfocou as cidades 

históricas de Minas Gerais. De acordo com Fabris (1990), o estudo da arte religiosa motivada pela 

viagem a Minas Gerais leva o escritor a perceber não apenas alguns traços originais na produção 

plástica do período colonial, mas a experiência também o levou a propor o aproveitamento do 

Barroco na arquitetura do presente, como uma forma alternativa ao ecletismo estrangeiro vigente 

(Araújo, 2014). 

Mesmo sem gostar de sair de sua zona de conforto, Mário de Andrade, que assumidamente 

não gostava de viajar, realizou diversas incursões pelo Brasil para coletar registros da diversidade 



24  

cultural, enfocando as culturas populares tradicionais. Em 1927, seu destino abarcou a Região 

Nordeste e, mais especificamente, a Amazônia. Ele nomeava seu trabalho de pesquisa como um 

trabalho etnográfico, justamente porque no caminho eram recolhidos diversos registros de ordem 

poética, narrativa, canções, dentre outros (Araújo, 2014). 

Em 1935, Mário de Andrade ingressou na carreira política e, até 1938, assumiu o cargo de 

diretor do Departamento de Cultura de São Paulo. Para Araújo (2014), ele foi um dos intelectuais 

que mais se engajou na construção da identidade nacional, assumindo essa função como uma 

verdadeira missão para, a partir daí, construir a nação por meio da cultura popular. 

 
Enquanto o contexto internacional de valorização das culturas populares confere uma 

grande atenção à chamada “arte popular”, ampliando o foco do programa nacionalista que 

no século XIX concentrava-se na literatura e nas tradições orais para a cultura material das 

camadas rurais, Mário de Andrade pouco destaca, nos seus textos, a arte popular. Isto é, 

pouca atenção dava aos objetos artesanais de cariz artístico criados entre as camadas 

populares. (Araújo, 2014, p. 53) 

 

Mário de Andrade aprofundou-se nos estudos do folclore, demonstrando, ao longo de sua 

jornada, um grande interesse pela diversidade das manifestações populares espalhadas pelo país, 

chegando a constituir uma coleção de arte popular. Contudo, segundo Batista (2004) o escritor não 

escreveu nada específico sobre a arte popular. Apesar disso, seus processos investigativos renderam 

maior interpretação de nossa gente. A partir do uso da antropologia moderna, ele se aproximou da 

arte popular, reconhecendo os objetos valorizados pelo significado que carregavam, e não 

unicamente por suas características estéticas (Araújo, 2014). 

Em 1976 foi publicada originalmente, O Turista Aprendiz, obra fruto das incursões de Mário 

de Andrade e sua equipe pelo país. Essa obra foi, em um primeiro momento, editada em periódicos. 

O movimento de documentação da realidade a partir de trabalhos semelhantes ao de Mário de 

Andrade é entendido por Passetti (2004) da seguinte forma: 

 
É comum constar nos relatos de viagem de cientistas – antropólogos, biólogos, geógrafos 

ou simplesmente “naturalistas” – que neles se mesclam observações, reflexões científicas e 

de cunho pessoal, revelando características e episódios que envolvem o sujeito que viajou 

e escreveu o livro. Isso faz do relato de viagem uma escritura especial, pois ao mesmo tempo 

em que descreve um percurso em função do qual o autor empreendeu a viagem, configura 

uma possibilidade de pesquisa que alia, em um só texto, o relato, os objetos encontrados e 

as experimentações pessoais. (Passetti, 2004, p. 35) 

 

Ao longo dos anos foi possível constatar que outros movimentos artísticos que foram 

surgindo no país exerceram diálogo com o ideário modernista, que em alguns momentos penderem 



25  

ao direito à experimentação e em outros estavam voltados para a valorização da cultura brasileira. 

De acordo com Marques (2002), é preciso analisar a contribuição da vanguarda de 1922 tanto para 

o pensamento como para a cultura brasileira, para o autor: “somos levados a refletir sobre sua 

incompletude, isto é, seu caráter de movimento aberto, plural e dinâmico, sempre por ser refeito, 

repensado e atualizado” (Marques, 2022, p. 166). 

A partir da análise do caminho percorrido em busca da tão almejada identidade nacional, foi 

possível coletar a grande diversidade produzida nos diversos cantos de nosso país. Para Marques 

(2022) esse aspecto beneficiou a inclusão da chamada “arte popular” no imaginário e cenário 

nacional, esse aspecto desafia uma realidade já conhecida, a partir da qual imperava uma noção 

dogmática sobre o que seria considerado popular, até então, como algo que teria um valor menor 

perante a sociedade. 

Segundo Frota (2005) Mário de Andrade foi o responsável através de seu pensamento e ação 

para que a geração de modernistas partisse para desbravarem o Brasil de uma maneira agregadora, 

“sem discriminar entre o popular e o culto, fator que contribuirá fortemente para a abordagem da 

vida e do saber das camadas baixas” (Frota, 2005, p. 27). 

Considerando nossas intenções de pesquisa, relacionamos o modernismo a uma ideia de 

identidade nacional a partir do reconhecimento das manifestações populares que marcam as 

identidades e culturas de nosso povo. É preciso que as artes, principalmente aquelas capazes de 

distinguir culturalmente um povo, sejam reconhecidas e analisadas a partir de um viés etnográfico 

com alteridade e capacidade investigativa. Assim, entendemos que os movimentos empenhados por 

Mário de Andrade em suas expedições pelo país foram muito valiosos para a construção de um 

espaço representativo das diferentes manifestações que se desenvolvem e marcam o Brasil como um 

todo. 

Mário de Andrade contribuiu, sobremaneira, com suas indagações sobre as diferentes 

manifestações que marcam nosso povo. Cada Estado em nosso país é marcado por várias influências 

que convergem entre si e nos ajudam a remontar nossa história. Investigações futuras podem 

aprofundar as incursões desse importante modernista de nosso tempo, indicando a forma como nosso 

país é interpretado nacionalmente e internacionalmente sob o viés do multiculturalismo, mostrando 

que as definições fixas sobre as culturas e as identidades já não cabem mais como uma maneira de 

interpretação única dos dilemas atuais. 



26  

1.3. Da Exposição Cerâmica Popular Pernambucana à Criação do Maior Acervo de Arte 

Popular do País 

 

Em 22 de junho de 1947, na Biblioteca Castro Alves do Instituto Nacional do Livro, na cidade 

do Rio de Janeiro (RJ), uma importante exposição foi organizada pelo artista plástico pernambucano 

Augusto Rodrigues. Essa exposição contou com o apoio do Instituto do Livro e do Departamento de 

Documentação e Cultura do Recife. No evento, a vida e obra do ceramista pernambucano Mestre 

Vitalino Pereira dos Santos (1909-1963), do Alto do Moura, é (re)conhecida (Ferreira; Lima, 1999). 

Sobre o fato, cabe destacar as considerações de Ferreira e Lima (1999): 

 
Ao ser apresentada ao mundo a obra de Vitalino Pereira dos Santos, escrevia-se um novo 

capítulo da história da arte no país. Introduziam-se no domínio da arte, até então centrado 

em sua quase totalidade na produção de caráter marcadamente erudito, objetos dotados de 

uma estética popular, postos que originários de outro universo, que se convencionou 

denominar arte popular. (Ferreira; Lima, 1999, p. 102) 

 

A exposição resulta da semente plantada no início do Movimento Modernista, De acordo 

com Lima (2018), “nessa primeira fase de exposição de Vitalino o mais fundamental dos elementos 

de sua obra é colocado de lado: sua autoria. Assim, as obras do artesão iniciam seu trânsito pelas 

galerias sem que o autor seja sequer reconhecido” (Lima, 2018, p. 15). Assim, silenciaram a autoria 

de Vitalino na exposição de 1947, porém no evento posterior: Arte popular Pernambucana, todos os 

artistas integrantes da exposição tiveram seus nomes destacados, sendo a autoria divulgada de 

maneira impressa pela primeira vez. Indícios de uma nova etapa! 

 
É durante as décadas de 1940 e 1950 que podemos identificar mais claramente como em uma 

sociedade moderna ainda incipiente, várias atividades de cultura popular de massa são 

marcadamente revestidas por uma aura erudita na tentativa de constituição de uma hegemonia 

cultural da burguesia que ascendia. (Lima, 2018, p. 11) 

 

Conforme mostra o fragmento acima, Lima (2018) destaca que Vitalino quis demonstrar, 

baseando-se em sua criação, que o Nordeste não se caracterizava somente pelo atraso de sua 

população. Aos poucos a arte de Vitalino mostra que a cultura popular foi sendo retratada como uma 

obra que buscava ir além da lida intensa na lavoura, demonstrando uma preocupação em retratar um 

povo que enaltecia o trabalho criativo, indo além da rigidez da vida cotidiana. “As obras de Vitalino 

são cooptadas para figurar muito mais que sua própria visão de mundo, mas, sim, uma visão de 

mundo em construção, além dele próprio como indivíduo” (Lima, 2018, p. 15). 



27  

Mascelani (2009) destaca que primeiramente foram os intelectuais e artistas que perceberam 

que as esculturas de barro retratando a vida rural tinham um valor artístico, que as produções que 

circulavam em feiras regionais tinham um valor inferiorizado, se comparadas com o artesanato 

utilitário: 

 
seus autores se apropriam da noção de arte, reestruturam suas identidades, valorizando a 

expressão individual e, gradualmente, alteram a quantidade de tempo dedicado à agricultura, 

à criação de animais e ao artesanato utilitário, passando a dar prioridade ao artesanato artístico 

e à arte do barro. (Mascelani, 2009, p. 24) 

 

A inclusão dessas esculturas em uma definição de arte ocorre a partir da junção dos diferentes 

participantes. “A participação de diferentes agentes-artistas populares, intelectuais, comerciantes, 

consumidores (todos eles influenciados no contexto da época)” (Mascelani, 2009, p. 24), foi que 

impulsionou a noção de arte, pois isoladamente esses grupos não conseguiriam: 

 
Para que as esculturas feitas pelos pioneiros de Caruaru fossem reconhecidas como arte, não 

bastou que elas existissem e que seus autores acreditassem em suas virtudes. Nem que 

algumas delas fossem reconhecidas no âmbito da própria comunidade, como ocorreu com as 

obras de Mestre Vitalino e seus companheiros. Também não bastou que esse reconhecimento 

fosse externo - ou seja, partisse de especialistas, críticos, etnógrafos, colecionadores, 

consumidores e marchands. Nenhum desses grupos e fatos isoladamente, seria capaz de 

sustentar a dimensão que esse gênero tomou o Brasil. (Mascelani, 2009, p. 24) 

 

A exposição de cerâmica popular Pernambucana de certa forma realiza a “inserção” da arte 

popular no circuito das artes, e aconteceu após um ano da chegada do francês Jacques Van de Beuque 

(1922-2000): “O jovem pintor Jacques Van de Beuque, após fugir de um campo de trabalho forçado 

na Alemanha, onde ficou por dois anos, decide sair da Europa e viaja para o Brasil, incentivado pelo 

pintor Candido Portinari” (Museu Casa do Pontal, 2023, s/p.). “Jacques Van de Beuque chega ao 

Rio de Janeiro de navio, em 1946, com a intenção de passar uns poucos meses. Traz algumas cartas 

de recomendações e logo começa a trabalhar, colorindo os projetos do paisagista Roberto Burle 

Marx” (Museu Casa do Pontal, 2023, s/p.). 

Burle Marx, além de desenhista, pintor, paisagista, escultor e tantas outras profissões, foi 

também um arquiteto modernista. “Tivemos um modernismo solar e construtivo que desde o início 

dos anos 50 até a década seguinte borbulhou no país, resultando em movimentos como: a Bossa Nova 

e o cinema novo que junto com a Nova arquitetura, a arquitetura moderna” (Marques, 2022, p. 153). 

Ângela Mascelani, antropóloga, escritora e pesquisadora especializada em Arte Popular, além 

de diretora e curadora do Museu do Pontal, no Rio de Janeiro, e nora de Jacques Van de Beuque, 



28  

relata que, em 1947, na ocasião da primeira exposição do Vitalino, Jacques não estava no Brasil, ele, 

que era recém casado na época, estava viajando com a sua esposa pelos Estado Unidos, México e 

Antilhas. Essa viagem foi determinante para que ele, a partir do encantamento que sentiu pela arte 

pré-colombiana, tivesse um despertar para a arte popular brasileira. 

Foi a partir da oportunidade de realizar inúmeras viagens pelo Brasil, que Jaques iniciou a 

aquisição das obras, além do incentivo do pintor Cândido Portinari para viajar pelo país. Jacques 

passou a realizar muitas viagens em função do seu trabalho na companhia aérea S.A.S, onde 

desempenhava a função de decorador das vitrines das agências. Essas viagens propiciaram que essa 

imersão na cultura do país acontecesse, e foi a partir da década de 1950 que ele começou a adquirir 

as obras que, por si só, despertaram o seu fascínio, seja pelas formas retratadas, seja pela 

expressividade das feições e gradativamente ele foi sendo tomado pelo encantamento ao perceber a 

relação construída entre os criadores e as peças criadas. 

Jacques, que era formado em Arte em Lyon, começou a adquirir obras formando uma coleção 

particular, sem imaginar que ela culminaria na criação do MCP, cujo acervo tem cerca de 8.500 

peças de 300 artistas de diferentes Estados brasileiros. 

 
ao comprar as primeiras peças do que viria a constituir o acervo da Casa do Pontal, Jacques 

Van de Beuque não punha em prática nenhum projeto nacional de proteger um patrimônio 

ameaçado, nem percebia em 1951, que ali estava o fundamento de uma ampla coleção. 

Apenas adquiria objetos de arte dos quais gostava e, mais do que isso, reconhecia nas peças 

o talento de artistas que vira trabalhar com destreza, arte e fluidez. (Mascelani, 2009, p. 119) 

“Em seus 40 anos de atuação, o Museu Casa do Pontal empenhou-se em construir alicerces 

que permitem que o seu acervo seja socialmente protegido e amplamente usufruído” (Museu Casa 

do Pontal, 2023, s/p). A seguir, nas figuras 1 e 2, alocamos uma imagem que retrata Jacques Van de 

Beuque: 

 
Figura 1: Jacques Van de Beuque 

 

Fonte: Museu Casa do Pontal (2023) 



29  

Figura 2: Jacques Van de Beuque 
 

Fonte: Museu casa do Pontal (2023) 

 

José Saramago, ao conhecer o Acervo do MCP não conteve elogios. Sua satisfação em 

conhecer o espaço é retratada no relato transcrito em Mascelani (2009): 

 
Como é que um homem, de outra cultura, um dia desembarca aqui, percorre o país, quase 

ponto por ponto, descobrindo, encontrando, recolhendo, organizando e depois, instala ali 

aquelas figuras que são da criatividade popular, tudo com uma expressão tão sólida, tão 

forte. É tudo realmente um assombro! O que se reuniu na Casa do Pontal é inimaginável! 

Esse homem que fez essa coleção não era com certeza um turista, era um viajante, aquele 

que viaja para querer saber, para querer ver. Ele foi capaz de num ato de amor recolher e 

manter tudo aquilo exposto. (Mascelani, 2009, p. 120) 

 

É importante destacar que, até o ano de 2000, o espaço que hoje conhecemos como Museu do 

Pontal era conhecido como Casa do Pontal. Após essa data, houve uma transformação, e a instituição 

passou a ser chamada simplesmente de Pontal. Para garantir a fluidez do texto e evitar confusões, 

adotamos a denominação Museu do Pontal ou a sigla MP sempre que nos referirmos ao museu, 

mesmo ao mencionar períodos que antecedem a adoção do novo nome. 

Delineamos a seguir nosso último tópico que aborda a arte popular, indicando seu 

enquadramento para nossa pesquisa. 

 

1.4 Arte Popular 

As suposições relacionadas à criatividade de natureza popular, ou a ela associadas, tornam, 

como é notoriamente conhecido, extremamente complexa e delicada a formulação de uma primeira 

conceituação dessas manifestações artísticas. Para Abreu (2003) o conceito de cultura popular, que 

teve origem no final do século XVIII, apresenta aspectos contestáveis em sua definição “quase sempre 

envolvidos com juízo de valor, idealizações, homogeneizações e disputas teóricas e políticas” (Abreu, 

2003, p. 1). 

Para Santos e Faulhaber (2019) o fato de o Brasil, desde a sua formação, ter sido embebido 

pelo universo colonial traz consequências até a atualidade, pois a “‘elite’ brasileira, quer ser vista, 



30  

procurando estar associada a um padrão estético europeu inicialmente, e, atualmente, estadunidense” 

(Santos; Faulhaber, 2019, p.233), ignorando na maioria das vezes a nossa formação étnica. 

Santos (2006) já aborda que a cultura é uma produção coletiva, mas que na prática não 

beneficia a todos da mesma forma, visto que, nas sociedades divididas em classes o que existe é uma 

perpetuação das desigualdades. Gonçalves (2007) vai um pouco além, situando que há processos de 

(re)invenção do conceito de cultura, ligados às tradições, a partir da análise de diferentes sujeitos e 

contextos históricos também distintos: 

 
Em anos recentes, muitos estudos têm sido produzidos sobre os processos de invenção de 

“culturas” ou “tradições” nacionais em diferentes contextos históricos. O que sugerem é que 

pensemos essas “culturas” ou “tradições”, não como dados históricos, mas como produtos de 

ações humanas histórica e sócio-culturalmente situadas. (Gonçalves, 2007, p. 12) 

 

Para Abreu e Soihet (2003) a conceituação é complicada pois para diversos indivíduos, a 

cultura enfrenta (ou sempre enfrentou) uma crise, tanto no que diz respeito aos seus limites para 

representar uma determinada realidade cultural, quanto em aspectos práticos, devido ao suposto 

progresso da globalização. Esta última é frequentemente responsabilizada pela internacionalização e 

padronização das culturas. 

A divisão dos termos erudito e popular causa bastante discussão nas diversas reflexões acerca 

da necessidade ou não de distinção. Para Burke (2010) uma das questões frequentemente discutidas 

atualmente é o uso do termo popular, pois ele pode passar uma falsa ideia de homogeneidade. Sendo 

assim, seria mais adequado empregá-lo no plural ou substituí-lo por uma expressão como “cultura 

das classes populares”. Ainda de acordo com o autor “A fronteira entre as várias culturas do povo e 

as culturas de elite (e estas eram tão variadas quanto aquelas) é vaga e por isso a atenção dos 

estudiosos do assunto deveria concentrar-se na interação e não na divisão” (Burke, 2010, p. 17). 

O entendimento da cultura popular como algo em construção contribui para que entendimento 

de que não existe conceito fechado, pronto. De acordo com Arantes (1981) “Cultura é um processo 

dinâmico; transformações (positivas) ocorrem, mesmo quando intencionalmente se visa congelar o 

tradicional para impedir sua “deterioração” (Arantes, 1981, p. 22). Talvez seja por esse motivo que a 

associação entre cultura popular e folclore cause, sob alguns aspectos, uma certa divergência quando 

associadas pois conforme menciona Ortiz( 2006) seria relevante abordar a questão da cultura popular 

e sua incorporação ao conceito de folclore, estabelecido especialmente pelos estudiosos do folclore, 

para  Ortiz (2006) “apesar da diversidade, a noção de cultura popular enquanto folclore recupera 



31  

invariavelmente a ideia de ‘tradição’, seja na forma de tradição-sobrevivência ou na perspectiva de 

memória coletiva que age dinamicamente no mundo da práxis” (Ortiz, 2006, p. 70). 

Embora o folclore no Brasil esteja mais vinculado a formas de saber, sendo menos associado 

a uma necessidade da burguesia, assim como nas sociedades europeias, “persiste o elemento 

conservador, valoriza-se a tradição como presença do passado, todo ‘progresso’ implicando um 

processo de dessacralização da sabedoria popular” (Ortiz, 2006, p. 71). Como exemplo, o autor 

menciona o caráter conservador do Manifesto Regionalista, de Gilberto Freire, dessa forma, concebe- 

se uma suposta autenticidade das expressões populares que se opõe radicalmente a qualquer iniciativa 

de transformação da realidade social. De acordo com Nascimento (2010) muitos dos mal-entendidos 

encontrados na pesquisa das culturas populares são resultado da perspectiva folclórica resultando 

segundo o autor “nesta maneira estática de encarar as práticas dispersas e os fragmentos heteróclitos 

que compõe o universo da cultura popular como um bloco fechado e dotado de contornos definidos e 

permanentes” (Nascimento, 2010, p. 23). 

Ao explorar a concepção romântica do povo, Fischer (1982) destaca a busca por uma unidade 

perdida e a resistência à alienação capitalista, elementos que levaram ao reconhecimento das canções 

populares e do folclore como expressões autênticas de uma “alma popular” coletiva. Essa visão 

idealizada do povo, desvinculada das divisões de classe e dotada de uma essência criativa homogênea, 

ainda hoje gera confusão e imprecisão no uso do termo “povo”. O autor ressalta a persistência dessa 

noção romântica e suas implicações na compreensão contemporânea da cultura popular. 

Em contrapartida, Ortiz (2006) sinaliza uma mudança significativa nessa perspectiva com a 

intervenção de Ferreira Goulart, que propôs uma nova leitura da “cultura popular”. Ainda de acordo 

com Ortiz (2006) essa visão folclorista conservadora foi desafiada, resultando em um rompimento 

com a “identidade forjada entre folclore e cultura popular” (Ortiz, 2006, p. 71). Esse ponto de inflexão 

marca uma evolução no pensamento sobre a cultura popular no Brasil, reconhecendo-a como um 

campo dinâmico e multifacetado, em vez de uma entidade estática e monolítica. 

Lima (2005), ao analisar a obra Pequeno dicionário da arte do povo brasileiro, de Lélia Coelho 

Frota, publicada em 2005, ressalta que a autora, ao abordar a construção do conceito de cultura 

popular, enfatiza sua relação intrínseca com o conceito de folclore. Em determinados contextos, 

ambos os conceitos podem ser considerados equivalentes. Lélia Frota optou por chamar de arte do 

povo ao invés de arte popular por acreditar que essa nomenclatura traga consigo preconceitos e até 

atos discriminatórios. 



32  

Enfatizando a circularidade entre os diferentes níveis de cultura, Lélia, no entanto, reconhece 

o tratamento desigual que dado às artes derivadas dos estratos de baixa renda quando 

comparadas àquela produzida por seus pares das camadas altas da sociedade, feitas para 

deleite das elites ou segundo cânones hegemônicos vigentes. (Lima, 2005, p. 196) 

 

Temos historicamente uma fragmentação quando associamos o fazer e o saber pois foi 

incutido em nossas mentes que o saber é algo maior do que o fazer o que de acordo com Arantes 

(1981) é por meio da manipulação de repertórios compostos por fragmentos de elementos “populares” 

que, em diversas sociedades, incluindo a nossa, a identidade nacional é simbolicamente expressa e 

reiterada como um todo ou, no máximo, das regiões, ocultando a diversidade e as desigualdades 

sociais presentes em seu âmago. Ainda de acordo com Arantes (1981) “um grande número de autores 

pensa a ‘cultura popular’ como ‘folclore’, ou seja, como um conjunto de objetos, práticas e 

concepções (sobretudo religiosas e estéticas) consideradas ‘tradicionais’” (Arantes, 1981, p.16). 

Carvalho (2021) destaca que: 

 
Em primeiro lugar, é necessário definir o que entendemos como “arte popular”. Essa 

expressão é usada às vezes para se referir à arte folclórica. A arte folclórica pode ser definida 

como referindo-se a tradições anônimas transmitidas oralmente ou por demonstração, de 

geração em geração, relacionadas à identidade de um povo. 

Por outro lado, “arte popular” pode referir-se também à arte produzida por autores muitas 

vezes sem formação acadêmica, os quais, ao contrário do que ocorre na arte folclórica, 

geralmente não produzem obras visando uma função prática. O estilo pessoal desses autores 

assume papel preponderante na criação. (Carvalho, 2021, p. 17) 

 

Essa questão que envolve a denominação de popular como algo restritivo tem diversas 

nuances e formas de interpretação. Para Mascelani (2006) embora o termo popular pode inicialmente 

cercear ele se faz necessário pois “o uso da ‘Arte Popular’ tem uma dimensão estratégica de fazer ver 

que, fora dos meios cultos, também há arte, e arte com A, maiúsculo” (Mascelani, 2006, s/p.) 

Ainda de acordo com Mascelani (2006) embora no campo da arte popular a utilização do 

termo tenha um recorte mais específico para a arte escultórica, ela é utilizada em outras áreas também, 

como na música, danças etc. 

 
o conceito de Arte Popular também está ligado ao conceito de arte primitiva que, na verdade, 

já vem do final do século XIX e início do XX e, pensando mais especificamente, na exposição 

sobre arte negra em Paris, em 1905, que vai influenciar Picasso, e que foi uma exposição 

essencialmente de esculturas. (Mascelani, 2006, s/p.) 

 

Não podemos deixar de mencionar também a “arte bruta”, termo utilizado para se referir à 

criação artística de indivíduos autodidatas que se encontravam internados em instituições 

psiquiátricas e penitenciárias. A coleção de arte bruta do artista francês Jean Dubuffet (1901-1985) 



33  

começou a ser formada após suas visitas a hospitais psiquiátricos na Suíça em 1945. No Brasil, a Dra. 

Nise da Silveira (1905-1999) revolucionou ao se opor aos tratamentos psiquiátricos que utilizavam 

práticas agressivas, como choques elétricos e lobotomia. Dra. Nise “propôs novas formas de 

tratamento. Assim, fundou a Seção de Terapêutica Ocupacional, cujas atividades expressivas deram 

origem ao Museu de Imagens do Inconsciente, hoje o maior acervo do mundo no gênero” (Museu de 

Imagens do Inconsciente, s/d.). 

Outro estilo de Arte que é bastante conhecido no campo da arte popular é a Arte Naif. Para 

Tirapeli (2006), a nomeação de alguns artistas como genuíno ou instintivos são os que produzem uma 

arte considerada incomum ou Naif. A arte popular demarca uma origem social e por isso Mascelani 

(2006) enfatiza uma importante diferenciação entre Arte Popular e Arte Naif: 

 
Arte Popular não é um estilo de arte. E isso é uma outra diferença em relação à Arte Naïf. A 

Arte Naïf é um estilo de pintura. Você pode ser médico, dentista, gari, empregada doméstica, 

você vai pintar naquele estilo reconhecível – “isso é pintura Naif”. Na Arte Popular, não é 

assim. A Arte Popular vem por uma questão de origem, de origem sociocultural. E não porque 

ela tenha em si, como uma obra de arte, coisas que só poderiam ser feitas dentro da cultura 

popular. (Mascelani, 2006, s/p.) 

 

Para Beuque (1994) a arte popular brasileira reflete uma riqueza criativa notável, que surge 

da diversidade cultural do país, uma característica que, segundo ele, é raramente igualada por 

representações similares em outras nações. O autor aponta que, nos países onde a arte popular persiste, 

ela se manifesta de várias formas, predominantemente como representações de tradições ou heranças 

ancestrais. Ele nota que essas expressões artísticas tendem a se concentrar em arquétipos, a partir dos 

quais se tentam criar variações que, não raro, são consideradas de qualidade estética duvidosa, 

carentes de criatividade e tipicamente estereotipadas. 

De acordo com Mascelani (2006) é evidente que muitas pessoas podem pensar que os artistas 

se dividem em categorias, como artistas populares ou elitizados. No entanto, os grandes artistas são 

reconhecidos por sua excelência, independentemente do rótulo que possam receber. Mascelani 

destaca ainda que é importante denominar o Museu como Museu de Arte Popular Brasileira e que 

isso é mantido de forma conscientizada, pois ainda existe uma visão preconceituosa em relação ao 

que seria típico do povo. 

 
A diferença entre arte e artesanato constitui uma fronteira simbólica historicamente 

estabelecida. Desde o Renascimento no século XV, passando pela construção do sistema 

acadêmico de formação no século XVI em diante, até o Romantismo no século XIX, as belas- 

artes, na civilização ocidental, foram se constituindo enquanto uma esfera relativamente 

autônoma e simbolicamente distinta da indústria e do artesanato. Entretanto, no decorrer do 

século XX, a partir do Modernismo e, posteriormente, com o Pós-modernismo, ocorreu um 

questionamento das convenções artísticas dominantes. Nesse movimento, a arte primitiva, a 



34  

arte dos insanos, a arte dos ingênuos e autodidatas, assim como a dita arte popular e o 

artesanato tradicional, passaram a ser assimilados ao sistema artístico. Essa assimilação, 

contudo, não se deu de maneira pacífica. Persistem as hierarquias, os conflitos, as 

desigualdades simbólicas e materiais. Tais hierarquias, inclusive, deixam rastros nas palavras 

e nos conceitos que utilizamos.( Lins, 2023, s/p.) 

 

A importância da arte popular brasileira e a trajetória de seus artistas são temas amplamente 

discutidos por estudiosos, Mascelani (2009) destaca que “a história da arte popular brasileira e de 

seus artistas pode ser vista como exemplo da construção de um ‘mundo de arte’ e dos sinuosos 

caminhos através dos quais esses novos mundos se constituem” (Mascelani, 2009, p. 15). Isso indica 

como um tipo de produção que, muitas vezes, é encarado em seu território como uma brincadeira, ou 

um objeto de devoção, indo dessas impressões a outro patamar, passando a ser visto como arte 

autêntica. 

Quando Jacques iniciou sua coleção, o conceito de arte popular ainda era algo novo, 

conforme afirma Mascelani (2009). Nessa época, havia na sociedade brasileira, um evidente desejo 

de renovação dos valores e esse desejo não era restrito aos artistas e intelectuais, mas da sociedade 

como um todo. O processo de aquisição das obras “se baseou em um conceito exclusivamente 

pessoal, a partir do valor artístico de cada peça, sem nunca ter tido em mente a ideia de formar uma 

coleção” (Beuque, 1994, p. 39). 

Para Santos e Faulhaber (2019), foi o afeto e o seu gosto estritamente pessoal pelas peças 

que motivaram Jaques nas escolhas e aquisições das obras. Esse processo orgânico, tem relação com 

os traumas da guerra. A partir dessas obras, o autor foi construindo ‘uma visão romântica’ do Brasil, 

onde as relações de amizade foram sendo construídas com os diversos artistas espalhados por essas 

andanças. 

 
Mesmo muita coisa tendo mudado, ainda hoje a classificação de arte popular está separada 

do que é considerada arte acadêmica ou erudita. Por muitos críticos, a arte popular ainda é 

tratada como sendo uma arte menor, que se limita em representar uma identidade regional 

mostrada de modo infantilizado. (Santos; Faulhaber, 2019, p. 234) 

 

A discussão entre as diferenças estabelecidas sobre a arte e o artesanato não era uma questão 

que Jacques gostava de adentrar. Mascelani (2009), ao perguntá-lo sobre o que mais o atraía na arte 

popular, obteve como resposta a importância da relação estabelecida entre o artista e sua a obra: 

 
O artista trabalha sem ver. Sua mão parece autônoma. É como o pianista, que toca com a 

alma, com o sentimento, que não procura notas para fazer sua arte. É arte de uma vida. Eu 

nunca tinha visto uma pessoa pegar o barro, um material plástico e alcançar tão rapidamente 

formas elaboradas. (Mascelani, 2009, p. 1) 



35  

A revelação da Arte popular logicamente não depende somente de um trabalho de coleta e 

catalogação, mas do somatório de diversos aspectos. “A noção de ‘mundos da arte’, criada pelo 

pesquisador norte-americano Howard Becker, sintetiza a existência de uma rede de pessoas que 

cooperam informalmente em torno de algo em que, ao menos elas, acreditam e chama de arte” (Museu 

Casa do Pontal, 2023, s/p.). Segundo membros do International Council of Museums (ICOM), 

associado à Unesco, “O Museu Casa do Pontal não é apenas um museu completo de Arte Popular 

Brasileira, pode ser considerado como um verdadeiro museu antropológico, único no país a permitir 

uma visão abrangente da vida e da cultura do homem brasileiro” (Museu Casa do Pontal, 2023, s/p.). 

Existe uma relação entre cultura e poder e, por isso, torna-se necessário pensar nas 

desigualdades tão frequentes na sociedade, buscando combatê-las de forma constante, a fim de buscar 

resistências à hegemonia capaz de criar desigualdades. De acordo com Chauí (2004), o Estado se 

apresenta como produtor de cultura, conferindo a ela generalidade nacional ao retirar das classes 

sociais antagônicas o lugar em que a cultura efetivamente se realiza. 

Chauí (2004) nos traz em seu texto, além das diversas definições de cultura, a abordagem do 

conceito de Cultura, enquanto instrumento de hierarquização dos regimes sociais e das classes sociais, 

reforçando assim, a cultura como instrumento de dominação e exploração a favor das classes 

dominantes. Santos contribui com essa afirmação indicando no fragmento a seguir os processos de 

legitimidade da dominação pautados na construção de diferenças entre os cidadãos no cenário social: 

 
Ao longo da história a cultura dominante desenvolveu um universo de legitimidade própria, 

expresso pela filosofia, pela ciência e pelo saber produzido e controlado em instituições da 

sociedade nacional, tais como a universidade, as academias, as ordens profissionais (de 

médicos, advogados, engenheiros e outras). Devido à própria natureza da sociedade de 

classes em que vivemos, essas instituições estão fora do controle das classes dominadas. 

Entende-se então por cultura popular as manifestações culturais dessas classes, manifestações 

diferentes da cultura dominante, que estão fora das instituições, que existem 

independentemente delas, mesmo sendo suas contemporâneas. (Santos, 2006, p. 55) 

 

A arte popular, em geral, é entendida como algo à parte daquilo que as classes dominantes 

entendem como arte. Então, se a arte popular é também uma arte, por que ainda encontramos tantas 

conceituações que as distinguem? Monteiro (2012) aborda um importante questionamento acerca da 

cultura popular a partir do entendimento de que sendo a cultura um fenômeno eminentemente 

humano. Assim sendo, como definir as fronteiras sobre qual arte seria então popular? Onde estariam 

as fronteiras entre o que se entende como arte popular e a arte que não é considerada popular? Quem 

poderia distinguir essa diferença ou estaria caracterizando o povo? “Se esse ponto faz referências às 

questões sociais, teríamos ainda a possibilidade de subdivisões culturais relacionadas a gênero, 



36  

idade, etnia, regionalidade, entre outras. Sendo assim, onde e quem delimita o que é cultura 

popular?” (Monteiro, 2012, p. 23). 

De acordo com Montes (2012), “A arte ‘popular’ não se pauta por parâmetros estéticos que 

são os nossos” (Montes, 2012, p. 16). A imaginação está ancorada na sociedade contemporânea em 

que os artistas vivem e nas quais suas desigualdades são nítidas. Dessa forma, encaram a arte como 

sendo um dom que, de certa forma, os redime. 

 
A classificação e desqualificação de um gênero específico de obras e expressões artísticas 

como “populares” não se baseia em categorias estéticas. O que antes de tudo distingue o 

popular é seu lugar social de origem. Seus objetos procedem de um meio social 

politicamente colonizado e economicamente depauperado. Não é preciso recordar, por outro 

lado, que em nossa galáxia democrática a extrema pobreza e marginalidade são categorias 

globalmente confinadas sob intransponíveis fronteiras étnicas. A arte popular não é branca. 

Tampouco cristã. Ou não é suficientemente cristã. Sua secreta relação com uma 

compreensão mística da natureza, com os cultos de deuses perseguidos e com comunidades 

economicamente espoliadas a associa, desde o começo do colonialismo ocidental, com a 

categoria inquisitória, e mais tarde epistemológica, de superstição. Seu nulo mercantil é uma 

consequência de sua subvalorizarão artística e intelectual. (Montes, 2005, s/p.) 

Um catálogo do Serviço Social do Comércio (SESC) sobre uma exposição de artistas 

criadores menciona, logo na introdução que, o que se convencionou chamar de arte popular constitui 

um campo de arte que ainda disputa sua legitimidade. O texto ressalta que: 

 
A qualificação popular indica muito mais do que a origem socioeconômica de um grupo. 

Na verdade, ela remete a um conjunto de valores que fala da capacidade de criar e 

transformar a partir dos materiais e dos elementos que existem ao alcance; de iluminar os 

valores culturais nos quais nos reconhecemos, sintetizando aspectos do pensamento 

coletivo. Embora as criações que convergem para esse campo tenham pontos em comum, a 

noção de arte popular não exclui as criações individuais e as marcas autorais nem tampouco 

alude a uma única orientação estética. (Mascelani, 2018, p. 4) 

 

Para Frota (1976, p. 1) o artista popular não é a-histórico, ele se assemelha com o artista 

erudito. O artista do povo cria sem deixar de lado o conhecimento adquirido a partir da socialização 

com seu grupo cultural, do qual ele, além de fazer parte, é capaz de exprimir contemporaneamente 

em seu trabalho. Entende-se que “da mesma forma que o artista erudito, as mudanças ocorrem em 

seu meio, enriquecendo com elas a sua auto expressão, porta voz, como é, da complexidade e da 

profundidade de uma experiência coletiva” (Frota, 1976, p. 8). Somado à Frota (1976), Mascelani 

(2009) contribui conceituando: 

 
Nos últimos cinquenta anos, as esculturas populares firmaram-se como talvez o gênero mais 

representativo da arte popular brasileira considerada em seu conjunto. Disseminada por todo 

país, até nos mais remotos rincões, as esculturas têm revelado artistas com linguagens muito 

especiais. Ao longo desse período, ampliou-se igualmente o repertório dos materiais 



37  

utilizados, e, além do barro e da madeira, ganhou destaque a sucata. (Mascelani, 2009, p. 21) 

 

Quando analisamos o artista do ponto de vista da abrangente análise de Duarte, podemos 

perceber “a capacidade do artista em captar os sentimentos de sua época e comunidade, exprimindo- 

os a partir de suas experiências pessoais de seu ‘sentir-se-no-mundo’” (Duarte Júnior, 1988, p. 43). 

A arte é a expressão dos sentimentos concretizados que não se revelariam somente pela linguagem. 

De acordo com Canclini (1979): 

Quando analisamos a construção das categorias de arte, o valor da obra se constrói a partir 

de uma dinâmica social complexa, que envolve o artista, sua obra, os intermediários e o 

público, e essa cadeia vincula-se à história da sociedade e varia com ela. O valor de uma 

obra de arte está muito além de seu valor estético: elementos simbólicos, relativos às 

relações e aos interesses de classe, serão fundamentais no momento de seleção e de 

consagração de uma obra de arte que implica a exaltação do setor social por ela 

representado; este processo faz parte da luta por poder simbólico. Poder simbólico este que 

está presente na construção das categorias de arte e, também, na disputa de poder que 

envolve o processo de dominação colonial que constitui os discursos identitários que 

prevaleceram por muito tempo no Brasil de maneira hegemônica. (Canclini, 1979, p. 79) 

 

De acordo com Cuche (2012), ao longo do século XIX, a adoção de um procedimento 

positivo na reflexão sobre o homem e a sociedade resulta na criação da sociologia e da etnografia. 

Ambas são entendidas como fundamentais para auxiliar na compreensão das especificidades 

humanas, essenciais para favorecer uma compreensão abrangente e real da sociedade com suas 

múltiplas facetas. Um importante autor que articulou a etnografia nos estudos sociológicos foi Franz 

Boas. Sobre sua produção: 

 
Franz Boas (1958-1942) tinha como objetivo o estudo das culturas e não da cultura, ele 

concebia a etnologia como uma ciência de observação direta: segundo ele, no estudo de uma 

cultura particular, tudo era anotado, até o detalhe do detalhe. Ele pensava que a tarefa do 

etnólogo era também elucidar o vínculo que liga o indivíduo a sua cultura. (Cuche, 2012, p. 

33) 

Seguindo o fluxo do dinamismo a arte popular segue inovando e construindo seu caminho, para 

Nemer (2000) ela existe como uma cultura de resistência, inventando caminhos e se renovando e 

segundo o autor mais do que isso “a obra que nesse segmento se produz consegue vir ao encontro 

dos ideais das elites cultas, afirmando-se como uma força viva e mola propulsora na construção de 

uma identidade cultural” (Nemer, 2012, p. 9). 

Dessa forma, a arte popular demonstra sua capacidade de adaptação e evolução, mantendo-se 

relevante e influente no cenário cultural. Ao mesmo tempo em que resiste às adversidades e se 

reinventa, contribuindo significativamente para a construção e consolidação de uma identidade 



38  

cultural diversa e rica em nosso país. Assim, é crucial valorizar e apoiar a arte popular, 

compreendendo sua importância no crescimento e consolidação da nossa cultura. 

Beuque (1994) destaca que, no Brasil, a combinação de diferentes etnias e a fusão de 

tradições deram origem a um vasto leque de tradições, raízes culturais, práticas religiosas, ritmos e 

espetáculos, os quais servem como fonte de inspiração para uma variedade de representações 

artísticas formais em cada região do país. Foi com esse rico repertório que Antônio de Oliveira foi 

construindo sua identidade de acordo com Beuque “a maior expressão da arte popular brasileira, 

porém, não reside no objeto produzido, e sim na figura do artista, não apenas em sua capacidade 

criadora, mas em seu comportamento em relação à sua vida” (Beuque, 1994, p. 32). 

O comportamento do artista Antônio de Oliveira frente à vida refletiu-se em suas obras. 

Acompanhar os acontecimentos de sua vida permite-nos compreender a dimensão da construção de 

seu repertório, que se esclarece à medida que adentramos em seu universo. 



39  

CAPÍTULO 2 

O UNIVERSO DE ANTÔNIO DE OLIVEIRA 

 

Antônio de Oliveira, ao longo de sua vida repleta de acontecimentos e desafios, desenvolveu 

uma profunda nostalgia. Essa saudade do passado foi tão intensa que a única forma de a controlar foi 

por meio de sua criatividade e inventividade. As vivências de AO pavimentaram o caminho para a 

necessidade de criação. Suas inúmeras lembranças tornaram-se tão marcantes em seu pensamento que 

a urgência em as materializar em algo concreto tornou-se avassaladora. Foi através de seu trabalho, 

esculpindo madeira, que AO conseguiu dar forma às suas recordações. Com isso, ele eternizou uma 

época, capturando e dando vida aos costumes, profissões, modos de se vestir e de se portar, às 

tradições, à religiosidade, aos mitos e lendas, e à própria inventividade. Dessa forma, AO constituiu 

um legado de riqueza cultural sem fim. 

A sala do artista popular localizado no Instituto Nacional do Folclore realizou uma exposição 

com o artista Antônio de Oliveira no período de 18 de outubro a 25 de novembro de 1983 (Figura 3), 

tendo o artista inaugurado a série intitulada: O Artista popular e seu meio. Para Soares (1983) a 

escolha de AO “é igualmente justificada a sua escolha para iniciar a série, tanto pela sua formação, 

como pela representação simbólica que resultou da sua experiência de vida” (Soares, 1983, p. 11). 

Como para com qualquer artista erudito, ao Instituto Nacional do Folclore, interessa saber 

como o artista popular vê a sua própria produção. No caso de Antônio de Oliveira, este 

trabalho foi facilitado por ele já haver escrito, ao longo de vários anos, textos autobiográficos 

que comentam conjuntos de seus bonecos. (Soares, 1983, p. 11) 

 

O fato de o artista Antônio ter produzido textos autobiográficos ao longo de sua carreira 

proporciona um registro valioso da visão que ele tem de sua própria obra. Neles foram retratadas 

experiências e práticas sociais, além de criações presentes em seu imaginário. 

Nas artes ditas do imaginário, ou incomum – nas quais a ênfase recai sobre a subjetividade 

do artista, seus sonhos, tormentos e devaneios –, as criações parecem nascer de um intenso 

e, às vezes, perturbador debate interno cujos sentidos nem sempre estão acessíveis ao público. 

Considerada como produção livre dos condicionamentos culturais, as artes do imaginário 

começaram a ser identificadas pelo artista francês Jean Dubuffet (1901-85) em fins de 1940, 

num contexto de recusa à cultura asfixiante do sistema tradicional das artes. (Mascelani, 

2009, p. 36) 

Os textos autobiográficos de Antônio de Oliveira foram publicados no livro O Mundo 

Encantado de Antônio de Oliveira, lançado em 1983 pela Fundação Nacional de Arte (FUNARTE) e 

pelo Instituto Nacional do Folclore. No livro, além das apresentações de Lélia Gontijo Soares e Dinah 

Guimaraens, estão incluídas as percepções pessoais de Antônio de Oliveira sobre sua própria 

produção, bem como detalhes de sua vida e obra. Este material foi frequentemente consultado em 



40  

nossa pesquisa, principalmente na composição deste segundo capítulo, onde foi inevitável citá-lo 

repetidamente para auxiliar na compreensão de sua vida e do reflexo desta em sua obra. Lélia Gontijo 

Soares ao escrever sobre Os instrumentos da escrita e do motor na representação de mundo de Antônio 

de Oliveira (1983), texto que constitui o prefácio do referido livro, reflete: “este valioso testemunho 

dá prova de que o artista, além daquele fazer próprio do momento da criação, reflete também sobre 

esta, de maneira permanente” (Soares, 1983, p. 11). 

 
Figura 3: Catálogo Sala do artista popular 

 

Fonte: Site Museu do Folclore 

 

A imagem acima retrata a capa do catálogo da exposição de AO realizada na Sala do Artista 

Popular (SAP). O programa permanente, que foi criado em 1983, estava voltado para a difusão e 

fomento da produção de arte popular e artesanato de tradição cultural. Foi através dessa exposição 

que surgiu o livro o Mundo encantado de Antônio de Oliveira, que conforme já mencionado, irá guiar 

esse segundo capítulo. 

 

2.1 Memórias de AO: 

 

 

Antônio de Oliveira (1912-1996) nasceu em Vargem Grande, hoje Belmiro Braga, o 

município fica distante há 37 km de Juiz de Fora,” a cidade integra a microrregião de Juiz de Fora, e 

faz divisa com os municípios de Juiz de Fora, Matias Barbosa, Simão Pereira, Santa Bárbara do Monte 

Verde, Paraíba do Sul-RJ, Comendador Levy Gasparian-RJ, Rio das Flores-RJ” (Cidades: Belmiro 

Braga, s/d., 2023). 

No século XVIII, a Zona da Mata Mineira, fazia parte dos “Sertões Proibidos do Leste”, uma 

extensa faixa de matas compreendendo a atual divisa de Minas com os estados do Rio de 

Janeiro e do Espírito Santo, prolongando-se pelas bacias do Rio Doce, Mucuri e 

Jequitinhonha até a divisa com o sul da Bahia. Esta imensa barreira vegetal fazia parte dos 

planos das autoridades da Colônia que a consideravam uma proteção natural contra os 



41  

descaminhos do ouro. Para permitir a fiscalização pelos portugueses, as riquezas naturais 

deveriam seguir pela estrada oficial que ligava Ouro Preto ao Porto do Rio de Janeiro, o 

Caminho Novo. (Rocha, 2008, apud Prefeitura de Belmiro Braga, s/d.) 

 

De acordo com Rocha (2008), citado pela Prefeitura de Belmiro Braga, durante a segunda 

metade do século XVIII, à medida que a mineração de ouro declinava, a região da Zona da Mata 

começou a ser ocupada por mineradores e negociantes de ervas medicinais, mesmo diante das 

limitações impostas pela monarquia portuguesa. Com o advento do século XIX, observou-se um 

crescimento das práticas agrícolas e pecuárias, que gradativamente tomaram o lugar das operações de 

mineração na economia local. 

Antônio era filho de uma italiana de Florença, Amália Faber de Oliveira e de um brasileiro, 

Estevam José de Oliveira, seus pais eram lavradores e semianalfabetos, parte da sua infância foi 

passada no Sítio da Grota e foi a partir daí que o futuro artista iniciou sua produção de memórias que 

o acompanhariam pela vida toda culminado em representações das suas vivências entalhadas em 

esculturas de madeira. 

 
Figura 4: Obra de Antônio de Oliveira/ Sítio da Grota 

 

Fonte: (Oliveira, 1983, p. 22) 

 

 

De acordo com Rocha (2008, apud Prefeitura de Belmiro Braga, s/p.), a expansão do cultivo 

do café na região da Bacia do Rio Paraíba do Sul em Minas Gerais se alastrou pelos seus vales, 

fazendo uso das terras férteis e ainda não cultivadas da Zona da Mata. A cafeicultura emergiu como 

a atividade econômica dominante na região, e até o ano de 1818, o estado de Minas Gerais começou 

a exportar café, sendo que uma parcela significativa dessa produção provinha das áreas próximas à 

cidade de Juiz de Fora, na localidade que atualmente corresponde a Belmiro Braga. 



42  

Na década de 1890, a economia cafeeira atinge o seu auge, apoiada na infra-estrutura básica 

existente que beneficiava as atividades de produção e comercialização e em fatores 

favoráveis no mercado internacional que permitiram a elevação dos volumes exportados. 

Entretanto, a libertação dos escravos teve alto impacto numa atividade que necessitava 

fortemente de mão de obra. Somada a isso, a dependência na monocultura do café tornou a 

região extremamente sensível às oscilações do mercado. As crises sucessivas que abalaram a 

economia cafeeira mundial a partir do início do século XX modificaram as condições de 

oferta e demanda deste produto. (Rocha, 2008, apud Prefeitura de Belmiro Braga, s/d.). 

 

Aos 2 anos AO juntamente com os irmãos se mudaram do sítio para o então Arraial que passou 

de Vargem Grande para Ibitiguaia e posteriormente passou a se chamar Belmiro Braga. A casa própria 

comprada pelo pai, segundo Oliveira (1983) “por dois contos de réis, numa área de cem metros de 

fundo por oitenta de frente, divisa com a Matriz de N. Sra. De San’Ana, centro da praça.” (Oliveira, 

1983, p. 25). A mudança facilitou o ingresso das crianças na escola e “na época haviam duas escolas 

rurais, a de D. Filomena Faria [Figura 4], para os meninos e a de D. Carolina Pinto (Calu), para as 

meninas” (Oliveira, 1983, p. 25). AO recorda que nessa época, além dos castigos severos que se 

revezavam entre palmatória, puxões de orelha, beliscões, ajoelhar em caroços de milho, etc. Os 

trabalhos escolares assim como os deveres eram realizados em lousa de pedra sabão. 

É dessa época que AO se recorda dos castigos recorrentes em função de seu comportamento 

inadequado, segundo ele: “a dificuldade de decorar um ponto escolar, é atribuída ao fato de, desde 

pequeno, ter ‘outras ideias na cabeça’, além do estudo” (Oliveira, 1983, p.17), ou seja, a cabeça dele 

estava mais voltada para o ato criativo do que para a concentração nos conteúdos que na época 

precisavam ser decorados. 

Na ebulição de criar, AO, em posse de uma pequena faca e pedaços de madeira, fazia seus 

próprios brinquedos, “carrinhos de boi, pequenas canoas e garruchinhas, pica-paus, com que caçava 

passarinhos”. (Oliveira, 1983, p. 17). Não só o mau comportamento na escola lhe rendia castigos, as 

invenções também, já que a garrucha era extremante perigosa, pois elas eram construídas com 

madeira e utilizavam cabos metálicos, que eram reaproveitados de guarda-chuvas antigos e volta e 

meia explodiam e queimavam a mão do menino. Em vista desse cenário, as surras com varas de 

marmelo eram inevitáveis, e de acordo com AO o tamanho da surra era equivalente ao tamanho da 

arte que praticava: “a gente ia estudar e se entendia com os colegas através de assovios para fugir da 

escola, era buscado pelas orelhas e levava coças com varinha de marmelo de minha mãe. Do meu pai 

só apanhei 3 vezes de palmatória” (Oliveira, 1983, p. 17). 

A dificuldade em se adaptar ao modelo de ensino na época gerou bastou sofrimento a AO, 

pois além dos pais, a professora também era responsável por muitos castigos. Ele era considerado o 



43  

pior aluno da escola, “passando mais tempo ajoelhado em grãos de milho do que sentado na carteira 

assistindo às aulas de dona Filomena. 

 
Figura 5: Obra de Antônio de Oliveira. Escola da Dona Filomena Faria 

 

Fonte: (Oliveira, 1983, p. 24) 

 

 

AO não se recorda, mas desde que foi matriculado na escola aos 7 anos, ficou no primeiro 

ano por muito tempo, com muito custo chegou ao terceiro primário. 

Alternando o período da escola com os afazeres da casa, “moer café, debulhar trigo, carregar 

lenha para a cozinha, olhar a horta, entre outros” (...), “o pequeno também tirava uns trocados 

capinando calçadas” (Oliveira, 1983, p.25). “Aos oito ou nove anos, fui aprendiz de sapateiro, depois 

alfaiate e farmacêutico. Aos doze fio sacristão (coroinha)” (Oliveira, 1983, p.25). 

Concluído o terceiro ano, não havia possibilidade de dar continuidade aos estudos, uma vez 

que somente os filhos de pais ricos tinham esse privilégio, já que era necessário ir para Juiz de Fora 

ou ir para outro povoado. Sendo assim, a meta era dar prosseguimento às atividades disponíveis nas 

lavouras, seja com “enxada, foice, machado, candeeiro, carreiro, uma porção de eirós, que não tinha 

fim” (Oliveira, 1983, p. 25). Ainda assim, AO arranjava tempo para aprontar, assim como outros 

jovens da região, matavam passarinhos, roubavam frutas, mesmo tendo em seus próprios quintais e 

também brincavam de peteca, peão, jogo de bola de meia, entre outros. 

Chegou um momento em que, cansado da vida rural, decidiu ir atrás de novas oportunidades, 

foi assim que saiu de sua terra natal e foi para Juiz de Fora, lá AO trabalhou lavando carros e como 

frentista, mas essa aventura durou pouco já que sentiu muita falta do arraial e decidiu retornar. Nessa 

época AO estava com dezessete anos e em sua terra natal, além das oportunidades serem poucas, o 

trabalho era bastante pesado com praticamente nenhuma remuneração. 

O declínio do café juntamente com o acúmulo de dívidas de seus pais foram o motivo para a 

venda do sítio que, segundo Oliveira (1983), foi 



44  

de porteira fechada que era, com todos os requisitos, ou seja, duas casas-sedes, duas casas de 

colonos, engenho de cana, moinho de fubá, alambique e todas as instalações, dois currais, 

carro de bois com três juntas, vacas, etc. A produção do sítio era café, cana de açúcar e cereais. 

(Oliveira, 1983, p. 26) 

 

Antes da venda se concretizar, eles exploraram os minérios pertencentes na propriedade, que 

não tinha uma boa aceitação no mercado, como caulim, pedras e cristais. Com parte do dinheiro 

obtido com a venda do sítio, o pai de AO investiu em uma propriedade próxima à casa deles na vila, 

que possuía um terreno de dois alqueires. Entre outras instalações, havia um rancho conhecido como 

curtume, destinado ao beneficiamento de couros de boi. No entanto, uma enchente causou a perda de 

toda a produção e resultou na interrupção das atividades. AO recorda-se desse episódio com tristeza, 

pois, como os próprios filhos eram os funcionários, havia uma unidade e uma união que foram 

desfeitas após a paralisação, e ele se viu obrigado a seguir em frente, embora com pesar por deixar 

para trás suas raízes, referências e amizades. 

AO partiu para a cidade de Mendes, onde trabalhou por um tempo como açougueiro. Ele 

sofreu bastante de saudades, mas com o tempo foi se habituando. Ele estava satisfeito com o trabalho 

e com a remuneração, e para ele a possibilidade de usar roupas da moda e frequentar a sociedade, 

usufruindo de clubes e bailes era uma grande diversão e uma grande possibilidade de socialização. 

Passado um tempo, visitou sua terra durante suas férias e pode reviver muitas histórias. Nas 

palavras de Oliveira (1983): “voltei no período de 22 dias, para rever tudo quilo que eu havia deixado, 

que somente por correspondência viva espiritualmente” (Oliveira, 1983, p. 27) e depois de uns anos, 

quando demitido do trabalho em Mendes, retornou para viver em sua terra natal. O ano era 1938 e 

AO voltou a frequentar a vida no campo, com pouca remuneração e colheitas ruins, mas ele era outro, 

havia se transformado em uma pessoa otimista e alegre, e passou a promover festas, brincadeiras e 

até cultos religiosos: “as tradicionais fogueiras de Santo Antônio, com fogos de artificio, por mim 

mesmo montados, as corridas de bandeiras, tochas, saco, ovo, agulha, etc..., o pau-de-sebo, briga de 

travesseiro e outras tantas” (Oliveira, 1983, p.27). 

AO se recorda que na época da grande guerra onde não era possível realizar excursões para 

as partidas de futebol foi criado um campeonato interno e nessa mesma época ele já havia abandonado 

a vida de lavoura e os demais bicos que realizava como pedreiro, carpinteiro e tantos outros. A partir 

daí passou a gerenciar um bar, e a sua criatividade aflorada o acompanhou por todas as fases da vida. 

Se na infância utilizava o seu senso criador na inventividade de brincadeiras, na juventude colocou 

em prática algumas ideias inéditas no referido bar de nome Oliveira, onde mesclou as influências da 



45  

cidade grande, no caso Rio de Janeiro com sua veia inventiva. O bar, de acordo com Guimaraens 

(1983) “foi o primeiro local da cidade abrir fitas de cinema falado, com filmes alugados em Juiz de 

Fora”, e sua inventividade permitiu que, também segundo a autora, através de uma antena que 

funcionava com dois motores a gasolina que ele mesmo inventou e que tornou possível, com a 

ausência de energia elétrica, que “a televisão local pegasse todos os canais do Rio de Janeiro” 

(Guimaraens, 1983, p. 18). 

Antônio se casou com Estela com quem teve 9 filhos e no ano de 1969 alugou o seu bar e se 

mudou para a vizinha Juiz de Fora com uma família grande. Com recursos mais escassos, a família 

lutou bastante, porém, foi lá que ele começou seus trabalhos e adotou a criação como meio de 

relembrar e conferir significado à sua existência, afinal como dizia Ferreira Gullar “A arte só existe 

porque a vida não basta.” De acordo com Oliveira (1983) “Foi nessa mudança que, com muita luta e 

apertos, tive a felicidade de iniciar o meu desejo, ser artista, mesmo nesta muito e muito mesmo sofri, 

mas fiz o que muito desejava. Artista! Artista é aquele que faz, de sua arte e nela o que deseja” 

(Oliveira,1983, p. 35). 

Antônio de Oliveira foi um artista profundamente enraizado na arte popular, tomou a decisiva 

e corajosa resolução de se dedicar inteiramente à sua arte, vivendo exclusivamente de seu trabalho 

artístico. Essa decisão destacou-se como um feito incomum no cenário da arte popular, onde muitos 

artistas frequentemente se veem obrigados a conciliar diversos ofícios para assegurar a própria 

sobrevivência. 

Apesar das adversidades e dos desafios financeiros que essa escolha implicou, incluindo a 

necessidade de viver de aluguel e lidar com a instabilidade econômica, Antônio manteve-se resiliente 

em seu caminho. Ele enfrentou as dificuldades com determinação, e mesmo diante dos obstáculos 

econômicos, a arte continuou sendo o pilar de sua vida. 

Durante sua vida, Antônio assumiu uma variedade de funções profissionais, mas sentia que 

nenhuma delas o completava verdadeiramente; ele buscava um propósito que lhe parecia distante. Foi 

na arte que ele finalmente encontrou o sentido que procurava. Antônio valoriza profundamente sua 

carreira artística, tendo encontrado nela a plenitude que outras profissões não lhe proporcionaram. 

Ele contempla sua própria identidade artística, admitindo que, mesmo sem a ambição de se tornar um 

artista de grande fama e sentindo inveja daqueles que alcançavam notoriedade, seu desejo genuíno 

era o de se expressar por meio da arte. Esse desejo já se manifestava na infância, quando se encantava 

com as histórias de figuras marcantes da história do Brasil. 



46  

Guimaraens (1983) destaca que, em seu trabalho, Antônio presta tributo a personalidades 

marcantes, como é o caso das esculturas em homenagem a Santos Dumont (Figura 6), uma 

personalidade célebre de Minas Gerais, sua região de origem. A conexão com o legado dessas figuras 

históricas proporcionou a Antônio uma satisfação pessoal, e ele se alegra por receber reconhecimento 

enquanto vivo, diferentemente de alguns artistas, como Aleijadinho, cuja genialidade só foi 

devidamente celebrada após sua morte. 

Os eventos marcantes na vida de Antônio reverberaram em seu íntimo, dando forma a uma 

visão de mundo particular que se manifesta em sua obra. Oliveira (1983) descreve sua experiência 

criativa como uma imersão profunda em seu trabalho, onde, mesmo na solidão, se sente acompanhado 

pelas memórias evocadas por suas criações. Através de suas obras, ele não apenas revive momentos 

passados, mas também se conecta com o público, compartilhando sentimentos semelhantes de 

nostalgia e emoção, e é essa conexão com os espectadores e suas próprias lembranças que dá 

significado aos seus dias dedicados à arte. 

Figura 6: Obra de Antônio de Oliveira. Santos Dumont 

contornando a Torre Eifel 

 
Fonte: (Frota, 1987, p. 133) 



47  

A dedicação de Antônio em tornar a arte o foco central de sua existência foi um ato de bravura 

e um compromisso profundo com a cultura que ele tanto estimava. Sua vida foi um reflexo de sua 

paixão pela arte, que lhe proporcionou não apenas sobrevivência, mas também um propósito e uma 

fonte de enriquecimento pessoal. A arte, para Antônio, foi mais do que um meio de ganhar a vida, foi 

o elemento que deu significado à sua jornada e o nutriu espiritual e emocionalmente até o fim de seus 

dias. 

Beuque (1994) argumenta que a essência da arte popular brasileira transcende as obras criadas, 

residindo na própria figura do artista. Essa essência abrange não somente o talento e a capacidade 

criativa, mas também a forma como o artista se relaciona e interage com a vida. Em suas palavras, 

“sua extrema grandeza é a arte de ser humano, de saber sobreviver dentro das condições mais adversas 

e de, mesmo no limite da necessidade, conseguir transformar sofrimento em beleza” (Beuque, 1994, 

p. 32). 

A trajetória de Antônio de Oliveira no mundo da arte popular foi marcada por uma dedicação 

inabalável, mas essa escolha de vida nem sempre foi fácil ou isenta de dúvidas e reflexões profundas. 

Em meio à sua jornada, houve momentos em que a lucidez o fazia voltar-se para a realidade de sua 

vida pessoal, onde os anseios por uma situação mais confortável e estável vinham à tona. 

De acordo com Oliveira (1983), após ele ter despertado de um estado de profunda imersão em 

seu trabalho, enfrentou um momento de reflexão sobre suas experiências passadas. Ao retornar à 

realidade cotidiana, foi tomado por sentimentos de saudade e pela aspiração por uma vida mais serena 

ao lado de sua família, onde o carinho e a simplicidade puderam prevalecer sobre as adversidades 

enfrentadas. O artista expressou um desejo por estabilidade, incluindo uma situação financeira mais 

favorável, o reconhecimento legal de seu trabalho, uma compreensão mais ampla por parte das 

autoridades, a conclusão de seu processo de aposentadoria e a conquista de uma casa própria, 

livrando-se do fardo dos aluguéis. Ele questionou se suas aspirações eram excessivas, mas reafirmou 

sua crença na justiça de suas lutas e na esperança de superar os obstáculos para alcançar suas metas. 

Antônio estava ciente do impacto que seu trabalho exercia sobre o público, conforme apontado 

por Guimaraens (1983). Ele sentia gratificação ao se conectar com o legado de artistas e gênios 

renomados, como Santos Dumont, ao reproduzir seus feitos. Ele reconhecia a sorte de receber 

apreciação e incentivo em vida, uma realidade que contrastava com a de artistas como Aleijadinho, 

cujo reconhecimento veio apenas postumamente. Portanto, ele compreendia a extensão de sua 

influência e a recepção positiva de seu trabalho enquanto ainda estava vivo. Sabia que muitas pessoas 

haviam acompanhado suas criações, que a imprensa havia divulgado, cinegrafistas haviam filmado e 



48  

emissoras de televisão haviam transmitido suas obras, alcançando muitos espectadores. No entanto, 

apesar desse reconhecimento público, Oliveira sentia falta de um maior incentivo. Ele se mostrava 

desapontado com a falta de reconhecimento por parte das autoridades competentes, questionando-se 

sobre a ausência de apoio e valorização de seu trabalho artístico. 

AO meditava sobre o significado e o alcance de sua arte, consciente de que ela atravessava 

fronteiras sociais e raciais, falando a um público vasto e diversificado. Seu trabalho era mais do que 

uma coleção de imagens; era uma viagem pelo tempo, uma reinterpretação visual do Brasil antigo, 

imbuída com as ricas tradições e mitos do folclore nacional. Essa consciência da relevância cultural 

de sua obra tornava ainda mais pungente sua frustração com a falta de apoio institucional. Em suas 

próprias palavras, ele expressava um desabafo sincero: 

 
Por que eu nunca tive uma ajuda dessas autoridades? Por que eu nunca recebi um cachê 

dessas empresas diversas, firmas, revistas, cinema, televisão e mesmo dos museus nacionais? 

Será que só eu deva dar? Ou pensam eles ou elas que eu irei parar no meio da viagem? Não! 

Com ou sem esta ajuda, irei levar mais longe, a muitos que ainda não conhecem, provar que 

nada me interrompe nesta jornada, transpassarei mais barreira das que tenho vindo. Só temo 

a morte! (Oliveira, 1983, p. 35) 

 

Apesar do desabafo e da consciência de que poderia contar com mais apoio, ele se reconhecia 

como um artista de importância singular, depositando sua confiança em Deus e na força de seu próprio 

espírito criativo. Ele estava determinado a ir além, impulsionado por uma inabalável vontade de criar 

e expandir seu legado. E ele sabia que havia crescido. Em 1983, conforme relatado na biografia “O 

Mundo Encantado de Antônio de Oliveira, já havia esculpido mais de 2.300 peças em madeira. 

Embora abordasse diversas temáticas, ele se dedicava especialmente aos eventos históricos, 

plenamente consciente de que suas obras talhadas em madeira eram singulares e insubstituíveis. Com 

convicção, ele sustentava que encontrar alguém que se atrevesse a replicar, movimentar ou exibir suas 

obras com a mesma maestria seria uma tarefa árdua, e mais desafiador ainda seria achar quem 

realizasse tal feito artisticamente complexo sem esperar remuneração, já que ele próprio dependia 

unicamente das contribuições esporádicas deixadas nas caixinhas de doações na entrada de suas 

exposições. Ele observava que a maioria das pessoas passava por elas sem sequer questionar se havia 

um custo envolvido. No entanto, esse fluxo esporádico de doações era o que lhe permitia continuar 

sobrevivendo “o fato é que o pinga-pinga ainda é a minha sobrevivência” (Oliveira, 1983, p. 35). 

Enquanto nutria a esperança de receber apoio das autoridades, ele se orgulhava de sua 

independência, mantendo-se fiel à sua arte mesmo sem a ajuda delas. O fluxo constante de pequenas 

contribuições voluntárias era o que lhe permitia sobreviver, e por essa generosidade ele se sentia 



49  

profundamente grato. Com dignidade, ele declarava que sua trajetória até então fora pavimentada sem 

estar atrelada a favores de qualquer instituição, mas sim sustentada pelo reconhecimento e apoio 

espontâneo do público que depositava o que podia na caixinha de doações. Ele expressava sua 

gratidão a Deus, e mencionava o fato de superado três graves enfermidades que pensou serem fatais. 

Após cada uma delas, ele se levantava e retomava seu trabalho com renovada determinação, sempre 

agradecendo pela força e pela vida que lhe permitiam continuar sua jornada artística. 

Apesar dessas reflexões, Antônio mantinha-se resiliente e decidido a continuar sua jornada 

artística. “Com ou sem ajuda, ele vai mais longe” (Oliveira, 1983, p.35), afirmava, mostrando-se 

determinado a provar a todos que nada poderia interromper seu caminho. Sua fé inabalável em Deus 

era o alicerce que lhe permitia superar três graves enfermidades, as quais inicialmente receou serem 

fatais. Após cada desafio de saúde, ele se reerguia com uma determinação ainda mais forte, retomando 

suas atividades artísticas com vigor e gratidão, celebrando a energia e o talento que lhe possibilitavam 

prosseguir em sua carreira artística. 

Ele estava determinado a ultrapassar ainda mais obstáculos do que os que já havia superado, 

impulsionado por uma fé e vigor interior que apenas a morte poderia interromper. Era como se, em 

cada suspiro de superação, Oliveira tecesse os fios de um sonho maior, um anseio de reencontro com 

as raízes de sua existência. 

 

2.2 A Construção de Seu Mundo Encantado 

 
Figura 7: Seu Antônio e seu mundo encantado 

 
Fonte: Banner do artista na exposição Brincares, 

capturada no Museu do Pontal. Fotografia própria, 

2024. Foto original: José Antônio dos Reis. 



50  

Em sua autobiografia, AO revela um olhar melancólico que se perdia na lembrança do moinho 

de fubá de sua infância. Movido pela nostalgia e pelo desejo de materializar suas reminiscências, 

decidiu recriar aquele símbolo de simplicidade e trabalho árduo. Assim, com as mãos de um artesão 

e o coração de um poeta, Oliveira deu início à jornada que o acompanharia pelo resto de seus dias: a 

arte de esculpir memórias. Utilizando um motor de toca-discos, ele deu vida a uma réplica do moinho, 

que girava não apenas com a engenhosidade de sua criação, mas também com a autenticidade de sua 

terra natal. E essa foi apenas a centelha inicial: após o moinho, veio a recriação da casa de colono do 

Sítio da Grota, onde nasceu, e com cada obra, Oliveira continuava a construir seu mundo encantado, 

um universo onde o passado e o presente se encontravam em uma dança eterna de formas e 

lembranças. 

 
E assim foram chegando as inspirações, tudo referente a minha vida desde os primeiros anos 

de vida. Ligando do mastro do moinho uma polia e a seguir de outras e mais outras tantas 

rotativas e excêntricas, coloquei os bonecos que serravam uma tora de madeira, também de 

madeira tudo o que eu fazia. Com bastante dificuldade na aquisição da madeira, aproveitava 

as sobras de meus trabalhos e também de meu colega Malvino, que é um bom e perfeito 

marceneiro, todas as suas sobras ele dava para eu aproveitar. (Oliveira, 1983, p. 29) 

 

Com o passar dos dias, o número de bonecos na coleção dele foi aumentando: bois, cavalos, 

galinhas e, enfim, centenas de peças foram sendo construídas e colocadas sobre a mesa, que para ser 

movimentada foi utilizado um motor de liquidificador usado, o qual ele teve de substituir por um 

novo na cozinha, tanto por necessidade quanto por exigência de sua esposa. 

A empolgação de AO ao presenciar suas invenções ganhando formas e, principalmente, 

movimento, fazia com que ele se dedicasse às suas criações madrugada adentro. Apesar de receber 

muitas críticas por parte de seus familiares, ele não deixou de seguir seu ideal e mesclava o trabalho 

de conserto de móveis com a criação de seu mundo encantado. Para isso, trabalhava até tarde da noite, 

muitas vezes escondido. 

AO foi um artista cinético cuja obra se caracterizava pela ênfase no movimento, refletindo a 

dinâmica da vida rural e industrial que ele vivenciou. Soares (1983) observou que AO conseguiu, de 

maneira sincrônica, traçar paralelos entre as cenas rurais e a sociedade industrial emergente, 

capturando momentos coletivos que representavam tanto o trabalho quanto o lazer. Sua arte, portanto, 

não apenas documenta sua própria história de vida, mas também serve como um testemunho do 

advento e aceleração da industrialização. As engrenagens de bonecos em suas obras são vistas como 

microrepresentações – uma condensação das influências externas que moldaram sua experiência tanto 

no campo social quanto no rural. Soares descreve seu trabalho como “um verdadeiro painel etno- 

histórico em movimento” (Soares, 1983, p. 13). 



51  

Contrariando a noção simplista de que artistas populares dependem exclusivamente de sonhos 

e intuições, Franke (2023) destaca que uma investigação mais aprofundada revela um processo 

criativo muito mais complexo. Ao explorar os ateliês desses artistas e dialogar com eles, fica evidente 

que suas criações são fruto de pesquisas meticulosas, abordagens formais cuidadosamente 

desenvolvidas e técnicas refinadas. 

Ainda que os artistas populares se guiem pelos sonhos e intuições para criar suas obras, 

quando visitamos seus espaços de trabalho, percebemos que essa explicação corriqueira sobre 

suas produções, por si só, é insuficiente. A observação e uma conversa atenta logo revelam 

que eles também realizam pesquisas ativas para encontrar soluções formais e técnicas. Esses 

artistas criam engenhosas ferramentas para etapas específicas do trabalho, testam diferentes 

materiais e possuem teorias próprias do uso da cor. Em outras palavras, o processo criativo 

de um artista popular é permeado por uma investigação do mundo material e da imaginação. 

Mesmo que não sigam os cânones de uma arte dita “erudita”, os materiais, as ferramentas e 

as obras iniciadas e descartadas em seus ateliês indicam um verdadeiro pensar com as mãos. 

(Franke, 2023, s/p.) 

Figura 8 - Seu Antônio 

 

Fonte: Acervo pessoal de Vânia de Oliveira 

 

 

No processo artístico, muitas vezes até de forma inconsciente, o ato de criação vai além da 

forma consciente e tem como razão trazer à tona aspectos do passado para o presente como forma de 

representação. Esse processo é bem exemplificado na trajetória de AO que, movido pelo desejo de 

concretizar suas memórias, embarcou no caminho da criação artística. Com isso, o mundo de seu 

imaginário passou a tomar forma diante de seus olhos e, além de reviver as experiências, ele tinha 

como missão compartilhar essas vivências com o público, despertando assim lembranças de um 



52  

tempo passado. Dessa maneira, ele oferecia aos visitantes de suas obras a oportunidade de vislumbrar 

o universo que ele tão habilmente construiu, mostrando como a arte pode ser um poderoso meio de 

conexão entre o passado e o presente, o individual e o coletivo. 

A vida do artista era mesclada entre Juiz de Fora e Rio de Janeiro. Frota (2005) menciona que 

por muitos anos AO expôs seus trabalhos no Morro da Urca, Companhia do Pão de Açúcar, atraindo 

a atenção de milhares de pessoas. No ano de 1983 Ao contava com um conjunto de figuras com 3.400 

peças. As peças eram movimentadas, de acordo com Frota “por um motor elétrico de ¼ HP ao qual 

se ligavam polias ou roldanas e eixos excêntricos” (Frota, 2005, p.21). 

 
Figura 9: Seu Antônio e o seu Mundo encantado 

 

Fonte: Frota, 2005, p. 49 

 

 

Para Frota (2005), a preocupação de AO “com a história, tanto geral como individual, remete 

sua obra à questão da memória e, portanto, do tempo: sua fugacidade e sua perenização através de 

um contraditório moto-contínuo” (Frota, 2005, p. 50). 

AO transformou-se, de um saudoso colecionador de memórias, preso a um passado distante, 

em um protagonista ativo, capaz de criar esculturas que traziam à tona algo que ele gostaria de 

relembrar e mais do isso capaz de trazer essas memórias para que outras pessoas também pudessem, 

tornando-se assim um verdadeiro memorialista. 

A infância é frequentemente uma fonte de inspiração para artistas, um período de pura 

imaginação e maravilhamento que molda a criatividade ao longo da vida. Para o artista AO, as 

reminiscências de tempos passados e a nostalgia do que já se foi desempenharam um papel crucial 



53  

em sua expressão artística. Ele buscou capturar e compartilhar a magia desses momentos por meio de 

suas obras. De acordo com Guimaraens (1983) diante desse contexto, AO tomou uma decisão 

inovadora para dar vida às suas criações, conforme ele próprio descreve: “As lembranças da infância, 

‘daqueles idos que não voltam mais’” (Guimaraens, 1983, p. 20), fizeram com que AO resolvesse 

mecanizar suas peças, para que elas se movimentassem e pudessem melhor passar para o público a 

mensagem de seu Mundo Encantado. 

Duarte Júnior (1998) menciona que o ato de criação do artista faz com que a arte funcione 

como uma forma de concretização de seus sentimentos. Porém, ele destaca que ao fazer essa 

afirmativa, não está relatando que o sentimento do artista é uma forma de construção do objeto 

estético, mas quer demonstrar que o criador, por ter uma sensibilidade aflorada, é capaz de “captar os 

meandros dos sentimentos da comunidade humana e exprimi-los em formas simbólicas” (Duarte 

Júnior, 1998, p. 12). Assim, o autor defende: 

 
Nesse sentido o autor produz uma forma acabada em si, desejando que a forma em questão 

seja compreendida e fruída tal como a produziu; todavia, no ato de reação à teia de estímulos 

e de compreensão de suas relações, cada fruidor traz uma situação existencial concreta, uma 

sensibilidade particularmente condicionada, uma determinada cultura, gostos, tendências, 

preconceitos pessoais, de modo que a compreensão de forma originária se verifica segundo 

uma determinada perspectiva individual (Duarte Júnior, 1998, p. 93) 

 

A jornada criativa de Antônio de Oliveira foi marcada por uma imersão autêntica em seu 

próprio ser. Em momentos de reclusão, ele se entregou por completo às suas obras, nas quais seus 

sentimentos e memórias ganharam vida através de suas criações artísticas. Com seus bonecos como 

companheiros silenciosos, Oliveira revisitou as vivências de um passado que ainda pulsava em seu 

presente. Essa conexão íntima com sua arte acabou por atrair uma legião de admiradores que, ao se 

depararem com suas peças, sentiram-se abraçados pelas mesmas ondas de saudade e emoção que 

inspiraram o artista. Em sua solidão produtiva, Oliveira não estava só, ele se encontrou cercado por 

aqueles que, através de sua arte, compartilharam um sentimento universal de nostalgia e afeto. 

Oliveira (1983) reconheceu o estímulo recebido de várias figuras influentes em sua carreira 

artística, destacando especialmente o apoio de Amélia Zaluar. Ela foi fundamental ao organizar 

exposições em locais variados, como escolas e praças, o que lhe proporcionou um cachê essencial 

para a manutenção de seu trabalho. Apesar da necessidade de recursos para sobreviver, o artista 

resistia à ideia de vender suas obras. Para ele, a venda era comparável a perder um filho, uma perda 

irreparável que ele não estava disposto a enfrentar. 



54  

Ele expressou seu dilema com palavras carregadas de emoção e incerteza: “Quero e não sei 

como proceder para ver o destino das mesmas. Penso: tombar ao Patrimônio e vê-la de quando em 

vez engavetadas ou encaixotadas? Deixar para a família? Não sei até qual geração viverá com amor 

e carinho. Levá-las para mim? Não poderei” (Oliveira, 1983, p. 37). Essa reflexão íntima revela a 

angústia do artista diante do futuro incerto de suas criações e o seu desejo de compartilhar sua arte 

sem se desfazer dela, um conflito entre a necessidade de preservação e a realidade da sobrevivência. 

Mal sabia Oliveira que a solução para seu dilema surgiria na figura de Jacques, alguém que 

ele descreveria como “um dos melhores amontadores de exposições do Brasil e maior colecionador 

de peças de artista popular, principalmente brasileiras” (Oliveira, 1983, p.37). 

Oliveira externou a sua por ter encontrado em Jacques, segundo ele, “um pai adotivo de meus 

bonecos” (Oliveira, 1983, p. 37). Essa expressão de confiança e apreço revela o conforto que Oliveira 

sentia ao saber que suas criações estavam sob os cuidados de alguém que não apenas valorizava a arte 

popular, mas que também demonstrava um carinho genuíno por cada peça, tratando-as com a 

reverência e a atenção que mereciam. 

Antônio, apesar de não ter tido a oportunidade de presenciar a inauguração do museu que 

abrigaria suas obras, teve a satisfação de saber que suas criações seriam devidamente reconhecidas e 

aclamadas. Ele não chegou a ver suas peças ganharem o destaque merecido no espaço que ele 

descreveu com entusiasmo e orgulho: 

 
o maior museu de arte nacional já em fase de inauguração, em um local lindíssimo, uma 

verdadeira mansão, onde orgulhoso estou em ter vários estantes em salão principal, ou 

melhor, primeira sala, ou, como sempre, salão nobre, onde irão ficar centenas de peças ou 

milhares, dando aos meus bonecos, que para mim vivem e respiram, entre as colinas, o futuro 

museu que só ele, Jacques, irá dar o seu nome e só ele saberá mostrar aos futuros visitantes 

o que foi o Brasil, arte e folclore brasileiro. (Oliveira, 1983, p. 37) 

 

O artista, com uma profunda sensação de alívio e gratidão, voltou-se em agradecimento ao 

divino, reconhecendo uma força maior por guiar seu caminho. Ele expressou: “Primeiro, agradeço a 

Deus por abrir, segundo ele, os olhos e o cérebro, mostrando como, para onde e a quem 

confiantemente eu poderia entregar o destino das referidas peças” (Oliveira, 1983, p.37). Essas 

palavras refletem a fé de Oliveira na providência divina, que lhe deu a clareza e a direção necessárias 

para confiar suas valiosas obras a um guardião digno de sua arte. 

 

2.3 Temática das Obras de AO 



55  

Como demonstrado no sumário do livro sobre Oliveira, a obra do artista foi apresentada com 

uma divisão temática que engloba: brincadeiras e jogos, manifestações religiosas, festas e rituais, 

contos, lendas e mitos, tipos populares, cenas e costumes, atividades profissionais e outros temas. 

AO era um artista atento e a grandeza de sua obra reflete seu olhar perante à vida. Para Beuque 

(1994) “a maior expressão da arte popular brasileira não reside no objeto produzido, e sim na figura 

do artista, não apenas em sua capacidade criadora, mas em seu comportamento em relação à vida.” 

(Beuque, 1994, p. 32). 

A seguir, trataremos da diversidade temática presente no trabalho de AO. É notável que, além 

dessa variedade e da qualidade com que sua obra retrata diversos aspectos de sua experiência e 

imaginação, ela ainda apresenta características inovadoras no contexto da arte popular brasileira. Um 

exemplo disso é a temática de brincadeiras e jogos, na qual ele destaca a figura da criança como 

protagonista, rompendo com a tendência anterior de representá-las em papéis secundários. Mais 

adiante, ao abordarmos o ciclo da vida por meio da Escada da Vida, perceberemos uma abordagem 

também singular, que não é comumente encontrada entre os artistas populares do Brasil. Mascelani 

(1999) destaca que Oliveira retratou figuras históricas brasileiras, mesclando o dia a dia com 

narrativas pessoais e acontecimentos de sua própria infância além de experiências de vida. 

 
Figura 10: Seu Antônio criando 

 

Fonte: Acervo pessoal de Cláudia Márcia Ferreira 



56  

Brincadeiras e Jogos 

 

 

Em brincadeiras e jogos o artista se debruçou em retratar as brincadeiras que fizeram parte 

de sua infância, como: corrida de arco; passa-passa; briga de travesseiros; dentada na maçã; cabra 

cega; corrida de pneu, entre tantas outras (Figuras 11, 12 e 13). 

Na arte popular, conforme mencionamos anteriormente, é raro ver crianças como personagens 

centrais. No entanto, Antônio de Oliveira destaca-se por lhes conferir um papel central. Mascelani 

(2009) enfatiza que enquanto normalmente as crianças são vistas como figuras secundárias em 

representações de cenas familiares, Oliveira as coloca em primeiro plano, capturando suas 

brincadeiras e interações. A atenção meticulosa aos detalhes, juntamente com a diversidade e a 

quantidade de suas obras, contribui para a criação de uma narrativa visual na qual a infância é 

celebrada como uma fase essencialmente lúdica. 

 
Figura 11: Obra de Antônio de Oliveira. Dentada na maçã 

 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 



57  

Figura 12: Obra de Antônio de Oliveira. Corrida da bandeira 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

 

 

 

 

Figura 13: Obra de Antônio de Oliveira. Corrida de pneu 
 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

Algumas das brincadeiras são descritas pelo artista no livro O Mundo Encantado de AO. Na 

“corrida de pneu”, o artista explica que, nessa brincadeira, o pneu é o elemento central e são as mãos 

do condutor que imprimem a velocidade ou a frenagem. Já na “dentada da maçã”, o desafio consiste 

em dar uma dentada na maçã que está pendurada por um fio e por aí vai, são muitas explicações para 

as diversas brincadeiras. A diversidade de esculturas dentro dessa temática é proporcional à 

imaginação do artista. Além de retratar as brincadeiras da infância, ele também retratou aquelas que 

inventou durante as aulas de Dona Filomena, nas quais insistia em criar em vez de prestar atenção no 

conteúdo. Sua mente criativa sempre falava mais alto. 



58  

Manifestações Religiosas 

 

 

A religião é um tema muito recorrente na produção artística nacional. Beuque (1994) já 

mencionava que essa temática religiosa é uma inspiração constante de forma direta ou indireta no 

campo da criação artística popular nacional. 

A cidade de Belmiro Braga, assim como as cidades mineiras em geral, teve uma presença 

marcante e determinante da igreja católica ao longo do século XX. Sua influência era generalizada, 

afetando a cultura, a educação e a política da época. 

De acordo com Azzi (1978) a Reforma Católica foi fomentada e sustentada durante o longo 

período em que Pio IX esteve à frente da Igreja, de 1846 a 1878. Já a Restauração Católica teve um 

impulso significativo com o início do pontificado de Pio XI em 1922. Ainda de acordo com Azzi 

(1978) O movimento de Reforma Católica focava primordialmente nos aspectos internos da Igreja, 

ao passo que a Restauração Católica, mantendo atenção a esses elementos, buscava igualmente 

reforçar a influência da Igreja na esfera social. 

Em Belmiro Braga não era diferente, a importância da igreja era determinante na esfera social 

da comunidade. A Matriz de Santana foi construída em 1878, e a igreja, de acordo com Oliveira 

(1983) “foi construída com profundos alicerces, com grandes pedras, paredes de tijolos de boa 

qualidade, e, apesar de seu próximo centenário, ainda se encontra em perfeito estado de conservação” 

(Oliveira, 1983, p. 49). Antônio descreve a igreja com minúcia nos detalhes, valendo-se da 

propriedade de ter sido sacristão e de sua mãe, zeladora. Por esse motivo, sentiu-se muito indignado 

ao perceber que, ao longo do tempo, as peças por ele descritas como componentes de adorno e 

utilidade da igreja desapareceram. 

Em sua escultura da Matriz, o artista fez questão de apresentar os detalhes de acordo com o 

que ela era e não com o que ela se tornou. A importância da matriz era enorme na vida de AO e, para 

se ter noção, ele menciona os acontecimentos familiares ocorridos nela: “Nessa matriz se casaram 

meus pais; dos onze filhos ali batizados e crismados, também se casaram três homens e três mulheres, 

inclusive eu que, que também batizei e crismei nove filhos, e uma casou” (Oliveira, 1983, p. 53). 

 

Na imagem a seguir (Figura 14) temos a obra que retrata a parte interior da Matriz de Santana. 



59  

Figura 14: Obra de Antônio de Oliveira. Matriz de Nossa Sra. de Santana 
 

Fonte: Oliveira, 1983, p. 51 

 

 

 

A Procissão também é um acontecimento que AO retratava em suas obras, sobre a procissão 

ele descrevia da seguinte maneira: “depois de percorrer toda a extensão das ruas do arraial, os devotos, 

com velas acesas, dando aquele colorido, tendo a impressão de dois colares de pedras brilhantes” 

(Oliveira,1983, p. 53). O autor também descreve que, na procissão, os homens caminhavam de um 

lado e as mulheres do outro, enquanto o responsável por soltar fogos a cada minuto caminhava à 

frente, puxando a fila (Figura 15). Esse fogueteiro soltava os fogos de artifício conhecidos como 

“foguetes de arruda”. No final da fila, vinham as crianças vestidas de anjinhos e de virgens. 



60  

Figura 15: Obra de Antônio de Oliveira. A procissão 
 

Fonte: Oliveira, 1983, p. 52 

De acordo com Mascelani (2009), a obra de AO mistura elementos de diferentes tradições 

espirituais, mostrando um equilíbrio entre santos católicos e entidades das religiões afro-brasileiras, 

o que aponta para uma fronteira ética e religiosa bastante flexível. “De um lado, temos Nossa Senhora 

de Aparecida, anjos, São Sebastião e Ave Maria, além de enterros, procissões e missas. De outro, 

destacam-se Iemanjás, Pomba gira, Exu-tridente, festas de santo, despacho e outros...” (Mascelani, 

2009, p. 56). 

Figura 16: Esculturas de Antônio de Oliveira. Imagens católicas de Antônio de Oliveira 
 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 



61  

Figura 17: Esculturas de Antônio de Oliveira. Entidades das religiões afro-brasileiras 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

Festas e Rituais 

 

 

As tradições brasileiras se constituem através de uma mescla de influências que vão desde a 

diversidade étnica, culminando em diferentes e diversas heranças culturais, que, consequentemente, 

geram tradições diversificadas. Essas tradições abrangem elementos visuais, musicais e de dança, que 

são evidentes nas formas de arte popular. 

Essa temática sobre Festas e rituais está dividida no livro sobre AO em três partes: Judas, 

Folia de Reis e festas gaúchas. 

De acordo com Cascudo (1988), “Judas são bonecos de palha ou de pano, rasgados e 

queimados no sábado de Aleluia. Tradição popularíssima na Península Ibérica, radicou-se em toda a 

América Latina desde os primeiros séculos da colonização europeia” (Cascudo, 1988, p. 417). 

Ao explicar a confecção de Judas na sexta-feira da paixão, Oliveira (1983) não poupa detalhes 

desse acontecimento que envolvia um grande número de pessoas. O artista destaca que de antemão 

era combinado com uma grande turma de colegas, de preferência jovens e corajosos, e durante a 

madrugada todos deveriam sair para coletar o que visse pela frente em terrenos de casa e fazendas e 

depois de percorrerem tudo vasculhando objetos, frutas e até animais. Dois homens eram selecionados 

posteriormente para iniciar a construção do Judas que deveria ser de tamanho natural e seu recheio 

lotado de bombas, acomodadas de forma que quando a última explodisse todos deveriam se dirigir ao 

local onde os objetos, frutas e afins estavam acomodados para que pudessem se apoderar. Ao final 



62  

da missa, AO relatava que todos iam apressados ao encontro de judas que, pendurado em uma árvore, 

aguardava o instante de sua morte. 

 
No coreto, em cima de uma mesa, estava um senhor, com uma grande lista na mão, para fazer 

em versos a morte do judas e também, em versos, o seu testamento, dando a cada um a parte 

de seu inventário. Mas era tão bem feito, tantos os versos, como também as suas distribuições, 

que constituíam em dar a cada justamente o que deles nós havíamos roubado, para isto 

tínhamos que anotar os objetos e seus respectivos donos. Depois da leitura, então, se fazia o 

fogo. Embebido de querosene e cheio de bombas, nada restava. (Oliveira, 1983, p. 56) 

 

Segundo Oliveira (1983), após a explosão da última bomba acabando de vez com Judas, era 

sinalizado o momento para as crianças se dirigirem às plantações de cana e às variadas frutas 

disponíveis, instante esse marcado por grande euforia e atividade frenética, resultando em algumas 

quedas e consequente sujeira com a terra. Em seguida, ocorriam as pequenas disputas por frutas, 

caracterizadas por brincadeiras de “toma lá, dá cá” e, ocasionalmente, o uso de sobras de cebola ou 

galhos para a brincadeira conhecida como “aleluia”, onde trocavam brincadeiras e pequenos 

confrontos, que muitas vezes terminavam em escaramuças entre os garotos, consideradas parte do 

evento. Quaisquer pertences dos participantes que fossem perdidos durante a comemoração 

precisavam ser recolhidos pelos próprios donos, já que esses objetos eram listados no “testamento 

dos Judas”, parte integrante da tradição da festividade. 

A Folia de Reis (Figura 18) é também apontada como uma festividade de grande relevância e 

não poderia ficar de fora da representatividade do artista. O dia 6 de janeiro, no Brasil, é comumente 

associado ao desmonte dos adornos natalinos. No entanto, em muitas áreas do país, essa data, 

conhecida como Dia de Reis, é igualmente sinônimo de celebrações tradicionais. Tais festas são 

enriquecidas com procissões, canções e gastronomia típica. De acordo com Moncau (2022), a folia 

veio para a América Latina através dos colonizadores portugueses e espanhóis, “a festa católica – que 

celebra o dia em que os três reis magos visitaram e presentearam o recém-nascido Jesus Cristo - foi 

incorporada no Brasil” (Moncau, 2022, s/p.), tomando por aqui suas próprias formas. 

As lembranças de AO acerca da Folia em sua cidade natal são recheadas de detalhes, detalhes 

esses que compuseram seu arcabouço criativo e aos quais recorreu inúmeras vezes para conferir às 

suas obras a minúcia dos detalhes. 



63  

Figura 18: Esculturas de Antônio de Oliveira. Folia de Reis 

 
Fonte: Site Museu Casa do Pontal 

 

Por fim, na subdivisão de festas e rituais, temos as Festas gaúchas, obra composta por 21 

figuras de madeira, o artista disse que transportou dos postais para a madeira. Na obra abaixo (Figura 

19) é possível ver pessoas com o traje típico do sul em volta de uma fogueira com vários espetos de 

churrasco. 

 

 

 
Figura 19: Obra de Antônio de Oliveira. Festa gaúcha 

 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 



64  

O artista também retratou o hábito do chimarrão, as festas com mastros enfeitados com fitas 

coloridas, bem como os instrumentos musicais necessários para que o xote fosse tocado. 

 
Figura 20: Obra de Antônio de Oliveira. 

Festa Gaúcha (pau de fitas) 

 
Fonte: Oliveira, 1983, p. 60 

 

Por meio dessa variação temática, podemos perceber que o artista não retratava apenas sua 

cultura e vivência, mas também estava atento a tudo ao seu redor, e que a representação de outras 

culturas, seja através de relatos ou mesmo de uma imagem em um cartão-postal, poderia inspirar seu 

processo criativo: “as festas tradicionais do Rio Grande do Sul, para mim contadas ou transportadas 

dos postais para a madeira, são uma fonte de inspiração” (Oliveira, 1983, p.58). 

 

Contos, Lendas e Mitos 

 

Mula Sem Cabeça, Bicho-Papão, a Cegonha, a Morte, o Gigante, Saci-Pererê, “Demonho”, 

Lobisomem, Negrinho do Pastoreio, Feiticeira e Orangotango foram os seres escolhidos para ilustrar 

a seção do livro dedicada aos contos, lendas e mitos. Todos são descritos detalhadamente por Oliveira 

(1983) para enriquecer a imaginação do leitor. O aspecto mais fascinante de ter um artista comentando 

sobre sua própria obra é o privilégio de “ler” a escultura em si e de receber explicações sobre ela sob 

a perspectiva dos contos, lendas e mitos que o inspiraram, transmitindo suas crenças de maneira a 

justificá-las. 

Na temática do ciclo da vida, que culmina inevitavelmente na morte, temos o ineditismo do 

artista, pois, conforme já mencionamos, não havia sido registrado em artistas brasileiros 

anteriormente. Essa temática é intitulada de cosmogonia, que significa: 



65  

Conjunto de crenças e de conhecimentos de grupos específicos, relativos à criação do mundo 

que apresenta sob formas de narrativas e de mitos, as origens do cosmos e o processo de 

constituição da sociedade. Esse tipo de perspectiva, que identifica tanto nas atividades 

cotidianas e práticas quanto nas grandes elaborações teóricas e/ ou cerimoniais a presença de 

um sistema de pensamento que remete para a organização do mundo legitima que se 

reconheça nas próprias obras da arte popular brasileira elementos que dão conta do sistema 

cosmogônico que orienta os grupos e as comunidades nas quais vivem seus autores. (Museu 

Casa do Pontal, 2024) 

 

Figura 21: Obra de Antônio de Oliveira. Ciclo da vida 

 
Fonte: Site Museu Casa do Pontal 

Tipos Populares 

 

 

Em tipos populares temos as figuras marcantes que chamaram a atenção de Antônio por 

alguma peculiaridade. Nesse tópico há uma grande listagem de tipos destacados por ele como 

relevantes figuras que mereceram a sua atenção: correio ou estafeta inicia essa temática. No livro 

Oliveira (1983), é relatado que o que hoje conhecemos como carteiro era antigamente chamado de 

correio ou estafeta (Figura 22), indivíduo encarregado de entregar jornais, cartas e documentos 

similares. Antônio enfatiza que a integridade era um requisito essencial para aqueles que 

desempenhavam essa função, pois a confiança da população nesses profissionais era fundamental, 

dada a grande responsabilidade que o trabalho exigia. 



66  

Figura 22: Obra de Antônio de Oliveira. Correio ou estafeta 

 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

Outros tipos e suas respectivas histórias são descritas por AO como Rebeca do Querino, Zé 

Lombriga, Victor, o Doido, Nega Tiana, Zé Perereca, o Comedor de Tanajura, entre outros. 

 

Cenas e Costumes 

 

Dentro dessa temática abrangente, AO dedicava-se a esculpir diversas narrativas, abrangendo 

desde casamentos no ambiente rural e bondinhos movidos por tração animal até fazendas e, 

finalmente, a chegada do circo, que de acordo com AO era anunciada dessa maneira: 

 
Antigamente os anúncios de faziam assim, para avisar que haveria o circo. Ensaiadas as 

respostas do que o palhaço iria pergunta. Assim começava:- Hoje tem espetáculo? “O Coro: 

- Tem sim senhô.” – “Hoje tem arrelia?” A mesma resposta, e outras tantas, e sempre o final:- 

“E o palhaço quem é?” – “É ladrão de muié!”. (Oliveira, 1983, p. 92) 

 

Oliveira (1983) segue descrevendo a chegada do circo na cidade. À noite, era costume que 

as pessoas fossem ao circo, comprando ingressos para assistir aos espetáculos. Contudo, os meninos 

que acompanhavam o desfile do circo pelas ruas eram agraciados com a entrada gratuita, desde que 

mostrassem uma marca de tinta na testa, aplicada pelo próprio circo. Essa concessão de ingressos sem 

custo visava principalmente os meninos de famílias menos abastadas, deixando de fora aqueles que 

podiam arcar com pelo menos o valor da meia entrada. O circo lidava com restrições severas, tanto 

em termos de estrutura quanto financeiros. Era comum o dono do circo mudar de localidade deixando 

para trás dívidas, dependendo da receita dos ingressos para suportar vários gastos, incluindo o 



67  

transporte feito por carros de boi. Frequentemente, o que o circo realmente possuía era o tecido usado 

como cobertura e delimitação do espaço e algumas peças de vestuário para as apresentações, muitas 

das quais estavam bastante desgastadas, refletindo as adversidades enfrentadas por esses circos. Iam 

embora abandonando os paus, as bancadas e os mastros, que, na verdade, não lhes pertenciam, mas 

sim aos fazendeiros locais que os emprestavam generosamente. 

 
Figura 23: Obra de Oliveira na exposição. O Circo chegou 

 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

Atividades Profissionais 

 

 

Podemos observar nessa temática uma mudança considerável no que diz respeito às atividades 

profissionais. Como destaca Mascelani (2009), entre o final da década de 1940 e o início dos anos 

1970, a expansão do estilo de vida urbano por todo o Brasil originou diversas novas configurações 

sociais e, consequentemente, uma maior especialização das profissões. Esse fator foi determinante 

para que os artistas começassem a representar as novas profissões emergentes a partir desse processo 

de urbanização. 

Nesse contexto de transformações, é possível notar uma profusão de tendências: por um lado, 

havia uma valorização nostálgica do passado rural e, por outro, uma curiosidade pelas inovações 

trazidas pela industrialização e pela vida urbana. Essa dualidade se refletiu na arte, com a 



68  

representação de cenas urbanas que destacavam profissões como as de funcionários públicos, 

vendedores de jornais, sorveteiros, comerciantes ambulantes entre outros. Ainda de acordo com 

Mascelani (2009) à medida que a indústria se consolidava e o trabalho se segmentava em áreas mais 

específicas, juntamente com o acentuado êxodo rural em direção aos centros urbanos, observou-se 

uma proliferação de profissionais autônomos. Tais figuras passaram a ser frequentemente retratadas 

na arte popular. 

A proliferação de profissionais autônomos pode ser vista como uma resposta adaptativa à nova 

economia urbana. Trabalhadores que talvez não encontrassem espaço nas estruturas industriais rígidas 

ou que buscavam maior independência e flexibilidade, viram na autonomia uma forma de sustento e 

de expressão profissional. Essa tendência não passou despercebida pelos artistas populares, que 

capturaram essas mudanças em suas obras, refletindo a diversidade e a dinâmica das novas profissões. 

A arte popular, portanto, serve como um registro visual importante dessas transformações, 

oferecendo uma perspectiva única sobre a história social e econômica da época. As representações 

artísticas desses profissionais autônomos não apenas documentam a existência de tais ocupações, mas 

também revelam aspectos do cotidiano, das lutas e das aspirações das pessoas comuns que 

vivenciaram esse período de mudanças. Além disso, essas obras podem fornecer insights sobre como 

a sociedade via esses trabalhadores autônomos e o papel que desempenhavam na economia 

emergente. 

Para Beuque (1994) as representações das atividades profissionais, que muitas vezes carregam 

um senso de humor e uma forte carga expressiva, são um elemento comum na documentação do 

cotidiano, seja em contextos formais ou informais. O artista, dependendo do ambiente que observa, 

pode alternar entre a captura de cenas rurais e a representação de atividades urbanas, industriais ou 

de profissões liberais, como as exercidas por médicos e dentistas. No caso de AO, observamos essas 

nuances com clareza, uma vez que ele é um artista que transitou por diversos cenários. Oliveira 

experimentou a vida rural em sua totalidade, assim como vivenciou plenamente o cotidiano urbano. 



69  

Figura 24: Obra de Antônio de Oliveira. Profissão/ dentista 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

Figura 25: Obra de Antônio de Oliveira. Profissionais da saúde 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024. 

 

O trabalhador informal, os famosos ambulantes, também têm seu espaço garantido nas 

representações populares: 

 
A iconografia do período colonial brasileiro já revelava a presença de vendedores 

ambulantes, que ofereciam suas mercadorias de casa em casa. Em todos os períodos da 

história brasileira, as vendas nas ruas nunca perderam seu espaço, ainda que, 

surpreendentemente, esse espaço jamais tenha sido admitido como permanente. Muitos 

representados na arte popular, o trabalhador informal não tem vínculos com a lei trabalhista 

– não paga impostos, nem sempre possui o registro ou autorização para exercer suas 

atividades. Atuando fora do âmbito do controle do Estado, o ambulante não recebe os 

benefícios devidos aos trabalhadores legalizados. (Mascelani, 2009, p. 59) 



70  

Figura 26: Obra de Antônio de Oliveira. Fotógrafo 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

Além dos temas mencionados anteriormente, a última categoria temática, abordada no livro 

possivelmente devido à sua diversidade, foi incluída em “outros temas”, conforme veremos a seguir: 

 

Outros Temas 

 

Nessa categoria foram incluídas obras que possivelmente foram mais difíceis de classificar, 

que vão desde um instrumento, como o gramofone, a seriema, um animal, até mesmo expressões 

como estou com a macaca. 

 

 

2.4 Memória Individual / Memória Coletiva 

 

Antônio é natural de uma região rural, onde suas referências de cultura são 

predominantemente as da cultura caipira, há em sua obra as representações da vida no campo, além 

de uma diversidade temática relacionada à memória. A relação do artista com o contexto social que 

estava inserido, leva em consideração seu momento histórico, sua memória herdada e seu imaginário. 

Soares (1983) menciona que é possível observar no trabalho de Antônio que as suas obras refletem 

“o processo do progresso de uma cultura pré-industrial que se vai celeremente permeando, no Brasil, 

de um ethos urbano” (Soares, 1983, p. 12). 



71  

Antônio retrata em sua obra vivências, saberes, valores, ou seja, memórias individuais ou 

herdadas que foram sendo materializadas pelo artista em suas esculturas de madeira, expressando 

nelas valores de uma memória coletiva. Vale ressaltar que a reconstrução do passado está intimamente 

ligada à memória e à constituição da identidade. Memória e identidade estão interligadas, uma não 

existe sem a outra. Uma identidade é forjada pelo conjunto diacrônico que se forma na memória. 

Quando eu me faço presente nos meus trabalhos, onde me encontro só, longe dos meus 

queridos, me transporto inteirinho junto aos inúmeros bonecos meus: e lá vivo novamente a 

vida vivida de tempos de outrora; quando dou fé de mim, já ao meu lado dezenas, centenas 

ou milhares de pessoas me cercam, incentivando mais ainda, principalmente as que tenham 

também o mesmo grau de saudades e sentimentos. E, assim, mais um dia se vai nos momentos 

artísticos. (Oliveira, 1983, p. 36) 

 

Na produção da obra de AO é possível acompanhar o progresso do país. Soares (1983) 

menciona que o artista estaria contribuindo para “configurar um momento de coexistência e de 

encontro entre culturas pré-industriais e a industrial” (Soares, 1983, p. 15). A variedade de temáticas 

é enorme; brincadeiras e jogos, manifestações religiosas, festas e rituais, contos, lendas e mitos, tipos 

populares, cenas e costumes, atividades profissionais além de outros temas. Segundo Guimaraens 

(1983), AO se referia à sua coleção de obras esculpidas em madeira como seu “mundo encantado”, 

uma locução típica da região que transmite a ideia de “uma maravilha, um encanto, tem de tudo para 

todos” (Oliveira, 1983, p.17). 

Ao explorar a memória individual, torna-se essencial definir a memória coletiva e seu escopo. 

Uma recordação, seja ela uma experiência direta ou transmitida a alguém, está relacionada a uma 

comunidade ou grupo específico. Com o tempo, essa recordação pode se transformar em um bem 

cultural compartilhado por essa comunidade. 

Até o início do século XX, prevalecia a crença de que a memória funcionava exclusivamente 

como uma capacidade individual, regulada por mecanismos biológicos, e que somente o indivíduo 

tinha a habilidade de resgatar suas próprias experiências anteriores. A pesquisa de Maurice 

Halbwachs (1990) ressaltou a importância do contexto social na configuração da memória, 

demonstrando que há uma interação significativa e complexa entre os fatores pessoais e os elementos 

coletivos no processo de formação das memórias. Para Halbwachs (1990): 

Não é suficiente reconstituir peça por peça a imagem de um acontecimento do passado para 

se obter uma lembrança. É necessário que esta reconstrução se opere a partir de dados ou de 

noções comuns que se encontram tanto no nosso espírito como no dos outros, porque elas 

passam incessantemente desses para aquele reciprocamente, o que só é possível se fizeram e 

continuam a fazer parte de uma mesma sociedade. Somente assim podemos compreender que 

uma lembrança possa ser ao mesmo tempo conhecida e reconstruída. (Halbwachs, 1990, p. 

34) 



72  

A memória é o mecanismo pelo qual o indivíduo revive e recompõe suas recordações 

relacionadas às experiências e vivências de tempos passados. De acordo com Le Goff (2019), a 

memória é entendida como um repositório de informações psíquicas que servem para atualizar e 

preservar impressões ou dados do passado. Além disso, a memória é o fenômeno que vitaliza o 

passado dentro da consciência abstrata dos eventos vivenciados, podendo ocorrer tanto em uma 

dimensão coletiva quanto individual. 

Pollak (1992) ressalta que na constituição da memória temos aspectos materiais, vivenciados 

diretamente, e aspectos imateriais, que não foram diretamente vivenciados, esse fenômeno 

desenvolve-se a partir da atuação de pessoas, acontecimentos e lugares experenciados “por tabela” 

(Pollak, 1992, p. 3): a experiência da memória é uma experiência que contém diferentes realidades. 

Pollak (1992) analisa os elementos constitutivos da memória e constata que ela é capaz de propiciar 

vivências diversas e diferenciadas da realidade, onde os acontecimentos podem ter sido vivenciados 

e experienciados pelo sujeito, ou simplesmente herdados. As pessoas que compõem a memória podem 

ser pessoas conhecidas ou apenas personalidades históricas que não necessariamente precisamos 

conhecer, mas que chegam a nós a partir de uma memória herdada e o mesmo acontece com relação 

aos lugares, que podemos conhecer como podemos imaginar por meio de imagens, relatos, filmes etc. 

 
A memória é vida, sempre carregada de grupos vivos e, nesse sentido, ela está em permanente 

evolução, aberta à dialética da lembrança e do esquecimento, inconsciente de suas 

deformações sucessivas, vulnerável a todos os usos e manipulações, susceptível de longas 

latências e de repentinas revitalizações. (Nora, 1993, p. 13) 

 

É possível observar na obra de AO as vivências “por tabela”, já que alguns elementos de sua 

obra pertencem a um passado mais distante, incorporado pelo autor nas contações de histórias. Sua 

avó paterna, uma escrava alforriada contava diversas histórias ao pé do fogão a lenha (Figura 27): 

“Antônio se reportava ainda a outros mitos locais e às cenas de escravidão, narradas por sua ama 

negra, reproduzidos no trabalho intitulado, histórias que a mãe preta contava” (Guimarens, 1983, p. 

17). 



73  

Figura 27: Obra de Antônio de Oliveira. Histórias que ama preta contava 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

 

Daí Pollak afirmar que “A memória é socialmente construída” (Pollak, 1992, p. 3), 

manifestando-se em: 

 
Locais muito longínquos, fora do espaço-tempo da vida de uma pessoa, podem constituir 

lugar importante para a memória do grupo, e por conseguinte da própria pessoa, seja por 

tabela, seja por pertencimento a esse grupo. Aqui estou me referindo ao exemplo de certos 

europeus com origens rias colônias. A memória da África, seja dos Camarões ou do Congo, 

pode fazer parte herança da família com tanta força que se transforma praticamente em 

sentimento de pertencimento. (Pollak, 1992, p. 3) 

 

Mascelani (2009) aborda em seu estudo, que a arte popular nos auxilia na reflexão do jogo 

das diferenças na cultura brasileira. A partir da análise das obras, somos convidados a refletir sobre 

como se deu o processo do artista, qual significado ele buscou ao retratar determinada obra e quais 

foram os caminhos percorridos para a expressão de sua intencionalidade. As obras estão vinculadas 

à realidade, elas também percorrem o campo da mitologia e do imaginário, propondo “enigmas 

transcendentais” (Mascelani, 2009, p. 40). De acordo com Hall (2006), a questão da identidade causa 

muita discussão pelo fato de que “as velhas identidades, que por tanto tempo estabilizaram o mundo 

social, estão em declínio fazendo surgir novas identidades e fragmentando o indivíduo moderno, até 

aqui chamado de sujeito moderno” (Hall, 2006, p. 7). 

Além da temática rural, Antônio mesclava as técnicas artesanais da forma como esculpia seus 

bonecos, aliadas à utilização de eletricidade e motor, propiciando que suas obras se moverem. Soares 

(1983) relata que, a partir desses meios, o artista contribuiu para “configurar um momento de 



74  

coexistência e de encontro com as culturas pré-industriais e a industrial” (Soares, 1983, p. 12). A 

memória, para Soares (1983), constitui-se como: 

 
À memória coletiva, ágrafa, acrescenta-se, com a veracidade do mito, uma história visual. 

Coexistem lado a lado, sem qualquer separação espacial obedecendo a um ritmo simultâneo 

de movimentos acionados e diversificados pela engrenagem/bricolagem elétrica de sua 

invenção, os seguintes quadros: Primeira Missa no Brasil; Suplício de Tiradentes; Adão e 

Eva no Paraíso; Grito do Ipiranga; A abolição da escravatura, etc. Toda uma tecnologia 

cultural pré-industrial está ali representada, no âmbito da fazenda colonial: engenho de cana, 

arado, monjolo, forja, máquina de beneficiar café, moinho de fubá, ralador de mandioca, serra 

de lenha. Os transportes: carro de boi, carroça, trólei, tropa de burro, cavalo. Nesse universo, 

acham-se ainda narrados e recuperados ritos de passagem (nascimento, casamento, morte), 

rituais coletivos de folia de reis, congadas, procissões. (Soares, 1983, p. 13) 

 

Belmiro Braga ano 2023 

 

 

Em uma recente visita à cidade de Belmiro Braga, observa-se que a essência bucólica ainda 

permeia o pequeno município. A igreja local, um marco da comunidade, ergue-se ao lado da 

residência onde Antônio de Oliveira passou grande parte de sua vida. A fachada da casa, embora 

desgastada pelo tempo, ainda exibe vestígios do nome do antigo morador, com algumas letras 

desvanecidas pela ação dos anos (Figuras 28 e 29). 

 
Figura 28: Casa do artista em Belmiro Braga-MG 

 

Fonte: autoria própria. Casa do artista, 2023 



75  

A estrutura, agora em ruínas, encontrando-se em um estado delicado de conservação, marcada 

pelo tempo e pela negligência, ainda ostenta vestígios de sua antiga glória. As inscrições parciais com 

o nome do artista, onde só se revelam as letras “NIO DE OL” que se agarram às paredes desgastadas 

são testemunhas mudas de uma narrativa pessoal outrora proclamada com orgulho. Esses fragmentos 

de letras, resistentes ao avanço implacável da decadência, indicam que o local foi, em tempos 

passados, um espaço de exposição não apenas de sua obra, mas também da vida intrinsecamente 

ligada a ele. 

A casa, agora em estado de ruína, serve como um símbolo físico, lugar de memória da 

transitoriedade humana e da inevitável erosão provocada pelo tempo. As paredes, ainda de pé, embora 

frágeis e vulneráveis, contam uma história de existência e identidade que se entrelaçou com o 

ambiente construído. A permanência desses escritos, apesar de sua condição fragmentada, reflete a 

persistência da memória e da história, mesmo diante da deterioração material. 

 
Figura 29: fachada da casa do artista em Belmiro Braga 

 
Fonte: autoria própria. Casa do artista em Belmiro Braga, 2023 

 

A condição atual da casa, marcada pelo abandono e pela destruição, não apaga seu significado 

histórico. Pelo contrário, ela se torna um documento vivo, um estudo sobre a passagem do tempo e 

sobre como os espaços físicos podem servir como cápsulas que preservam ecos de vidas passadas. A 

reflexão sobre essa casa em ruínas e os vestígios de um nome pessoal convida a uma análise mais 



76  

profunda sobre a relação entre espaço, memória e identidade, e sobre como a arquitetura e os espaços 

habitados refletem e moldam a experiência humana ao longo do tempo. 

Essa visita revelou uma memória tangível, que está se esvaindo, assim como a casa que 

testemunhou a vida de Oliveira. Registros fotográficos foram feitos para capturar a essência do lugar 

antes de seu possível desaparecimento, uma tentativa de preservar a história que as paredes da 

residência contam. 

 
Figura 30: fachada. Casa do artista em Belmiro Braga 

 

Fonte: autoria própria, 2023 

 

 

Ornamento da Praça de Belmiro Braga. Natal, 2023 

 

 

Durante a visita à cidade de Belmiro Braga no período natalino, nota-se que as ruas estão 

ornamentadas com um presépio de figuras manequins, uma escolha que reflete uma abordagem mais 

convencional das festividades. Curiosamente, a cidade é o berço de um artista de renome, cuja obra 

era marcada por uma criatividade e originalidade que transcendiam o comum. 



77  

Embora não se espere que cada aspecto da decoração natalina seja um tributo direto ao artista, 

há um contraste sutil entre a expressão artística enraizada na história da cidade e a representação atual, 

mais genérica, das celebrações. A escolha por uma decoração padronizada, sem alusões à 

singularidade do artista local, evoca uma reflexão sobre como as tradições são perpetuadas e como a 

memória cultural é preservada. 

 
Figura 31: Presépio na praça de Belmiro Braga-MG 

 

Fonte: autoria própria. Decoração de natal na praça de Belmiro Braga-MG, 2023 

 

 

Figura 32: Maria, José e o menino Jesus na manjedoura 
 

Fonte: autoria própria. Decoração de natal na praça de 

Belmiro Braga-MG, 2023 



78  

A ironia se manifesta no paralelo entre o passado vibrante, impregnado pela inovação artística, 

e o presente, que não ecoa com a mesma intensidade o espírito criativo que outrora definia a 

identidade cultural de Belmiro Braga. A observação não é uma crítica direta às escolhas decorativas 

da cidade, mas sim uma ponderação sobre a continuidade e a valorização das raízes culturais em meio 

às transformações do tempo. 

A contemporaneidade coloca em risco as identidades, na medida em que existe uma tendência 

do mercado globalizado em unificar os interesses. Para Hall (2006), somos confrontados por uma 

gama de diferentes identidades. Hall (2006) chama de “supermercado cultural”, a difusão do 

consumismo que afeta as tradições específicas de um povo: 

 
o sujeito assume identidades diferentes em diferentes momentos, identidades que não são 

unificadas ao redor de um “eu” coerente. Dentro de nós há identidades contraditórias, 

empurrando em diferentes direções, de tal modo que nossas identificações estão sendo 

continuamente deslocadas (...) A identidade plenamente unificada, completa, segura e 

coerente é uma fantasia. Ao invés disso, à medida que os sistemas de significação e 

representação cultural se multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade 

desconcertante e cambiante de identidades possíveis, com cada uma das quais poderíamos 

nos identificar – ao menos temporariamente. (Hall, 2006, p. 13) 

 

Para fazer frente à unificação imposta pela tendência mundial é muito importante o 

desenvolvimento de políticas públicas que beneficiem a continuidade das tradições. “As 

consequências da globalização sobre as identidades culturais seriam a desintegração das identidades 

culturais por meio da homogeneização cultural e o declínio dessas identidades nacionais em novas 

identidades, agora híbridas” (Hall, 2006, p. 43). 

Em adição, Mascelani (2009) indica que prestar atenção nas obras da produção popular 

“permite, portanto, apreender o ponto de vista e a prática dos grupos historicamente marginalizados, 

o que possibilita novas e revigorantes leituras da realidade atual do Brasil” (Mascelani, 2009, p. 12). 

Ainda no município de Belmiro Braga, terra natal de Antônio de Oliveira, encontra-se uma 

notável obra de sua autoria. Esta obra, que retrata os trabalhadores na extração de caulim, destaca-se 

como um testemunho eloquente de sua dedicação em preservar a memória local. 

 

 

 

Centro de Memória Belmiro Braga 

 

 

Situada em um centro dedicado à memória, a obra de AO pode ser vista na foto a seguir 

(Figura 33). 



79  

Figura 33: Entrada do Centro de Memória localizado 

na Escola municipal Wolff Klabin Belmiro Braga-MG 
 

Fonte: autoria própria. Belmiro Braga-MG, 2023 

 

O local em questão fica dentro da Escola municipal Wolff Klabin, um estabelecimento 

educacional originalmente criado para atender aos filhos dos trabalhadores da indústria de caulim 

local. O financiamento inicial e contínuo da escola, mesmo durante os períodos de parceria 

operacional com a prefeitura, foi providenciado pelo proprietário da empresa de caulim, que também 

é o patrono da escola. Após anos de apoio, ele doou o edifício e o terreno à prefeitura. 

Não está claro se a peça de Antônio, situada na escola, chegou ali por meio de doação ou foi 

especificamente solicitada, nem há registros de quanto tempo ela ocupa esse espaço. Observamos 

uma carência de informações aprofundadas sobre a criação de Antônio na área. Ao entrar no 

ambiente, notamos que a peça compartilha o espaço com diversos objetos armazenados do 

estabelecimento de ensino. A proteção da obra é feita por uma vitrine de madeira com vidro, conforme 

ilustrado na fotografia subsequente (Figura 34). 



80  

Figura 34: Expositor de vidro com a obra de Antônio de 

Oliveira. Interior do Centro de Memória localizado na Escola 

municipal Wolff Klabin Belmiro Braga-MG 

 
Fonte: autoria própria. Escola municipal Wolff Klabin Belmiro Braga- 

MG, 2023 

 

 

O reflexo do vidro não contribuiu para uma melhor qualidade das imagens, mas ainda assim 

podemos ter uma noção da riqueza dos detalhes contidos na obra. 

 
Figura 35: Obra de Antônio de Oliveira. Parte da obra retratando os trabalhadores da 

Caulim: interior da vitrine com a obra de Antônio de Oliveira no Centro de Memória 

 
Fonte: autoria própria. Fragmento do interior da vitrine com a obra de Antônio de 

Oliveira no Centro de Memória localizado na Escola municipal Wolff Klabin 

Belmiro Braga-MG, 2023 



81  

Ao visitar a exposição, notamos que alguns bonecos não estavam na posição esperada e havia 

uma certa quantidade de poeira acumulada além de indícios de cupim. Além disso, identificamos 

alguns itens adicionais, como uma lâmpada e um pedaço de isopor, que parecem não fazer parte da 

obra original. 

Figura 36: Obra de Antônio de Oliveira. Fragmento da obra - 1 

 
Fonte: autoria própria. Fragmento do interior da vitrine com a obra de Antônio de Oliveira no 

Centro de Memória localizado na Escola municipal Wolff Klabin Belmiro Braga-MG, 2023 

Figura 37: Obra de Antônio de Oliveira. Fragmento da obra - 2 

 
Fonte: autoria própria. Fragmento do interior da vitrine 

com a obra de Antônio de Oliveira no Centro de 

Memória localizado na Escola municipal Wolff Klabin 

Belmiro Braga-MG, 2023 



82  

Vale lembrar que a intenção no presente trabalho não é a de apontar falhas na preservação da 

obra de Antônio de Oliveira, embora esta deva ter seus cuidados especiais, principalmente por se 

tratar de escultura em madeira, um material orgânico e perecível que necessita obviamente ser bem 

preservado, mas também de salientar a necessidade de repensar estratégias para o futuro, 

reconhecendo a importância da manutenção e do cuidado com esses espaços de memória, bem como 

com as próprias obras. Este relato, elaborado a partir de observações objetivas, visa destacar a 

necessidade de repensar o uso e a gestão do espaço, com o intuito de preservar e valorizar o acervo, 

além de fomentar a educação e o acesso à cultura. 

As contribuições de figuras marcantes como Antônio de Oliveira representam um tesouro 

cultural que exige atenção e conservação permanente, e por esse motivo se faz necessária a criação 

de estratégias ativas para garantir que o tesouro da memória comunitária seja preservado e respeitado, 

fomentando, dessa forma, um vínculo mais intenso entre o passado e o futuro da comunidade. 

Seria extremamente benéfico implementar atividades que maximizem o potencial educativo e 

inspirador da obra, além de sua preservação. Iniciativas que engajem diversos segmentos da 

comunidade, incluindo jovens, estudantes e residentes locais, os quais são fundamentais para explorar 

o valor educacional e cultural da arte. Ao implementar estratégias que aumentem a visibilidade da 

obra e ao mesmo tempo desenvolver programas educativos que envolvam a comunidade, estaremos 

não só preservando a obra em sua forma física, mas também garantindo seu papel contínuo como uma 

fonte de inspiração e enriquecimento cultural. Essas ações têm o potencial de aprofundar as conexões 

intergeracionais, promovendo um diálogo enriquecedor entre o passado e o presente da comunidade 

e fomentando um apreço mais profundo pelo seu legado histórico e cultural. 

A contribuição da obra de Antônio de Oliveira para a memória coletiva vai além da 

preservação de seu legado artístico; ela é um espelho que reflete a identidade e a história de sua cidade 

natal. A situação atual sugere uma lacuna na valorização e conservação da memória do artista e, por 

extensão, da própria cidade. Não se trata de atribuir culpa, mas sim de incitar uma reflexão coletiva 

sobre a importância de honrar e preservar o patrimônio cultural que Antônio de Oliveira tão ricamente 

ilustrou em suas obras, pois suas criações são janelas para um Brasil de outrora, e ao resgatar e 

valorizar essas memórias, enriquecemos nossa compreensão do presente. 

É fundamental esclarecer que o propósito desta análise não é elaborar um plano de ação 

específico para o funcionamento do centro de memória local. O foco central é reconhecer que, sem 

dar o devido valor à herança histórico-cultural da obra de Antônio de Oliveira, a comunidade corre o 

risco de permitir que sua memória social se desvaneça. A intenção do presente texto não é ressaltar 



83  

as falhas, mas sim salientar a necessidade de repensar estratégias para o futuro, reconhecendo a 

importância da manutenção e do cuidado com esses espaços de memória, bem como com as próprias 

obras. Desse modo, este breve relato, elaborado a partir de observações objetivas, visa destacar a 

necessidade de repensar o uso e a gestão do espaço, com o intuito de preservar e valorizar o acervo, 

além de fomentar a educação e o acesso à cultura. 



84  

CAPÍTULO 3 

PATRIMÔNIO CULTURAL BRASILEIRO: UM OLHAR SOBRE O MUSEU 

DO PONTAL 

3.1 Breve histórico do Patrimônio Cultural Brasileiro 

 

O Museu do Pontal (MP) é considerado um importantíssimo patrimônio cultural do nosso 

país. Ele foi tombado em 1991, e no ano de 1996, recebeu o prêmio Rodrigo Melo Franco de Andrade, 

concedido pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional por ser a “melhor iniciativa no 

país em prol da preservação histórica e artística de bens móveis e imóveis” (Mascelani, 2009, p. 120). 

Na sequência, será apresentado um breve panorama histórico do patrimônio cultural brasileiro, o qual 

revela como, ao longo do tempo, emergiu uma consciência significativa entre os cidadãos acerca da 

importância de sua atuação na preservação da cultura nacional 

 
Hoje é significativo o número de brasileiros que, individualmente ou organizados em 

entidades civis, têm consciência de que, somente com a sua participação e consequente 

comprometimento com as determinações constitucionais, será possível transformar o Brasil 

em um país mais justo social, política e economicamente. (Arnout, 2008, p. 41) 

 

Quando fazemos uma retrospectiva sobre o início da questão da preservação de bens culturais 

no Brasil, encontramos registros muito recentes, ainda mais se compararmos a países da Europa. Por 

aqui, a valorização mais expressiva se deu nas primeiras décadas do séc. XX, mas temos um registro 

mais antigo datado de 1742, que mostra os intentos pela preservação da memória: 

 
É ainda do tempo do Brasil Colônia o primeiro registro conhecido em favor da preservação 

da memória. Seu autor, o conde de Galveias, vice-rei do Brasil, em carta de 1742 ao 

governador de Pernambuco, manifestava-se contrário à transformação em quartéis do Palácio 

de Duas Torres, antiga obra de Maurício de Nassau naquela capital. (Arnaut, 2008, p. 37) 

 

É marcante e urgente a preservação da memória a partir da construção de instrumentos 

jurídicos que ofereçam tais garantias. Contudo, apenas após dois séculos, já com nossa República 

constituída, que o poder público passa a se ocupar da preservação dos objetivos e lugares importantes 

para a memória de nosso país. Esse dispositivo foi incluído na Constituição Federal de 1934, 

conforme aponta Arnaut (2008): 

 
A preocupação em defesa da memória do país, seu legado histórico e artístico, vai tomar 

corpo nas primeiras duas décadas do século XX. Tentativas apoiadas pelos principais nomes 

do Modernismo, que, paradoxalmente, se voltaram para a conservação no nosso passado. 



85  

Houve na época grandes depredações, destruições totais de monumentos civis e religiosos de 

pedra e cal – igrejas inteiras desapareceram – bem como fuga criminosa de obras de arte de 

valor inestimável. (Arnaut, 2008, p. 31) 

 

Conforme constatamos acima, embora no Séc. XIX tenha ocorrido algumas comedidas 

tentativas oficiais, no que tange à preservação do patrimônio nacional, Arnaut (2008) destaca que 

durante o Império não houve nenhuma efetivação a esse respeito. Em 1934 ocorreu uma importante 

manifestação que foi inclusive registrada no texto constitucional, demonstrando uma preocupação 

individual pela conservação, além da indicação do desejo de que houvesse o predomínio do interesse 

da coletividade sobre o interesse individual. Ainda, de acordo com Arnaut (2008), essa preocupação 

se justifica pelo fato de que em qualquer país o preço pelo apagamento da memória é altíssimo e que 

independente da ideologia ou credo, todos são unânimes quando o assunto é a preservação do 

patrimônio cultural. 

Desde a promulgação do Decreto-lei nº 25 de 1937, que ainda está em vigor, iniciou-se um 

debate sobre os critérios para escolher os componentes da identidade nacional, além de questões 

relativas à concepção, à representatividade e ao valor que conferem a um bem o status de patrimônio 

popular. Essas definições de patrimônio artístico e nacional são assim estabelecidas no referido 

Decreto-Lei: 

 
Do patrimônio histórico e artístico nacional 

Art. 1º Constitui o existente no país e cuja conservação seja de interesse público, quer por 

sua vinculação a fatos memoráveis da história do Brasil, quer por seu excepcional valor 

arqueológico ou etnográfico, bibliográfico ou artístico. 

§ 1º Os bens a que se refere o presente artigo só serão considerados parte integrante do 

patrimônio histórico ou artístico nacional, depois de inscritos separada ou agrupadamente 

num dos quatro Livros do Tombo, de que trata o art. 4º desta lei. 

§ 2º Equiparam-se aos bens a que se refere o presente artigo e são também sujeitos a 

tombamento os monumentos naturais, bem como os sítios e paisagens que importe conservar 

e proteger pela feição notável com que tenham sido dotados pela natureza ou agenciados pela 

indústria humana. (Brasil, 1937) 

Para Santos e Faulhaber (2019), o processo de institucionalização do patrimônio no Brasil 

foi um grande auxílio que Mário de Andrade prestou, pois foi por meio dele que foi possível a criação 

do Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (SPHAN), no ano de 1936. 

 
Incluídos entre aqueles bens que deveriam ser avaliados e eventualmente protegidos, os 

“monumentos da arte popular” recebem ao longo da literatura de Mário de Andrade, e do 

próprio texto do Anteprojeto, denominações outras como folclore, etnografia ou arte 

popular. Por razões de ordem legislativa e administrativa, os “monumentos da arte popular” 

do Anteprojeto não foram incluídos no texto do Decreto-Lei n. 25, de 1937. (Santos; 

Faulhaber, 2019, p. 16) 



86  

Foi graças à iniciativa dos modernistas, que trabalharam na criação e colaboração com o 

SPHAN, que se deu o reconhecimento inicial das tradições construtivas populares no Brasil. Segundo 

Mariani (1999), essa atitude representou o primeiro olhar significativo sobre o popular. “De costas 

para uma arquitetura colonizada, dominante no século XIX, que desacreditava em uma forma 

brasileira de boa arquitetura, eles detêm-se, com atenção, na contribuição artística dos povos 

formadores da nação” (Mariani, 1999, p. 160). 

Para Mariani (1999) o início da formação do patrimônio brasileiro se deu em um período 

marcado pelo orgulho nacional, com o objetivo de refletir e promover as características de uma 

civilização única. Para a autora, a construção de uma identidade nacional, moldada pela intervenção 

política do Estado, baseou-se nas concepções modernistas acerca do desenvolvimento civilizatório 

do Brasil, um tema que, até então, dividia opiniões entre idealização e ceticismo entre os pensadores 

do país, já que segundo Mariani (1999): “A memória coletiva da nação definiu-se estreitamente 

vinculada à recuperação de uma história, de uma produção cultural acumulada e de uma estética 

brasileiras, como traços distintos da alteridade e universalidade que se queria afirmar” ( Mariani, 

1999, p. 158). 

O projeto modernista, ao mesmo tempo em que valorizava a cultura popular e as tradições 

brasileiras, revelando aspectos até então pouco explorados da identidade nacional, também se 

mantinha atento às transformações trazidas pela modernidade, como a industrialização, a urbanização 

e o cosmopolitismo, que influenciavam profundamente o movimento. 

Paulatinamente, a população brasileira foi despertando a consciência e entendendo a 

importância de se conhecer e de proteger o patrimônio. Isso foi fundamental para reafirmar “o 

princípio de preservação das quatro cartas constitucionais subsequentes à de 1943, embora a leitura 

de cada uma delas deixe perceber a ampliação do seu conteúdo” (Arnaut, 2008, p. 43). A princípio, 

a preservação tinha sua aplicabilidade voltada para objetos que interessavam às classes dominantes. 

Mas, ao longo das décadas houve uma evolução, já que passamos por diversos processos de 

transformação, permitindo que fossem considerados, desde “os palácios mais requintados até o 

conjunto de bens e práticas cotidianamente mantidos pela população brasileira, como no 

tombamento do presépio do Piripau, em Belo Horizonte, Minas Gerais, em 1984, e do Terreiro Axé 

Opô Afonjá, em Salvador, Bahia, em 2020” (Arnaut, 2008, p. 37). 

Costa e Silva (2008) aborda a fase conhecida como heroica do patrimônio como algo 

importantíssimo para a revalorização dos elementos da nossa realidade cultural. Essa fase contou com 

o apoio político de Getúlio Vargas e Mário de Andrade, que na época dirigia o Departamento de 



87  

Cultura de São Paulo, e se dedicou juntamente com outros intelectuais a essa empreitada. A parceria 

resultou na fundação do SPHAN como uma instituição oficial dedicada à preservação do Patrimônio 

Artístico e Nacional, possibilitando a promulgação de sua legislação fundamental – o Decreto-lei nº 

25, de 30 de novembro de 1937. Este decreto, baseado no anteprojeto elaborado por Mário de Andrade 

a pedido de Rodrigo M. F. de Andrade, estabeleceu a proteção do patrimônio histórico e artístico 

nacional. 

O SPHAN iniciou suas atividades em 1936 e, no ano seguinte, se legitimou efetivamente: 

“nesta fase do Estado Novo, o país passava por um momento dito ‘Fase heroica’ onde enfatizava 

uma dedicação pela causa cultural” (IPHAN, 2023, s/p.). Oscar Niemeyer, Vinícius de Moraes, entre 

outras importantes personalidades, colaboraram de forma positiva para essa consagração. 

Mariani (1999) destaca que a proteção conferida pelo Decreto-lei não se limitou a bens 

associados a eventos marcantes da história do Brasil ou de excepcional valor artístico; ela foi ampliada 

para incluir também elementos de valor etnográfico e popular. Essa abordagem inclusiva, reconheceu 

a importância do folclore, bem como de objetos, monumentos e paisagens. Estes últimos foram 

particularmente valorizados como expressões da indústria popular, evidenciando a profunda conexão 

entre a cultura popular e o ambiente. 

Com base no Decreto-lei nº 25 de 1937, ficou instituído que o Brasil garantirá a proteção de 

seu patrimônio por meio do instrumento do tombamento. Sobre o termo tombamento, Arnaut (2008) 

esclarece que ao contrário do que a palavra sugere, o sentido da palavra nada tem a ver com algo que 

foi derrubado. Ao contrário disso, o bem, a partir de então, terá a garantia de sua preservação. A 

origem do termo vem de Portugal pois era comum que os documentos oficiais fossem para um local 

seguro para serem guardados e esse local ficava localizado na Torre do Tombo, por isso a utilização 

do termo. A partir da consolidação do referido decreto, um bem considerado tombado, perante essa 

legislação, é protegido em esfera federal. 

Após o DPHAN, tivemos outras transições que ocorreram ao longo do tempo. De acordo com 

Gonçalves (2009, p. 4), “nos seus primeiros tempos, o SPHAN (depois DPHAN, IPHAN, IBPC e 

novamente IPHAN) nitidamente abraçou um patrimônio monumental, calcado na excepcionalidade 

e na projeção nacional do que seria ‘memorável’”. 

De acordo com Mariani (1999) desde a década de 1970, observa-se uma transformação notável 

na percepção e valorização do patrimônio cultural no Brasil. O Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional passou a reconhecer e incluir, de maneira progressiva, manifestações populares, 

culturais e artísticas no rol de bens significativos para a identidade nacional. 



88  

A década de 1980 foi marcada por diversas mudanças ideológicas a respeito do Patrimônio 

Histórico e artístico Nacional, e para Silva (2008), essas mudanças foram decorrentes do 

desdobramento do conceito de bem cultural. Para a definição de Patrimônio cultural, vamos recorrer 

ao artigo 215 e 216 da Constituição Federal de 1988, que assim o descreve: 

 
Art. 215. O Estado garantirá a todos o pleno exercício dos direitos culturais e acesso às fontes 

da cultura nacional, e apoiará e incentivará a valorização e a difusão das manifestações 

culturais. 

§ 1º O Estado protegerá as manifestações das culturas populares, indígenas e afro-brasileiras, 

e das de outros grupos participantes do processo civilizatório nacional. 

§ 2º A lei disporá sobre a fixação de datas comemorativas de alta significação para os 

diferentes segmentos étnicos nacionais. 

Art. 216. Constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e imaterial, 

tomados individualmente ou em conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, à 

memória dos diferentes grupos formadores da sociedade brasileira, nos quais se incluem: 
I - as formas de expressão; 

II - os modos de criar, fazer e viver; 

III - as criações científicas, artísticas e tecnológicas; 

IV - as obras, objetos, documentos, edificações e demais espaços destinados às manifestações 

artístico-culturais; 

V - os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, arqueológico, 

paleontológico, ecológico e científico. 

§ 1º O Poder Público, com a colaboração da comunidade, promoverá e protegerá o patrimônio 

cultural brasileiro, por meio de inventários, registros, vigilância, tombamento e 

desapropriação, e de outras formas de acautelamento e preservação. 

§ 2º Cabem à administração pública, na forma da lei, a gestão da documentação 

governamental e as providências para franquear sua consulta a quantos dela necessitem. 

(Vide Lei nº 12.527, de 2011) 

§ 3º A lei estabelecerá incentivos para a produção e o conhecimento de bens e valores 

culturais. 
§ 4º Os danos e ameaças ao patrimônio cultural serão punidos, na forma da lei. 

§ 5º Ficam tombados todos os documentos e os sítios detentores de reminiscências históricas 

dos antigos quilombos. (Brasil, 1988) 

 

Como podemos observar no fragmento acima, o Brasil teve uma atualização bastante 

significativa, no que tange ao patrimônio cultural brasileiro, tornando-o muito mais globalizante. 

 
Através da Medida Provisória no 154, de 15/03/90, posteriormente transformada na lei no 

8.029, de 12/04/90, o Governo federal extinguiu, como parte da sua reforma administrativa, 

a fundação Nacional Pró-Memória e a Secretaria do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional. Em seu lugar, com praticamente as mesmas atribuições e com um corpo de 

funcionários reduzido em cerca de 400 servidores, foi criada pela referida Lei a autarquia 

Instituto Brasileiro do Patrimônio Cultural – IBPC, ao qual cabe dar hoje prosseguimento a 

defesa dos nossos bens patrimoniais, nos termos da Constituição de 1988 e da legislação 

vigente. (Costa e Silva, 2008, p. 35) 

 

É muito importante destacar que qualquer cidadão possui o direito de, segundo ele: “obter do 

poder público, no âmbito federal, perante o Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – 

o IPHAN – o tombamento e a conservação de bem que seja identificado como importante para a 



89  

memória brasileira” (Arnaut, 2008, p. 38). Para Menezes (2009), o patrimônio cultural é um campo 

político sendo, portanto, uma atividade complexa que necessita de uma postura crítica. O fascínio 

está em não tratar apenas de coisas e sim de valores, significados, desejos. O chamado patrimônio 

intangível ou imaterial é um exemplo dessa inclusão positiva no que se refere à preservação de coisas 

não materiais, como por exemplo, as manifestações festivas e religiosas, abrangendo música, religião, 

culinária, moralidade etc. A ênfase está justamente nas relações sociais e não nas técnicas e nos 

objetos em si (Gonçalves, 2007). 

A noção de patrimônio cultural tem sofrido uma transformação substancial com o passar dos 

anos, ultrapassando a simples apreciação de itens e monumentos singulares. Essa evolução demonstra 

um entendimento mais aprofundado de que a cultura está intimamente entrelaçada com a vida em 

sociedade e as práticas diárias das pessoas. De acordo com Abreu (2009): 

 
a partir de uma reflexão sobre a função de patrimônio e de uma crítica à noção de patrimônio 

histórico e artístico, que se passou a adotar - não só no Brasil - uma concepção mais ampla 

de patrimônio cultural, não mais centrada em determinados objetos – como os monumentos 

–, e sim numa relação da sociedade com sua cultura. (Abreu; Chagas, 2009, p. 894) 

 

Na continuidade deste capítulo, pretendemos expor as ações integrativas do Museu do Pontal, 

o que tornará evidente que o reconhecimento da instituição como um modelo de excelência na 

preservação e divulgação do patrimônio cultural brasileiro é plenamente justificado. O museu se 

afirmará ainda mais como um espaço de interação cultural e de educação, destacando-se pela inovação 

e pela participação ativa. Assim, compreenderemos as razões pelas quais o Museu do Pontal foi eleito 

como a “melhor iniciativa no país em prol da preservação histórica e artística de bens móveis e 

imóveis”, conforme já citado anteriormente. 

 

3.2 Museu Casa do Pontal: estratégia curatorial 

 

 

Ângela Mascelani, atual diretora-presidente do Pontal, possui licenciatura em Educação 

Artística pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, concluiu o mestrado em Artes 

Visuais e o doutorado em Antropologia Cultural ambos na Universidade Federal do Rio de Janeiro. 

Ângela é paulista e se mudou para o Rio de Janeiro aos 19 anos para estudar na Escola de Teatro 

Martins Penna, no ano de 1976. Assim que chegou, conheceu quem viria a ser seu marido e 

companheiro de jornada, Guy Van de Beuque, filho do colecionador Jacques Van de Beuque. 



90  

Para Mascelani (2009) “Jacques não só coletou sistematicamente essas obras, como também 

classificou, criando uma proposta de exibição que tem sido considerada irretocável por membros de 

importantes museus de várias partes do mundo” (Mascelani, 2009, p. 82). 

Jacques não tinha a intenção de criar um museu tradicional, preferindo o termo “Casa do 

Pontal” para enfatizar a natureza íntima do espaço. Ele prezava por um ambiente que refletisse o 

caráter privado de sua coleção, escolhendo desenvolver um local que, mesmo acessível ao público, 

preservasse a sensação de um lar. Sua rejeição ao modelo de museu vigente era clara, já que via sua 

coleção como uma extensão de si mesmo, encontrando prazer genuíno em dividir suas peças com os 

visitantes. Com a colaboração de sua equipe na realização de exposições, Jacques dedicou-se à criação 

desse espaço com afinco. A Casa do Pontal surgiu com o propósito de não apenas abrigar sua coleção 

significativa, mas também servir como sede para sua empresa de montagem de exposições, 

anteriormente alocada em espaços locados. De acordo com Mascelani, em entrevista concedida ao 

site Politika, ao ser indagada sobre o início das atividades na sede, ela menciona: 

 
Consideramos, institucionalmente, o ano de 1976 como sua data da criação, pois marca o 

início da abertura da coleção à visitação, no local onde ficaria por quase 40 anos: a Estrada 

do Pontal, no Recreio dos Bandeirantes. Daí, Casa do Pontal. Contudo, aos poucos, de pressão 

em pressão, Jacques vai institucionalizando o espaço. Uma segunda data importante é 1988. 

Ela marca a criação de seu estatuto jurídico e o tombamento pela Prefeitura de parte do 

acervo, o que culmina com sua abertura para o público em geral, a partir de 19 de dezembro 

de 1992. Esse tombamento é feito a partir de um desejo de sua esposa, Edith, para que não se 

deixasse a coleção se perder. (Mascelani, 2023, s/p.) 

 

Jacques Van de Beuque (1927-2000) não começou sua coleção com a intenção de que ela se 

tornasse o alicerce para um museu, mas foi esse o desfecho. Sem dúvida, esse desenvolvimento 

representou um valioso benefício para a comunidade, pois o museu é tido como o mais relevante do 

país e possibilita uma imersão profunda na esfera cultural e na essência do ser brasileiro. 

A estratégia curatorial adotada por Jacques tinha como foco a compreensão do ambiente em 

que os artistas atuam e a relação pessoal que eles têm com suas criações. Em consequência, o acervo 

evidencia essa variedade, apresentando uma ampla coleção de obras artísticas variadas que revelam 

as distintas facetas das expressões culturais do Brasil. 

A questão dos critérios utilizados para a escolha de suas aquisições, vem acompanhada de 

uma dúvida recorrente no campo da arte popular: a discussão sobre a diferenciação entre o que é 

considerado arte e o que é classificado como artesanato, que é bastante comum, e diversos aspectos 

são analisados para distinguir ambos. Para Beuque (1994), a distinção entre arte popular e artesanato, 

ou mais especificamente entre os itens criados nessas duas categorias, reside na função dos objetos 



91  

após a sua conclusão. Segundo ele, o objeto de arte popular cumpre seu propósito assim que é 

finalizado, sendo, portanto, uma manifestação artística. Por outro lado, o produto de artesanato só 

inicia sua função após estar completo, servindo como um item utilitário destinado ao uso prático. 

Porém, Beuque (1994) faz questão de ressaltar que: 

 
É evidente que não se pode rotular todos os objetos como pertencente exclusivamente à 

categoria de adorno ou a de utilitário. Existem aqueles cujas formas, intermediárias, 

preenchem as duas funções: vasos, jarros, instrumentos musicais, ferramentas e utensílios 

de uso cotidiano, peças de mobiliário, sem falar nos produtos de tecelagem, rendas, 

bordados e vários outros. (Beuque, 1994, p. 31) 

Beuque (1994) destaca que a diferenciação mencionada por ele não tem, em hipótese alguma, 

a intenção de diminuir o valor do trabalho artesanal ou negar sua criatividade. No entanto, observa 

que a utilização de métodos idênticos de manufatura em diferentes partes do mundo resulta no 

surgimento de formas com certas semelhanças, uma vez que a técnica influencia ou determina o tipo 

de produção. Embora possam existir infinitas variações, estas serão sempre apenas isso, variações, 

limitadas pelo processo artesanal e pela função que o objeto deverá desempenhar. 

A curadoria do Jacques sempre levou em consideração o contexto dos artistas, a relação deles 

com suas criações e, como reflexo, o acervo mostra essa multiplicidade nas manifestações 

espalhadas, identificando as singularidades das manifestações culturais de nosso país. No referido 

Museu é possível conhecer diferentes locais e culturas importantes e que distinguem nosso país. A 

identidade brasileira tão almejada na década de 1920, se faz presente em um acervo que permite ao 

visitante realizar uma imersão na vida e na cultura brasileira. 

Jacques não se considerava qualificado para elaborar teorias. Ele se justificava pelo fato de 

não possuir formação antropológica ou sociológica para tal. Por isso, era bem claro em seu 

posicionamento ao ser indagado sobre a diferença entre o artesanato e a arte popular. Para ele, o objeto 

de arte popular, uma vez acabado, já exerceu sua função, e o artesanato só inicia sua utilidade após 

estar pronto, já que sua função é a de um objeto de uso. 

A multiplicidade de formas encontradas na arte popular do Brasil serve como um espelho da 

vasta diversidade cultural presente em nosso país. Influenciada por uma variedade de identidades e 

tradições que entrelaçam o mosaico social brasileiro, a arte popular é um produto das raízes indígenas, 

africanas e europeias que se entrelaçam para formar um panorama cultural único e muito especial. 

Essas expressões artísticas não são apenas representações estéticas, elas são também veículos 

de narrativas, crenças, valores e histórias. A arte popular brasileira, portanto, não é estática, mas sim 

dinâmica, evoluindo com o tempo enquanto preserva e reinterpreta tradições ancestrais. Ela é uma 



92  

forma de resistência cultural, mantendo vivas as práticas e saberes que poderiam ser facilmente 

esquecidos na modernidade. No Brasil, a arte popular é um reflexo palpável da sociedade, um diálogo 

contínuo entre o passado e o presente, e um indicativo da capacidade do povo brasileiro de criar beleza 

e significado a partir da fusão de suas muitas identidades. 

Segundo Beuque (1994), quando ele decidiu expor a sua coleção, ele precisou pensar em uma 

organização que valorizasse o vasto material que possuía. Explicou que, para organizar uma coleção, 

existem diversas maneiras, seguindo diferentes critérios, tais como o tipo de material empregado, a 

proveniência geográfica, os estilos ou os temas abordados. No entanto, a decisão adotada por ele foi 

implementar uma estrutura temática para a classificação das expressões artísticas. Essa escolha foi 

motivada pelo seu desejo de ilustrar a narrativa cultural do povo brasileiro através da arte, 

evidenciando assim a intenção de Beuque de utilizar a organização das obras como um meio para 

contar a história cultural do Brasil. 

Ainda, de acordo com o autor, existe uma divisão da produção dos artistas populares em duas 

grandes categorias: Realista ou Figurativa e Imaginária ou Incomum. 

Na categoria Realista ou Figurativa o autor menciona que a diversidade das representações 

plásticas na arte popular brasileira reflete um vasto espectro da experiência cotidiana do povo 

brasileiro, abrangendo suas variadas facetas culturais e regionais. Há um esforço contínuo para manter 

a arte atualizada em relação aos temas abordados, que podem variar desde a crítica social e a sátira 

política até a representação de inovações tecnológicas sob uma perspectiva popular. 

O Museu foi criado com o seguinte proposito: “sua finalidade é a preservação, a promoção e 

a difusão de um acervo particular de arte popular brasileira” além do desenvolvimento de um trabalho 

“voltado para a consolidação da identidade cultural do país e sua promoção internacional” (Beuque, 

1994, p. 39). 

Antônio de Oliveira, ao lado de Vitalino e Adalton, são artistas, conforme menciona Beuque 

(1994), que “possuem um vasto repertório desse cotidiano social, reunindo um inventário quase 

completo de representações dos diversos acontecimentos e situações do seu meio” (Beuque, 1994, p. 

33). 

A maioria das peças de Oliveira harmoniza-se com diversas temáticas, refletindo seu 

compromisso em transmitir narrativas por meio de suas esculturas em madeira, meticulosamente 

trabalhadas, que compõem um acervo de valor incalculável. 

A personalidade do artista, enriquecida por sua vivência e sensibilidade, é igualmente 

essencial para a valorização de sua obra. 



93  

Como apontado por Mascelani (1999), Jacques Van de Beuque acumulou a mais extensa 

coleção de obras de Antônio de Oliveira, aproximadamente 3.400 peças. Beuque via em Oliveira um 

artista de talento quase inigualável, cuja excelência em sua arte era notória. Mascelani destaca: 

“Retratou com poesia e elegância temas ligados ao amor, à religião, à vida e à morte” (Mascelani, 

1999, p. 147). 

Para Jacques, mais do que a arte em si, a relação pessoal e a amizade com os artistas tinham 

também um valor inestimável. Prosseguiremos com a divisão temática elaborada por Beuque (1994) 

para apresentar a sua coleção no MCP: 

 

Cotidiano: que seriam as cenas refletindo a vida do próprio artista e das pessoas ao seu redor, seja 

em suas atividades diárias ou em representações de alegorias folclóricas, celebrações comunitárias e 

cerimônias religiosas e sociais, onde uma representação corriqueira é a do trabalhador rural em suas 

diversas funções no campo. As representações artísticas que espelham a existência do artista e dos 

indivíduos que o cercam podem manifestar-se através de cenas do cotidiano ou por meio de alegorias 

folclóricas, festividades da comunidade e rituais religiosos e sociais. É frequente a figuração do 

trabalhador rural desempenhando as mais variadas tarefas agrícolas. 

 

Profissões:  conforme já relatamos anteriormente, nessa temática as características normalmente 

estão relacionadas ao humor em seu cotidiano, e Beuque (1994) destacava que o meio era 

determinante na escolha das cenas que iam se alternando do rural para o urbano-industrial e liberais. 

 
Figura 38: Obra de Antônio de Oliveira. Barbeiro 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 



94  

Vida: nessa temática, é comum nos depararmos com obras que retratam a trajetória humana, marcada 

por etapas fundamentais como o nascimento, a infância, a adolescência, a fase adulta e o fim da vida. 

Os rituais que marcam essas transições, tais como batizados, primeiras comunhões, casamentos, 

velórios e funerais, são temas amplamente explorados na arte. Arquétipos culturais, como a figura de 

Adão e Eva e a noção do paraíso, também são elementos frequentemente utilizados por artistas para 

ilustrar a progressão dos eventos na vida das pessoas, com cada artista imprimindo sua própria visão 

estética e formal na interpretação desses conceitos. 

Lazer: a expressão artística popular muitas vezes se alimenta de práticas de diversão e interação 

social, abarcando desde os costumes mais arraigados até os mais peculiares, para ilustrar aspectos do 

dia a dia e a identidade cultural das comunidades ou as vivências dos próprios criadores. Atividades 

como competições lúdicas para adultos, celebrações festivas e encontros comunitários são assuntos 

recorrentes nessas obras artísticas. 

Folclore: no Brasil, a diversidade de práticas e celebrações tradicionais reflete a complexidade das 

influências culturais e étnicas do país, incluindo a predominância dos colonizadores portugueses, a 

contribuição dos holandeses e o enriquecimento cultural proporcionado pelos povos indígenas e 

africanos trazidos durante a colonização. Essa rica tapeçaria cultural é evidente não apenas nos rituais 

e festividades populares, marcados por uma exuberância visual, sonora e de movimento, mas também 

nas variadas expressões de arte popular que surgem desse contexto de fusão cultural. 

Religião: a religiosidade, na produção de arte popular no Brasil, desempenha sem dúvida um papel 

preponderante, ela é uma fonte constante de inspiração para os artistas. A representação de ícones e 

narrativas cristãs, como santos e cenas do presépio, é uma prática comum, assim como a incorporação 

de elementos das religiões africanas e do sincretismo religioso que combina aspectos do catolicismo 

com crenças afro-brasileiras. A arte popular frequentemente reflete a importância do culto aos orixás 

e os rituais associados à cultura iorubá, evidenciando a influência da espiritualidade na expressão 

artística nacional. 

Dança e música: as festividades, as danças e as músicas são elementos fundamentais na cultura 

brasileira, manifestando-se em eventos de grande escala como o Carnaval, considerado uma 

expressão popular de âmbito nacional, e em celebrações mais regionais, tais como o Bumba Meu Boi, 

o Mamulengo, o Maracatu e a Ciranda. Essas celebrações combinam elementos de dança, música e 



95  

narrativas específicas, que são trazidos à vida pelos artistas por meio de trajes e adereços cênicos 

distintos. 

 

Imaginária ou incomum: a arte imaginária, dentro do espectro das representações autenticamente 

populares, emerge como um indicativo da notável vitalidade da criação estética dessa categoria no 

Brasil. O artista dedicado a essa modalidade de arte se distingue em seu meio ao conceber um universo 

próprio que, apesar de ecoar referências do folclore, de arquétipos, da religião ou da mitologia, 

apresenta características singulares em comparação com outras expressões. 

 

Jacques Van de Beuque não apenas reuniu uma coleção notável por sua diversidade de artistas 

e materiais, mas também aplicou critérios temáticos cuidadosos ao apresentá-la, conforme vimos 

acima, sobre a qual se justificava: 

 
Na Casa do Pontal, como minha intenção era contar a história cultural do povo brasileiro, 

optei por uma temática abordando primeiro o homem e suas atividades: o ciclo da vida, as 

festas e o lazer, a arte incomum, e, em um plano superior a religiosidade. Para finalizar, as 

representações da dança mais popular no país, fazendo jus ao ditado de que, no Brasil, “tudo 

acaba em samba”. (Beuque, 1994, p. 39) 

 

Interessantemente, dentro desse espectro temático, a obra de Antônio de Oliveira se faz 

presente em praticamente todos os segmentos. A vastidão e a variedade de temas abordados por 

Antônio de Oliveira enriquecem significativamente a coleção. No entanto, é a habilidade com que ele 

narrava histórias através de sua arte, sua abordagem autêntica da memória e sua maneira inovadora 

de explorar diferentes assuntos que verdadeiramente definem sua marca indelével no mundo artístico. 

No ano de 1995 após Jacques se afastar da direção, seu filho, Guy Van de Beuque (1951- 

2004) assumiu a direção do Museu. De acordo com Mascelani (2009) Guy, como professor na 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, com formação em filosofia e matemática, implementou no 

Museu Casa do Pontal uma gestão caracterizada pela ousadia, combatividade e modernidade. 

Possuindo uma sensibilidade apurada e um talento intelectual distinto, e apoiado por um seleto grupo 

de colaboradores, ele conseguiu expandir as fronteiras da instituição, priorizando programas 

educacionais, projetos de pesquisa e iniciativas de impacto social. 

Guy e Ângela passaram a administrar o Museu a partir de 1996, quatro anos depois do Museu 

ter sido oficializado. Segundo Mascelani (2021), em entrevista concedida à Veja Rio: 

 
“A gente implantou todas as áreas ali, de museologia, restauro, conservação e pesquisa até 

comunicação, administração e receptivo.”,  lembra  Ângela,  que perdeu  o  marido 



96  

precocemente, em 2004, quando ele tinha 51 anos. “A gente estava na Índia montando uma 

exposição quando ele morreu. Foi desestruturante”. (Mascelani, 2021). 

 

O MCP ficou até o ano de 2020 funcionando em um sítio no Recreio dos Bandeirantes. A 

exposição permanente era exposta em uma área de 1.500 metros quadrados, com jardins criados para 

integrar a coleção, valorizando o seu entorno. 

De acordo com Mascelani (2023), a existência da Casa do Pontal foi severamente afetada por 

uma cadeia de decisões mal orientadas, incluindo modificações nas regulamentações de zoneamento 

que impactaram o entorno do museu. A situação foi agravada pela ausência de avaliações ambientais 

criteriosas que justificassem a expansão urbana na região. A instalação rápida de grandes 

empreendimentos imobiliários, que negligenciaram o equilíbrio ecológico local e comprometeram 

uma antiga e eficaz rede de drenagem, culminou em uma série de inundações ao longo de quase uma 

década. Esses eventos recorrentes colocaram em risco o acervo e a própria permanência do museu em 

seu local original, levantando a necessidade urgente de buscar soluções para garantir a sua 

sobrevivência. 

 

3.3 Museu Casa do Pontal: Arte e Educação em suas iniciativas 

 

Diante das ameaças impostas pelas enchentes recorrentes, que desde 2010 vinham 

atormentando e colocando as obras em risco, a alternativa para proteger o acervo foi transferi-lo para 

um novo local. Este foi meticulosamente projetado para atender às necessidades específicas de 

conservação e exibição, o que finalmente ocorreu em 2020. 

 
O edifício do Museu do Pontal tem 2.600 metros quadrados de área construída e foi projetado 

pelo escritório Arquitetos Associados de Belo Horizonte, Minas Gerais, responsáveis por 

algumas das galerias de Inhotim, um museu de arte contemporânea, localizado também em 

Minas Gerais, e considerado o maior museu a céu aberto do Brasil. Esse projeto, inclusive, 

foi indicado para o Prêmio Mies Crown Hall Americas, em 2022. (Mascelani, 2023) 

 

Mascelani (2023) destaca a importância do filho que atua ao lado dela nas ações do Museu. 

No processo de construção da nova sede do museu, a contribuição de Lucas Van de Beuque, neto de 

Jacques, foi essencial. Com formação em economia e mestrado em produção cultural, Lucas 

demonstrou incansável dedicação e desempenhou um papel crucial. Valendo-se de sua notável 

capacidade estratégica e habilidades de negociação, ele promoveu ações fundamentais que 

asseguraram a perpetuação do museu. 



97  

Quando inauguramos o novo museu, eu e Lucas, formalizamos o que já vinha ocorrendo há 

alguns anos, e assumimos formalmente a direção compartilhada do Museu do Pontal. Entre 

as muitas mudanças, passamos a nos entender, não apenas como guardiões das coleções 

iniciadas por Jacques, mas, também como responsáveis por um espaço voltado para a difusão 

e guarda de outras importantes coleções, Brasil afora. (Mascelani, 2023) 

A continuidade da família no legado de Jacques não só possibilita uma constante inovação nas 

amplas ações do museu, mas também promove uma harmonia que beneficia imensamente a 

instituição, digna dos méritos que possui. O filho de Jacques, que atuou de maneira exímia na direção 

do museu e contribuiu com novas articulações, deixou um impacto duradouro. Além dele, a família 

inclui a já tão mencionada Ângela Mascelani, sua nora, o neto Lucas Van de Beuque e também a neta 

Moana Van de Beuque. Esta última, de acordo com Mascelani (2023) apesar de não estar diariamente 

envolvida com a instituição, contribui significativamente para o legado. Sua formação em 

antropologia, com foco em cultura popular e planejamento estratégico, permite que ela participe 

ativamente em projetos voluntários de planejamento e pesquisa. Isso reforça a importância da 

colaboração familiar na preservação e promoção das iniciativas do museu. 

Mascelani (2023) destaca que, além de sua função museológica, o Museu do Pontal se 

estabeleceu como um centro cultural ativo, promovendo uma vasta gama de atividades, incluindo 

apresentações e oficinas que exaltam a rica diversidade da cultura popular do Brasil. 

O Museu do Pontal tem um histórico, iniciado em 1996, de engajamento em atividades 

educativas diversas. De acordo com Mascelani (2009) Profissionais qualificados do museu oferecem 

aos alunos e educadores de escolas públicas e privadas, bem como aos envolvidos em projetos sociais, 

uma imersão na arte popular brasileira. O programa estabelecido pelo museu busca ampliar o 

aproveitamento do espaço cultural e valorizar seu acervo, promovendo a integração entre o museu, o 

ambiente escolar e os processos educativos, enriquecendo assim a experiência educacional e cultural 

dos participantes. 

Entre as ações de arte-educação, o museu oferece visitas teatralizadas que se originaram a 

partir dos elementos e da variedade temática presentes no acervo de exposição permanente, o que 

facilita a criação de conexões com áreas como história, arte, folclore e a cultura brasileira em geral.1 

Há também o programa de Formação, que faz parte de uma linha de capacitação voltada tanto 

para educadores quanto para gestores culturais. Reconhecendo esses profissionais como agentes 

multiplicadores, o programa visa prover recursos que lhes permitam aprimorar seu entendimento e 

conhecimento acerca da arte e da cultura popular do Brasil. 

 

 

1 Fonte: site Museu do Pontal: https://museudopontal.org.br/ 



98  

As exposições educativas também desempenham um papel muito importante na disseminação 

cultural, conforme mencionado no site do Museu Casa do Pontal. Essas exposições, com uma 

cuidadosa curadoria de peças do acervo, contribuem significativamente para a educação e o 

engajamento do público. Ao serem organizadas em diversos centros culturais espalhados pelo Rio de 

Janeiro e cidades do entorno, elas facilitam o contato de variados grupos sociais do estado com o 

acervo, promovendo a inclusão e a educação cultural. 

A arte possui uma força transformadora que vai além da estética e do prazer visual. Ela tem o 

poder de conectar indivíduos com o mundo ao seu redor, criando um senso de pertencimento e 

identidade. Essa conexão é fundamental para a compreensão de nosso papel na sociedade e na cultura 

em que vivemos. Refletindo sobre essa influência, uma citação notável destaca a essência dessa 

relação entre arte e identidade. Para Barbosa: “a arte capacita um homem ou uma mulher a não ser 

um estranho em seu meio ambiente nem estrangeiro no seu próprio país. Ela supera o estado de 

despersonalização, inserindo o indivíduo no lugar ao qual pertence” (Barbosa, 1998, p.18). 

O Museu do Pontal transcende sua função de preservação artística para se estabelecer como 

um vibrante centro de educação e agentes de mudança social. Desde 1996, seu Programa Educacional 

e Social tem sido fundamental na valorização e disseminação da arte popular brasileira, bem como na 

promoção do acesso cultural. Este programa exemplifica o papel vital que as entidades culturais 

desempenham ao conectar o legado artístico com as comunidades locais, promovendo assim a 

apreciação da diversidade e o estímulo a avanços sociais construtivos. A relevância dessa iniciativa é 

capturada em uma descrição disponível no site do Museu do Pontal, que destaca a amplitude e o 

impacto de suas ações educativas e sociais. 

 
O Programa Educacional e Social do Museu do Pontal é desenvolvido, desde 1996, com o 

objetivo de divulgar a arte popular brasileira e democratizar o acesso ao acervo da instituição. 

O contato com a arte popular favorece o estabelecimento de identidades positivas, 

possibilitando o respeito pela diversidade e a emergência de posturas sociais, culturais e 

econômicas novas e mais justas. A atuação na área educacional e social se dá por meio de 

visitas teatralizadas educacionais à exposição permanente, exposições itinerantes educativas, 

seminários e oficinas de formação continuada em arte popular, e publicações direcionadas. 

Desde sua criação, o Programa já atendeu a 300.000 participantes. (Museu do Pontal, 2024) 

 

A obra de Antônio de Oliveira é marcada por uma rica dimensão pedagógica, refletida, 

sobretudo, na diversidade temática que oferece amplas possibilidades de abordagem educativa. 

Oliveira não apenas criava arte, mas também contava histórias por meio de suas obras, buscando 

registrar experiências e vivências significativas. Sua metodologia de criação e a maneira como 



99  

apresentava seus trabalhos eram intrinsecamente didáticas e pedagógicas, projetadas para que o 

público pudesse imergir nos momentos históricos e culturais que ele desejava eternizar. 

Através de suas representações, Oliveira explorava as rotinas do trabalhador rural, ilustrando 

as diversas funções desempenhadas no campo e capturando as vivências daquela época. Essas obras 

também refletem a transição da vida rural para contextos urbanos-industriais e profissões liberais 

emergentes, marcando a especialização e a divisão do trabalho. 

Além disso, Oliveira abordava as noções de lazer pertinentes ao período, incorporando 

elementos do folclore, da religião, da dança e da música, bem como aspectos do imaginário popular. 

A maneira como ele construiu e expôs suas obras revela a intenção pedagógica, convidando o 

observador a uma reflexão sobre a cultura e a sociedade da época. Assim, a arte de Oliveira transcende 

a estética, assumindo um papel educativo ao proporcionar uma janela para o passado e fomentar o 

entendimento da evolução e transformação social e cultural. 

A metodologia com que Antônio apresentava suas obras era, em si, um recurso pedagógico 

valioso. Como memorialista, ele tinha plena consciência de que sua arte era um meio de compartilhar 

suas lembranças e contar histórias. 

Como já mencionamos, as obras de Antônio se destacavam por narrativas e uma intenção 

deliberada de resgatar memórias, com o propósito de reacender os momentos experienciados por ele. 

Ele nutria uma paixão por compartilhar eventos, fatos históricos, tradições e recordações. Além disso, 

suas criações refletiam os acontecimentos contemporâneos, sendo influenciadas por suas percepções 

da vida urbana moderna. Isso é particularmente perceptível nas representações que realizou de 

profissões liberais. Ao nos debruçarmos sobre o trabalho de Antônio, somos instigados a imergir em 

um leque de experiências e a refletir sobre questões que, embora possam parecer distantes dos debates 

atuais, são cruciais para entender o contexto histórico que o artista aspirava retratar. 

A forma como Antônio retratava as figuras negras, por exemplo, é uma questão sensível que 

demanda atenção e reflexão cuidadosa. É essencial reconhecer que Antônio, um artista de ascendência 

italiana e filho de pai branco, embora neto de uma escrava alforriada, refletia em sua arte a 

mentalidade de sua época, que frequentemente relegava os negros a posições subalternas. As histórias 

de sua avó, uma ex-escrava, certamente influenciaram suas criações, trazendo à tona a complexidade 

das relações raciais no Brasil. A figura da ama de leite negra, por exemplo, simboliza a sociedade 

brasileira durante o período da escravidão e ecoa as repercussões desse tempo. 

Embora essas representações sejam de outra época, elas são cruciais para estimular discussões 

contemporâneas sobre raça. Por meio da arte de Antônio, podemos dar início a diálogos sobre o 



100  

impacto das narrativas históricas nas percepções atuais e o papel da arte na análise crítica das 

dinâmicas raciais, bem como na compreensão e no questionamento de estruturas sociais persistentes. 

Mascelani (2009) destaca que a arte popular é uma arte viva, que evoca temas que suscitam o 

olhar para questões importantes da atualidade, que a riqueza temática pode propiciar uma vasta 

reflexão sobre 

 
a relação do homem com o trabalho e o emprego; as soluções econômicas alternativas; 

relações de gênero; o papel social da mulher tradicional e nas comunidades urbanas; a questão 

populacional; a ocupação do espaço urbano; a ética na vida social; as relações com o sagrado, 

a lei e a justiça. (Mascelani, 2009, p. 44) 

 

Mascelani (2009) enfatiza a natureza vibrante da arte popular, sublinhando sua habilidade em 

trazer à tona temas que convidam à reflexão sobre questões atuais significativas. A riqueza de seus 

temas propicia um amplo espectro de análise e discussão. Ao delinear a importância e a vivacidade 

da arte popular, observa-se sua eficácia em provocar debates profundos acerca de variados aspectos 

sociais e culturais. É oportuno, portanto, fazer uma transição para o universo dos museus. 

Esses espaços, assim como a arte popular, não devem se limitar a preservar a herança cultural; 

eles também funcionam como ambientes que promovem o diálogo, a educação e a exploração de 

temas, resgatando abordagens históricas para enriquecer nossa compreensão do presente e 

contextualizar questões contemporâneas. Ao reconhecermos a arte popular como um espelho 

dinâmico das questões sociais, econômicas e culturais, direcionamos nossa atenção aos museus. Estes, 

por sua natureza e propósito, ampliam essa narrativa, atuando interativamente como guardiões e 

divulgadores do patrimônio cultural e artístico. 

De acordo com a Lei nº 11.904, de 14 de janeiro de 2009, que instituiu o Estatuto de Museus: 

 
Consideram-se museus, para os efeitos desta Lei, as instituições sem fins lucrativos que 

conservam, investigam, comunicam, interpretam e expõem, para fins de preservação, estudo, 

pesquisa, educação, contemplação e turismo, conjuntos e coleções de valor histórico, 

artístico, científico, técnico ou de qualquer outra natureza cultural, abertas ao público, a 

serviço da sociedade e de seu desenvolvimento. (IBRAM, 2018, p. 13) 

 

A discussão sobre o papel da reformulação dos museus ocorreu ainda na década de 1970, 

durante a conferência realizada em Santiago do Chile no ano de 1972. De acordo com PNEM (2021) 

o evento foi um marco para o setor de museus na América Latina, trazendo uma nova perspectiva 

influenciada pelas ideias de Paulo Freire sobre a função social e educativa dos museus. O encontro 

deu origem ao conceito de “museu integral”, que enfatizou a importância de uma abordagem 



101  

abrangente do patrimônio cultural e material, impactando significativamente as políticas e práticas 

museológicas na região. 

De acordo Barbosa (s/d.), o ensino da arte deve facilitar a conexão entre a obra e o observador, 

propondo que museus e espaços culturais se coloquem à frente na tarefa de habilitar o público a 

interpretar as manifestações artísticas. A autora já mencionava a escassez de instituições culturais que 

se dedicavam de fato a tornar a arte mais aberta e disponível e também expressava críticas à qualidade 

das visitas monitoradas, as quais avalia como tão pouco estimulantes que, para as crianças, a viagem 

até o museu muitas vezes se revela mais valiosa do que a visita em si. Para a autora, os Museus 

exercem uma função crucial na educação ao facilitar o acesso ao patrimônio cultural, que deve ser 

visto como um direito universal, e não restrito a segmentos privilegiados da sociedade. Tais 

instituições são essenciais para introduzir o público aos diversos critérios utilizados para avaliar a arte 

ao longo dos tempos, preparando os apreciadores de arte para analisar criticamente, tanto as criações 

artísticas históricas e contemporâneas, quanto as que emergirão no futuro. 

Um marco regulatório que prometeu impulsionar uma mudança significativa no cenário 

descrito por Barbosa foi o Decreto nº 8.124, promulgado em 17 de outubro de 2013, que regulamentou 

o Estatuto de Museus e representou um passo importante na direção da sua ampliação. De acordo 

com o IBRAM (2018), ao estabelecer diretrizes claras para o funcionamento dos museus, o decreto 

abriu caminho para que as instituições culturais ampliassem suas ações e adotassem práticas mais 

inclusivas e interativas, alinhando-se assim mais aos ideais de arte-educação defendidos por Barbosa. 

Este decreto não apenas definiu o que é um museu, mas também esclareceu o conceito de processos 

museológicos, reconhecendo-os como elementos fundamentais dentro do contexto museal. Os 

processos museológicos passaram a ser entendidos como: 

 
programa, projeto e ação em desenvolvimento ou desenvolvido com fundamentos teórico e 

prático da museologia, que considere o território, o patrimônio cultural e a memória social de 

comunidades específicas, para produzir conhecimento e desenvolvimento cultural e 

socioeconômico. (IBRAM, 2018, p. 13) 

Ainda de acordo com o IBRAM (2018), a Política Nacional de Museus, implementada em 

2003, caracterizou os museus como entidades dinâmicas que desempenham um papel ativo na 

sociedade. Essa política reconhece os museus como espaços cruciais para o desenvolvimento da 

democracia, a inclusão social, a construção de identidades, o avanço do conhecimento e o estímulo 

ao pensamento crítico sobre a realidade. 

Museus e centros culturais emergem como cenários fundamentais para a educação não formal, 

proporcionando experiências que complementam e enriquecem o processo educativo tradicional. 



102  

Nestes ambientes, os indivíduos têm a oportunidade de se conectar com o conhecimento de uma 

maneira interativa e pessoal, o que pode fortalecer a compreensão e a apreciação cultural. A 

importância desses espaços para o desenvolvimento pessoal é explicado por Calabre e Coutinho 

(2021): “O sentido da educação não formal para a construção da formação integral da pessoa ganha 

relevância nas ações educativas quando estas são realizadas em espaços capazes de produzir relações 

de identidade e pertencimento” (Calabre e Coutinho, 2021, p. 92). 

A mais nova definição de museu aprovada em 24 de agosto de 2022, durante a Conferência 

Geral do ICOM em Praga, é fruto de um extenso e abrangente processo colaborativo que contou com 

a participação de profissionais de diversas partes do mundo. No contexto brasileiro, esse processo foi 

conduzido pelo Comitê Brasileiro do ICOM (ICOM Brasil). 

 
Um museu é uma instituição permanente, sem fins lucrativos e ao serviço da sociedade que 

pesquisa, coleciona, conserva, interpreta e expõe o patrimônio material e imaterial. Abertos 

ao público, acessíveis e inclusivos, os museus fomentam a diversidade e a sustentabilidade. 

Com a participação das comunidades, os museus funcionam e comunicam de forma ética e 

profissional, proporcionando experiências diversas para educação, fruição, reflexão e partilha 

de conhecimentos. (ICOM, 2024) 

 

Essa visão dos museus como espaços inclusivos e participativos se alinha com a perspectiva 

de Barbosa (2012), que destaca que as artes têm um papel fundamental na manifestação simbólica 

dos diversos aspectos que formam a identidade de uma sociedade ou grupo social, já que segundo a 

autora as artes têm um papel fundamental na manifestação simbólica dos diversos aspectos que 

formam a identidade de uma sociedade ou grupo social. Isso engloba desde os elementos espirituais 

e materiais até os intelectuais e emocionais, incluindo estilos de vida, valores, tradições e crenças. 

Barbosa (2012) enfatiza a singularidade da arte como meio de comunicação, capaz de veicular 

significados que frequentemente ultrapassam as barreiras das linguagens discursivas e científicas. 

Essa perspectiva reforça a ideia de que uma compreensão completa da cultura de uma sociedade ou 

nação é impossível sem um entendimento de suas expressões artísticas. Tal visão sublinha a 

importância da arte não somente como um canal de comunicação sensorial único, mas também como 

uma ferramenta indispensável para a apreensão das complexidades culturais. 

Ao refletir sobre essas considerações, fica evidente que a arte é mais do que uma manifestação 

estética; ela é um pilar fundamental na construção e compreensão das identidades culturais. Através 

de suas múltiplas formas, a arte nos permite acessar dimensões da experiência humana que outros 

meios de comunicação não conseguem alcançar, oferecendo insights valiosos sobre o tecido social e 

cultural que nos envolve. 



103  

A prática de integrar a arte-educação nas visitas guiadas do Museu Casa do Pontal é 

reconhecida por sua eficácia em familiarizar os visitantes, particularmente os alunos, com o acervo 

do museu. Essa abordagem não só promove a valorização da arte popular brasileira, mas também 

contribui para uma experiência de visitação mais significativa e construtiva. 

Ao revisar a extensa obra de Antônio de Oliveira, observa-se uma rica diversidade temática 

que oferece inúmeras oportunidades para avaliar sua relevância, tanto no contexto pedagógico, quanto 

no seu papel crucial na preservação da memória cultural. No entanto, ao concluir a pesquisa, o foco 

recai sobre a temática do brincar, que, em sua essência, engloba um vasto leque de significados e 

ressonâncias sociais e culturais. Nosso objetivo não é esgotar todas as possibilidades analíticas, mas 

sim examinar como a apresentação da coleção pelo Museu do Pontal é crucial para reconhecer a 

importância dos espaços de memória na preservação da memória social. 

 
Figura 39: Obra de Antônio de Oliveira retratando brincadeira 

 

Fonte: Site Museu do Pontal 

 

Antônio de Oliveira capturou a essência da infância de maneira lúdica, documentando uma 

gama de brincadeiras e interações. Essa abordagem é particularmente inovadora, pois, na arte popular 

brasileira, as crianças frequentemente aparecem em papéis secundários, mas Oliveira as eleva a 

protagonistas de suas narrativas. 



104  

Figura 40: Obra de Antônio de Oliveira. Brincadeira de menina 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

 

De acordo com Beuque (1994) no cenário artístico do Brasil, notável pela frequente 

representação de crianças, a abordagem de Antônio de Oliveira é digna de nota por sua singularidade. 

O artista de Minas Gerais escolheu focar especificamente nas brincadeiras das crianças, atribuindo- 

lhes uma autonomia notável em suas representações. Isso se destaca em comparação com a tendência 

geral de outros artistas que, ao invés disso, costumam situar as crianças dentro de contextos mais 

abrangentes, como parte de cenas do dia a dia familiar ou em interação com figuras adultas. 

A exposição das obras de Oliveira com a temática brincadeira no Museu do Pontal, no ano de 

2024, portanto em suas novas instalações, proporciona uma análise instigante que conecta o passado 

ao presente. As peças que retratam brincadeiras infantis são contextualizadas de forma a dialogar com 

práticas lúdicas atuais, transcendendo a nostalgia e vinculando-as a atividades que persistem no Brasil 

contemporâneo. 

A mostra intitulada Brincares – brincadeiras e brincantes, apresenta, de acordo com O Museu 

do Pontal (2024): além dos brinquedos de madeira de Antônio, “Obras interativas e cinéticas como 

“Circo”, de Adalton Fernandes Lopes (Niterói, 1938 – 2005)” (Museu do Pontal, 2024). 

 
O acervo de mamulengos também abrirá espaço para encenações de teatro de bonecos. 

Um jogo de dança interativo, criado especialmente para a exposição, desafia crianças e 

adultos a reproduzir passos de danças brasileiras, como frevo, jongo, carimbó, chula e funk. 

(Museu do Pontal, 2024) 

Os museus não se limitam apenas a serem locais de preservação da memória e cultura 

materializadas em arte e documentos históricos. Eles são reconhecidos por seu papel vital na educação 

cultural e acadêmica, promovendo laços significativos de conhecimento. Esses espaços contribuem 

para a expansão da compreensão mundial e estimulam a formulação de indagações importantes e 

construtivas. 



105  

O Museu do Pontal enriquece a experiência dos visitantes ao promover uma exposição 

interativa e envolvente. No caso específico da Mostra Brincares, foi utilizada a pesquisa sobre o 

“Território do Brincar” e sua produção audiovisual, projeto que não apenas transmite as brincadeiras 

de diferentes partes do país, mas também abrange a atualidade, refletindo como essas práticas lúdicas 

convidam, inclusive, as crianças visitantes, a vivenciarem as brincadeiras retratadas. O setor de arte 

e educação do museu enfatiza a importância da interação, que é considerada tão ou mais valiosa do 

que a mera transmissão de conhecimento sobre as obras. Ao interagir, as crianças não apenas 

aprendem, mas também se conectam com a realidade imortalizada por Oliveira. 

Conforme podemos observar na imagem a seguir, a exposição tem vários nichos com as obras 

retratando as brincadeiras, e também telas com projeções. Na imagem a seguir, podemos ver duas das 

telas que estão posicionadas mais à direita. 

 
Figura 41: Visão parcial da sala de exposição Brincares 

 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

Na área expositiva Brincares, destaca-se também um totem que traz informações dos filmes 

ali apresentados. O texto esclarece que todos os filmes exibidos na sala são frutos do trabalho do 

Território do Brincar, um projeto que se dedica à escuta ativa, ao intercâmbio de saberes, ao registro 

e à difusão da cultura infantil. Este projeto se estabelece como um parceiro valioso do Museu do 

Pontal, especialmente no setor dedicado às brincadeiras. A mostra inclui uma variedade de filmes que 

capturam a essência das brincadeiras tradicionais, oferecendo aos visitantes uma janela para a riqueza 

e a diversidade das atividades lúdicas praticadas por crianças. Entre os filmes exibidos, encontram- 

se registros de Brincadeiras de Elástico (Acupe-BA), Brincadeiras de amarelinha Dias da Semana 



106  

(São Gonçalo do Rio da Pedras-MG), Construção de carrinhos (Comunidade Pomerana- ES), entre 

outras brincadeiras e localidades. 

A direção desses filmes é assinada por Renata Meirelles, David Reek e Fernanda Heinz 

Figueiredo, profissionais que, com sensibilidade e atenção aos detalhes, capturam a alegria e a 

criatividade das crianças em suas interações lúdicas. Através de suas lentes, eles conseguem transmitir 

a importância do brincar como uma expressão cultural vital, que merece ser preservada, 

compartilhada e celebrada. Realizado em parceria com o Instituto Alana, o projeto Território do 

Brincar mergulhou na cultura lúdica das crianças brasileiras, de abril de 2012 a dezembro de 2013. 

Os documentaristas Renata e David percorreram uma variedade de ambientes no Brasil, desde áreas 

rurais a urbanas, capturando a essência das brincadeiras infantis em diversos formatos. O projeto 

visava entender a infância para além do ambiente escolar, observando como as crianças se tornam 

narradoras e protagonistas de suas próprias experiências lúdicas. 

 
Figura 42: Obra de Antônio de Oliveira/ brincadeira de meninos 1 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

 

A atual exibição no Museu do Pontal, em suas novas instalações em 2024, aborda o brincar 

de maneira fascinante, estabelecendo uma conexão entre o passado e o presente. As obras de AO que 

representam brincadeiras infantis dialogam com práticas lúdicas contemporâneas, transcendendo a 

nostalgia e vinculando-as a atividades que persistem no Brasil atual. Complementando as esculturas 

de Oliveira, vídeos produzidos pelo projeto Território do Brincar demonstram as brincadeiras em 

diversas partes do país, enriquecendo a experiência e aprofundando a análise proposta pela exposição. 

A tensão entre conservar tradições e fomentar inovações é frequentemente discutida em 

âmbitos culturais e sociais. Enquanto há quem pleiteie pela preservação inalterada das práticas 

ancestrais, existe também a perspectiva de que a essência das tradições se manifesta na sua habilidade 



107  

de se adaptar e se renovar com o passar do tempo. Inegavelmente, ao integrar as esculturas de AO 

com vídeos contemporâneos de brincadeiras – que persistem e desafiam a homogeneização da 

globalização –, o Museu promove uma interação entre a herança do passado e a vivência do presente. 

 
A tradição é importante não para ser mantida, mas repetida, mesmo com variações, como 

exercício de aprofundamento. Explico: nosso encontro com o mesmo — de novo e de novo 

— é importante para a elaboração de questões latentes. Ainda que uma festa se repita 

anualmente, ela nunca será experienciada pelos participantes como a anterior. A festa pode 

ser a mesma, mas o mundo não é mais o mesmo, e as pessoas também não são mais as 

mesmas. (SAURA, 2015, p. 53) 

 

Incorporando vídeos que registram brincadeiras contemporâneas, a exposição se enriquece, 

evidenciando que, mesmo em meio ao avanço tecnológico e à digitalização das vivências, o espaço 

para a diversão espontânea e o jogo ainda persiste. A fusão de obras artísticas com cenas atuais de 

entretenimento enfatiza a persistência e a relevância das práticas lúdicas tradicionais, que sobrevivem 

como elementos vitais da cultura. Assim, mesmo na era da tecnologia, essas atividades de lazer não 

apenas sobrevivem, mas também são celebradas como componentes fundamentais que devem 

acompanhar o desenvolvimento tecnológico. 

Para Leite (2015), o brincar é reconhecido como uma linguagem universal inerente à infância, 

que transcende as barreiras sociais e serve como meio pelo qual as crianças exploram e compreendem 

o mundo, os outros e a si mesmas. Essa atividade é uma expressão autêntica e essencial do ser criança, 

não sendo uma prática estabelecida por adultos ou instituições educacionais devido à sua importância 

curricular, mas sim uma maneira natural pela qual as crianças manifestam seus sentimentos, 

pensamentos e desejos: “As brincadeiras, jogos, cantigas, brinquedos formam um conjunto de saberes 

e fazeres que pode ser compartilhado e ensinado de geração a geração, mas, aqui, foco no brincar 

como uma ação deliberada e com um fim em si mesma, que se origina na motivação, no interesse e 

na ação da própria criança” (Leite, 2015, p. 67). 



108  

Figura 43: Obra de Antônio de Oliveira. Brincadeira de meninos 2 

 
Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

O Museu do Pontal, reforça, portanto, essa perspectiva ao contextualizar as brincadeiras 

infantis de forma atual e interativa. As iniciativas educativas do museu promovem a participação ativa 

das crianças visitantes, enfatizando a experiência e a interação com as obras, o que se alinha com a 

visão do museu de priorizar o engajamento sobre a mera transmissão de conhecimento. 

No contexto da valorização de práticas culturais e da interação educativa em instituições 

museológicas, o Museu do Pontal destaca-se por sua abordagem inovadora e participativa. A 

instituição incorpora, em seu programa de atividades, a oferta de brinquedos populares por meio do 

Baú de Brinquedos, disponível aos finais de semana, o qual convida os visitantes a engajarem-se 

ativamente com a cultura lúdica. A seguinte descrição, ilustra essa prática, segundo o site do Museu 

do Pontal: 

 
Um baú de brinquedos populares, como ioiôs, bilboquês, petecas, piões, fantoches, elásticos 

e cordas para pular, giz para riscar amarelinha e bambolês, é aberto pelos arte-educadores 

todos os fins de semana, em dois horários. Muitas dessas brincadeiras são objeto de esculturas 

vistas nas exposições, especialmente no setor Brincares – brincadeiras e brincantes, e a ideia 

é estimular o público a experimentá-las ao ar livre, na grande praça jardim que fica na parte 

frontal do museu. (Museu do Pontal, 2024) 

 

Essa estratégia adotada pelo Museu do Pontal evidencia um compromisso com a educação 

patrimonial que transcende a exposição estática, promovendo uma experiência imersiva e 

intergeracional que enriquece a compreensão e a apreciação do patrimônio cultural imaterial. 



109  

Figura 44: Obra de Antônio de Oliveira. Brincadeiras, infância 
 

Fonte: autoria própria. Museu do Pontal, 2024 

 

 

A valorização da tradição cultural e sua manifestação no presente são aspectos fundamentais 

para a compreensão de como diferentes culturas abordam a transmissão do conhecimento e a 

preservação de sua herança. Em algumas sociedades, especialmente no Oriente, o foco recai sobre a 

continuidade e a prática viva das tradições, mais do que na conservação física dos objetos que as 

representam. Esta perspectiva enfatiza um processo de aprendizado contínuo e dinâmico, que evita a 

estagnação do conhecimento em meros artefatos, mantendo a tradição cultural como uma experiência 

atual e relevante. Para Sant’Anna (2009): 

 
No mundo oriental, os objetos jamais foram vistos como os principais depositários da 

tradição cultural. A permanência no tempo das expressões materiais dessas tradições não é o 

aspecto mais importante, e sim o conhecimento necessário para reproduzi-las. Nesses países, 

em suma, mais relevante do que conservar ura objeto como testemunho de um processo 

histórico e cultural passado é preservar e transmitir o saber que o produz, permitindo a 

vivência da tradição no presente. (Sant’Anna, 2009, p. 52) 

Conforme Sant’Anna (2009) destaca, a valorização da tradição cultural no Oriente vai além 

da simples conservação de objetos físicos. O essencial é a perpetuação e transmissão do conhecimento 

necessário para recriar essas expressões materiais. Essa abordagem enfatiza a importância de 

vivenciar a tradição no presente, garantindo sua continuidade por meio do saber. De maneira geral, o 

Museu do Pontal reflete esse princípio, especialmente ao analisar a exposição das obras de Antônio 

Oliveira sobre a temática da brincadeira. Oliveira, ao colocar crianças no centro de suas narrativas, 

não apenas resgata as brincadeiras de outrora, mas também motiva as novas gerações a se envolverem 

com as dimensões criativas e exploratórias do ato de brincar. Assim, assim como a perspectiva 

oriental sobre a cultura ressalta a transmissão do conhecimento para preservar viva a tradição, a obra 



110  

de Oliveira sublinha a necessidade de cultivar e compartilhar o espírito lúdico, assegurando que a 

essência da infância e da criatividade seja continuamente revitalizada e valorizada. 



111  

CONCLUSÃO 

 

 
Conforme apontado ao longo desse estudo, nosso trabalho enfoca a vida e a obra de Antônio 

de Oliveira e sua relação como MP no Rio de Janeiro (RJ). Antônio é considerado um importante 

expoente da arte popular, sobretudo, a partir de seu grande acervo presente no MP. Com vistas ao 

enfoque da importância deste para a preservação da memória social, adotamos no presente trabalho, 

alguns eixos básicos, compreendidos, no (re)conhecimento da biografia do autor a partir de sua obra 

O Mundo Encantado de Antônio de Oliveira, e na realização de pesquisa bibliográfica e visita ao 

Museu e à cidade natal do artista. 

No primeiro capítulo, discutimos como a cultura brasileira, inicialmente vista como uma 

ameaça pelos colonizadores portugueses, conquistou espaço. Exploramos a importância do 

Movimento Modernista, especialmente após a Semana de Arte Moderna de 1922, na valorização da 

arte nacional e das tradições populares. Destacamos a primeira exposição de cerâmica no país, com a 

obra de Vitalino Pereira dos Santos, que marcou um novo capítulo na história da arte brasileira. 

Também abordamos a chegada do francês Jacques van de Beuque e suas aquisições de arte brasileira, 

que formaram o acervo de um museu hoje considerado o mais importante do país. Concluímos com 

a capacidade da arte popular de se adaptar e evoluir, contribuindo para a construção de uma identidade 

cultural diversa e rica no Brasil. 

No segundo capítulo, exploramos como Antônio Oliveira, através de suas memórias, construiu 

representações escultóricas culminando na criação de seu Mundo Encantado. Destacamos a variação 

temática de sua vasta produção e abordamos a memória individual e coletiva. Esculpindo madeira, 

Oliveira eternizou uma época, capturando costumes, profissões, tradições e mitos, constituindo um 

legado cultural rico. Seus textos autobiográficos registram sua visão sobre sua obra, retratando 

experiências e práticas sociais. Determinado a superar obstáculos, Oliveira teceu um sonho maior, 

buscando reencontrar suas raízes. Seu processo artístico, muitas vezes inconsciente, traz aspectos do 

passado como forma de representação. A diversidade temática e a qualidade de sua obra são notáveis, 

apresentando características inovadoras na arte popular brasileira. Oliveira materializa memórias 

individuais e coletivas em suas esculturas, expressando valores de uma memória coletiva, mostrando 

que memória e identidade estão interligadas. 

No terceiro capítulo, apresentamos um breve histórico do patrimônio cultural brasileiro para 

contextualizar os aspectos históricos e facilitar a compreensão das ações contemporâneas. A noção 

de patrimônio cultural evoluiu significativamente, passando de uma simples apreciação de itens e 



112  

monumentos singulares para um entendimento mais profundo da cultura como parte integrante da 

vida em sociedade e das práticas diárias. Em seguida, destacamos as ações integrativas do Museu do 

Pontal, evidenciando seu reconhecimento como modelo de excelência na preservação e divulgação 

do patrimônio cultural brasileiro. 

O museu se afirma como um espaço de interação cultural e educação, destacando-se pela 

inovação e participação ativa. No contexto da valorização das práticas culturais e da interação 

educativa, o Museu do Pontal se sobressai por sua abordagem inovadora e participativa, incorporando 

atividades como o Baú de Brinquedos, que engaja os visitantes com a cultura lúdica. A estratégia 

curatorial de Jacques, focada na compreensão do ambiente dos artistas e suas relações pessoais com 

as criações, resulta em um acervo diversificado que revela as múltiplas facetas das expressões 

culturais brasileiras. Entre as ações de arte-educação, o museu oferece visitas teatralizadas baseadas 

na variedade temática do acervo permanente, facilitando conexões com áreas como história, arte, 

folclore e cultura brasileira. 

Ao nos questionarmos se a obra de AO contribui para a preservação da memória social, 

gostaríamos de lançar uma nova indagação nessa fase conclusiva do trabalho, questionando: Como a 

memória de Antônio de Oliveira está sendo trabalhada na atualidade? 

Nosso estudo se concentrou primordialmente no Museu do Pontal, principal guardião do 

acervo de Antônio de Oliveira. Contudo, é fundamental destacar a importância do Museu do Folclore 

na promoção da obra do artista, organizando exposições e até publicando um livro sobre ele. Apesar 

de nosso foco ter sido o Museu do Pontal e suas iniciativas relacionadas à obra de Oliveira, é evidente 

que a memória do artista está sendo eficazmente preservada nos dias atuais. 

A análise da contribuição de Antônio de Oliveira à preservação da memória social destaca a 

importância das instituições de memória nesse processo. Observações feitas durante uma visita ao 

centro de memória na cidade natal do artista revelaram um grande potencial para atividades 

educativas e de divulgação que poderiam ajudar a manter viva sua obra. Embora não seja o objetivo 

comparar diferentes contextos, fica claro que a preservação efetiva da memória cultural depende da 

existência de espaços dedicados a esse propósito. Na ausência desses espaços, a memória de um artista 

ou de uma obra cultural pode gradualmente se perder, ficando à mercê do acaso para sua preservação. 

Diferentemente de um museu que se dedica não apenas aos trabalhos de restauro e à 

preservação física das peças, também desenvolve fortemente um trabalho educativo e pedagógico em 



113  

torno da obra, garantindo assim a continuidade e a relevância cultural do legado do artista para as 

gerações futuras. 

Essas formas de expressão contribuem para que tenhamos uma manifestação tangível da 

história e da cultura de um povo pois refletem a forma de viver ao longo do tempo, sendo assim a arte 

popular desempenha uma função cultural fundamental para o desenvolvimento da cultura, identidade 

e memória social. 

O Museu do Pontal, não se limita a ser um repositório do passado. Ao contrário, ele se propõe 

a ser um local de criação e reinvenção. As ações do museu buscam atrair a memória, não deixando 

que ela se cristalize transformando em uma lembrança melancólica de um tempo vivido. Pelo 

contrário, por meio de atividades interativas, como as visitas teatralizadas e as outras ações já 

mencionadas que envolve o projeto de arte e educação, o museu estimula um diálogo constante entre 

as tradições e o contemporâneo. Assim, o Museu se destaca por sua capacidade de transformar o ato 

de lembrar em um processo ativo de engajamento cultural. A memória, e, particularmente, a memória 

social contida na produção de AO presente nesse espaço, não é apenas preservada, mas também é 

impulsionada para frente, ganhando novos significados e contextos. Isso permite que o público não 

apenas testemunhe a história, mas também participe dela por meio da cultura, contribuindo para a 

construção de uma narrativa viva e em constante evolução. 

Este estudo, focado em um artista brasileiro que retrata cenas do cotidiano e costumes de sua 

época, oferece uma possibilidade de compreensão mais aprofundada da cultura e sociedade brasileira. 

A continuidade desta investigação também é essencial para preservar o legado artístico e enriquecer 

o conhecimento sobre a identidade cultural brasileira. Ao documentar e analisar as obras aqui 

apresentadas, acreditamos ter contribuído para uma narrativa histórica que celebra a diversidade e a 

riqueza da cultura popular no Brasil, reforçando a necessidade de estudos contínuos nesse campo. 



114  

REFERÊNCIAS 

 
ABREU, Martha. Cultura popular, um conceito e várias histórias. In: ABREU, Martha; SOIHET, 

Rachel (Orgs.). Ensino de História: conceitos, temáticas e metodologias. Rio de Janeiro: Casa da 

Palavra, 2003. p.1. Disponível em: https://mega.nz/file/Z4hHEaQb#8DMeEtQDZ34my- 

rfvsfmpv958he_FnF2kKrJw2… Acesso em: 23 set. 2023. Referenciado. 

 

ABREU, Regina; CHAGAS, Mário. Memória e patrimônio: ensaios contemporâneos. Edição do 

Kindle, 2009. 

 

ARAÚJO, Carla Dayanne Montenegro Honorato. O lugar dos objetos de arte popular na obra 

folclorista de Mário de Andrade: propostas de explicação para uma ausência. 2014. 82f. 

Dissertação (Mestrado em Antropologia Social e Cultural). Faculdade de Ciências e Tecnologia da 

Universidade de Coimbra, Portugal. 2014. pp. 15,53,56. Disponível em: 

<https://estudogeral.uc.pt/bitstream/10316/31685/1/Final%20de%20Mestrado%20Carla%20Dayan 

ne.pdf>. Acesso em: 07 set. 2023. Referenciado 

 

ARNAUT, Jurema Kopke Eis Arnaut. A proteção do patrimônio cultural. In: IPHAN. Memória e 

Educação. Rio de Janeiro: Paço Imperial, 2008. p. 31, 37, 38, 43. Disponível em: 

http://portal.iphan.gov.br/ Referenciado. 

 

ARANTES, Augusto. O que é cultura popular. 1. ed. São Paulo: Brasiliense, 1981. (Coleção 

Primeiros Passos). Referenciado. 

AZZI, Riolando. O início da restauração católica em Minas Gerais: 1920-1930. Síntese: Revista 

de Filosofia, [S. l.], v. 5, n. 14, 1978. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/Sintese/article/view/2345. Acesso em: 15 jan.2024. 

Referenciado. 

 

BARBOSA, Ana Mae. Arte-educação pós-colonialista no Brasil: aprendizagem triangular. 

Comunicação e educação, São Paulo, (2) 59 a 64, 1995.p.61. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/comueduc/article/view/36136/38856. Acesso em: 7 jul. 2023. 

Referenciado. 

BARBOSA, Ana Mae. Tópicos utópicos. Belo Horizonte: C/Arte, 1998.p.18. Referenciado 

BARBOSA, Ana Mae. Síntese da Arte-educação no Brasil: duzentos anos em seis mil palavras. 

Polyphonía, v. 27/2. 2016. p. 674. Disponível em: 

https://revistas.ufg.br/sv/article/view/44693/22093. Acesso em: 7 jul. 2023. Referenciado. 

 

BARBOSA, Ana Mae. Arte Educação e Cultura. Edição do Kindle, s.d. Locais do Kindle 40-41. 

Referenciado. 

http://portal.iphan.gov.br/
http://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/Sintese/article/view/2345
http://www.revistas.usp.br/comueduc/article/view/36136/38856


115  

BARROS, José Antônio Nonato Duque Estrada de. O Modernismo no Brasil. In.: IPHAN, 

Memória e Educação. Rio de Janeiro: Paço Imperial, 2008. p. 135. Disponível em: 

http://portal.iphan.gov.br/ Referenciado. 

 

BATISTA, Marta Rossetti. Coleção Mário de Andrade. Religião e magia. Música e dança. 

Cotidiano. Organizadora. São Paulo: Edusp/ imesp/ IEB-USP. 2004. Referenciado. 

BEUQUE, Jacques Van de. Arte Popular Brasileira: peças da coleção casa do pontal. São Paulo: 

Câmara Brasileira do Livro, 1994. Referenciado. 

 

BRASIL. Decreto-Lei n. 25 de 30 de novembro de 1937. Organiza a proteção do patrimônio 

histórico e artístico nacional. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto- 

lei/del0025.htm. Acesso em: 7 jul. 2023. Referenciado. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 7 jul. 2023. 

Referenciado. 

 

BURKE, Peter. Cultura popular na Idade Média. 3. reimpressão. São Paulo: Companhia de 

Bolso, 2010. Referenciado 

 

CALABRE, L.; CONTINHO, R. Cultura popular e educação: uma experiência de visitação ao 

Museu Casa do Pontal. PragMATIZES - Revista Latino-Americana de Estudos em Cultura, v. 11, 

n. 20, p. 90-108, 2021. p. 92. Disponível em: 

<https://doi.org/10.22409/pragmatizes.v11i20.45577>. Acesso em: 15 dez 2023. 

 

CANCLINI, Néston García. La Producción Simbólica teoría y método en sociología del arte. 

Siglo XXI Editores. 1979. Referenciado. 

 

CARVALHO, Roberto Salgado. Breve História da Arte Popular. [Edição do Kindle]. 2021. p. 

17, 28. Referenciado. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. 6. ed. Belo Horizonte: Itatiaia; 

São Paulo: Editora Universidade de São Paulo, 1988. p. 417. Referenciado. 

 

CENTRO NACIONAL DE FOLCLORE E CULTURA POPULAR. Disponível em: 

<http://www.cnfcp.gov.br/interna.php?ID_Materia=176>. Acesso em: 18 de ago.2023. 

Referenciado. 

 

CHAUÍ, Marilena. Convite a filosofia: natureza e cultura. 13. ed. São Paulo: Ática, 2004. 

Referenciado. 

 

CIDADES: Belmiro Braga. Disponível em: <https://minasgeraismg.net/cidades/belmiro-braga>. 

Acesso em: 10 maio. 2023. Referenciado. 

 

COSTA E SILVA, Álvaro. Um breve histórico do patrimônio. In: IPHAN. Memória e Educação. 

Rio de Janeiro: Paço Imperial, 2008. p. 31, 35. Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/ 

Referenciado. 

http://portal.iphan.gov.br/
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.cnfcp.gov.br/interna.php?ID_Materia=176
http://portal.iphan.gov.br/


116  

CUCHE, Denys. A noção de Cultura nas ciências Sociais. São Paulo: EDUSC. 2012. 

Referenciado. 

 

DUARTE JÚNIOR, João Francisco. Fundamentos estéticos da educação. Campinas 1988. p. 12, 

32, 34, 43, 93. Referenciado. 

 

FABRIS, Annateresa. Portinari, pintor social. São Paulo: Perspectiva; editora da Universidade de 

São Paulo. 1990. p. 74. Referenciado. 

 

FERREIRA, Cláudia Márcia. Museu de Folclore Edison Carneiro. In: ARNAUT, Jurema Kopke 

Eis (Org). Museografia: a linguagem dos museus a serviço da sociedade e de seu patrimônio 

cultural. Rio de Janeiro: Ed. IPHAN, 1997. p. 102. Referenciado. 

 

FERREIRA, Cláudia Márcia; LIMA, Ricardo Gomes. O museu do folclore e as artes populares. 

Revista do IPHAN n. 28, Rio de Janeiro, p. 102. 1999. Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/ 

Referenciado. 

 

FISCHER, Ernst. A necessidade da arte. 9. ed. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1982. 

Referenciado. 

 

FRANKE, Isabel. Visitar ateliês: uma viagem para adentrar a genialidade dos artistas populares, 

2023. Disponível em: <https://www.artesol.org.br/conteudos/visualizar/Visitar-atelies-uma- 

viagem-para-adentrar-a-genialidade-dos-artistas-populares>. Acesso em: 10 de dez. 2023. 

Referenciado. 

 

FROTA, Lélia Coelho. Mitopoética de 9 artistas brasileiros: vida, verdade e obra. Rio de 

Janeiro. 1975. p. 30. Referenciado. 

 

FROTA, Lelia Coelho. A arte do povo. 1976. Disponível em: 

<http://www.museucasadopontal.com.br/sites/default/files/artigos/pdf/Artigo%202%20Lelia%20C 

oelho%20Frota.pdf>. Acesso em: 02 nov. 2023. p. 1, 8. Referenciado. 

 

FROTA, Leila Coelho. Mestre Vitalino. Recife: Massangana. 1986. p. 11. Referenciado. 

 

FROTA, Lélia Coelho. Brasil, Arte Popular Hoje. Rio de Janeiro: Editoração-Publicações e 

Comunicação LTDA, 1987. p. 133. Referenciado. 

 

FROTA, Lélia Coelho. Pequeno dicionário da arte do povo brasileiro: século XX. Rio de 

Janeiro: Aeroplano, 2005. p. 27, 30, 49, 50. Referenciado. 

 

GONÇALVES, José Reginaldo Santos. Os limites do patrimônio. In: FILHO, Manuel Ferreira 

Lima.; ECKERT, Cornélia. Antropologia e patrimônio cultural: diálogos e desafios 

contemporâneos. Blumenau: Nova Letra, 2007. p. 12. Referenciado. 

 

GUIMARAENS, Dinah. O mundo encantado de Antônio de Oliveira. Rio de Janeiro: Fundação 

Nacional de Arte - FUNARTE, Instituto Nacional do Folclore, 1983. P. 18, 20. (Série O artista 

popular e seu meio). Referenciado. 

http://portal.iphan.gov.br/
http://www.artesol.org.br/conteudos/visualizar/Visitar-atelies-uma-
http://www.museucasadopontal.com.br/sites/default/files/artigos/pdf/Artigo%202%20Lelia%20C


117  

GULLAR, Ferreira. Cultura posta em questão; vanguarda e subdesenvolvimento: ensaios 

sobre a arte. Rio de Janeiro: José Olympio, 2002. p. 191. Referenciado. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. - Rio de Janeiro: DP&A, 

2006. p. 7, 13, 43. Referenciado. 

 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. 2. ed. São Paulo: Edições Vértice, 1990. p. 34. 

Referenciado. 

 

ICOM, Conselho Internacional de Museus. Nova Definição de Museu. Disponível em: 

<https://www.icom.org.br/?page_id=2776>. Acesso em: 12 de ago. 2024. 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. IPHAN. 2023. 

Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/. Acesso em: 7 jul. 2023. Referenciado. 

 

IBRAM, Instituto Brasileiro de Museus (IBRAM). Caderno da Política Nacional de Educação 

Museal. Brasília: IBRAM, 2018. Disponível em: <https://www.museus.gov.br/wp- 

content/uploads/2018/06/Caderno-da-PNEM.pdf>. Acesso em: 22 de fev. 2024. 

 

LE GOFF, Jacques. História e memória. 3 ed. SP: Editora Unicamp. 2019. Referenciado. 

 

LEITE, Ana Cláudia Arruda. Diálogos e experiências: pontes que conectam pessoas e territórios. In: 

MEIRELLES, Renata (Org.). Território do brincar: diálogo com escolas. São Paulo: Instituto 

Alana, 2015. p. 61-69. Disponível em: https://territoriodobrincar.com.br/wp- 

content/uploads/2014/02/Territ%C3%B3rio_do_Brincar_-_Di%C3%A1logo_com_Escolas- 

Livro.pdf. Acesso em: 20 jan. 2024. 

 

LIMA, Mateus Mota. de. O Artista do Agreste no Cenário Nacional: A trajetória de Vitalino na 

(Con)Formação da identidade nordestina. 2018. 59f. Monografia (Bacharelado em Ciências 

Sociais). Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa (PB). 2018. p. 11, 15, 29. Referenciado. 

 

LIMA, Ricardo Gomes. O grande e o pequeno. Concinnitas, ano 6, volume 1, número 8, 2005. p. 

196, Referenciado. Disponível em: https://www.e- 

publicacoes.uerj.br/index.php/concinnitas/article/view/55339/0. Acesso em: 8 de jan. 2024. 

Referenciado. 

 

LINS, Artur André. As artes populares no mundo contemporâneo. 2023. Disponível em: 

<https://www.artesol.org.br/novo/conteudos/visualizar/As-artes-populares-no-mundo- 

contemporaneo>. Acesso em: 10 de dez. 2023. 

 

MARIANI, Alayde. A memória popular no registro do patrimônio. Revista do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional, Arte e cultura popular. n. 28, 1999. Org. Elisabeth Travassos. 

Disponível em: Acesso em: http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/RevPat28.pdf. 

Referenciado. 

http://www.icom.org.br/?page_id=2776
http://portal.iphan.gov.br/
http://www.museus.gov.br/wp-
http://www.artesol.org.br/novo/conteudos/visualizar/As-artes-populares-no-mundo-
http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/RevPat28.pdf


118  

MARQUES, Ivan Francisco. O legado modernista: recepção e desdobramentos nas décadas de 

1960 e 1970. Estudos Avançados. 2022. p. 153. Disponível em: https://doi.org/10.1590/s0103- 

4014.2022.36105.010. Acesso em: 7 jul. 2023. Referenciado. 

 

MASCELANI, Ângela. O mundo da arte popular brasileira. 1. ed. Rio de Janeiro: Mauad, 

2006. Referenciado. 

 

MASCELANI, Ângela. O mundo da arte popular brasileira. 2. ed. rev. Rio de Janeiro: 2009. 

Referenciado. 

 

MASCELANI, Ângela. (RE)Inventar, artistas criadores. Catálogo Sesc Birigui. 2018. 

Referenciado. 

 

MASCELANI, Ângela. Museu do Pontal, uma história de amor entre um imigrante francês e a 

arte popular brasileira. Entrevistadoras: Martha Abreu e Ângela de Castro Gomes. 2023. 

Disponível em: https://www.politika.io/fr/article/museu-do-pontal-uma-historia-amor-entre-um- 

imigrante-frances-e-a-arte-popular-brasileira. Acesso em: 19 jan. 2024. Referenciado. 

 

MASCELANI, Ângela. Cultura: Ângela Mascelani, do Museu do Pontal, é eleita carioca do ano. 

Entrevistador(a): Kamille Viola. Veja Rio, 2021. Disponível em: <https://vejario.abril.com.br/beira- 

mar/cultura-angela-mascelani>. Acesso em: 19 de jan. de 2024). Referenciado. 

 

MASCELANI, Angela. Entrevista concedida a Giovânia Costa e Karla Hansen. Arte Popular com 

A maiúsculo. Revista Educação Pública, 2006. Disponível em: 

https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/6/15/arte-popular-com-a-maiusculo. Acesso em: 04 

de maio de 2023. Referenciado. 

 

MENEZES, Juliana Santos. O patrimônio cultural da cidade de Ilhéus à luz da literatura de Jorge 

Amado. Cultur: Revista de Cultura e Turismo, ano 3, n. 3. 2009. Disponível em: 

http://periodicos.uesc.br/index.php/cultur/article/view/247/256. Acesso em: 7 jul. 2023. 

Referenciado. 

MONCAU, Gabriela. Dia de Reis: conheça a história da data e como ela é celebrada no Brasil. 

Brasil de Fato, São Paulo, 06 jan. 2022. Disponível em: 

<https://www.brasildefato.com.br/2022/01/06/dia-de-reis-conheca-a-historia-da-data-e-como-ela-e- 

celebrada-no-brasil>. Acesso em: 15 de fev.2024. Referenciado. 

 

MONTEIRO, Linderval Augusto. A trajetória de Ilda do Prado Lameu: dinamismo popular e 

cidadania em uma periferia do Rio de Janeiro. História Oral, 9(2). 2012. Disponível em: 

https://www.revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/198. Acesso em: 02 dez. 2022. 

Referenciado. 

 

MONTES, Maria Lúcia. Teimosia da imaginação: dez artistas brasileiros. Instituto do Imaginário 

do Povo Brasileiro. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012. p. 16. Referenciado. 

 

MORAIS, Eduardo Jardim. A Brasilidade modernista: sua dimensão filosófica. Rio de Janeiro: 

Graal. 1978. Referenciado. 

http://www.politika.io/fr/article/museu-do-pontal-uma-historia-amor-entre-um-
http://periodicos.uesc.br/index.php/cultur/article/view/247/256
http://www.brasildefato.com.br/2022/01/06/dia-de-reis-conheca-a-historia-da-data-e-como-ela-e-
http://www.revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/198


119  

MUSEU CASA DO PONTAL ARTE POPULAR BRASILEIRA. Jacques Van De Beuque. Vida 

profissional. Disponível em: http://www.popular.art.br/pt-br/jacques-van-de-beuque-profissional. 

Acesso em: 7 jul. 2023. Referenciado. 

 

MUSEU DE IMAGENS DO INCONSCIENTE. Disponível em: 

https://www.museuimagensdoinconsciente.org.br/nise-da-silveira. Acesso em: 05 de maio de 2023. 

Referenciado. 

 

MUSEU DO PONTAL. Baú de Brinquedos. Museu do Pontal, [s.d.]. Disponível em: 

https://museudopontal.org.br/programacao/bau-de-brinquedos/. Acesso em: 28 jan. 

2024. Referenciado. 

 

NASCIMENTO, Mayk Andreele do. Memória, cultura popular e enraizamento: uma análise dos 

costumes e práticas culturais dos bairros do Roger e Tambiá em João Pessoa-PB. 2015. Dissertação 

(Mestrado) - Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2015. p. 23. Disponível em: 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/bitstream/tede/7262/1/arquivototal.pdf. Acesso em 20 de dez. 2023. 

Referenciado. 

 

NEMER, José Alberto. 26 Salão nacional de Arte de Belho Horizonte: O Brasil na visualidade 

popular. 2000. p. 9. Museu de Arte da Pampulha. Referenciado. 

 

NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto História. Revista do 

Programa de Estudos Pós-Graduados em História e do Departamento de História da PUC-SP, 

n. 10. p. 13. São Paulo, dez.-1993. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/12101. Acesso em 22 de jan.2024. 

Referenciado. 

 

OLIVEIRA, Antônio de. O mundo encantado de Antônio de Oliveira. Rio de Janeiro: Fundação 

Nacional de Arte - FUNARTE, Instituto Nacional do Folclore, 1983. (Série O artista popular e seu 

meio). 

 

ORTIZ, Renato. Cultura Brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense, 2006. p. 70, 

71. Referenciado. 

 

PASSETTI, Dorothea. Tristes Trópicos: os anos brasileiros de Lévi-Strauss. In: BERNARDO, 

Teresinha.; TÔTOCA, Silvana. Brasil: resistência e invenção. Ciências Sociais na atualidade. São 

Paulo: Ed. Paulus. 2004. p. 35. Referenciado. 

 

POLLAK, Michael. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, 

1992. p. 200-212. Disponível em: 

http://www.pgedf.ufpr.br/memoria%20e%20identidadesocial%20A%20capraro%202.pdf. Acesso 

em: 10 jun. 2023. p. 3. Referenciado. 

 

PREFEITURA MUNICIPAL DE BELMIRO BRAGA. História. Disponível em: 

<https://www.belmirobraga.mg.gov.br/o-municipio/historia/>. Acesso em: 13. out. 2023. 

Referenciado. 

 

SANT’ANNA, Marcia. A face imaterial do patrimônio cultural: os novos instrumentos de 

http://www.popular.art.br/pt-br/jacques-van-de-beuque-profissional
http://www.museuimagensdoinconsciente.org.br/nise-da-silveira
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/12101
http://www.pgedf.ufpr.br/memoria%20e%20identidadesocial%20A%20capraro%202.pdf
http://www.belmirobraga.mg.gov.br/o-municipio/historia/


120  

reconhecimento e valorização. In: ABREU, Regina; CHAGAS, Mário (Orgs.). Memória e 

patrimônio: ensaios contemporâneos. 2. ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2009. p. 52. Referenciado. 

 

SANTOS, José Luiz. dos. O que é cultura. São Paulo: Brasiliense. 2006. Referenciado. 

 

SANTOS, Daniela; FAULHABER, Priscila. A estética do Assombro nas coleções de arte popular 

de Jacque, Lina e Emanoel. MODOS. Revista de História da Arte. Campinas, v. 3, n. 3, p. 228-241, 

2019. Disponível em: ˂ https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8663180 

4335˃. Acesso em: 7 jul. 2023. Referenciado. 

 

SAURA, Soraia Chung. Culturas populares, brincar e conhecer-se. In: MEIRELLES, Renata (Org.). 

Território do brincar: diálogo com escolas. São Paulo: Instituto Alana, 2015. p. 51-57. 

Disponível em: https://territoriodobrincar.com.br/wp- 

content/uploads/2014/02/Territ%C3%B3rio_do_Brincar_-_Di%C3%A1logo_com_Escolas- 

Livro.pdf. Acesso em: 20 jan. 2024. Referenciado. 

 

SOARES, Lélia Soares. O mundo encantado de Antônio de Oliveira. Rio de Janeiro: Fundação 

Nacional de Arte - FUNARTE, Instituto Nacional do Folclore, 1983. p. 11-14. (Série O artista 

popular e seu meio). 

 

TIRAPELI, Percival. Arte brasileira arte popular. São Paulo: Ibep Jovem. 2013. Referenciado. 

 

VICENTE, Sérgio Augusto. Belmiro Braga inaugura Casa de Cultura. Diário de Minas, 2024. 

Disponível em: <https://diariodeminas.com.br/Publicacao.aspx?id=517279&fbclid=IwY2xjawEwq 

KtleHRuA2FlbQIxMQABHdTk5lxENZ-5n_N7HDHs3Th4k8RwW34GEKyZgw_1Ma_o3yRqYgb 

-aZ7EpA_aem_a1Db5dz4oY68wKCHdHbqWw>. Acesso em:25 de jul de 2024 



121  

APÊNDICE A - Criação da Casa de Cultura de Belmiro Braga 

 
A recente criação de um centro cultural na cidade do artista ocorreu as vésperas da defesa 

dessa dissertação, mas houve tempo de incluir essa informação como apêndice. A obra do artista foi 

retirada do centro de memória mencionado neste trabalho e transferida para o Centro Cultural, onde 

foi higienizada e recebeu um tratamento contra cupins. 

Como podemos observar na foto a seguir, sua obra foi acomodada de forma a facilitar a 

observação e banners ilustram a trajetória do artista. 

 

Figura 45: Inauguração da Casa da Cultura 
 

Fonte: Diário de Minas, 2024 

 

 

No centro cultural recém inaugurado, há uma seção dedicada ao artista, o que marca um 

avanço significativo na valorização e conservação da memória de Antônio de Oliveira e, por extensão, 

da própria cidade. A contribuição da obra de Antônio de Oliveira para a memória coletiva transcende 

a preservação de seu legado artístico; ela reflete a identidade e a história de sua cidade natal. 

É crucial incitar uma reflexão coletiva sobre a importância de honrar e preservar o patrimônio 

cultural que Antônio de Oliveira tão ricamente ilustrou em suas obras. Suas criações são janelas para 

um Brasil de outrora, e ao resgatar e valorizar essas memórias, enriquecemos nossa compreensão do 

presente. 

De acordo com Vicente (2024), o projeto da Casa de Cultura de Belmiro Braga, ainda em fase 

inicial, precisa de apoio para manutenção, contratação de funcionários, desenvolvimento de projetos 



122  

culturais e transferência para um espaço maior. A instituição deve se tornar um equipamento cultural 

dinâmico, valorizando a diversidade e o pertencimento comunitário, consolidando-se como um 

patrimônio vivo e democrático, independente das administrações futuras. 

A criação da Casa de Cultura já é um grande passo. O próximo passo é aguardar iniciativas 

que envolvam a comunidade, lembrando que o desenvolvimento de ações é essencial para explorar o 

valor educacional e cultural da arte de Antônio de Oliveira. 


