
 
 

UFRRJ 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

 

Lições de Bolekaja: Experiências Pedagógicas Antirracistas e 

Afrocentradas no Ensino de Inglês 

 

 

 

 

Maria Carolina Almeida de Azevedo 

 

 

 
 
 
 
 
 

2022 
  



 
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, 

CONTEXTOS CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 
 
 
 

LIÇÕES DE BOLEKAJA: EXPERIÊNCIAS PEDAGÓGICAS 
ANTIRRACISTAS E AFROCENTRADAS NO ENSINO DE INGLÊS 

 
 
 
 

MARIA CAROLINA ALMEIDA DE AZEVEDO 
 

 
Sob a Orientação do Professor Doutor 

Luiz Fernandes de Oliveira 
 

 
Dissertação submetida como requisito 
parcial para obtenção do grau de Mestre 
em Educação no Programa de Pós-
Graduação em Educação, Contextos 
Contemporâneos e Demandas 
Populares, Área de Concentração em 
Educação, Contextos Contemporâneos e 
Demandas Populares. 
 
 
 
 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ 
Dezembro de 2022  



 

 

"O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001” 

"This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 
Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001"  



 



AGRADECIMENTOS 

 

 

Que difícil e gostosa é a missão de dizer um “muito obrigada” aos que estiveram junto 

a mim nesta longa missão. Difícil pelo medo de esquecer alguém; e gostosa, pois não há como 

findar esta etapa sem deixar registrado o meu amor, carinho, admiração e profundo 

agradecimento àqueles que caminharam comigo neste projeto de escrita e de vida. 

Agradeço primeiramente aos que me antecederam e que não estão mais aqui de corpo 

presente, mas se fazem presentes nas memórias e ensinamentos a todo tempo. À minha mãe, 

meus avós, a Xangô e Iemanjá que nunca me abandonaram e me ajudaram a perseverar. Sem 

vocês, eu nada seria. 

Ao Idris, meu filho maravilhoso, dinâmico e sábio, que todos os dias me ori-enta e me 

convida ao movimento em corpo e caminho, na busca pelo melhor de nós dois nessa vida. Sinto-

me honrada por ser sua mãe. 

Ao meu paizinho maravilhoso, senhor Paulo Roberto de Azevedo; aos meus irmãos, 

Allan, Evelyn e Vânia; aos meus sobrinhos, sobrinha e cunhado, agradeço por todo o amor, 

apoio na logística, financiamento, na contenção do desespero, no afago dedicado nas horas 

difíceis e nas gargalhadas e comidas re-energizantes. São todos indissociáveis de quem eu sou. 

À Zica, aos meus tios e tias, minhas primas, primos e primes, agradeço pela torcida, 

pelo acolhimento, pelos aprendizados oferecidos a cada encontro e por todo o afeto virtual e 

presencial. Vocês são minha fã-mília. 

Ao meu orientador Luiz Fernandes de Oliveira, que acreditou neste projeto e, paciente, 

afetuosa e sabiamente, me conduziu nesta pesquisa, respeitando e compreendendo 

interseccionalmente minhas questões. Que este não seja o fim, mas apenas uma etapa de um 

caminho acadêmico em que desejo tê-lo presente. Muito obrigada por tudo. 

Aos membros do grupo de pesquisa GPMC, às minhas companheiras e ao companheiro 

de orientação, Amanda Neres, Carol Rosa, Lilian do Carmo, Carol Netto, Cecília Saitu , Dani 

Tudes e Diomário Silva, pelas trocas, sugestões, textos compartilhados, bem como o desespero 

e a angústia, que foram muito importantes no desenvolvimento da pesquisa e da pesquisadora. 

Aos amigos Nina Monteiro, Amaury Rezende, Dany Gonçalves, Mário Mangabeira, 

Andrezza Didara, Amanda Soares, Dani Coutinho, Júlio Machado da Costa, Nice Oliveira, Dani 

Milioli, Flávia Besse, Priscila Bahia, Gláucia Moraes, Carol Sotero, Juliana Nascimento, Marta 



Nobre, Carol Lacorte e Fernanda Nóbrega, por todas as conversas que me fizeram não desistir, 

a cada ajuste no texto, por todo livro comprado, emprestado e nunca mais devolvido (!), por  

tudo o que dividimos neste período e que me fez finalmente terminar com êxito esta escrita.  

À professora Fernanda Felisberto e @ professor@ Jonas Alves pela participação, 

apontamentos e contribuições na banca de qualificação e às professoras Cintia Camargo, 

Viviane Antunes e Alyxandra Gomes, pelo aceite para compor a banca de defesa e me por 

auxiliarem no aprimoramento deste estudo. 

Aos professores Elias Ribeiro da Silva, Maurício de Souza Neto, Basa’Ilele Malomalo, 

Esther Lisanza, Samba Camara, Renan Moutinho e Gabriel Nascimento, pelo auxílio, pelas 

trocas e oportunidades de ampliar a minha atuação profissional, além de abrirem espaço para a 

divulgação desta pesquisa e de estudos nascidos de suas ramificações. 

Em especial, agradeço ao professor Chike Anyaegbunam por ter compartilhado sua 

pesquisa de pós-doutorado, colaborando assim com o desenvolvimento desta pesquisa e o 

pioneirismo dos estudos sobre o Intelectualismo Bolekaja no Brasil. 

Aos parentes do Coletivo Docente Agbalá, que pavimentaram comigo a estrada que me 

trouxe até aqui e que todos os dias me fortalecem ao materializar o Ubuntu em sua essência. 

Bendigo a vida de cada um que compõe este coletivo. 

À minha psicóloga, Lucimar Salles, que me amparou na construção de uma nova pessoa, 

assumindo a identidade de pesquisadora como possível e providencial para esta nova etapa de 

minha vida. Lu, te amo muito.  

Às equipes e gestoras (Sandra Helena Valadão e equipe, Bárbara Santos e equipe) das 

escolas CIEP Engenheiro Wagner Gaspar Emery e Professor Fábio César Pacífico, que foram 

muito parceiras e motivadoras desde o início desta empreitada. Eu JAMAIS teria concluído este 

mestrado sem o apoio e a compreensão de vocês. 

Aos meus alunos, que nas trocas de ideias e carinho me motivam diariamente a buscar 

recursos para ser uma professora melhor e, consequentemente, uma pessoa melhor.   

Ao Pedro Basílio e Kwame Sarpong, pelo apoio na reconfiguração de minhas questões 

coloniais com a língua inglesa e que possibilitaram estar em outros espaços com esta pesquisa. 

Um terno abraço e um caminho próspero é o que desejo a vocês. 

Ao British Council e toda a sua equipe, que permitiram trazer para a análise deste estudo 

o trabalho desenvolvido em conjunto com a instituição e que foi muito importante para o meu 

aprimoramento profissional. 



A todo copo de água atrás da porta, a todas as orações, todas as mensagens 

encorajadoras, todo “deixa Idris aqui para você escrever”, todo chá de alecrim para concentrar, 

todas as quentinhas enviadas para adiantar o trabalho e as tantas outras expressões de cuidado 

e carinho que recebi, que são imensuráveis e que jamais conseguirei expressar o quanto foram 

amorosas e importantes para que eu pudesse concluir este processo. 

E, por fim, a todos que não foram nomeados, mas estiveram comigo, seja em cada passo 

dado até aqui, durante o percurso ou no desejo de conexões futuras, e que intencionalmente 

habitam um espaço muito especial em minha vida.  

Ngasakidila! Zikomo! E nantchê nun we! Nglacias! Thanks! Valeu! 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Quanto mais conhecemos, mais corajosos nos tornamos. Quanto mais forte nosso 

orgulho e amor próprio, maior nossa coragem.  

NA’IM AKBAR (Tradução de Roberta Frederico) 

 

 

  



RESUMO 

 

AZEVEDO, Maria Carolina Almeida de. Lições de Bolekaja: Experiências pedagógicas 
antirracistas e afrocentradas no ensino de Inglês. 2022. 151p. Dissertação (Mestrado em 
Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares). Instituto de Educação/Instituto 
Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 
2022. 

 

A presente pesquisa visa a analisar as experiências pedagógicas da autora baseadas em 
princípios antirracistas e afrocentrados. As atividades estão divididas entre ações pedagógicas 
performadas com alunos do 2º ano do ensino fundamental I e alunos da Educação de Jovens e 
Adultos da Secretaria Municipal de Educação do Rio de Janeiro no ano de 2019, e três encontros 
formativos com professores e outros profissionais ligados ao ensino de língua inglesa, que 
foram promovidos pelo Conselho Britânico de Educação, o British Council. Como base teórica, 
mas não única, serão utilizados alguns preceitos presentes em obras de autores pertencentes ao 
Intelectualismo Bolekaja, como Chinweizu et al. (1975), Wa Thiong’o (2021) e Mudimbe 
(2013), além de teóricos de outros movimentos africanos e afrodiaspóricos, como Asante (2017) 
e Appiah (2018). Aqui, descrevo o movimento social Bolekaja e o movimento intelectual crítico 
Intelectualismo Bolekaja, com o apoio da obra de Anyaegbunam (1994), focando em como as 
metáforas deste movimento serviram de inspiração para construir pontes com o estudo aqui 
feito. Diante da análise dos capítulos acerca das identidades raciais e sobre o panorama atual 
encontrado no embricamento entre raça, relações étnico-raciais e o ensino de Inglês, desenvolvo 
a base teórica que sustentará este estudo.  O objetivo desta pesquisa é compreender como se 
estabelece a conexão entre o ensino de língua inglesa e as relações étnico-raciais, e como essa 
relação ecoa em alguns agentes presentes neste processo, como os professores, os alunos, o 
ensino de inglês e a pesquisadora. Além disso, pretendo investigar como os ensinamentos 
presentes no Intelectualismo Bolekaja podem contribuir para o desenvolvimento de um ensino 
de língua inglesa moldado para os objetivos e aprimoramento das populações indígena e negra 
brasileiras. A metodologia utilizada nesta pesquisa será a narrativa autobiográfica, tendo em 
vista que se trata de um estudo voltado às experiências vivenciadas pela professora 
pesquisadora. Os resultados e as conclusões apontam que a identidade racial da professora e 
seu letramento racial crítico são fatores determinantes para o desenvolvimento de atividades 
que não endossem perspectivas racistas e que, mesmo que já contemos com profissionais 
empenhados na promoção de uma educação linguística outra, há uma lacuna na formação destes 
docentes sobre o conhecimento determinado pelas leis federais n. 10.639/03 e n. 11.645/08. 

Palavras-chave: Ensino de inglês. Bolekaja. Relações étnico-raciais. Pedagogia crítica. 
Decolonialidade. 

  



ABSTRACT 

 

AZEVEDO, Maria Carolina Almeida de. Bolekaja lessons: Antiracist and afrocentered 
pedagogical experiences in english language teaching. 2022. 151p. Dissertation (Master in 
Education, Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto de Educação/ Instituto 
Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 
2022. 

  

The present research aims to analyze the author's pedagogical experiences based on antiracist 
and afrocentered principles. The activities are divided between pedagogical actions performed 
with students of 2nd grade and students of Youth and Adult Education of the Municipal 
Secretariat of Education of Rio de Janeiro in 2019 and three formative meetings with teachers 
and other professionals linked to the teaching of English language, which were promoted by 
the British Council of Education. As a theoretical basis, but not the only one, some precepts 
present in works by authors belonging to Bolekaja Intelectualism such as Chinweizu ET AL. 
(1975), Wa Thiong'o (2021) and Mudimbe (2013), as well as theorists from other African and 
Afrodiasporic movements such as Asante (2017) and Appiah (2018). Here I describe the 
Bolekaja social movement and Bolekaja Intelectualism, drawing on the work of Anyaegbunam 
(1994), focusing on how the metaphors of these movements have served as inspiration to build 
bridges with the study here. After analyzing the chapters on racial identities and the current 
panorama found in the intersection between race, ethno-racial relations, and the teaching of 
English, I develop the theoretical basis that will sustain this study.  The purpose of this research 
is to understand how the connection between English language teaching and ethno-racial 
relations is established, and how this relationship echoes in some agents present in this process 
such as teachers, students, English teaching and the researcher. Furthermore, I intend to 
investigate how the lessons present in Bolekaja Intelectualism can contribute to the 
development of an English language teaching modeled towards the objectives and improvement 
of the indigenous and black Brazilian populations.  The methodology used in this research will 
be autobiographical narrative, since it is a study of experiences lived by the teacher himself. 
The results and conclusions indicate that the teacher's racial identity and critical racial literacy 
will be determinant for the development of activities that do not endorse racist perspectives and 
that, even though we already have teachers committed to promoting a different language 
education, there is a gap in the training of these teachers on the knowledge determined by the 
federal laws n. 10.639/03 and n. 11.645/08. 

 

Keywords: English language teaching. Bolekaja. Ethnic-racial relations. Critical pedagogy. 
Decoloniality. 

 

  



LISTA DE SIGLAS E ABREVIAÇÕES 

 

BC – British Council 

CB – Criticismo Bolekaja 

IB – Intelectualismo Bolekaja 

GERER – Gerência de Relações Étnico-raciais da Prefeitura do Rio de Janeiro 

LA – Linguística Aplicada 

LI – Língua Inglesa 

RER – Relações étnico-raciais 

SME/RJ – Secretaria Municipal de Educação do Rio de Janeiro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................... 13 

1.1 Nossos Passos Vêm de Longe ........................................................................................... 13 

1.2 Minha Ligação com a Língua Inglesa ............................................................................. 14 

1.3 A Pesquisa ......................................................................................................................... 21 

1.3.1 Estrutura da pesquisa ................................................................................................... 30 

2 BOLEKAJA ......................................................................................................................... 32 

2.1 Bolekaja: Ensinamentos da Classe Trabalhadora aos Intelectuais Africanos ............ 32 

2.2 Criticismo Bolekaja e Minhas Experiências Pedagógicas em Língua Inglesa ............ 37 

3 LÍNGUA INGLESA, IDENTIDADES RACIAIS E RELAÇÕES  
ÉTNICO-RACIAIS ................................................................................................................ 46 

3.1 Breve Histórico do Ensino de Língua Inglesa no Brasil ............................................... 53 

3.2 O Branco e o Ensino de Inglês ......................................................................................... 54 

3.3 O Negro e o Ensino de Inglês ........................................................................................... 63 

3.4 O Indígena e o Ensino de Língua Inglesa ....................................................................... 73 

3.5 Panorama Atual ................................................................................................................ 79 

4 NARRATIVA AUTOBIOGRÁFICA: GRIOTS PORTANDO A ORALITURA NA 
FORMAÇÃO DOCENTE A FAVOR DA JUSTIÇA SOCIAL ......................................... 91 

5 ANÁLISES DOS OBJETOS .............................................................................................. 96 

5.1 Apresentação ..................................................................................................................... 96 

5.2 Descrição e Análise das Práticas ..................................................................................... 97 

5.2.1 Ancestralidade africana na aula de língua inglesa ..................................................... 97 



5.2.1.1 Análise da atividade ................................................................................................... 102 

5.2.2 Espaços reais: por nossas vozes e afetos .................................................................... 106 

5.2.2.1 Análise da atividade ................................................................................................... 112 

5.2.3 Formações .................................................................................................................... 116 

5.2.3.1 Análise das formações ................................................................................................ 122 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................ 127 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 132 

APÊNDICES ......................................................................................................................... 142 

 

 



13 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

1.1 Nossos Passos Vêm de Longe 

 
Hoje vivo num futuro construído por meus pais 
Ficam histórias e heranças, tesouros ancestrais 

Meu presente foi sonhado, muitos, muitos anos atrás 
Pela mão do povo negro, pela mão do povo indígena 

Salve rei Xangô e seu reino 
Terra de paz e justiça... 

(História Antiga, Zé Manoel) 

 

Venho de uma família de professoras. Isso mesmo. Não sou a primeira geração de 

docentes entre as Alves/Almeidas, algo que é raro no universo das mulheres pretas brasileiras. 

Minha bisavó, Elisabete Alves da Silva, mulher negra, pernambucana e nascida após a 

promulgação da Lei do Ventre Livre em 1871, se descobre autodidata em um momento em que 

crianças negras ainda não tinham permissão para frequentar a escola e, neste processo, torna-se 

professora. Mais tarde, nos anos 1950, no quintal de sua casa, cria uma escola de comunidade 

(COSTA apud GOHN, 2016, p. 6) e alfabetiza crianças na região de Casa Amarela, em Recife, 

incluindo seus filhos e netos. Neste meio, encontram-se minha mãe, Josenilde Maria de 

Almeida, e minha tia, Ana Lúcia, que se encarregam de seguir os passos de sua avó e, ao 

migrarem para o Rio de Janeiro, nos anos 1960, minha mãe se forma em História e minha tia 

em Língua Inglesa. Além da aptidão para a educação, herdam também o tino para as artes, 

trabalhando com teatro entre os anos 1980 e 1990. 

Mas me recordo, como se fosse hoje, que a experiência de minha mãe com a educação 

não foi das melhores. Lembro-me de ter ido com ela para a escola e no atendimento noturno 

vivenciei o desinteresse dos alunos, a falta de recursos, o seu cansaço depois de ter passado por 

dois turnos de trabalho na Rede Municipal do Rio de Janeiro (SME/RJ) aliado ao cansaço dos 

alunos, pois muitos também vinham direto de longas jornadas de trabalho e enfrentavam longas 

distâncias para permanecerem ali até às nove da noite. Essa experiência foi explicitamente 

marcante para que eu rejeitasse a vontade de ser professora e, posteriormente, essa condição, à 

qual minha mãe foi exposta na atuação docente, foi um atenuante para o agravamento de sua 

saúde mental, desenvolvendo assim um quadro de depressão e, mais tarde, levando-a ao 

suicídio. Por tudo isso não conseguia me ver trilhando o mesmo caminho profissional escolhido 



14 

por minha mãe, pois os resultados desta relação experienciados por ela não foram bem-

sucedidos.  

 

1.2 Minha Ligação com a Língua Inglesa 
 

When I was young 
I'd listen to the radio 

Waitin' for my favorite songs 
When they played, I'd sing along 

It made me smile... 

(Yesterday Once More, The Carpenters) 

 

O caminho de minha casa, em Campo Grande – zona oeste do Rio de Janeiro – até o 

Centro era muito longo, durava aproximadamente duas horas de carro. Então, todas as vezes 

que meu pai tinha que descer (ir ao Centro) de carro, ele sintonizava em uma rádio que tinha 

praticamente a mesma programação musical diariamente. E íamos, nós dois, cantando Barry 

White, Whitney Houston, Jimmy Cliff, Michael Jackson, Earth, Wind and Fire, Johnny Rivers, 

The Carpenters, George Michael, Sade e outros muitos artistas internacionais. As músicas que 

tocavam eram majoritariamente em inglês – acompanhadas da Bossa Nova estilo trilha sonora 

de elevador – pois o público atendido por essa rádio era “diferenciado”, lido como “padrão não 

popular”. Daí nasceram meu gosto e aptidão para a língua inglesa. 

Como algumas das crianças nascidas nos anos 1980, tive minha vida invadida pelos 

símbolos e nomes importados da língua inglesa e foi impossível não consumi-los. Das Barbies, 

Dancing Flower e Aquaplay aos patins, videogames, cookies, Os Goonies, Spice Girls e 

Backstreet Boys, Disney, MTV, seus videoclipes e a compra de revistas para ler as letras das 

músicas e traduzi-las... ou seja: uma avalanche de informações e consumo. 

Aos 19 anos, decidi estudar língua inglesa em um curso de idiomas privado pois logo 

estaria ingressando no mercado e trabalho e achava que um conhecimento avançado no idioma 

me levaria a melhores oportunidades de emprego. Fui instrutora no curso onde estudava, 

atendente de telemarketing, lecionei tapeçaria para idosos até decidir que faria a graduação em 

Letras – Português/Inglês – para trabalhar com Tradução e Interpretação. Cheguei a estagiar 

em uma escola privada de sistema bilíngue, que oferecia aulas de Inglês no contraturno para os 

alunos que desejassem, mas nunca almejando a docência como finalidade.  

Em 2008, fui trabalhar na indústria, no setor metalúrgico, onde pude vivenciar a 

possibilidade de trabalhar com tradução e interpretação. Para o mercado de trabalho, no 



15 

segundo mandato do presidente Luiz Inácio Lula da Silva, o salário era atraente, já que o setor 

industrial vivia um momento de plena expansão devido aos investimentos públicos e privados 

e da crescente economia do país. Mas, à frente do meu currículo, estava ali uma mulher negra 

que se apresentava antes de proferir qualquer palavra. Meu corpo falava por mim e 

desconsertava por, naquele momento inicial, ser a única a deter o conhecimento, ainda que não 

fosse total, da língua inglesa que seria necessário para mediar os diálogos naquele espaço. Então 

eu fui “convidada” (lê-se “chamada para exercer dupla função sem receber por isso”) a trabalhar 

como intérprete e, por não ter o conhecimento avançado de língua inglesa e nem do vocabulário 

técnico da área, solicitaram que eu indicasse outra pessoa para assumir aquela função. Indiquei 

um grande amigo – homem, branco e homossexual – para participar da seleção e ele foi 

aprovado. Passamos dois anos trabalhando nas ações de tradução e interpretação. A diferença 

era que ele, depois de um tempo, passou a receber como tradutor e intérprete e eu continuei a 

receber como assistente, mas sempre executando as duas funções, principalmente nos finais de 

semana quando ele não podia trabalhar, porém eu sempre era solicitada para “quebrar o galho”. 

Em um determinado momento, cansei de exercer a dupla função sem receber e passei a 

me negar a trabalhar pelo que não estava acordado em carteira. Passei da “morena simpática” a 

“neguinha metida”. Onde já se viu uma mulher preta rejeitar trabalho com tanta gente 

precisando? Para eles, era um acinte eu exigir qualquer coisa naquelas condições. 

Neste episódio, o racismo objetivamente bateu à minha porta e eu nem tive como não 

abrir. Acabei prestando concurso para a docência pública municipal no Rio de Janeiro, já que 

não via outra saída senão o serviço público. Segundo Figueiredo (2020), o acesso da população 

negra ao emprego público, através das modificações da Constituição de 1988, tem sido 

determinante para a formação e manutenção da classe média negra brasileira e, por isso, o 

trabalho de meus pais no funcionalismo público (meu pai como industriário e minha mãe como 

professora) foi de extrema importância para a manutenção da qualidade de vida de nossa 

família.  

Cheguei ao ponto de pedir demissão e, ao conversar com o responsável, ouvir dele “você 

só foi contratada porque foi indicada, pois, por mim, nem estaria aqui já que as mulheres são 

menos competentes que os homens”. Não fui demitida e fiquei por mais cinco tortuosos meses 

sofrendo assédio moral naquele espaço, até que, finalmente, decidiram me liberar. Vejo essa 

experiência como a mais objetiva, diante de outras, que já sofri de racismo. No entanto, ao 

mesmo tempo que foi doloroso estar ali, foi determinante para os caminhos seguidos 

posteriormente e a chegada ao lugar onde me encontro hoje. 



16 

Ao sair de lá, uma empresa terceirizada, consegui uma vaga na companhia principal, 

uma multinacional muito conceituada no ramo siderúrgico para a qual esta terceirizada prestava 

serviços. Em um dos meus primeiros dias de trabalho, lembro de passar na roleta após bater o 

ponto e ouvir alguém gritando o meu nome na direção da cancela onde os carros entravam.  

“Você é uma traidora!” – gritou para mim um dos responsáveis pela empresa anterior de dentro 

do carro. Como pode a “neguinha abusada” se rebelar e ainda se dar bem, não é verdade? Mais 

uma vez, o racismo gritava aos meus ouvidos e reverberava cada vez mais forte o desejo de me 

afirmar enquanto alguém que não devia passar por aquela situação. 

Após quatro meses de serviço nesta empresa, fui convocada para assumir a vaga de 

professora no concurso do município do Rio. Meu desejo oscilava entre a possibilidade de 

crescer na empresa e a estabilidade, além das já conhecidas, e guardadas nas memórias afetivas, 

más condições de trabalho na docência municipal. Pensando bastante, decidi que ali poderia ser 

o ponto inicial de outros projetos e que poderia me proporcionar outros encontros que não 

passassem pelas experiências racistas. 

Saí de um ambiente de trabalho majoritariamente embranquecido (o espaço 

administrativo de uma empresa multinacional) para um espaço não tão branco (uma escola 

pública municipal dentro de uma reserva ambiental). Boa parte de minhas colegas de trabalho 

era branca, mas o público atendido e maior número de pessoas que circulavam por ali, dentre 

pais e funcionários, era formado por negros. As falas de cunho elitista e eugenista1 transitavam 

naquele espaço e se desdobravam também nas ações pedagógicas e suas ausências. Nas 

comemorações cristãs, no tratamento diário com os alunos, nas conceituações valorativas 

estéticas, no apagamento ou invisibilização dos corpos negros em determinados momentos e 

estereotipização em outros. A Lei n. 11.645/08 já vigorava, mas pouco se via de sua aplicação 

no dia a dia da escola, aquele famoso “só pra constar”. 

Em 2011, entrei para a instituição (SME/RJ) em um momento em que as políticas 

educacionais ligadas à língua inglesa haviam passado recentemente por reformulações. Foi o 

último concurso docente de língua inglesa com a carga horária de 16 horas semanais e o 

primeiro com prova oral no processo seletivo. Em 2009, foi implementado o programa Rio 

Criança Global (Decreto n. 31.187, de 6 de outubro de 2009), objetivando, com o aumento da 

carga horária do idioma na grade curricular, ampliar e aperfeiçoar o ensino de língua inglesa a 

 
1 O termo “eugenia” foi cunhado por Francis Galton (1822-1911) e é definido como “o melhoramento da raça”. A 
eugenia teve como princípio a “limpeza racial” pela eliminação da raça negra e supervalorização da raça branca. 
Estas ideias chegaram ao Brasil e ganharam força no campo político, inclusive fazendo parte da Constituição de 
1934 e 1937, em que um dos artigos determinava o estímulo à educação eugênica, como o incentivo de casamento 
entre pessoas da mesma etnia e classe social, por exemplo (ROCHA, 2011). 



17 

partir do ensino fundamental I na rede municipal de ensino. Este programa contava com a 

parceria da Learning Factory, uma editora que faz parte do grupo Cultura Inglesa, a qual foi 

responsável pelo desenvolvimento, fornecimento do material didático e formação continuada 

dos professores da rede; e que, em 2013, com a fundação do programa das escolas bilíngues, 

passou a atender também estas unidades com os mesmos serviços partindo da educação infantil, 

além de também ser responsável pelo recrutamento de docentes para este projeto. 

Analisando aos olhos da Lei n. 11.645/08, o material era adequado quanto à 

representatividade, mas eu percebia claramente que não passaria das personagens negras 

impressas nos livros, visto que os professores de inglês não tinham, como eu também não, 

formação para lidar com as questões raciais. Incomodava-me muito circular pelas formações, 

pelas escolas, conversar com meus pares e não ver nenhum movimento que questionasse a falta 

da discussão racial entre professores de língua inglesa, no conteúdo abordado ou no material 

didático. 

Neste movimento de indignação, fui levada a buscar a formação para lidar com essa 

demanda que, antes de pedagógica, para mim, era pessoal. Como mulher negra, sabia que 

adentrar no mundo das relações raciais mexeria imensamente com as minhas concepções sobre 

mim, minha história e sobre o mundo que me cercava. Este “afrosurto”, descrito por Njeri 

(2019, p. 191) como a reação a partir do ódio pelo Ocidente e tomada de consciência sobre as 

limitações causadas pelo racismo aos seres não brancos, foi tão determinante em minha vida 

que eu deixei alguns amigos, e até uma psicóloga que me acompanhava há anos, por enxergá-

los como racistas a partir deste momento. 

Iniciei minha busca por formações que pudessem me amparar no objetivo de enegrecer 

minhas práticas em língua inglesa, criticar os motivos de não abordarmos outras culturas no 

ensino de inglês e o motivo da supervalorização de ideais trazidos pelo ensino de inglês 

embranquecido, europeizado e nacionalista. Participei de formações em cursos de extensão, 

eventos acadêmicos, rodas de conversa em espaços não formais e concluí uma pós-graduação. 

Dessa maneira, a cada encontro crescia o meu espanto pelo tanto de informações que eu 

desconhecia sobre a história e constituição da população negra a nível global, sobre a invenção 

da raça e do racismo, seus objetivos e como eles nos afetam no individual e no coletivo. Ainda 

hoje, mesmo depois de 9 anos me formando nesta área, a impressão que tenho é que pouco sei 

sobre o assunto e continuo perplexa frente ao novo aprendido em cada formação. 

Diante deste evento, desenvolvo um processo de reformulação não apenas interior, mas 

também de minhas práticas pedagógicas e passei a articular o conteúdo de língua inglesa com 

os temas estipulados pela Lei federal n. 11.645/08. De alguns colegas recebia tanto respostas 



18 

de encanto pelas novas formas de ensinar língua inglesa, como de reprovação por serem práticas 

que destoavam de um padrão eurocêntrico hegemônico. Dos alunos, a maioria externava um 

encantamento pelo que nunca havia sido lhes mostrado. Histórias da realeza africana, 

questionamentos acerca de personagens da Disney, personalidades negras fora de um contexto 

de dor, sofrimento e miséria foram apresentados e pude perceber o quão importante foi 

proporcioná-los aqueles momentos. 

Em 2016, fui aprovada no processo seletivo para compor o grupo de professores de uma 

das escolas bilíngues e passei a fazer parte de um grupo composto por oito professores de inglês 

nesta unidade. A possibilidade de trabalhar com um grupo grande, visto que grande parte das 

escolas só conta com um professor de inglês, e com uma carga horária maior por turma, torna 

a experiência ímpar para os professores de inglês na rede. Porém, ainda que houvesse uma 

logística diferenciada, uma boa estrutura para trabalhar e um grupo grande de docentes – o que 

não é comum para professores de inglês desta rede – para fazer grandes e bons projetos, a 

questão racial ainda passava distante das proposições pedagógicas neste espaço. 

Ainda incomodada com a baixa adesão de meus pares para pensar e executar as questões 

raciais, busquei em outros colegas de rede o apoio institucional, emocional, racial e acadêmico 

para seguir no caminho da educação antirracista. Foi quando colegas com quem cursei a pós-

graduação me adicionaram em um grupo de WhatsApp (chamado “Trocas antirracistas”) 

formado por professores da SME/RJ, de diversas disciplinas, empenhados em promover o 

ensino antirracista e responsável na rede e fora dela. A partir deste grupo, foram marcados 

encontros, divididos pelos ciclos de educação (Educação Infantil, Ensino Fundamental I e I), 

em que os professores participantes do grupo “Trocas” foram convidados a apresentar suas 

práticas pedagógicas ligadas aos preceitos que nos conectavam, a educação antirracista. 

Portanto, a partir destes encontros, um grupo menor de professores se reuniu e partiu para a 

Universidade Federal de Uberlândia para participar do IX Copene. Apresentei então meu 

primeiro trabalho acadêmico com o meu filho no colo, que tinha um ano na época, intitulado O 

protagonismo do caxixi: relato de experiência do encontro entre relações étnico-raciais em 

aulas de língua inglesa, e confesso que isso só foi possível por causa do apoio coletivo. Foi 

uma experiência importantíssima em minha vida acadêmica, profissional, emocional e, 

principalmente, política. E deste evento nasceu o Coletivo Docente Agbalá, formado, 

primeiramente, por quatorze professores da rede, que hoje atua na discussão de questões e 

práticas pedagógicas sobre relações étnico-raciais e formação voluntária nesta área. Digo 

sempre que esse movimento promoveu mudanças imensas em minha vida, principalmente por 

perceber a força do trabalho coletivo, de vivenciar princípios africanos genuinamente, de 



19 

perceber que eu não falava sozinha e por me fortalecer ao ponto de, mesmo trabalhando 56 

horas semanais e cuidando de um filho pequeno, continuar a acreditar em mim e no meu projeto, 

me organizar e tentar o mestrado. 

Embebida e impulsionada pela teoria adquirida nas formações, sempre levava ideias 

para o grupo, mas percebia, por parte da maioria, uma postura de rejeição ou o desejo de 

trabalhar as questões de forma superficial, pois não se podia falar de “racismo” para não criar 

polêmica, sendo que o que estava sendo proposto era balizado pela legislação. Percebi então 

que as barreiras para a implantação da lei ultrapassavam um querer pedagógico, pois estavam 

amalgamadas no pensamento racista, elitista e eugenista destes docentes. 

Como assim, deixar de trabalhar Saint Patrick´s Day, Halloween e Thanksgiving para 

comemorar Holi Festival, Kwanzaa ou o Dia internacional dos povos indígenas? Mais uma vez, 

romper com essa proposta pedagógica em sua forma e conceito parecia um ato muito ousado, 

que vai além do racismo que se vê: ele chega ao racismo implantado por anos de discursos, 

práticas, comportamentos e idealizações do que é ser branco como um ser padrão e do que é ser 

negro ou indígena como um ser inferior e de menor ou nenhuma importância de ser conhecido. 

Dentro deste contexto, nasce a minha vontade de pesquisar como os docentes deste 

projeto específico, o programa das escolas bilíngues da rede municipal do Rio de Janeiro, 

trabalham as questões determinadas pela Lei federal n. 11.645/08. Eu só não contava com uma 

pandemia que se estenderia pelos meus dois anos de mestrado. 

Neste período, tivemos muitas mudanças que desestruturaram nossas vidas. O “novo 

normal” ainda não se mostra eficiente para a educação, onde passamos a viver em estado de 

alerta constante, pelo medo de contaminação e possível morte, e fomos obrigados a conviver 

com o distanciamento social e o trabalho em casa. Apenas o trabalho, não; uma vida inteira 

sendo gerenciada de dentro de nossas casas. 

A educação pública sofreu grandes perdas. Profissionais morreram ao serem 

contaminados em serviço ou até mesmo antes do retorno, os alunos perderam o acesso à escola 

por meio da exclusão digital, famílias inteiras tiveram que passar de uma hora para outra a 

colaboradores dos professores na execução das atividades, uma vez que esta seria a única forma 

de auxílio pedagógico que os alunos poderiam ter devido às normas de distanciamento. 

E com todas essas mudanças inesperadas, me vi também obrigada a mudar o meu objeto 

de pesquisa, já que eu não teria acesso livre aos discentes, docentes e suas práticas pedagógicas 

para efetuar a pesquisa. Decidi então pesquisar minhas práticas pedagógicas de base 

antirracistas e afrocentradas no ensino da língua inglesa, pois acredito que elas possam gerar 



20 

uma discussão importante no ensino do idioma que são os entraves que os professores desse 

idioma têm para inserir as proposições da Lei em sua prática diária. 

Ao longo desse imenso período de mudanças sociais devido à epidemia da covid-19, eu 

também pude vivenciar outras experiências. Desde que iniciei os estudos em relações étnico-

raciais, me incomodava a pouca ou nenhuma discussão dentro dos espaços de ensino e 

aprendizagem de língua inglesa sobre a questão racial. Dentro da própria rede de educação 

municipal do Rio de Janeiro, por exemplo, nunca houve uma formação específica nestes temas 

para docentes de língua inglesa. As formações que fiz foram sempre em outras áreas: História, 

Filosofia, Geografia, Sociologia, mas nada especificamente em Língua Inglesa. Apenas a partir 

de 2019 eu tive acesso a essa discussão em redes sociais, em contato com professores de Língua 

Inglesa de outras redes e outros países, e vi finalmente que meu incômodo era coletivo. Não era 

porque não havia quem estivesse discutindo sobre o tema, pois intelectuais como Aparecida de 

Jesus Ferreira, Kanavilil Rajagopalan, Joelma Santos, Gabriel Nascimento, Vilson Leffa, Sávio 

Domingos, Moita Lopes, Glenda Mello e muitos outros já estavam em campo há tempos lutando 

por estas questões na área da Linguística Aplicada e da Língua Inglesa, mas sim porque esses 

teóricos e os temas abordados por eles não faziam parte das formações que eu participava. 

Em buscas pelos sites e redes sociais, passei a encontrar formações e espaços de 

discussões como mesas em eventos acadêmicos ou cursos, como o Linguafro – oferecido pela 

Universidade Federal de Uberlândia – e, partindo destes espaços, fui ampliando minha rede de 

contatos com docentes do Brasil inteiro que estão presentes e atuantes nas discussões das 

relações étnico-raciais no campo das línguas estrangeiras. Por indicação da professora e amiga 

Gláucia Moraes, fui convidada pelo Conselho Britânico de Educação para mediar um webinar 

e três workshops sobre a inclusão dos temas de raça e gênero no ensino de língua inglesa, entre 

junho e setembro deste ano, tendo como base a minha trajetória pedagógica. O público-alvo foi 

formado, a princípio, por professores de inglês da rede pública, gestores, elaboradores de 

material pedagógico e graduandos de língua inglesa de todo o Brasil, sendo, posteriormente, 

aberto para a participação de outros interessados. Foi uma experiência muito potente para mim, 

pois realizei meu desejo de levar ao mundo minhas inquietações sobre essa apatia docente sobre 

os temas, de trabalhar com formação de professores de inglês nas temáticas e por ter a 

possibilidade de perceber quantas ações incríveis já existem em curso no território nacional. 

Por tudo isso, o material resultante deste momento de formação – gravação da formação e dados 

extraídos de formulários de inscrição e avaliação – também estarão presentes como objeto de 

análise desta dissertação. 



21 

Foi uma experiência maravilhosa poder dividir o conhecimento que eu havia 

acumulado, por perceber que eu não era insana por pensar em possibilidades de ensinar inglês 

de formas mais adequadas e sensivelmente projetadas para o público que atendemos na 

SME/RJ, e que tem tomado proporções imensas das quais algumas desaguarão nesta 

dissertação. 

 

1.3 A Pesquisa 
 

O amor por si próprio e o amor pelos outros são, ambos, costumes que conduzem a 
pessoa a uma crescente valorização de si e incentivam a reação política na 

comunidade.  

(WEST, 2021, p. 53). 

 

Por que pesquisar as questões raciais em minhas formações e minhas práticas 

pedagógicas como professora atuante no campo da língua inglesa? Algumas das possíveis 

respostas para esta pergunta já foram descritas anteriormente, porém, para melhor compreender 

a motivação que me trouxe a esta pesquisa retorno às formações por onde passei, principalmente 

para a pós-graduação no Programa de Educação sobre o Negro na Sociedade Brasileira 

(PENESB/UFF), em 2013, uma vez que foi o espaço que me proporcionou maior acúmulo de 

informações, maior e mais frequente espaço para discussões e onde pude iniciar a formação de 

uma de rede de contato entre docentes que desejavam atuar na mesma perspectiva que eu. 

Lá tive acesso a disciplinas sobre História da África, História do Negro no Brasil, 

Teorias raciais, O negro na literatura e outras, e, a cada conteúdo que eu aprendia, me 

questionava profundamente sobre estar tendo acesso a todo aquele conteúdo apenas aos 30 anos 

de idade. Fazia, a cada aula, uma retrospectiva da minha formação enquanto professora de 

Inglês para tentar lembrar em que momento algum daqueles conteúdos me foi apresentado e 

conseguia lembrar apenas de Lima Barreto, em uma disciplina de Literatura Brasileira, e uma 

disciplina eletiva de Literatura Africana, da qual não me recordo dos autores abordados, mas 

lembro que o meu entusiasmo na primeira aula foi proporcionalmente inverso ao estímulo 

presente nas aulas seguintes, devido ao cansaço (neste período, eu trabalhava de 5h da manhã 

às 18h) e a forma como foi lecionada pela docente. Talvez a memória mais expressiva sobre o 

atravessamento das questões raciais na minha graduação tenha sido de algumas conversas, após 

a aula, sobre a experiência de vida do professor Paulo Galvão, que cresceu na Louisiana nos 

anos 1950. Seus relatos sobre a infância como um menino negro para o contexto estadunidense, 



22 

e mestiço para o contexto brasileiro, em pleno período de segregação racial nos Estados Unidos, 

me marcaram pelas histórias de dor, reclusão e racismo em nossos encontros.  

Entretanto, dentre o formato do curso, das disciplinas e suas ementas, docentes, 

conteúdo e colegas de graduação, apenas permanecia o desejo de formar professores de inglês 

fluentes em inglês britânico ou americano (lembrando que o curso de graduação de inglês é um 

dos poucos em que já precisamos ter bons conhecimentos prévios sobre a língua para entrar 

nele, pois a bibliografia, majoritariamente, desde o 1º período, e as aulas são lecionadas em 

língua inglesa), que dessem conta das abordagens metodológicas comunicativas e 

audiolinguais, saíssem dali aptos a exercer a docência estilo “aula show” (PEREIRA, 2017) em 

cursos privados, instituições de ensino internacionais bilíngues (pois são as que pagam salários 

mais altos), como intérpretes e tradutores em empresas multinacionais, ou seja,  no caminho 

para se tornarem grandes personagens atuantes na manutenção do status quo colonial, que 

proferem que a aquisição da língua inglesa é o meio de acesso aos melhores empregos e salários, 

às oportunidades de acessar espaços “elitizados”, a viajar e conhecer outros países e , inclusive, 

garantir relacionamentos com estrangeiros e “mudar de vida” a partir deles, sendo esse um dos 

benefícios que eu mais ouvia que a língua inglesa me traria a partir da minha identidade de 

mulher preta e periférica. Leffa (2005, p. 14) cita o perigo trazido pela atuação do professor de 

inglês nessa perspectiva colonizada e desconectada da realidade, mas que traz implícita na 

subjetividade – que ele denomina como “currículo invisível, mas extremamente operante” – ao 

performar deste modo. Observe: 

O caso mais citado na literatura é o do professor de línguas estrangeiras, 
principalmente de uma língua hegemônica como é o caso da língua inglesa. Esse 
professor é muitas vezes visto como mentalmente colonizado, agindo como um 
colonizador dentro de seu próprio país. É como se fosse um alienígena, travestido em 
uma pessoa sedutora, preparada para passar aos alunos a pílula dourada do pós-
colonialismo. É mais ou menos como se fosse um desses vírus de computador, os 
“cavalos de Tróia”, que entram nas máquinas para abrir caminho para os verdadeiros 
vírus, que virão depois. Diz-se que ele é um alienado porque não tem consciência do 
que faz; não vê qualquer relação entre seu trabalho como professor e as consequências 
que podem advir desse trabalho (LEFFA, 2005, p.14). 

A alienação citada pelo autor no fragmento acima, descrita no artigo como alienação 

política, é uma das características que mais questiono e que, mais uma vez, me direciona para 

esta pesquisa. Adotar uma conduta de estar ensinando a língua inocentemente pelo vocabulário, 

apenas apresentando aspectos culturais muito bem-disfarçados pelo lúdico, como algo 

meramente interativo, ou só elucidando como os países de onde vem o inglês são modernos, 

organizados e seu povo é cordial, passivo, higiênico, bonito, inteligente, mostra como o plano 

de continuidade da colonização e do imperialismo se mantém intacto e em curso pelas mãos 

dos professores de inglês. A alienação política do professor de inglês é projetada para a 



23 

manutenção da alienação cultural no ensino e aprendizado deste conteúdo, extremamente 

nocivo aos alunos e aos próprios professores também. Essa práxis, julgada como neutra e 

desprovida de consciência política, é totalmente proposital, uma vez que não há neutralidade 

na educação: ou ela serve ao colonizado ou ao colonizador. 

O ensino de língua estrangeira traz não só o léxico, mas a formatação de imagens sobre 

si e sobre o outro, sobre padrões a serem seguidos e a serem execrados, sobre o desejo do 

colonizado e o anseio e objetivos do colonizador com tais condutas. Ele molda identidades, 

políticas linguísticas, pensamento, comportamento social, economia e muito mais. Age sobre o 

que deve ser consumido ou não, sobre padrões estéticos e culturais. Ele exerce e ratifica o 

racismo através de suas “predileções” brancocêntricas europeias e estadunidenses, lidas como 

universais e naturalizadas, como meras escolhas casuais nos conteúdos, condutas em sala de 

aula ou formações docentes. No caso da língua inglesa, ela performa como arma potente de 

apreensão dessa cultura vinda do eixo Estados Unidos-Europa, ou seja, espaços povoados por 

uma população majoritariamente branca, e legitimação destes como padrão mundial, afirmando 

pela língua seu poder e a manutenção deste no campo político, econômico, social, psíquico e 

cultural. Ngugi wa Thiong’o descreve a violência presente no processo de implantação da 

língua inglesa no contexto educacional do Quênia após a colonização inglesa no trecho abaixo 

e relata a diferenciação proposital no tratamento sobre o Gikuyu, uma das línguas nativas do 

Quênia, e o inglês como fator determinante para o processo de dominação. 

O inglês se tornou o idioma da minha educação formal. No Quênia, o inglês tornou 
mais do que um idioma: era o idioma, e todos os outros tinham que se curvar diante 
dele em deferência. Assim, uma das experiências mais humilhantes era ser pego 
falando em Gikuyu (idioma do Quênia) pela escola. O culpado era punido 
corporalmente – três a cinco golpes de bengalas nas nádegas nuas – ou ter que carregar 
uma placa de metal em volta do pescoço escrito EU SOU UM ESTÚPIDO ou EU 
SOU UM IDIOTA... A atitude em relação ao inglês era totalmente o oposto: qualquer 
conquista no inglês falado ou escrito era altamente recompensada; prêmios, prestígio, 
aplausos e o ingresso para lugares mais elevados. O inglês se tornou a medida de 
inteligência e de habilidade em todos os ramos de aprendizado. O inglês se tornou o 
principal determinante do progresso de uma criança passar de nível na educação 
formal (WA THIONG’O, 2021, p. 61-62).  

Assim como Wa Thiong’o, Petit (2015), Kpoholo (2021), Greta (2021) e Kilomba 

(2019) descrevem a negação de suas raízes através do desligamento gradual de seu idioma 

nativo no contexto escolar, a repressão odiosa em seu uso e o aprendizado da língua colonial 

(inglês, francês, espanhol e português) como uma experiência repleta de racismo, violência, 

traumatizante e incompleta, pois, além de terem que reconfigurar seus corpos e suas vidas aos 

padrões coloniais, foram ensinados que suas culturas, línguas, corpos, alimentação, geografia, 

economia, política e relações sociais eram lidas de maneira racista pelos valores coloniais, 



24 

perpassados pelo ensino da língua e de seus ícones, como ruins, inexpressivas, inválidas, 

abominantes e que deveriam ser subjugadas diante da presença de  outro modelo  em suas vidas, 

a partir da colonização.  

No ensino de língua inglesa no território brasileiro, o projeto racista, higienista2 e 

eugenista de invalidação das raízes pindorâmicas e africanas se mantém no mesmo prisma com 

a exclusão destas discussões e práticas no ensino da língua, pois anseiam pelo aprendizado do 

inglês mais “puro” e mais próximo o possível de um falante nativo europeu ou estadunidense, 

negando identidade dos outros falantes e desconsiderando as contribuições vindas da interação 

com a(s) língua(s) local(is). Mesmo com todas as legislações vigentes, a exemplo da Lei federal 

n. 11.645/08, poucos são os cursos de graduação em Letras (Português/Inglês) que possuem 

disciplinas obrigatórias na grade curricular e, assim, reconhecem e cumprem a legislação 

vigente sobre essa questão. Mesmo com toda a discussão que se apresenta no âmbito acadêmico 

entre os estudiosos da Linguística Aplicada, das Relações Étnico-raciais, da Pedagogia e outras 

áreas de estudo empenhadas na reformulação curricular, parece que ainda não alcançou com 

êxito os docentes de língua inglesa, principalmente os da educação básica e atuantes na 

educação pública, já que a maioria ainda resiste em se formar e abordar as culturas indígenas, 

africanas e afro-brasileiras em suas aulas.  

A “linguofobia”, como relata Rezende (2015), é ainda exercida por estes docentes em 

práticas de microviolência (FERREIRA, 2021) em sala – como descredibilizar a fala de alunos 

negros, subjugar suas opiniões, praticar o racismo recreativo ou tratar as questões raciais de 

maneira estereotipada – e resultam na “resistência e insegurança com relação à Língua 

Portuguesa, na escola, ao português brasileiro nas interações cotidianas assimétricas e, 

maximamente, ao estudo de línguas estrangeiras, principalmente, à língua inglesa”. Portanto, 

além de se configurar como uma possibilidade distante o aprendizado do inglês para o aluno, 

também torna como incompleta a experiência de aquisição da língua portuguesa, jogando o 

educando em um limbo identitário no aprendizado de línguas, em que nenhuma língua garante 

a ele o conforto e a segurança suficientes para se expressar e afirmar sua identidade, tornando 

cada vez mais comum a fala que todo professor de inglês já ouviu “se eu não sei falar nem 

Português, como é que eu vou falar Inglês?”. Como se não bastasse o extermínio linguístico ao 

qual fomos submetidos com a colonização portuguesa, ainda temos que lidar com mais essa 

 
2 As políticas higienistas prezavam por ações, inclusive o extermínio, em prol da limpeza étnica, excluindo 
principalmente os sujeitos de raças não-brancas. Suas ideias faziam coro aos ideais eugenistas e foram 
responsáveis também por basilar o mito da democracia racial, que via como benéfico o projeto de clareamento 
da população brasileira por meio da miscigenação. 



25 

tentativa de recolonização disfarçada de adequação à modernidade com o aprendizado da língua 

inglesa nos moldes coloniais. 

Na contramão de muitos de meus colegas na docência em língua inglesa, me mantive 

lendo e me formando em culturas africanas e indígenas, com maior acesso aos dados sobre 

formações sobre as culturas africanas. Como curiosa das diferenças entre a diáspora africana 

nos Estados Unidos e no Brasil, comecei a ler sobre como esse país, tão grandioso em sua 

geografia e diversidade étnica, e que possui apenas 14% de sua população constituída por 

negros, conseguiu fazer com que as questões raciais fossem abraçadas no âmbito escolar com 

experiências bem-sucedidas. Li, por exemplo, que hoje o país conta com unidades escolares 

afrocentradas, ou seja, que trabalham com base no conceito de afrocentricidade,3 descrito por 

Asante (2017, p. 20) como “o processo na educação que busca localizar ou realocar povos 

africanos e seus fenômenos no contexto da agência histórica e cultural africana” e, ainda, 

segundo o autor,  

[...] a Afrocentricidade não é o oposto do eurocentrismo. Na verdade, a 
Afrocentricidade não se valoriza enquanto degrada outras perspectivas. O 
eurocentrismo impõe sua visão como universal, tornando sua realidade histórica 
particular como um todo, na visão europeia, da experiência humana (ASANTE, 1991 
apud ASANTE, 2017, p. 22, em tradução livre). 

De acordo com alguns autores (ASANTE, 2017; J. WASON-VANDIVER; WIGGAN, 

2020; LOVE, 2016), a abordagem de raça, etnia e currículos afrocentrados proporcionam a 

melhora na assiduidade dos alunos e maior aproveitamento acadêmico. Deste modo, podemos 

pensar como a diversificação do currículo afeta positivamente a relação do aluno com a escola, 

com o docente e com o conteúdo a ser aprendido, e como sua falta pode ser um fator atenuante 

do insucesso escolar. Essa informação pode ser complementada com os dados trazidos da 

pesquisa desenvolvida pelo site Faz Sentido (2019), que constatou que o segundo maior motivo 

para o abandono escolar – que tem como maior público afetado homens negros, de 19 anos, do 

ensino noturno – é causado pela desconexão do conteúdo pedagógico com a vida do aluno, já 

que ele não se vê motivado a se formar, uma vez que o que ele aprende não se encaixa com as 

possibilidades presentes em sua realidade.  

Analisando estes dados e trazendo a proposta para o território brasileiro, podemos 

extrair algumas informações importantes sobre a adoção das questões africanas, indígenas e 

afro-brasileiras no currículo, como: a possibilidade de combater a linguofobia no ensino de 

 
3 Para Asante (2017, p. 20), o conceito de afrocentricidade implica em “localizar ou realocar a população 
africana e seus fenômenos dentro do contexto histórico e da agência cultural africana”. No campo da educação 
não significa apenas a inserção de África nos conteúdos, mas sim afrocentrar toda a estrutura: estabelecer 
relações, organizar o espaço escolar ou até prover a alimentação baseados na história e nos valores africanos. 



26 

inglês através da valorização do território, do protagonismo discente na reformulação curricular 

do ensino do idioma e dos problemas que atravessam essa aprendizagem (o medo, a falta de 

perspectiva no uso de uma segunda língua, violência presente em experiências anteriores do 

aprendizado da língua), sobre a importância da representatividade no conteúdo e sobre a  

responsabilidade do docente como ponte para a emancipação e melhora do aprendizado no 

ensino do idioma ao adotar a diversidade étnico-racial no currículo de sua disciplina. 

E no caminho da busca sobre afrocentricidade, experiências afrocêntricas em territórios 

de língua inglesa, antirracismo, decolonialidade4 e o continente africano, me deparei com a 

leitura sobre o movimento Bolekaja e sobre o Intelectualismo Bolekaja, trazidos pelo tradutor 

Carlos Rocha na introdução do livro Decolonising the Mind, de Ngugi Wa Thiong’o, de 1986, 

tido como um dos representantes mais importantes deste movimento crítico, e que neste livro 

traz no 1º capítulo uma reflexão sobre o papel do inglês como língua colonial, denunciando 

também a forma violenta como ela adentra na vida dos colonizados, não apenas pela língua mas 

pela linguagem empregada. Sintetizando aqui (pois o movimento terá sua discussão ampliada 

no capítulo 2 desta pesquisa), o Movimento Bolekaja nasce de uma ação popular de condutores 

de transporte de passageiros na Nigéria e inspira uma organização de intelectuais nigerianos, 

que toma grandes proporções e causa muitas reações em intelectuais ocidentais e africanos, 

ultrapassando as barreiras nacionais pela luta a favor da emancipação da literatura e produção 

artística africana dos moldes coloniais. O Criticismo ou Intelectualismo5 Bolekaja, que significa 

em Yorubá “Venha, vamos à luta”, intima artistas e intelectuais a buscarem padrões africanos 

para produzir e garantir a qualidade de suas artes, sem que estas permaneçam sob a tutela crítica 

dos colonizadores e estejam propensas aos mecanismos racistas de produção, avaliação e 

categorização para a arte produzida no continente africano, além de colaborar com reflexões no 

campo filosófico, educacional e linguístico a partir das obras de seus ícones. 

Em um dos textos de Chinweizu, um dos autores nigerianos pertencentes ao movimento, 

ele diz que “O que escrevemos emprestado por línguas ocidentais ainda será africano se for 

direcionado aos africanos e se captar a vida africana. Essa será uma espécie de literatura africana 

escrita em inglês, francês ou português etc.” (CHINWEIZU et al., 1975, p. 57). Ao me deparar 

com este fragmento, fiz uma conexão direta com o caminho que eu estava trilhando no ensino 

de língua inglesa: a necessidade que sinto de chamar para a luta meus companheiros de 

 
4 Decolonialidade, segundo Maldonado-Torres por Silva (2020), é a luta contra a lógica da colonialidade e seus 
efeitos materiais, epistêmicos e simbólicos. É o protagonismo e a atuação das vozes historicamente 
subalternizadas pela colonialidade em toda a totalidade de suas ações. 
5 Sobre este movimento, podemos encontrar ambas as nomenclaturas Criticismo/Intelectualismo em pesquisas 
para se referir ao movimento dos intelectuais nigerianos, mantendo a essência inalterada. 



27 

docência, com a finalidade de criticarmos os modelos adotados no ensino do idioma e 

inspirados em padrões que não englobam os objetivos, as nuances contidas na diversidade do 

público atendido pelas escolas públicas no Brasil e que desrespeitam a nossa identidade 

enquanto brasileiros ao imprimirem em sua formatação conteúdos subjetivos que não 

colaboram com o desenvolvimento, principalmente da população negra – que equivale a 

aproximadamente 54% da população brasileira –, mas que se mantém projetado para o nosso 

extermínio subjetivo através do intelecto com a manutenção de padrões racistas. Além disso, 

suas ideias embasam um desejo que eu planejava desde o início de minha caminhada pelas 

searas das RER: o de promover um ensino de língua inglesa pertinente aos objetivos e 

conectados às realidades de meus alunos na SME/RJ. 

Pensando em Bolekaja no Brasil, podemos dizer que a ação responsável por alavancar 

essa mudança conceitual se deve à luta do movimento negro brasileiro enquanto meio educador 

e reformulador de padrões sobre as questões raciais, principalmente pelas ações afirmativas e 

as legislações pautadas nos preceitos do movimento negro brasileiro, como a Lei federal n. 

11.645/08, com a obrigatoriedade de tratar em todo o currículo nacional das culturas indígenas, 

africanas e afro-brasileiras. Se observarmos a fundo, veremos que ainda é ele quem promove 

as reflexões e as mudanças a partir de suas propostas pedagógicas, como a Pedagogia Griot ou 

a abordagem afrocentrada, em estruturas educacionais que venham dos ensinamentos dos 

nossos povos originários, que sejam criados para as nossas expectativas e projetados para os 

nossos públicos. Porém, estes modelos ainda disputam espaço no grande mercado capitalista da 

educação, com as metodologias inovadoras, tecnológicas e neoliberais, e que tem sua agência 

direcionada para a inserção e manutenção de sujeitos no mundo globalizado. 

Pondo em análise os movimentos anteriores no âmbito literário, podemos identificar o 

modernismo como o mais expressivo em prol da busca e afirmação de uma identidade nacional 

a partir da figura criada sobre o indígena brasileiro, da valorização da cultura brasileira e da 

oralidade, mas não há o questionamento racial incutido em seus valores. O que encontramos, 

segundo Godoy (2012), é que: 

Verifica-se, no conjunto das obras do período, a caricaturização do negro, atitude essa 
discrepante das intenções de criação de uma identidade esteticamente genuína da 
realidade brasileira, conforme propalado no Manifesto Antropofágico de 1928. 
Macunaíma, o herói sem caráter de Mário de Andrade, primeiro negro na formação 
étnico-cultural do Brasil, é um tipo preguiçoso, consequência da escassez de água 
limpa para purificação de sua raça. Pode-se dizer que muito pouco da condição social 
do negro havia mudado desde a edição da lei de abolição da escravatura, havendo 
críticos que afirmam a ocorrência de depreciação das condições gerais de vida em 
função do abandono disseminado da população negra e sua substituição pela mão de 
obra imigrante. Em decorrência desses dois fatores, a caricaturização do negro pelos 
modernistas e sua estagnação social, outro aspecto, cuja ênfase se assenta na 



28 

desconexão entre realidade social e produção artística modernista, surge com 
expressivo vigor. 

Ou seja, a base teórica modernista, ainda que prezasse ser um movimento nacional, tem 

suas raízes fincadas na Europa, sendo que o negro e as questões raciais sobre ele passam ao 

largo de ser um problema a ser resolvido pela maioria de seus intelectuais. Por mais que 

tivéssemos intelectuais anteriores a 1922, como Lima Barreto e Maria Firmina dos Reis, a 

criticarem a composição étnica da população brasileira e sobre o lugar do negro na sociedade 

brasileira, a estrutura racista do mercado literário, espelhada no pensamento social em voga, os 

impediu de movimentar as estruturas e promover as mudanças em seu tempo. Neste período, o 

imaginário racista brasileiro estava sendo alimentado pelo mito da democracia racial, que toma 

espaço na obra de Freyre (1930) trazendo a mestiçagem como projeto de identidade nacional e, 

com isso, mascara a necessidade de enfrentamento diante do racismo presente na estrutura da 

sociedade brasileira. Segundo Velloso (2006, p. 356 apud SENRA, 2014) sobre o fato de as 

teorias raciais terem criado critérios diferenciados sobre o que é ser cidadão no Brasil, com sua 

estratificação advinda do racismo, ele diz que  

Essa ideia transparece claramente na obra de Silvio Romero. Lamentando a ausência 
de estudos sobre a cultura negra, e argumenta que o material de pesquisa está em casa: 
“temos a África em nossas cozinhas, como a América em nossas selvas e a Europa 
em nossos salões”. 

Já no campo da língua inglesa a discussão sobre o uso de critérios internacionais para o 

ensino do idioma, a validação das influências africanas (como o “Pretuguês”6 influencia no 

inglês?) e indígenas no ensino de inglês e a promoção de modelos nacionais para o ensino de 

inglês voltados para a população brasileira, pondo em foco a nossa diversidade étnico-racial, é 

extremamente recente. A produção acadêmica no Brasil sobre as questões raciais no processo 

de ensino e aprendizagem de língua inglesa ou crítica aos modelos copiados de ensino do 

idioma começa a ser desenvolvida com mais vigor nos anos 1990, mas o que ainda se manifesta 

hoje majoritariamente é uma conduta de “desinteresse” por grande parte dos acadêmicos desta 

área, cabendo então à Línguistica Aplicada o destaque e desenvolvimento pelos estudos na 

temática.  

Outra questão que me fez escolher este movimento como parte integrante da pesquisa é 

que em nenhum dos bancos de dados virtuais de acesso a resenhas, artigos, dissertações ou teses 

que acessei (Portal Capes, Banco de Dados de Teses e Dissertações, Google Acadêmico e 

Scielo) encontrei pesquisas feitas no Brasil ou por pesquisadores brasileiros sobre o Bolekaja 

 
6 Para González (1983, p. 238), o Pretuguês é constituído pelas intersecções da língua portuguesa com as línguas 
africanas do tronco linguístico banto-congo, que resultou no Português brasileiro.  



29 

ou sobre o Intelectualismo Bolekaja. Encontrei apenas a tese de doutorado de Rosineia da Silva 

Ferreira, de 2019, em que a palavra “Bolekaja” foi citada duas vezes, sendo em uma delas uma 

breve descrição sobre o Criticismo. Por isso, o ineditismo sobre este assunto em território 

nacional me despertou a curiosidade e o desejo de pesquisar sobre, principalmente porque creio 

que ainda existem muitas pontes a serem feitas entre o conhecimento advindo da diáspora e o 

conhecimento africano.  

O Criticismo Bolekaja (CB), desta maneira, se apresenta como base teórica importante, 

uma vez que congrega as discussões do campo étnico-racial, educacional, linguístico e 

filosófico de modelos contra-hegemônicos, privilegia o protagonismo de corpos antes 

silenciados pela colonialidade7, promove reflexões sobre a agência africana e afrodiaspórica 

diante das culturas ocidentais, além de colaborar para a constituição de uma humanidade outra 

a partir de sua luta.  

Optei, como objeto de análise desta pesquisa, por construir uma ponte com a base teórica 

no CB e as minhas experiências pedagógicas, classificadas por mim como antirracistas e 

afrocentradas. Inicio, portanto, pela experiência enquanto professora de inglês da rede 

municipal do Rio de Janeiro (SME/RJ) e pela análise de duas práticas pedagógicas trabalhadas 

com os alunos de três turmas: uma turma de 2º ano e duas da Educação de Jovens e Adultos.  

Na turma de 2º ano do ensino fundamental I será feita a análise a partir de uma atividade 

feita em maio de 2019 sobre a Abolição da Escravatura, em que propus trazer uma outra visão, 

diferente do que costuma ser explorado nesta data. A decolonialidade, baseada em Oliveira 

(2016), esteve presente nesta atividade, pois foram trazidas personalidades africanas e suas 

histórias antes da colonização, para serem trabalhadas junto ao conteúdo de língua inglesa. 

Já nas turmas de Educação de Jovens e Adultos será analisada uma atividade feita m 

conjunto com as duas turmas, em que, a partir do trabalho de interpretação, com base no 

letramento racial crítico (FERREIRA, 2014) desenvolvido com um texto de língua inglesa 

sobre o turismo em favelas no Rio de Janeiro, surgiu uma oficina de escrita literária com o 

intuito de apresentar a produção do alunos, oriundos de uma comunidade periférica, sobre uma 

visão crítica, positiva e afetuosa, findando assim na criação de um livro. 

A partir do meu trabalho na rede municipal nasceu a oportunidade de transmitir minhas 

experiências, a convite do British Council, a professores, gestores, elaboradores de material 

 
7 A colonialidade representa o lado mais sombrio da modernidade (MIGNOLO, 2017). Representa o 
aprisionamento, a subalternização, a invisibilização e todos os outros elementos constituintes advindos da 
colonização e seus processos de violência voltados para a exploração e o domínio dos povos não hegemônicos 
em prol do desenvolvimento das nações capitalistas hegemônicas. 



30 

didático e estudantes de Letras sobre as minhas práticas pedagógicas antirracistas e 

afrocentradas desenvolvidas na SME. Serão aqui examinados os materiais resultantes de três 

encontros, entre vídeos das formações e formulários respondidos pelos participantes, com 

diferentes turmas, ocorridos nos meses de agosto e setembro de 2021, com aproximadamente 

60 participantes ao todo. Portanto, os sujeitos desta pesquisa compõem públicos diferentes: 

alunos da SME/RJ (crianças, jovens e adultos) e os participantes das formações. 

A metodologia escolhida, e que melhor se adequa à pesquisa aqui desenvolvida, foi a 

narrativa autobiográfica, já que ela tem sido utilizada em pesquisas de relatos docentes sobre 

suas vivências no âmbito escolar. E como resultado observei como a identidade racial e a 

formação do professor serão vetores determinantes a guiar o sucesso das atividades que tratam 

de questões étnico-raciais, além de testemunhar que já temos docentes e instituições atuando 

em um Bolekaja, se movendo em direção a um ensino outro de língua inglesa, diferente do que 

o senso comum e as demandas mercadológicas preconizam. 

No mais, esta pesquisa pretende colaborar com o desenvolvimento de outros estudos, 

com a formação de professores e sua atuação docente, de maneira que estes caminhem cientes 

de suas responsabilidades enquanto agentes políticos no campo da educação e do quanto seu 

trabalho é importante neste espaço para trilharmos juntos rumo a uma sociedade mais equitativa 

e humanizada, servindo também de estímulo para as vidas com as quais cruzamos nesta jornada 

de eterno aprendizado e afeto-ações. 

 

1.3.1 Estrutura da pesquisa 

 

Quanto à estrutura, a pesquisa é composta por esta introdução, onde inicio descrevendo 

minha caminhada pessoal e profissional no encontro com as questões raciais, com a língua 

inglesa e de que forma se dá o encontro delas com o estudo aqui desenvolvido. Seguida pelo 

capítulo 2, mais precisamente no item 2.1, em que será desenvolvida a descrição sobre o 

movimento Bolekaja e Criticismo Bolekaja, sintetizados a partir de Anyaegbunam (1994) , e 

que servem de inspiração e base teórica para a construção e análise das experiências 

pedagógicas a serem apresentadas no capítulo 6. No subcapítulo 2.2, discorrerei sobre como os 

preceitos contidos no movimento Bolekaja e Criticismo Bolekaja se interseccionam com a 

pesquisa e a análise do objeto de estudo, que são as formações e práticas pedagógicas , com a 

contribuição teórica de Gomes (2017), Chinweizu (1980), Afolayan (2010), Nobles (2015), Wa 

Thiong’o (2021) e Mudimbe (2013). 



31 

No capítulo 3, serão discutidas como as questões da raça se comportam no ensino de 

Inglês, a motivação e as consequências para a comunidade escolar com a adesão da temática, 

além de sua influência na constituição da identidade racial do professor de inglês com a análise 

sobre relações étnico-raciais, raça e o ensino de língua inglesa. No subitem 3.1, abordarei o 

contexto histórico do ensino de Inglês no Brasil, em uma breve explanação, com o intuito de 

trazer não apenas a história, mas os objetivos e resultados da implementação do ensino do 

idioma no território nacional. No subcapítulo 3.2 tecerei algumas reflexões sobre o branco, o 

ocidente e suas relações com o ensino de língua inglesa, desmembrando algumas percepções a 

partir de alguns teóricos e minha experiência no campo do ensino do idioma na escola pública. 

No tópico 3.3, falarei sobre como o continente africano e a figura do negro, nascida a partir da 

criação do ocidente, aparecem no processo de ensino e aprendizagem de inglês e no subcapítulo 

3.4 será abordada a visão desta pesquisa para a questão indígena inserida na mesma 

problemática. Já no subcapítulo 3.5, será feita uma breve reflexão sobre o panorama atual, pela 

formação de professores, legislação, pela revisão de literatura sobre as pesquisas feitas 

anteriormente, com base em Santos (2011), Camargo (2012) e Ferreira (2015) e um relato de 

como se configura o ensino de inglês após a promulgação das políticas de ações afirmativas. 

O capítulo 4, por sua vez, versará sobre a análise da metodologia escolhida para o 

desenvolvimento desta pesquisa e como ela, junto aos preceitos do Intelectualismo Bolekaja, 

pode contribuir para o processamento das ideias aqui expressadas. 

No capítulo 5, apresentarei os objetos desta pesquisa que serão as minhas experiências 

pedagógicas, no campo das relações étnico-raciais, nas aulas de língua inglesa. Este capítulo 

será constituído de uma breve apresentação em 5.1, da descrição e análise das práticas em 5.2, 

da descrição das práticas pedagógicas executadas no âmbito da Secretaria Municipal de 

Educação do Rio de Janeiro (SME/RJ), sendo em 5.2.1 a atividade executada com a turma de 

2º ano e sua análise em 5.2.1.1; e a descrição da atividade com o PEJA em 5.2.2  e sua análise 

em 5.2.2.1. Já a descrição das formações oferecidas em parceria com o British Council em 5.2.3 

e sua análise está desenvolvida na seção 5.2.3.1. 

Sendo assim, findando a escrita, mas não a pesquisa, o último capítulo intenciona tecer 

as últimas teias de ideias semeadas, germinadas e nascidas deste processo de pesquisa e como 

estas reverberam em seus principais atores, descritos, portanto, no capítulo 6. 

 

 

  



32 

2 BOLEKAJA 

 

 

2.1 Bolekaja: Ensinamentos da Classe Trabalhadora aos Intelectuais Africanos 

 
A diferença fundamental entre o conhecimento nascido nas lutas e entre o 

conhecimento elaborado a respeito delas é que o primeiro é conhecer-com, enquanto 
o segundo é um conhecer-sobre. 

(SANTOS, 2017, Prefácio). 

 

Bolekaja: palavra de origem Yorubá que significa “Venha, vamos à luta”. De acordo 

com Anyaegbunam (1994, p. 04), esta palavra foi utilizada primeiramente por condutores de 

mammy-wagons, um tipo de caminhonete muito utilizada em Lagos, na Nigéria, para transporte 

de passageiros. Estas caminhonetes eram feitas de partes recicladas e obsoletas de outros 

veículos – como o chassi de caminhonetes Bedford, vindas da Inglaterra cuja carroceria era 

feita de madeira – e chegavam ao país em péssimo estado de uso. A manutenção ficava sob 

responsabilidade dos condutores que sabiam que, a qualquer momento da viagem, elas 

poderiam apresentar algum defeito. Quando o veículo parava, os condutores entoavam 

“Bolekaja!” e todos os passageiros sabiam que era o momento de aguardar o conserto do 

transporte para que a viagem pudesse continuar. Neste contexto, ainda, Bolekaja poderia 

também representar a luta verbal, assim descrita pelo autor, dos passageiros indignados diante 

das condições do transporte que era oferecido a eles ou, em outros momentos, a ação dos 

próprios condutores de tentarem entreter seus passageiros enquanto o reparo era feito. 

Já nos anos 1970, inspirados pelo movimento social de trabalhadores dos “condutores 

indignados”, o termo foi escolhido para nomear o movimento de intelectuais nigerianos – 

formado por Oluwafemi Ajisafe, Onwuchekua Jemie e Chinweizu – que se posicionavam a 

favor da autonomia e autenticidade da literatura africana, libertando-a do julgo colonial, com a 

criação de seus padrões referenciais próprios de literatura e crítica literária para as obras e 

escritores africanos. O movimento foi um importante marco para a literatura africana, pois, 

segundo Afolayan (2010, p. 87) “a dimensão dos radicais de Bolekaja para uma perspectiva 

centrada na África revolucionou o criticismo à literatura africana e desde então tem se tornado 

evidente que a divergência ideológica entre os Afrocentrados e os Eurocentrados veio para 

ficar”. 



33 

Os intelectuais Bolekaja chamavam para a luta os literários africanos, críticos literários, 

artistas e outros participantes da sociedade africana sobre a necessidade de autonomia 

intelectual dos padrões ocidentais que, por exemplo, subjugavam a importância da oralitura (a 

literatura falada) para a cultura africana e porque compreendiam o domínio intelectual, que 

atravessava a literatura e suas formas de construir o mundo, como a forma mais efetiva de 

colonização. Observe o trecho abaixo de Anayegbunam (1994, p. 5- 6, em tradução livre) sobre 

os meios utilizados pela cultura europeia de compreensão e formatação da cultura africana com 

a finalidade de dominação através da colonização mental. 

Agora, entretanto, a luta não é pela libertação física, mas intelectual, denominada de 
descolonização da mente africana. O que é claro a partir da história da África é que os 
colonizadores europeus usaram a força e as ameaças para apropriar-se da terra africana 
e para impor suas políticas econômicas. Entretanto, a colonização da mente africana 
foi mais sutil e, segundo Appiah (1992), os colonizadores ocidentais venceram esta 
batalha sem um tiro sendo disparado. Para alcançar este feito, eles fizeram com que 
fosse amalgamado um conjunto de visões e valores onde puseram tudo o que é 
africano e negro como a antítese de tudo que é ocidental e branco; uma dicotomia na 
qual, de acordo com Mudimbe (1988, p. 16), escuridão, maldade e feiúra (preto) foi 
contrastado com luz, bem e beleza (branco). Com esta mentalidade, missionários e 
educadores ocidentais foram para a África com o objetivo de suplantar a originalidade 
cultural e a criação na alma africana de um complexo de inferioridade (FANON, 
1952). Para eles, as culturas da África eram antitéticas ao processo de civilização e 
modernização e, portanto, mereciam pouco entendimento em seus próprios termos. 
“O Ocidente poderia, portanto, assumir prontamente que poderia compreendê-los (as 
culturas africanas) na medida em que entendesse a si mesmo, que suas ferramentas 
para compreendê-los fariam, ou teriam que fazer em compreendê-los” (AKE, 1988, 
p.486). Em outras palavras, os modelos e categorias para a compreensão e estudo dos 
sabedoria da África deveriam ser trazidos por missionários europeus, educadores e 
antropólogos em vez de serem encontrados localmente (Mudimbe, 1988). 

Portanto, o Criticismo ou Intelectualismo Bolekaja – movimento crítico originado pelos 

intelectuais Bolekaja – iniciou um levante de escritores africanos pela necessidade de 

fortalecimento de suas raízes através da promoção da literatura nas línguas africanas, como o 

Gikuyu e Kiswahili, da literatura crítica ao eurocentrismo, pela valorização do olhar dos seus 

em obras que retratassem a diversidade e os valores africanos, e da construção de uma 

atualização instituída a partir da descolonização africana. Dentre estes autores, nomeados por 

Chinweizu como “condutores indignados da literatura africana” (ROCHA, 2021, p. 25), estão 

Ngugi Wa Thiong’o e Cheik Anta Diop8. 

O professor Chike Anyaegbunam, da Universidade de Kentuchy, publicou em 1994 sua 

tese de pós-doutorado intitulada Intelectualismo Bolekaja: a gênesis da construção do modelo 

sincrético em comunicação para o desenvolvimento da África, em que descreve as metáforas 

 
8 Durante as leituras sobre o Criticismo Bolekaja, percebi a falta de mulheres como referenciais teóricos. 
Oyinsan (2006) aponta que em todo o livro Toward the Decolonization of African Literature apenas quatro 
autoras são citadas, a saber: Ama Ata Aidoo, Flora Nwapa, Efua Sutherland e Zora Neal Hurston. 



34 

nascidas no movimento popular que deram origem às reflexões dos insurgentes intelectuais 

nigerianos. Em sua pesquisa, ele define sete elementos importantes ao movimento: as 

caminhonetes (the mammy-wagons), os trocadores (the mammy-wagon touts/ 

touts/conductors), passageiros pacientes e resignados (patient and resigned passengers), 

passageiros descontentes e irritados (the disgruntled and vociferous passengers/stiflers), os 

ladrões (the pick-pockets), os pacificadores (the pacifiers) e os mediadores (the mediators). 

As caminhonetes, como benesse do Ocidente, chegam a Lagos em precárias condições 

de uso. Elas, ainda hoje, são utilizadas no transporte de passageiros da Nigéria. Como suas 

peças são de segunda ou terceira mão, estão sempre prestes a quebrar. Andam em baixa 

velocidade e são instáveis e, de acordo com Anyaegbunam (1994, p. 02), tais aspectos se 

refletem em seus nomes como “Devagar e sempre”, “Sem condições é permanente”, “Acredite 

em Deus”, “Sem pressa na vida”. Com isso, Bolekaja é o chamado para solucionar o conflito 

ocasionado pelas caminhonetes e seus defeitos, pois sem caminhonetes não haveria Bolekaja. 

Enquanto metáfora para os intelectuais africanos dispostos a criar referências próprias 

desconectadas das teias do Ocidente, as caminhonetes representariam no Criticismo Bolekaja a 

gnose africana, pois ela seria o “cavalo de Troia“ do Ocidente. Disfarçada de modernidade e 

fingindo beneficiar a população, ela chega repleta de defeitos. A gnose, segundo Mudimbe 

(2013, p. 09), seria  

[...] especificamente, procurar saber, questionar, métodos de conhecimento, 
investigação e, mesmo ainda, familiaridades com alguém. Normalmente, a palavra é 
usada num sentido mais especializado, referindo-se a um conhecimento estruturado, 
comum e convencional, mas sob o controle estrito de procedimentos específicos tanto 
para o seu uso como para a sua transmissão.  

Deste modo, a gnose africana seria a posse, o controle do conhecimento e os meios de 

transmissão destes veiculados sobre África que, durante muitos anos, esteve sobre o domínio 

do Ocidente. Como exemplo palpável de tal discurso, trago a fala de Ragnimwendé Eldaa 

Koama durante seu pronunciamento direcionado ao presidente da França, Emmanuel Macron, 

na Cúpula França – África, em outubro de 2021, em que podemos ver como a gnose africana 

sob a posse do conhecimento colonial atravessa negativamente a construção do imaginário 

sobre o continente e é utilizada para a benesse da própria colônia.  

Meu ponto de vista gira em torno de todos esses imaginários. E se é uma questão falar 
sobre os imaginários e seus falsos conceitos, e incompatíveis com a realidade de nosso 
povo, será necessário falar sobre todo o vocabulário ultrapassado, impróprio e 
desvalorizante, no qual ainda reside em seu discurso e de suas instituições (França) 
quando se direcionam à África ou quando levantam fundos para “ajudar” a África 
(KOAMA, 2021, em tradução livre). 



35 

No contexto dos Intelectuais Bolekaja, a metáfora das caminhonetes está ligada a este 

conhecimento sobre o continente africano que é veiculado através do “chassi” ocidental. Ou 

seja, os meios de difusão, as peças que compõem e os manuais de uso desta engrenagem 

intelectual a ser distribuída pelo mundo passam pela criação e fiscalização do Ocidente, 

obedecendo aos seus objetivos e privilegiando a manutenção de seu poder. No campo da 

literatura, seriam as obras africanas formatadas pelo estilo, conteúdo e supervisão dos moldes 

ocidentais; obras africanas, por fim, embranquecidas e europeizadas. Os intelectuais africanos 

lutam para legitimar a beleza, a importância, a autenticidade, as raízes e o reconhecimento da 

literatura africana, na qual tais critérios ocidentais não alcançam a magnitude de suas criações 

e, por isso, indignados, convocam por Bolekaja seus companheiros de pátria para a insurgência 

deste movimento político e cultural, além de estabelecer marcos críticos africanos neste campo. 

Os trocadores, conhecidos também como condutores, são os auxiliares dos motoristas 

de mammy-wagons e conhecidos por serem falantes, combativos e protetores. São responsáveis 

por chamarem os passageiros, por cobrar e assegurar que cada passageiro tenha pagado 

corretamente sua passagem e por garantir que todos retornem ao transporte após a parada do 

veículo para o conserto. Também são eles que protegem os passageiros e o motorista dos 

ladrões, que às vezes se fingem de passageiros usuais, provocando eventuais furtos e a ira dos 

passageiros furiosos. O trabalho no transporte costuma ser sua única fonte de renda e, por isso, 

possuem uma relação de apego com as caminhonetes, ficando também responsáveis por sua 

limpeza e manutenção.  

Para o Criticismo Bolekaja, os condutores seriam “aqueles estudiosos africanos que não 

estão apenas irritados, mas que estão verdadeiramente travando uma luta intelectual contra este 

fenômeno” (ANYAEGBUNAN, 1994, p. 8, em tradução livre). Logo seriam estes intelectuais 

os dispostos a revolucionar e subverter a lógica criteriosa colonial de dominação, a reconfigurar 

a gnose africana da dominação ocidental e promover a libertação instituindo novas escolas de 

pensamento e possibilidades de atuação na África e sobre a África. 

Dentre os passageiros, o autor elenca os resignados e os pacientes, os indignados e os 

irritados. Os passageiros resignados e pacientes são descritos como aqueles que aguardam 

calmamente durante o Bolekaja. Já os irritados e indignados, também conhecidos como 

traidores (stiflers), são os que costumam culpar o motorista e o trocador da caminhonete quando 

esta quebra, ou os acusam de explorarem os passageiros, junto ao dono da caminhonete, ao 

ofertarem um transporte sem conforto ou segurança. Costumam solicitar que o trocador devolva 

a passagem e assim partem em busca de outro transporte. 



36 

Na pesquisa usada como referência, o autor descreve apenas a metáfora referente aos 

traidores e que, pelo Criticismo Bolekaja, estes seriam, no âmbito intelectual, os acadêmicos e 

escritores ocidentais e africanos que “persistem no uso de conceitos, modelos, teorias e métodos 

derivados somente de tradições epistemológicas e filosóficas ocidentais para o estudo e 

interpretação das realidades africanas” (ANAYEGBUNAN, 1994, p. 09). Desse modo, estes 

seriam os estudiosos traidores que não vão à luta, agem na contramão da insurgência do 

movimento e ainda perpetuam os valores e operam pela continuidade dos padrões ocidentais, 

como declara o pesquisador e escritor Adrian Roscoe, ao dizer que “se um africano escreve em 

inglês, seu trabalho deve ser considerado pertencente à literatura inglesa como um todo, e deve 

ser julgado pelos mesmos padrões críticos que qualquer outro trabalho escrito em inglês” 

(ROSCOE apud ANAYEGBUNAM, 1994, p. 10). 

Os ladrões (the pick-pockets) costumam atuar em pares, posar como passageiros 

inocentes (ANAYEGBUNAM, 1994, p. 04), aguardando silenciosamente o momento certo 

para criarem situações dentro dos veículos ou no Bolekaja para roubar passageiros durante as 

viagens. No Criticismo, os ladrões representam aqueles estudiosos, em maioria, ocidentais, que 

simulam estar aliados às causas abraçadas por Bolekaja, mas que, na verdade, só desejam fazer 

uso deste conhecimento ou desta relação para benefício próprio e não para uma real mudança 

de paradigma sobre a luta intelectual travada nesta revolução. 

Já os pacificadores costumam ser aqueles passageiros que ficam tranquilos e que, 

durante o Bolekaja, tentam dialogar a fim de acalmar os ânimos, pois não desejam que o 

Bolekaja evolua para um conflito, enquanto os mediadores possuem um papel mais atuante: 

compreendem o lado dos passageiros indignados, mas também entendem as dificuldades dos 

outros componentes (motoristas, trocadores e donos das caminhonetes). Costumam ir além do 

papel de passageiros: atuam como “companheiros”, pois dão conselhos de como conseguir 

peças, efetuar reparos ou sobre mecânicos que possam consertar os veículos. Compreendem as 

dificuldades enfrentadas, não deixam de utilizar os transportes e estão dispostos a cooperar em 

eventuais conflitos ocorridos ao longo das viagens. 

Entre mediadores e pacificadores, Anayegbunam fez uso apenas da metáfora 

apresentada pelo conceito presente nos mediadores. Segundo ele, estes seriam os intelectuais 

africanos alinhados a um compromisso de sincretização entre o que o Ocidente traz de benéfico 

para o movimento e a produção em África, em um movimento sustentável, híbrido e possível. 

Os mediadores sincréticos, nesse sentido, conseguem viabilizar e promover o diálogo entre os 

dois extremos. Dentre eles, ele cita 



37 

Abiola Irele (1987), um professor nigeriano de língua e cultura francesa que sinaliza 
que o recuo total ao passado da África é impossível e contraprodutivo; Mudimbe 
(1988), um professor de filosofia zaireano que castiga os touts e aponta que mesmo 
em seu modo mais afrocêntrico, eles ainda estão presos no que ele chama de 
“dependência silenciosa de uma episteme ocidental”, Wole Soyinka (1976), um 
nigeriano ganhador do prêmio Nobel de Literatura, que incita os estudiosos africanos 
a evitar qualquer um dos dois extremos; e Appiah (1992), um filósofo ganense que 
chama os estudiosos africanos “de crianças de duas palavras” (ANAYEGBUNAM, 
1994, p. 11, em tradução livre). 

Desta forma, Anayaegbunam nos apresenta como o Bolekaja se encarrega de dar base 

ao Criticismo Bolekaja, ao mostrar o quanto os movimentos sociais dão corpo aos movimentos 

culturais e intelectuais, e sobre a circularidade do conhecimento na sociedade africana, onde 

aqui a inspiração e a coragem vêm da luta e não do cânone colonial. 

 

2.2 Criticismo Bolekaja e Minhas Experiências Pedagógicas em Língua Inglesa 

 
Uma pequena luta na areia nunca matou um jovem robusto.  

(CHINWEIZU, 1983, p. 12, em tradução livre) 

 

Após a leitura sobre Bolekaja e Criticismo Bolekaja, a partir dos escritos de 

Anayegbunam, posso identificar ambos os movimentos como levantes decoloniais africanos, 

pois compreendo que a decolonialidade, bem antes da teoria desenvolvida por teóricos da 

América Latina, tem sua raiz em movimentos primariamente orquestrados pelas populações 

negras e indígenas ao redor do mundo. Se a decolonialidade preza pelo protagonismo das vozes 

subalternizadas pelo colonialismo/modernismo, compreendo que ela se deu primordialmente 

em prática desde o primeiro confronto com a violência destes movimentos coloniais. Ndlovu-

Gatsheni (2019, p. 19), por exemplo, identifica a teoria decolonial nas obras de autores que 

experimentaram os aspectos negativos da modernidade, tais como Aimé Césaire, Frantz Fanon, 

William E.B. Dubois, Kwame Nkrumah, Ngugi wa Thiong'o, e muitos outros, e completa 

dizendo que “a decolonialidade materializou-se desde o primeiro momento em que o 

imperialismo e o colonialismo chegaram em África” (NDLOVU-GATSHENI, 2015, p. 488). 

A crítica ao Ocidente, a busca pela instituição de padrões avaliativos, construtivos e 

constitutivos próprios; a exaltação da riqueza das muitas Áfricas encontradas no continente e 

todo o seu aporte cultural em suas obras, a promoção do protagonismo de autores africanos que, 

por suas vozes, passem a criar a partir de suas vivências e que suas obras sejam vistas e 



38 

criticadas pela sofisticação, qualidade e notoriedade de seus artistas são alguns dos atributos 

que vinculam o movimento aos preceitos decoloniais.  

Sobre o Criticismo ainda podemos estabelecer uma conexão com ideias fundantes do 

pensamento decolonial, a partir de Mignolo (2008), sobre a colonialidade como parte integrante 

e indissociável da modernidade, tendo então o nascimento do movimento Bolekaja como 

resposta à presença e execução da modernidade e colonialidade no território nigeriano, a priori, 

e depois se expandindo para o continente. Como movimentos lidos por mim como decoloniais, 

antecessores ao Bolekaja em África e trazidos por Anyaegbunan (1994, p. 19), podemos citar 

alguns atos de classes historicamente subalternizadas como  

[...] a guerra das mulheres Igbos (Aba woman’s war), em 1929; o motim contra 
taxação sobre mulheres Egba (Abeokuta Women’s Revolt/ Egba Women’s Tax Riot), 
em 1918, e outros levantes nas colônias da Costa do Ouro (atual Gana), em 1947 e 
1948, Rodésia do Sul (1935, 1940, atual Zimbabwe) e no estado da Tanganica (1947, 
atual Tanzânia). 

O autor ainda cita como correntes filosóficas importantes e predecessoras de Bolekaja 

o Afrocentrismo, idealizado por Cheik Anta Diop; o Pan-Africanismo por Kwame Nkrumah e 

a Negritude, por Sédar Senghor, quem tem como preceitos não apenas a libertação das amarras 

coloniais em todos os aspectos da vida africana, mas também a valorização do continente para 

a reestruturação de uma África por e para africanos. A revolta dos intelectuais então surge a 

partir da necessidade de existir em sua essência, de lutar contra a dominação ocidental 

(representante da colonialidade), que traz em seu projeto a subjugação e a violência intelectual, 

contra a ideia de evolução para o alcance de uma literatura de qualidade trazida a partir do 

controle exercido pelos meios ocidentais de categorização das obras (representante da 

modernidade) e adequação a um padrão eurocêntrico aceitável e consumível sobre África.  

Outro dado que podemos considerar ao identificar o CB como um movimento 

decolonial são as obras publicadas pelos autores pertencentes ao movimento. Nesse sentido, 

vale o destaque para Rumo à descolonização da literatura africana (Toward the Decolonization 

of African Literature), de autoria dos formadores do CB, Chinweizu, Oluwafemi Ajisafe e 

Onwuchekua Jemie , em 1983, obra fundante do movimento, recebida com muitas críticas e 

muita resistência por acadêmicos e críticos literários, apresenta-se como um livro de cunho  

[...] político e ideológico em vez de literário ou cultural. Ela foi projetada para colocar 
em seus lugares todos aqueles brancos, críticos “capitalistas e racistas” europeus que, 
na opinião dos autores, gostariam para transferir o domínio político e econômico do 
Ocidente sobre a África para a esfera da área cultural e que, portanto, ousam encontrar 
falhas nas obras literárias africanas. Os autores proclamam isso com orgulho no 
segundo parágrafo da introdução: “A tarefa cultural em mãos é acabar com todo o 
domínio estrangeiro da cultura africana, destruir sistematicamente todas as 
incrustações da mentalidade colonial e escrava”. E este é o tom que domina o trabalho 
em si. (PALMER, 1988, p. 54, em tradução livre). 



39 

O autor complementa a análise ao dizer que “A tese de Chinweizu, Jemie e Madubuike 

é que o romance africano é uma entidade autônoma derivada da tradição oral africana e, 

portanto, deve ser avaliado, não pelos princípios da crítica ocidental eurocêntrica, mas pelos 

valores indígenas africanos de oralitura tradicional africana” (PALMER, 1988, p. 54). Ainda 

que este seja um artigo crítico ao livro, conseguimos observar o quão instigante foi sua 

publicação e a movimentação que causou nas estruturas ocidentais acadêmicas e culturais na 

época de seu lançamento, principalmente pelas críticas tecidas por um de seus conterrâneos, o 

professor Dan Izevbaye, sobre a necessidade de cautela ao atribuir à oralitura a origem dos 

romances africanos e, posteriormente, a Wole Soyinka, por parte de Chinweizu, pela “sua 

escrita obscurantista e incompreensível para africanos” e, por isso, lida por ele como 

ocidentalizado. 

Outra obra importante para o CB, e que até os dias atuais causa bastante impacto tanto 

nos leitores quanto no âmbito acadêmico, é Descolonização mental: as políticas de linguagem 

na literatura africana (Decolonising the mind: the Politics of Language in African Literature), 

de Ngugi wa Thiong’o, em 1986. Neste livro, Wa Thiong’o traz, em quatro capítulos, bons e 

fortes argumentos sobre a necessidade de descolonização no campo da literatura, da ficção e do 

teatro africano e possibilidades de concretizar a libertação, tendo como exemplo ele mesmo, 

que passa a produzir por uma decisão política sua literatura em Gikuyo, uma das línguas faladas 

no Kenya, motivo pelo qual foi preso em 1977. Thiong’o também já relatou ter lido, no período 

que esteve exilado, Pedagogia do Oprimido, de Paulo Freire, além de livros de Jorge Amado, 

com quem ele diz ter aprendido sobre a questão agrária no Brasil. 

As duas obras representam grandes características descoloniais e decoloniais9 

(OLIVEIRA, 2016) ao partirem do protagonismo da história vivida por seus autores, pela série 

de denúncias efetuadas sobre o processo de colonização e sobre os colonizadores, por 

priorizarem paradigmas essenciais das raízes africanas e o resgate destas como, por exemplo, o 

respeito e relevância à oralitura africana e a produção literária em uma língua não hegemônica, 

permitindo o consumo dela em território nacional principalmente para os que não se comunicam 

essencialmente  no idioma colonial que, no caso de Wa Thiong’o, é o Inglês. 

A multiplicidade de significados de Bolekaja presentes também, diasporicamente, nos 

valores civilizatórios afro-brasileiros descritos por Azoilda Trindade – axé, coletividade e a 

oralidade –, descrevem o quanto a indignação pode ser a força motriz de um movimento de 

 
9 Aqui, oriento-me a partir do entendimento de Oliveira (2016, p. 3), ao descrever que “DEcolonizar na educação 
é construir outras pedagogias além da hegemônica. DEScolonizar é apenas denunciar as amarras coloniais e não 
constituir outras formas de pensar e produzir conhecimento”. 



40 

proporções incalculáveis, que sozinhos não faremos revolução alguma e que a palavra também 

exerce uma função política e organizacional em nossa sociedade. Tanto na busca pela força 

para continuar a viagem, seja em coro com os que estão conosco nessa luta diária da educação 

ou na potência da palavra que, ao ser liberta, seja falada ou escrita, já não é só minha; é coletiva. 

Posso pensar então que Bolekaja sempre esteve comigo.  

Se, de acordo com os preceitos da medicina falada africana (denominada em Kikongo 

como “Nkisi Mia Mova”), pronunciar uma palavra pode promover, através da vibração do som, 

mudanças químicas e celulares em nosso corpo (NOBLES; FREDERICO, 2021, p. 60), posso 

dizer que Bolekaja transmuta as dores do racismo vivenciado, transformando-a em força vital 

– o axé! – e materializa o que me trouxe a esta pesquisa e o que tem me movido na luta contra 

o racismo: o desejo imensurável pela mudança, a força encontrada nos companheiros que fiz e 

tenho feito ao longo desta caminhada; e o meu respeito pelo poder da palavra. A inconformidade 

e a indignação que movia aqueles intelectuais da literatura africana contra a violenta 

normatividade europeia se estabelecendo a partir de seus idiomas, como censores da literatura 

africana, me tomam assim que adentro no universo das relações raciais e me deparo com seus 

reflexos no ensino de língua inglesa. E não se distanciam de mim no caminhar da vida; parece 

que estão cada vez mais amalgamados, como se estivessem virando chakras em meu corpo. 

Viraram pontos energéticos de transformação e movimento, pois não me permito mais ficar 

inerte diante de um “mais do mesmo” que invisibiliza, nos destitui a humanidade, mata e 

mantém o privilégio de uma estrutura branca. 

Então, eu, mulher negra e oriunda de um país diaspórico, professora de inglês, uma 

língua colonial em todos os seus poros – descrita por Thiong’o (2021) como “A língua” –, 

atuante na rede pública de ensino e atendendo a um coletivo majoritariamente preto, me vi 

atropelada por essa avalanche de informações e pela robustez de suas ideias ao ler sobre o que 

era Bolekaja e sobre o Criticismo/Intelectualismo. Pensei imediatamente em como as metáforas 

estabelecidas pela revolta intelectual faziam total sentido quando relacionadas à minha 

pesquisa. Decidi, então, utilizar algumas ideias presentes nas metáforas do Criticismo Bolekaja 

como categorias epistemológicas para fundamentar e analisar alguns pontos entre o movimento 

crítico e o estudo proposto, optando pelas metáforas sobre caminhonetes, touts, stiflers e 

mediadores. 

A primeira categoria é a metáfora das caminhonetes, the mammy-wagons. No 

movimento intelectual, ela se refere à gnose africana, transcrita como a invenção da África, o 

controle de disseminação e criação do conteúdo pelas mãos do Ocidente, além do 

direcionamento voltado para seus objetivos. Em minha pesquisa, esta metáfora está relacionada 



41 

com o ensino da língua inglesa, o “presente” do Ocidente. Ela é vendida como amuleto de 

salvação, pois é dito que a partir de seu aprendizado podemos evoluir acadêmica, social, 

econômica, cultural e, até mesmo, afetivamente. Porém, tanto a língua quanto o processo de 

ensino e aprendizagem obedecem aos modelos que desvalorizam a população brasileira 

enquanto receptores deste processo. Majoritariamente, o chassi ocidental que molda esse 

processo traz, e em grande volume: o racismo, ao retratar pessoas negras em papéis sociais 

estereotipados; a Europa e Estados Unidos como padrão de variante linguística e exclui outros 

falares de língua inglesa, inclusive os territórios colonizados onde o inglês foi imposto como 

primeiro idioma no projeto de dominação; na exibição dos territórios coloniais como exemplo 

de padrão a ser seguido em qualidade de vida, relações sociais, moradia, alimentação, vestuário, 

economia, desenvolvimento, cultura e organização e excluem a informação sobre a as condições 

de violência historicamente executadas na imposição dos valores ocidentais aos territórios 

colonizados, espoliação de territórios e riquezas nas Américas  e África, os lucros obtidos a 

partir da escravidão e venda dos sujeitos sequestrados em África; pela manutenção da 

dominação pelas vias do neocolonialismo, que serviram de base para a constituição desta 

condição confortável da qual a população branca dos países coloniais e os Estados Unidos 

desfrutam hoje, descritos muito bem por Appiah no trecho abaixo. Note que  

[...] o problema não é apenas, ou não tanto, o inglês ou o francês ou o idioma 
português, mas a imposição cultural que cada um deles representa. A educação 
colonial, em resumo, produziu uma geração imersa na literatura dos colonizadores, 
uma literatura que muitas vezes refletia e transmitia a visão do imperialismo 
(APPIAH,1992, p. 55). 

Desta forma, seguindo as ideias de Appiah e Mudimbe sobre a gnose africana, podemos 

dizer também que o ensino de inglês está pautado por uma gnose ocidental, em que a ideia do 

que é o Ocidente, presente no ensino de inglês, também se performa pelo papel de um Ocidente 

inventado enquanto padrão, berço da humanidade e do conhecimento, universalista, e que só a 

ele pertencem os meios de disseminação de suas informações  e o controle do conteúdo a ser 

veiculado sobre si. Um grande exemplo desta gnose ocidental seria a forma como a cultura 

europeia é veiculada pelo imaginário social. Ela é hierarquizada no processo de ensino e 

aprendizado de inglês. É vista como o conteúdo a ser aprendido, de grande valor intelectual, 

enquanto músicas, línguas, culturas e história dos países africanos, por exemplo, são conteúdos 

escassos no material didático e nas formações e, quando presentes, representam a África pobre, 

violenta, subdesenvolvida e necessitada da ajuda e organização da Europa. Portanto, a gnose 

do Ocidente constrói, veicula e controla falsas imagens e feitos sobre si, ao mesmo passo que 

desconstrói ou descaradamente nega uma imagem de África rica, cheia de recursos e de vastas 



42 

fontes de conhecimento. Além da crítica ao universalismo, Nobles (2015, p. 4-5) contribui com 

a reflexão sobre as afetações psicológicas que atuam na constituição da gnose ocidental, 

chamada por ele de “Grande Narrativa Ocidental” (The Western Grand Narrative), e que são 

extremamente identificáveis e constituintes do ensino de inglês no Brasil. Ele diz que:  

A Grande Narrativa Ocidental moldou e influenciou o que vemos e aceitamos como 
normal. Infelizmente, em um sentido muito real, uma consequência direta da Grande 
Narrativa Ocidental para os povos africanos é que ela infecta a mente africana (e a 
ocidental) com uma doença que pode ser melhor diagnosticada como “Afrofobia”, um 
medo persistente, anormal e irracional das coisas africanas; “Eurofilia”, um 
sentimento positivo injustificado de amor, gosto e afeição pelas coisas europeias; e 
“Grecomania”, um desarranjo violento da mente devido ao pensamento e ideias 
gregas. Assim, quando não vemos a necessidade de uma Grande Narrativa Africana, 
a Grande Narrativa Ocidental torna-se a única forma de descrever, compreender e 
explicar a realidade por padrão. Enquanto o mundo ocidental afirma e privilegia sua 
grande narrativa baseada no pensamento greco-romano judaico-cristão como 
universal, ela não é. Ela é simplesmente incontestada e indevidamente aceita por 
padrão.  

Por isso, a gnose ocidental descrita por Mudimbe, ou a Grande Narrativa do Ocidente 

diante dos preceitos de Nobles, aborda a exclusão da realidade por objetivos coloniais, na 

denúncia sobre os fatos históricos e se traduz como um dos principais motivos para a negação 

da divulgação da verdadeira África pelos europeus, deixando a real imagem e história sobre 

este continente mascaradas no conteúdo das aulas de língua inglesa. 

E se no Criticismo Bolekaja os touts são descritos como os estudiosos indignados com 

o Ocidente e dispostos a promover mudanças em prol dos seus, em minha pesquisa esta 

categoria será representada pelos “condutores da indignação docente”, grupo composto por 

intelectuais, professores, leis, metodologias e toda a agência constituída pelo desejo de 

revolução e mudança no ensino da língua inglesa.  

São os pioneiros do movimento negro (nosso Bolekaja), que desde a Frente Negra 

Brasileira, desembocando nos anos 1960 e 1970, já lutavam pela urgência de humanização e 

direitos para emancipação e desenvolvimento da população negra no Brasil, inspirando as 

gerações seguintes pela manutenção na luta e promoção de mudanças políticas no campo da 

educação. Podemos observar no texto de Gomes (2017, p. 16-17) como o movimento social 

contribuiu pedagogicamente para a autonomia institucional e política da educação brasileira, 

pois 

Os movimentos sociais são produtores e articuladores dos saberes construídos pelos 
grupos não hegemônicos e contra-hegemônicos da nossa sociedade. Atuam como 
pedagogos nas relações políticas e sociais. Muito do conhecimento emancipatório 
produzido pela sociologia, antropologia e educação no Brasil se deve ao papel 
educativo desempenhado por esses movimentos, que indagam o conhecimento 
científico, fazem emergir novas temáticas, questionam conceitos e dinamizam o 
conhecimento. 



43 

Também são os pesquisadores que primeiramente desafiaram a academia e o mercado 

– na via contrária ao neoliberalismo na educação – a repensar o papel político do professor de 

inglês, a necessidade de reestruturação curricular, a crítica aos modelos e estruturas elitistas e 

eurocentradas, a decolonização curricular e prática, a convocação para o letramento racial 

crítico, o racismo linguístico, as práticas pedagógicas enquanto mantenedoras de violências 

coloniais e a inserção de raça e outras pautas invisibilizadas no currículo de inglês. 

São as legislações gestadas pelo Bolekaja do movimento negro décadas antes e que hoje 

amparam e asseguram a educação nacional em uma reestruturação rumo a uma jornada outra 

no ensino de inglês.  

E são as instituições que, na vanguarda do movimento, abrem formações inserindo 

discussões que questionam o tradicional, teóricos contemporâneos desse novo pensar no ensino 

da língua e que promovem mudanças na formação pré e pós-serviço do professor de Inglês. 

Todos estes elementos agem em direção ao Bolekaja no ensino de inglês, construindo novos 

horizontes a partir do embate intelectual e político no campo da língua inglesa. 

Os próximos elementos são os “traidores”. No CB, estes são concebidos como os que 

trabalham em prol da manutenção do status colonial. Nesta pesquisa, serão professores, teóricos 

e instituições que trabalham na contramão do desenvolvimento de um ensino mais equitativo 

no campo da língua inglesa. Aqueles que rejeitam de/descolonizar, muitas vezes fazendo uso, 

erroneamente, da frase “este não é meu lugar de fala”. Traidores, porque atuam em desalinho 

com os preceitos políticos de uma educação cidadã. Como eu, enquanto professora de inglês, 

que leciono baseada em diversas legislações (BNCC, Orientações curriculares, Estatuto da 

Criança e do Adolescente) que zelam pela integridade, pelo aprendizado e respeito ao aluno, 

continuo a adotar metodologias, conteúdos e relações que desrespeitam, violentam e 

traumatizam os meus? Existe alguém que lucra com o desestímulo do aluno, com a sua repulsa 

ao aprendizado do idioma, com o abandono e a evasão escolar, e é com estas pessoas que os 

integrantes, tidos como traidores, colaboram. E como exemplo desta problematização e dos 

maiores afetados por essa conduta, na qual professores de inglês estão incluídos enquanto 

responsáveis, temos a informação de Lencastre (2021) sobre 

Dados da Pnad de 2019 mostram que cerca de 20,2% dos quase 50 milhões de jovens 
brasileiros de 14 a 29 anos não completaram a educação básica. Por um recorte de 
raça, 71,7% dos que não concluíram o ensino básico se declaram pretos ou pardos, e 
27,3%, brancos. Abandonar os estudos para trabalhar foi a principal razão alegada por 
jovens de todas as regiões do país. O segundo motivo, também em todo o país, foi 
falta de interesse.  

Dessa maneira, além de constatar uma herança da colonialidade, que é o projeto de 

extermínio da população preta sendo executado pela exclusão no sistema educacional, podemos 



44 

identificar também o quanto a escolha do conteúdo é importante, o quanto ela será determinante 

para a manutenção dos alunos, principalmente os negros, no processo de ensino e aprendizagem 

e sobre o papel do professor na escolha assertiva e sensível deste elemento. 

Seguindo na descrição dos traidores, investigo os professores que se posicionam de 

forma neutra ou objetivamente contrários nas discussões sobre mudança curricular para 

abordagem de raça.  São professores que não veem o ensino do idioma como um ato político; 

são os que se negam ou se esquivam por não terem formação nesta área; aqueles que acham 

que a aula de inglês não é espaço para essas discussões; são também as instituições que atendem 

aos padrões coloniais e só aceitam abordagens, materiais e conteúdo que corroborem com o 

ensino tradicional baseados nas variantes britânica e estadunidense; as provas de proficiência 

que avaliam a capacidade do aluno de se comunicar em inglês, com base também nessas 

variantes tidas como padrão; os gestores, coordenadores e formadores que adotam tratamento 

diferenciado, como métodos de avaliação distintos para professores e alunos de acordo com a 

etnia; os professores de inglês negros que assimilam que o aprendizado de inglês lhes traz uma 

“blindagem racial” e os professores brancos que atuam como colonizadores em sala de aula ao 

promoverem a violência colonial neste campo através dos privilégios atribuídos pela 

branquitude. 

Por fim, farei uso também como categoria epistemológica dos mediadores que, segundo 

Anyaegbunam (1994), são os que promovem o equilíbrio entre saberes do Ocidente e África no 

CB e que no ensino de inglês serão os caminhos possíveis para a coexistência entre ambos os 

saberes. São as experiências exitosas, as tentativas, as formações, os estudiosos, as instituições 

e as obras que têm o intuito de equacionar os anseios por uma abordagem sobre raça de maneira 

responsável e adaptada à realidade e aos objetivos da população brasileira, principalmente para 

a população negra e indígena, fazendo uso de elementos da cultura ocidental que venham somar 

com o projeto de ensino de um inglês para os nossos.  

Reconheço também como mediadores os objetos desta pesquisa, que são minhas 

experiências pedagógicas no campo da língua inglesa. Tanto as formações quanto as práticas 

pedagógicas são realmente campos de mediação entre meus saberes adquiridos ao longo destes 

nove anos de formação em relações étnico-raciais; sobre os participantes das formações e os 

alunos da rede municipal, que contribuem com seus corpos-memória, suas jornadas de vida e 

suas ideias a respeito do aprendizado do idioma, racismo e sobre a conjunção destes com os 

espaços que proporcionam essas discussões e pela forma como promovem e, por fim, pela 

experiência como contribuição na divulgação de novos olhares e fazeres no processo de ensino 



45 

e aprendizagem da língua, além dos resultados destes encontros por eles e por mim, já que 

nunca saímos ilesos do encontro com o outro. 

 

  



46 

3 LÍNGUA INGLESA, IDENTIDADES RACIAIS E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS  

 

 
Não existe posição neutra na educação.  

(METZ, 2017, p. 7). 

 

Neste capítulo, optei por trazer algumas reflexões sobre como as identidades raciais de 

professores de língua inglesa transitam e intervêm no ensino do idioma, na formação, nas 

relações de sala de aula e no ambiente escolar; na relação com o currículo e com o material 

didático. Para dialogar com algumas ideias, serão utilizados teóricos de diferentes áreas como 

Sociologia, Psicologia, Educação e Linguística, amparada pela Teoria Crítica Racial 

(LIGGETT, 2013; FERREIRA, 2014, LADSON-BILLINGS, 2002) que traz como uma de suas 

bases a interdisciplinaridade para a análise dos objetos a serem pesquisados. 

Para Silva (2000, p. 74), identidade é aquilo que se é. A identidade é constituída por 

uma série de símbolos (“eu sou negra”, “eu sou mulher”, “eu sou brasileira”) que permitem a 

identificação do sujeito como tal e sua existência só se perfaz diante da diferença (“ela não é 

branca”, “ela não é Marroquina”, “ela não é homem”), pois na presença da homogeneidade 

identitária, não é necessária a sua afirmação. Portanto, a identidade só existe na presença das 

diferenças e, para que elas existam, é preciso que sejam nomeadas. Se há um nome, um 

significado constituinte de um signo linguístico, isso faz delas produtos da linguagem. Em 

outras palavras, pode-se dizer que tanto a identidade quanto a diferença são produzidas através 

do discurso e da relação dos símbolos e as diferenças estabelecidas entre eles na sociedade. 

Nós, a sociedade, somos quem produzimos e nomeamos o que é identidade e o que é 

diferença a partir das relações sociais e culturais desenvolvidas com elas. Por exemplo: dizer 

“eu sou uma mulher negra” implica em fazer uso de diversos símbolos para compor essa 

identidade como os traços fenotípicos, ascendência, afinidades culturais com a cultura negra, 

lugar de origem, história de minha família. Estes símbolos foram conectados a partir da relação 

constituída com a cultura (afinidade com a cultura e história negra) e a sociedade (o porquê de 

preferir me identificar com a população negra dada a relação hierárquica estabelecida na 

sociedade, ciente do lugar que ocupo). São elas então produtos das relações sociais e culturais 

conduzidas por práticas discursivas e simbólicas. Silva (2000, p. 81) diz ainda que 

A identidade, tal como a diferença, é uma relação social. Isso significa que sua 
definição – discursiva e linguística – está sujeita a vetores de força, a relações de 



47 

poder. Elas não são simplesmente definidas; elas são impostas. Elas não convivem 
harmoniosamente, lado a lado, em um campo sem hierarquias; elas são disputadas.   

Localizando-nos no seio da sociedade capitalista, sistema socioeconômico nascido e 

sustentado pela hierarquia racial e social, temos aqui o cenário onde ocorrerão as disputas pela 

nomeação e significação de identidades e diferenças. Nomear se torna um ato linguístico e 

político, e traz em si diversos indicadores: quem nomeia, quem é nomeado, quem atribui valor 

e quem é subordinado ao ato. 

Identidade e diferença passam a ser campos de disputa política. Os discursos acerca de 

sua concepção estarão repletos de valores que revelarão em que lado o sujeito desta sociedade, 

marcada pelas diferenças e hierarquização delas, está. Para Fairclough (2010, p. 531), 

É uma era em que a produção e reprodução da ordem social dependem cada vez mais 
de práticas e processos de uma ampla natureza cultural. Parte deste desenvolvimento 
é um papel reforçado pela linguagem no exercício do poder: é principalmente no 
discurso que se consegue o consentimento, as ideologias são transmitidas, e as 
práticas, significados, valores e identidades são ensinadas e aprendidas.  

E, em consonância, Silva (2000, p. 81) complementa o debate, ao dizer que   

Na disputa pela identidade está envolvida uma disputa mais ampla por outros recursos 
simbólicos e materiais da sociedade. A afirmação da identidade e a enunciação da 
diferença traduzem o desejo dos diferentes grupos sociais, assimetricamente situados, 
de garantir o acesso privilegiado aos bens sociais. A identidade e a diferença estão, 
pois, em estreita conexão com relações de poder. O poder de definir a identidade e de 
marcar a diferença não pode ser separado das relações mais amplas de poder. A 
identidade e a diferença não são, nunca, inocentes. Podemos dizer que onde existe 
diferenciação – ou seja, identidade e diferença – aí está presente o poder. 

Quando são apontadas tais diferenciações hierarquizadas sobre as ideias sobre raça, 

advindas da dualidade moderna e ocidental e marcadas discursivamente, por exemplo, entre 

luz/escuridão, bom/mau, feio/bonito, são tecidas então as identidades raciais do negro e do 

branco.  

Entende-se por modernidade o período em que a Europa se posiciona como potência 

central no mundo, enquanto identifica os outros continentes como periféricos (DUSSEL, 2005). 

Este processo se inicia no século XV com as grandes navegações e domínio de alguns países 

europeus no continente americano e africano. É neste período também que se constitui a 

escravidão moderna, quando africanos são sequestrados e vendidos como mercadorias para 

trabalhar como mão de obra escravizada nos países colonizados pelos europeus. Ainda que a 

ideia de racismo anteceda a constituição que temos hoje sobre raça (MOORE, 2012), é esta 

época que alimenta a formação do imaginário social sobre o negro, sendo este designado como 

o oposto degenerado do branco. A raça, como um dos dispositivos de domínio colonial, produz 

não apenas símbolos e significados, mas também lugares sociais. Pelas teorias racialistas, que 

buscaram a confirmação de suas ideias pelas ciências biológicas, sem sucesso, os povos são 



48 

divididos através de suas características fenotípicas, culturais e morais (MUNANGA, 2019; 

MOORE, 2012; SANTOS, 2002), o que determina o lugar de cada sujeito na sociedade 

preestabelecido pela raça a qual pertence. As raças, como produto das relações sociais e 

culturais da época, seriam divididas entre ativas e passivas, superiores e inferiores. Podemos 

observar este discurso a partir do manual de Montabert, um documento redigido para os artistas. 

O branco é símbolo da divindade ou de Deus. O negro é o símbolo do espírito do mal 
e do demônio. 

O branco é símbolo da luz... 

O negro é símbolo das trevas, e as trevas exprimem simbolicamente o mal. 

O branco é o emblema da harmonia. 

O negro, o emblema do caos. 

O branco significa a beleza suprema. 

O negro a feiúra. 

O branco significa a perfeição. 

O negro significa o vício. 

O branco é o símbolo da inocência. 

O negro, da culpabilidade, do pecado ou da degradação moral. 

O branco, cor sublime, indica a felicidade. 

 O negro, cor nefasta, indica a tristeza.  

O combate do bem contra o mal é indicado simplesmente pela oposição do negro 
colocado perto do branco (SANTOS, 2002, p. 58). 

Seguindo nesta linha, o racismo é construído socialmente, ressignificado na escravidão 

moderna, e se posiciona como uma ideologia em que todo o aporte cultural advindo dos 

símbolos pertencentes à raça negra é visto como inferior e, por isso, passível de subordinação 

ao sistema moderno capitalista eurocentrado. Esta ideologia exerce uma força de opressão sob 

a população negra, uma vez que constrói barreiras (sociais, econômicas, afetivas, políticas...) 

impedindo o seu desenvolvimento pelo fluxo natural da vida. Por ele, ao sujeito negro está 

prevista a escravidão, a comercialização enquanto objeto, a invisibilização, a inferiorização, o 

apagamento (MUNANGA, 2019; SANTOS, 2002; KILOMBA, 2019). O racismo é o 

responsável pela ação da hierarquização das raças, pondo a negra como a de menor valor, que 

funciona como uma das peças responsáveis pela engrenagem do acúmulo de capital que prega 

a sociedade moderna, já que os países europeus multiplicaram suas receitas enquanto 

subdesenvolviam as nações africanas e americanas, escravizavam e comercializavam seus 

cidadãos. Como exemplo, trago o ponto de vista de Rodney (1975, p. 237-238): 

O Congo foi consistentemente uma fonte de imensa riqueza para a Europa, porque 
desde a época da colonização até 1906, o Rei Leopoldo da Bélgica ganhou pelo menos 
20 milhões de dólares com borracha e marfim. O período de exploração mineral 
começou muito cedo e ganhou impulso depois que o controle político passou do Rei 



49 

Leopold para o estado belga em 1908. A entrada total de capital estrangeiro no Congo 
entre 1887 e 1953 foi estimado pelos belgas em 5.700 milhões de libras esterlinas. O 
valor do fluxo de saída no mesmo período foi de £4.300 milhões, exclusivos dos lucros 
retidos dentro do Congo. Como era verdade em todos os outros lugares do continente, 
a expatriação de excedentes do Congo aumentou à medida que o período colonial se 
prolongava. Nos cinco anos antes da independência, a saída líquida de capital do 
Congo para a Bélgica atingiu proporções maciças. A maior parte da expatriação de 
excedente foi tratada por um grande monopólio financeiro europeu, o Societé 
Generale. A Societé Generale tinha como mais importante subsidiária (2/3 da 
exploração das minas no Congo pertenciam a ela) da Union Miniére de Haute 
Katanga, que monopolizou a produção de cobre congolês desde 1889 (quando era 
conhecida como a Compagnie de Katanga). A Union Miniére tem sido conhecida por 
ter um lucro de £27 milhões em um único ano. 

E estes discursos, enfatizando principalmente a inferioridade atribuída ao negro, serão 

propagados em todos os espaços da sociedade: na mídia, política, educação, religião, economia, 

saúde e tantos outros. Em prol do desenvolvimento moderno – e branco – o negro será 

subjugado. O “outro” criado pelo Ocidente é visto como ameaça à sua prosperidade e expansão, 

e por isso precisa ser eliminado. Enquanto o sujeito negro é visto no lugar da subalternidade, o 

sujeito branco apenas é. Ele está posto no lugar da normalidade, da bondade, da benevolência, 

da inteligência e do progresso. E estas construções causarão impactos sociais sobre os quais nos 

debruçamos até hoje para resolvê-los. 

O racismo destituiu do negro, em esfera global, a possibilidade de obter bens materiais, 

ter livre acesso geográfico, consumir, sentir, formar família, estabelecer relações saudáveis com 

o outro e consigo, ao ponto de produzir nele psicopatias próprias do racismo – como o 

transtorno do ego alienado, o transtorno de si e o transtorno autodestrutivo (AKBAR, 1965, p. 

165) – que o atingirão diretamente na relação com a sua identidade racial, da mesma forma que 

produzirão no branco a branquitude, sendo esta confirmada e tendo sua existência permitida 

pela onipotência, já que a identidade branca não é marcada na sociedade moderna; ela é vista 

como naturalizada, inclusive nos lugares sociais que ocupa. 

No campo da educação, estes discursos estarão presentes em todos os espaços: no 

material didático, na relação professor-aluno, na relação entre a comunidade escolar, na escolha 

do conteúdo, na formação dos profissionais e até na provisão de recursos para as unidades 

escolares. Os docentes, um dos mediadores do conhecimento nestes espaços, trazem consigo 

também a sua identidade racial e suas perspectivas construídas ao longo de suas vidas. E tendo 

um público composto por um grupo majoritariamente de professores brancos na área de língua 

inglesa (OBSERVATÓRIO DA LÍNGUA INGLESA, 2021, on-line), a identidade racial branca 

estará amplamente presente. Observe no trecho abaixo como o projeto colonial se apresenta no 

campo das línguas estrangeiras, a partir da figura do europeu. 



50 

Dois componentes centrais da formação colonial europeia da modernidade foram a 
construção e a naturalização do conceito de raça, juntamente com a construção e 
naturalização de línguas como objetos delimitados e separados associados a 
determinados grupos raciais. A construção da raça foi um elemento integrante do 
projeto europeu nacional e colonial que produziu de forma discursiva a raça. Outros 
em oposição ao superior sujeito burguês europeu (Stoler 1995). Este posicionamento 
do europeu como superior ao não-europeu fazia parte de um processo mais amplo de 
governança nacional-estatal/colonial (Flores 2013), uma forma da racialização 
governamental que impôs a autoridade epistemológica e institucional europeia às 
populações colonizadas do mundo inteiro como justificativa para a colonialismo 
(Hesse 2007). Em conjunto com a produção de raça, Estado-nação/governabilidade 
colonial impôs ideologias de línguas separadas e limitadas sobre populações 
colonizadas (Makoni & Pennycook 2007). Como com a raça, a criação de hierarquias 
linguísticas posicionou as línguas europeias como superiores às línguas não europeias 
(Veronelli 2015) (ROSA; FLORES, 2017, p. 3, em tradução livre). 

Com isso, observamos aqui o porquê de termos hoje o ensino de língua inglesa como 

obrigatoriedade curricular. A língua, portanto, constrói e divulga os valores e a identidade da 

camada dominante através dos idiomas do domínio colonial. Impor uma língua como a mais 

“significante” ou “a mais utilizada” implica em diversos desdobramentos de extermínio 

epistêmico, físico e identitário dos “outros” povos. Implica em direcionar para os seus o 

conteúdo a ser divulgado nessas línguas, deixando aos desconhecedores – ou conhecedores 

superficiais – dos idiomas coloniais a desinformação sobre este conhecimento espalhado por 

elas. Implica em afastar seus indivíduos, pela alienação por meio da educação linguística formal 

de si ao se distanciar de suas raízes culturais pela imposição da identidade colonial com a 

supervalorização dos símbolos culturais presentes no ensino do idioma colonial, e buscar se 

aproximar da identificação de um perfil do colonizador pelo processo de assimilação 

(ASANTE, 2017; NOBLES, 2015; WA THIONG’O, 2021). Também implica em apagar as 

demais línguas existentes, como ocorreu no Brasil com as mais de 300 línguas indígenas 

exterminadas em nosso território. Este processo de eliminar culturas através do fim ou 

desvalorização de suas línguas é nomeado como “linguicídio” (NASCIMENTO, 2020). Ele 

também se dá ao reduzir a importância delas para os seus, denominando-as como dialetos. Até 

mesmo quando os colonizadores faziam uso das línguas dos colonizados, estas eram proibidas 

de alguma forma, tamanha era a ameaça que ofereciam ao sucesso do projeto colonizador. Foi 

o que ocorreu na colonização portuguesa em território brasileiro, quando o Estado português 

proibiu o uso da Língua Geral (língua de origem Tupinambá) que era utilizada na comunicação 

entre portugueses e indígenas (NASCIMENTO, 2020, p. 37). 

Atuando ainda sob o prisma da modernidade, o ensino de inglês no território brasileiro 

se performa não apenas pela língua, mas se consolida com a sua condução pelos corpos e mentes 

da identidade racial branca, garantindo a manutenção do pensamento e ação colonial. Seus 

símbolos e subjetividades, trazidas pela colonização e mantidas pelas múltiplas colonialidades, 



51 

ainda trabalham a favor da manutenção da existência da superioridade branca e visibilidade da 

subordinação do “outro” produzido neste encontro. Trago Searle (apud PENYCOOK, 2002, p. 

06) por complementar tais ideias: 

Sejamos claros que a língua inglesa tem sido uma força monumental e instituição da 
opressão e da exploração selvagem ao longo de 400 anos de história imperialista. Ela 
atacou o negro com suas imagens racistas e mensagem imperialista, ela espancava o 
trabalhador que labutava ainda que suas palavras expressassem os parâmetros de sua 
miséria e a sujeição de povos inteiros em todos os continentes do mundo. Foi feito 
para desprezar os idiomas que procurava substituir, e disse aos povos colonizados que 
o mimetismo de sua primazia entre idiomas era um símbolo necessário de sua 
mobilidade social, bem como de sua humilhação e sujeição contínuas. Assim, quando 
falamos de “domínio” da linguagem padrão, devemos estar conscientes da terrível 
ironia da palavra, que o próprio idioma inglês era o idioma do domínio, o portador de 
sua arrogância e brutalidade. 

A violência, a brutalidade, a arrogância, a humilhação e as muitas promessas diante do 

“domínio” são características muito presentes nas descrições de autores, como Ngugi Wa 

Thiong’o (2021), bell hooks (2017) e Chinua Achebe (2012) sobre o processo de ensino e 

aprendizagem da língua inglesa. Suas histórias relatam experiências de pessoas negras ao serem 

letradas em língua inglesa diante de todas as imposições coloniais sobre seu povo, cerceando-

os do direito de apenas ser. No aprendizado da língua inglesa está embutido um conjunto de 

valores coloniais e imperialistas, atribuídos a eles pelos próprios no jogo da identidade e 

diferença, como a inteligência, a diplomacia, a educação e o sucesso; princípios estes que até 

os dias de hoje são disseminados pela mídia, pelos sistemas de educação, pela sociedade e, 

principalmente, pelos professores de Inglês.    

Consequentemente, o que vemos ainda hoje no chão da escola, mesmo após a 

promulgação das Leis Federais n. 10.639/03 e n. 11.645/08, é a esquiva para se trabalhar as 

questões étnico-raciais, porque estas premissas envolvem pôr em xeque todo o universalismo 

pregado pelo Ocidente no ensino de inglês, o que leva docentes, gestores e a comunidade 

escolar, muitas vezes, a repelir ou questionar a adequação legislativa. E se há um enfrentamento, 

significa que o outro lado foi tocado de alguma forma, pois só enfrentamos o que nos ameaça. 

Será conflitante a realidade de se ver como racista e, com isso, ter que trabalhar um conteúdo 

que não é só externo, mas, principalmente, interno? Ou será o momento de tocar em feridas tão 

profundas que o subconsciente havia deixado de lado, e que agora o convoca a verbalizar onde 

você foi atingido por elas? Por que é confortável para este docente manter o ensino do inglês 

pelo caminho da colonialidade, visto que este põe os “outros” à margem da aprendizagem, do 

protagonismo e da identificação? De que maneira se formar sobre este “outro” e transmitir o 

que foi aprendido sobre ele, principalmente ao lidar com versões históricas que contradigam o 



52 

que foi aprendido anteriormente, impacta em suas crenças pessoais e a relação com a sua 

identidade? 

Trabalhar como docente em territórios periféricos no Rio de Janeiro significa, 

objetivamente, que grande parte do seu público será composto por crianças negras, pois são 

elas as maiores usuárias deste serviço público. Pela historiografia da população negra do Rio 

de Janeiro, observamos que os espaços periferizados foram habitados, primeiramente, por 

pessoas que foram retiradas do centro ou de determinados espaços habitados pela burguesia. O 

projeto de expansão da cidade previa ações higienistas, sendo uma delas a expulsão da 

população negra do centro da cidade a fim de torná-lo mais “limpo” e “habitável” para a 

burguesia, formada por pessoas brancas, pois ansiavam impor um estilo europeu (sem ex-

escravizados e seus descendentes habitando as ruas após terem sido libertos e sem qualquer 

apoio para retomarem suas vidas). Muitas destas populações foram transferidas para a Baixada 

Fluminense e para as zonas rurais na Zona Oeste, a exemplo do bairro de Vila Kennedy, como 

podemos ver no trecho abaixo. 

A área onde foi construída a Vila Kennedy era rural, à margem da Avenida Brasil, no 
trecho antigamente denominado como Avenida das Bandeiras. Era uma localidade 
muito distante do Centro da cidade, o que dificultou muito a vida das pessoas que 
vieram morar no bairro[...] no dia 20 de janeiro de 1964, dia de São Sebastião, foi 
inaugurada a Vila Kennedy pelo Governador do Estado Carlos Lacerda. Foram 
construídas 5.054 unidades habitacionais. 

Inicialmente, a Vila Kennedy recebeu os moradores que foram desalojados do Morro 
do Pasmado, uma extinta favela do bairro de Botafogo, além dos moradores que foram 
desalojados das extintas Favela da Praia do Pinto, localizada nos bairros do Leblon e 
da Lagoa, e favela Maria Angu, localizada nos bairros da Penha e de Ramos. E, por 
conta de reintegração de posse de terreno, também foram removidos para a Vila 
Kennedy, a partir de julho de 1965, os moradores que foram desalojados da extinta 
Favela do Esqueleto, onde, posteriormente, viria a ser erguida a Universidade do 
Estado da Guanabara, atual Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), no 
bairro do Maracanã (DICIONÁRIO DAS FAVELAS MARIELLE FRANCO, 2022, 
on-line). 

Dessa maneira, voltando à ideia inicial do texto sobre a construção de identidade e 

diferença, como é construído o imaginário social e racial sobre o ensino de língua inglesa para 

pessoas pretas em espaços periféricos? 

Pensando no Criticismo Bolekaja, Chinweizu nos alerta sobre a necessidade de se 

produzir uma literatura africana pelas mãos de africanos e para africanos. Sendo assim, e 

transferindo tal ensinamento para o objetivo desta pesquisa, como fazer um ensino de língua 

inglesa para alunos e alunas negras? Será que já caminhamos neste sentido? Como este serviço 

é oferecido a eles? Como estes profissionais se posicionam diante deste público? 

E retomando ao debate sobre as identidades de raça, como atuam professores negros e 

brancos de língua inglesa? Como sua identidade racial atua em escolas públicas localizadas em 



53 

territórios periféricos? Como se dá a sua relação com sua formação? Como é ser mediador do 

ensino de inglês e como isso impacta em sua vida? 

São estes, portanto, alguns questionamentos que buscarei desvendar nas próximas 

linhas. 

 

3.1 Breve Histórico do Ensino de Língua Inglesa no Brasil 

A língua inglesa chegou às terras de Pindorama com a vinda da corte portuguesa. Com 

a promoção das relações comerciais estrangeiras, cresceu a necessidade de letrar os colonos em 

língua inglesa. Então, o príncipe regente D. João VI assinou o Decreto de 22 de junho de 1809, 

em que tornou mandatória a criação de escolas de língua inglesa e francesa no país, a fim de 

atender às necessidades do estado (relações comerciais e políticas) e, de acordo com sua 

descrição, o ensino era bem-quisto e necessário pela grande quantidade de documentos escritos 

em tais línguas, pelo seu prestígio no cenário mundial e por se fazer essencial ao 

desenvolvimento da educação pública. Neste período, indígenas e negros escravizados não 

tinham acesso à educação formal, cabendo à igreja católica o provimento dos conhecimentos 

necessários para estes em convivência com os colonizadores, já que o intuito era controlá-los a 

fim de evitar que se rebelassem contra os portugueses (ALMEIDA apud CHAVES 2004, p. 

06). Essa educação em língua inglesa atendia apenas à burguesia local (portugueses e outros 

europeus que acompanhavam a corte) com interesses de ter acesso aos conhecimentos 

veiculados neste idioma. 

Já em 1855, o Colégio Pedro II foi o primeiro a oferecer o ensino de línguas estrangeiras 

(francês, inglês, alemão e italiano) com carga horária compatível com as línguas vernaculares 

(grego e latim) no currículo da escola secundária, onde a metodologia de ensino se restringia à 

tradução de textos e análise gramatical. Nas reformas educacionais seguintes – 1892 e 1925 – 

observou-se a diminuição de horas curriculares direcionadas ao ensino de línguas estrangeiras, 

a exclusão do ensino de grego e se tornou opcional o ensino de idiomas estrangeiros, restritos 

agora ao inglês e alemão (LEFFA, 1999, p. 17). Mesmo com o início da abertura de cursos 

livres de Inglês na década de 1930, o ensino de inglês se expandiu no período do regime militar 

por meio de instituições privadas, às quais só tinham acesso as classes sociais de alto poder 

aquisitivo devido ao valor elevado dos cursos (SOUZA, 2013, p. 56). Depois, na reforma 

educacional de Gustavo Capanema e Francisco de Campos, o ensino de inglês passou por 

mudanças metodológicas e de conteúdo. Nas reformas da Lei de Diretrizes e Bases de 1961 e 

1971, o ensino de línguas estrangeiras voltou a sofrer um decréscimo na oferta de carga horária, 

mantendo sua inserção como facultativa no currículo escolar. Neste período, a ditadura militar 



54 

se instaurava no território nacional e se fazia presente também no campo educacional. O ensino 

de inglês passou a ser feito por instituições privadas, cujo acesso era restrito às classes sociais 

de alto poder aquisitivo. Além disso, segundo Nascimento e Mastrella-Andrade (2017, p. 135), 

ligações entre instituições nacionais e entidades estadunidenses eram articuladas para a 

fiscalização do conteúdo do livro didático, imprimindo nele os objetivos políticos que 

vigoravam na sociedade neste período. Observe. 

Na década de 60, na vigência da ditadura cível-militar, foi assinado o acordo 
MEC/SNEL/USAID (Ministério da Educação/Sindicato Nacional de Editores de 
Livros/Agência Norte-americana para o Desenvolvimento Internacional), instituído 
pela Lei 5.540/68, a qual institui consigo a criação da Comissão do Livro Técnico e 
do Livro Didático (COLTED). Os livros produzidos por esse acordo bilateral 
passavam pelo crivo de uma assessoria norte-americana criada para esse fim, sendo 
que a COLTED funcionou como um censor do Estado militar. 

Já em 1996, a educação passou por uma mudança impactante em todo o território 

nacional. Pautas curriculares e abordagens sobre questões sociais, diversidade cultural, 

orientação sexual, luta contra os diversos tipos de discriminação, educação para o exercício da 

cidadania e informática ganharam espaço. Pela LDB – artigo 26 da Lei n. 9.394 de 20 de 

dezembro de 1996 – tornou-se obrigatória a adoção de uma língua estrangeira moderna a ser 

escolhida por cada unidade escolar. Porém, como o inglês já se apresentava como ferramenta 

preciosa do neoliberalismo, ela passou a estar presente no currículo de maneira mais ampla e a 

partir da última alteração desta lei, em 2017 – alteração feita no 5º parágrafo –, ela passou a ser 

ofertada obrigatoriamente no currículo nacional a partir do sexto ano do ensino fundamental. 

 

3.2 O Branco e o Ensino de Inglês 
A branquitude é um problema do branco.  

(TANNER, 2019). 

Em 22 de fevereiro de 2022, Wa Thiong’o discursou em um evento nomeado 

“Descolonização do processo cognitivo”, onde trouxe apontamentos importantes sobre o papel 

político do imaginário em nossa construção. Ele relatou como foi importante e salvador, por 

exemplo, poder se imaginar fora das grades, convivendo com sua família, em sua residência, 

nas ruas de sua cidade, enquanto esteve preso no Kenya por ter escrito uma obra em Gykuyu, 

realidade esta já vivida por ele anteriormente. “A imaginação me fez sobreviver”, disse ele e 

completou: “Ela (imaginação) nos leva a ter sistemas políticos, econômicos, educacionais”.  

Nesta palestra bastante instigante, Wa Thiong’o nos convoca a refletir sobre a 

necessidade de criticar a criação do imaginário e o percurso feito na construção de conceitos e 

ideias partindo do imaginário até se tornarem concretas. Leva-nos a pensar inclusive que, para 



55 

que este imaginário, repleto de possibilidades, seja alimentado, é necessário o exercício da 

experiência como produtora desta energia geradora da imaginação. O que eu consumo que me 

leva a imaginar desta maneira? O que eu vivencio que me leva a pensar em tais possibilidades? 

E, trazendo para o campo desta pesquisa, o ensino da língua inglesa, de quais fontes temos nos 

alimentado – e oferecido deste alimento aos estudantes – para que se construam possibilidades 

de concretude? E essas realidades contemplam o imaginário destes alunos ou estariam elas 

desconectadas de suas reais possibilidades de materialização?  

Na página 30, há a fala de Koama que enfatiza a importância da desconstrução do 

imaginário sobre África pelas falas brancocêntricas e, dialogando com o pensamento de Wa 

Thiong’o e Mudimbe , esta África consumível pelos ocidentes foi inventada em prol de um 

modelo colonial que construiu uma gnose ocidental sobre a cultura eurocêntrica consumível 

para todo o mundo. A diferença é que o mundo comprou – e compra – esta grande narrativa 

ocidental, ao ponto de até hoje ser ela constituinte de identidades e subjetividades da e sobre a 

população branca ao redor do globo terrestre. 

Dando início à reflexão sobre as influências destas variantes no cenário do ensino da 

língua inglesa, faço uso desta reflexão diante dos dados trazidos pelo British Council (2021) 

sobre a distribuição dos professores de inglês por cor ou raça no Rio de Janeiro, e depois 

comparados aos números sobre o Brasil. Vejamos abaixo: 

Gráfico 1 - Porcentagem de professores de Inglês divididos por cor ou raça no estado do Rio 
de Janeiro 

 

Cor ou Raça - Rio de Janeiro ,2020

40,06% - Brancos
(4.406)

4,42% - Pretos (486)

14,3% - Pardos (1.573)

0,0% - Indígenas (11)

0,99% -Amarelos (109)

40,13% -Não declarados
(4.414)



56 

 

Gráfico 2 - Porcentagem de professores divididos por cor ou raça no Brasil 

 
Fonte: English teachers in Brazil – snapshot of a profession from the School and Higher Education Censuses. 

Observatory for English Language Teaching, 2021. 

Podemos observar, apoiados nos dados dos pesquisados que declararam seu 

pertencimento racial, que o maior percentual de professores de inglês é composto por pessoas 

brancas, seja em nível nacional (38,9%) ou estadual (40,6%). Interpretando estes dados, e 

levando em conta que a população brasileira é composta de aproximadamente 56,10% de 

pessoas negras (pretas e pardas), pode-se dizer que: 

• As políticas de ações afirmativas ainda serão necessárias por muito tempo para 

lutar a favor da entrada e permanência da população negra na docência em língua 

inglesa; 

• O percentual expressivo de docentes não declarados sinaliza a necessidade da 

discussão das relações étnico-raciais na autoidentificação racial entre estes 

profissionais, pois isso impacta substancialmente nas pesquisas neste campo; 

• E com uma maioria branca à frente do ensino de inglês, algumas características 

intrínsecas da identidade racial branca permearão também o ensino do idioma 

no território nacional, visto que não apenas a origem desta língua vem de uma 

cultura majoritariamente branca, mas também os sujeitos que desenvolverão o 

conhecimento sobre ela aqui. 

Cor ou Raça - Brasil,2020

38,89% - Brancos (66.901)

4,01% - Pretos (6.906)

27,68% - Pardos (47.619)

0,81% - Indígenas (1.393)

0,76% - Amarelos (1.316)

27,84% - Não declarados
(47.895)



57 

A presença massiva da identidade racial branca no ensino público do idioma materializa 

a execução de um projeto colonial de dominação intelectual no território nacional, quando se 

privilegia a educação por este viés brancocentrado e nega a necessidade de adequar e 

desenvolver uma educação que tenha no centro os sujeitos e principais beneficiários deste 

serviço: a população negra brasileira. E, para isso, ela conta com algumas ferramentas 

analisadas a seguir. 

Podemos elencar, a princípio, a branquitude e mais duas que já foram citadas 

anteriormente: a eurofilia e a construção da gnose ocidental, que aqui serão tratadas por sua 

influência no campo pedagógico. 

A branquitude, por Cardoso,  

[...] permanece significando poder. A identidade racial branca é um lugar de 
privilégios simbólicos, subjetivos e materiais palpáveis que colaboram para 
reprodução do preconceito racial, discriminação racial “injusta” e o do racismo. Uma 
proeminente teórica desse tema, Ruth Frankenberg, define a branquitude como um 
lugar estrutural de onde o sujeito branco vê os outros e a si mesmo, uma posição de 
poder, um lugar confortável no qual se pode atribuir ao outro aquilo que não se atribui 
a si mesmo (FRANKENBERG apud PIZA, 2002, p. 71; FRANKENBERG, 1999b, p. 
43-51). Em outras palavras, a identidade racial branca não se considera uma 
identidade racial marcada. Em nossa sociedade prepondera o pensamento de que o 
branco não possui raça ou etnia. O branco não se encaixaria nos grupos, muitas vezes, 
denominados como minoria racial, étnica ou nacional (CARDOSO, 2008, p. 173-
198). A branquitude procura se resguardar numa pretensa ideia de invisibilidade; ao 
agir assim, ser branco passa a ser considerado como padrão normativo e único de ser 
humano. Considerar o branco como único grupo sinônimo do ser humano, ou ser 
humano “ideal”, é indubitavelmente uma das características marcantes da branquitude 
em nossa sociedade e em outras (CARDOSO, 2011, p. 81-82). 

Além disso, 

[...] como outras categorias socialmente dominantes, como o falante nativo, o status 
de classe média e a heterossexualidade, a branquitude constitui uma norma social 
invisível, enquanto exerce o poder coercitivo tanto de assimilação quanto de alienação 
(KUBOTA; LIN, 2009, p. 25). 

O poder, a ideia de um sujeito branco como alguém livre de ser racializado, como 

alguém que está acima dos outros que compõem a sociedade e o privilégio ao livre acesso 

geográfico, aos direitos, bens e serviços são benefícios colhidos pelos brancos através da 

ideologia da branquitude. Com isso, pretendo aqui “ao invés do típico foco sobre como o 

racismo maltrata pessoas de cor, examinemos a branquitude pela via de como o racismo eleva 

pessoas brancas” (DIANGELO, 2018, p. 25). 

A branquitude, desta forma, permite que a visão branca sobre o mundo seja promovida 

no ensino do inglês pelos olhos coloniais. Então, por estas vias, ela constrói e veicula a gnose 

ocidental, em que o que prevalece é a visão da Europa e dos países de população branca falantes 

de língua inglesa, marcada pelos feitos coloniais e vantagens da colonização alcançada por estes 



58 

países, como o padrão de qualidade de vida, o acesso livre ao lazer e aparatos culturais, o apreço 

e valorização do consumo da arte; o padrão de higiene, estética e saúde; e o padrão 

organizacional de sociedade, economia, segurança e educação. Em materiais de língua inglesa, 

por exemplo, encontramos a gnose ocidental presente em exercícios sobre inúmeros roteiros de 

viagem para a Europa, sobre atividades esportivas, como tênis, baseball ou hockey; sobre 

alimentação com blueberry, donuts ou peanut butter; sobre adjetivos mostrando como exemplo 

de “beautiful” a personagem de olhos azuis e como “ugly” os cabelos cacheados ou crespos. Os 

exemplos são incontáveis e todos eles têm o objetivo de imprimir na subjetividade do aluno a 

identificação com um padrão de normatividade branco de ser e estar no mundo, que colabora 

com a projeção da identidade branca no mundo como o modelo que todos desejam ser e 

consumir, sendo branco ou não branco. 

A eurofilia, descrita por Nobles (2015, p. 05) como “um sentimento positivo e 

injustificado de amor, gosto e afeição pelas coisas europeias” atua como constituinte da gnose 

ocidental no ensino da língua inglesa.  Esta gnose, amparada pela colonialidade do poder e do 

saber que imputam a superioridade da cultura brancocentrada e a emergência da expansão 

geográfica deste conhecimento a fim da manutenção do poder, é veiculada através da fala de 

docentes, nas formações ou nos materiais didáticos como conquistas alcançadas pela 

modernização nos países colonizadores. Essa criação de ocidentes que visam ao progresso a 

partir da imposição de sua identidade e padrões atribuídos é construída com base na branquitude 

e supremacia branca – sistema sociopolítico e econômico baseado em categorias raciais que 

beneficia àqueles que são vistos e percebidos como brancos (DIANGELO, 2018, p. 30) –, sendo 

estes ensinados como mais evoluídos e mais adequados para o avanço global. Um fenômeno 

bem comum a ser observado no campo da Linguística é como os estabelecimentos comerciais 

no Brasil fazem uso de palavras em inglês em seus nomes para anexar às suas marcas uma ideia 

de qualidade, luxo ou poder. 

Entretanto, estas ferramentas têm como objetivo, além de trabalhar em prol da 

manutenção do status quo pela via da língua/ linguagem, esconder a realidade por detrás deste 

processo de modernização pregado pelos ocidentes, repletos de morte, de lucros obtidos do 

sequestro e escravização de sujeitos africanos e americanos, de expropriação de terras, roubo 

de minerais e outros recursos naturais, transformação de territórios periferizados por eles em 

espaços ilegais de experiências científicas e muitas outras formas de exploração que, caso 

fossem realmente divulgadas como feitos de países da população branca, iriam escancarar a 

real face da imaculada identidade racial branca no ensino de inglês. 



59 

Sobre o docente branco de língua inglesa que, como vimos nos gráficos, representa a 

maioria dos professores de inglês do território nacional, podemos identificar algumas questões 

presentes em seu comportamento advindas da branquitude atribuída socialmente a ele. 

Uma delas é a fragilidade branca, descrita por Diangelo (2018, p. 02), uma escritora e 

cientista branca estadunidense, como um processo em que o sujeito branco se sente 

extremamente desconfortável e ansioso ao ser convocado para agir diante do racismo e também 

se apresenta como “um meio de controle racial branco e proteção da vantagem branca”. No 

trecho abaixo, a autora descreve algumas das respostas sensitivas e defensivas a este processo. 

Dado como raramente experimentamos desconforto racial em uma sociedade que 
dominamos, não tivemos que construir nossa resistência racial. Socializados em um 
senso profundamente internalizado de superioridade que não temos ou nunca 
podemos admitir a nós mesmos, tornamo-nos altamente frágeis em conversas sobre 
raça. Assim, percebemos qualquer tentativa de nos conectar ao sistema do racismo 
como uma ofensa moral inquietante e injusta. A menor quantidade de estresse racial 
é intolerável – a mera sugestão de que ser branco tem significado muitas vezes 
desencadeia uma série de respostas de defesa. Estas incluem emoções como raiva, 
medo e culpa e comportamentos como argumentação, silêncio e retirada da situação 
que reduz o estresse. Estas respostas funcionam para restabelecer o equilíbrio branco, 
pois repelem o desafio, devolvem nosso conforto racial e mantêm nosso domínio 
dentro da hierarquia racial.  

Esta fragilidade, que leio também como o aval social e racial que é dado ao branco para 

se abster do debate racial, é amparada pela invisibilidade da racialização do sujeito branco 

(CARDOSO, 2011; SCHUCMAN, 2014). Como a ele é atribuído o título de sujeito universal, 

este se vê fora de toda a problemática que envolve a população negra e a negação de 

humanidade causada a ela pelo racismo, como se o racismo fosse “um problema do negro”. A 

vida do sujeito branco não é atravessada pelo racismo no papel de quem é arrebatado por ele, e 

este também rejeita o papel de produtor e mantenedor do racismo e práticas racistas, por estas 

já terem sido naturalizadas e amalgamadas na sociedade, principalmente no Brasil, que o tem 

como um dos pilares de sua formação. Mas estes sujeitos brancos – ou socialmente 

embranquecidos – são beneficiários do processo de subalternização da população negra causado 

pelo racismo, ao ponto de um morador de rua saber que o fato dele ser branco permite que use 

o banheiro de um shopping sem ser importunado (SCHUCMAN, 2014, p. 139). 

É ela que também faz com que este docente branco, ao ser obrigado a implementar em 

seu currículo as determinações das Leis Federais n. 10.639/03 e n. 11.645/08, se esquive e 

abrande seu discurso e práticas racistas sob as desculpas de que “eu não sei falar sobre isso”, 

“eu não tive esta formação”, “acho que isso não tem a ver com o ensino de inglês”, “o ensino 

da língua deve ser neutro” ou “isso não é necessário pois somos todos iguais”. Sendo assim, 

Diangelo (2018) traz para a roda alguns desafios enfrentados ao falar sobre racismo com 



60 

pessoas brancas como a uniformidade das opiniões entre brancos, como o fato de não 

compreenderem a necessidade de socialização, já que a sociedade já é moldada para que 

brancos sejam socializados; e o entendimento simplista sobre o racismo – e aqui acrescento a 

teorização sobre o racismo no Brasil com base no mito da democracia racial. 

Aqui trago dois momentos em que este racismo fica bastante evidente. Um deles é o que 

ela chama de backstage (bastidores). Este se apresenta quando, em um determinado espaço, há 

a ausência ou poucas pessoas de cor (negras, indígenas e não brancas) e este sujeito branco se 

sente autorizado a falar abertamente sobre suas opiniões racistas com seus colegas brancos sem 

o medo de sofrer retaliações. Isso pode ser observado no ensino de Inglês quando essa maioria 

de professores brancos, mesmo na presença de profissionais negros, está reunida e discute 

abertamente, sem qualquer objeção, sobre a manutenção de práticas pedagógicas racistas e, 

principalmente, pela manutenção de um currículo embranquecido, pois, para eles, o que deve 

prevalecer no ensino da língua é o viés identitário branco e colonial. A autora diz que esse 

comportamento tem o desejo de reforçar uma supremacia branca e criar um sentimento de 

solidariedade branca entre os participantes. E que este só não é feito em público, na presença 

de alunos ou outros docentes negros, porque hoje a norma cultural os obriga a negar ou esconder 

seu racismo em público (DIANGELO, 2018, p .49-50). Com isso, se mantém a circulação do 

racismo de uma forma mais amena, porém tão poderosa quanto pelo pacto de reciprocidade 

estabelecido ali e com o apoio da falta de objeção dos outros docentes, uma vez que a 

neutralidade também é uma característica do racismo e tática muito utilizada pela branquitude. 

O outro aspecto que também é perceptível em alguns docentes brancos é a resposta ao 

senso de não pertencimento (DIANGELO, 2018, p. 53). A assimilação do pertencimento racial 

de professores brancos com a natureza do ensino de inglês é imediata pela maioria, já que ela 

se conecta com a sua identidade racial no território brasileiro. Segundo Diangelo (2018, p. 53),  

[...] a experiência do pertencimento é tão natural que eu não preciso ter que pensar 
sobre isso. Os raros momentos nos quais eu não pertenço racialmente chegam como 
uma surpresa – uma surpresa da qual posso desfrutar por ser nova ou facilmente evitar 
se for incômoda. 

E com a urgência de reformulação dos currículos advinda das ações afirmativas no 

campo da educação, todas as disciplinas foram obrigadas a acrescentar em seu currículo estudos 

sobre a história e cultura africanas, afro-brasileiras e indígenas após a promulgação das Leis 

Federais n. 10.639/03 e n. 11.645/08. Deste modo, o currículo de inglês, conduzido pelas 

diretrizes da colonialidade do poder e do saber, que trazia saberes, valores e sujeitos do norte 

global como centrais no ensino de inglês no território brasileiro (Europa, EUA, Canadá), se viu 

sujeitado a reformular e abordar conteúdos sobre países fora deste eixo ocidental hegemônico 



61 

em seus materiais, formações e metodologias, muitas vezes tendo que lidar com perspectivas 

indígenas, afrodiaspóricas ou afrocentradas, que trazem as populações do sul global como 

centro de aprendizagem, valores e, principalmente, de identificação racial. Portanto, este 

professor branco brasileiro, formado em uma expectativa colonial de se ver espelhado neste 

sujeito central – o branco do norte global – desta formação, passa a lidar com estas temáticas 

no ensino da língua inglesa e experimenta o senso do não pertencimento (sentimento presente 

na vida de pessoas negras, já que a sociedade moderna não é projetada para o bem-viver da 

população negra). Mesmo que ele tenha a língua como veículo para o processo de ensino e 

aprendizagem, o assunto principal da formação já não apresenta mais afinidade com seu grupo 

racial. Muitos se sentem desconfortáveis pela ausência de protagonismo branco na disciplina 

de inglês e, com isso, tentam refutar a ideia de ter que aprender sobre culturas lidas pelo seu 

grupo racial como “menos importantes”, inclusive sob a alegação de que ensinar inglês por essa 

ótica tornaria fraca a aprendizagem da disciplina. E assim o racismo surge na negação de lidar 

com as novas demandas em que ele e os seus são os principais atores, na hierarquização 

epistêmica, no incômodo causado com a percepção de não serem mais os “sujeitos universais” 

ou, inclusive, na manutenção do tratamento das temáticas pelas vozes dos colonizadores. Os 

poucos que se abrem para a reconstrução ainda não veem com naturalidade, por exemplo, trazer 

a questão racial ou temas sobre as culturas subalternizadas durante todo o ano e, com isso, 

tratam delas em projetos ou datas específicas, como no 25 de maio (Dia da África) ou 20 de 

novembro (Dia Nacional da Consciência Negra), muitas vezes de forma alegórica, superficial 

ou tokenizada. 

Por último, analiso como as narrativas de vida de professores brancos de inglês são 

utilizadas como exemplos de mobilidade social e sucesso em escolas públicas de territórios 

periféricos. Em seus discursos, é possível ver como é naturalizada e divulgada a ideia de que a 

aquisição da língua inglesa permitiu que eles fossem inseridos no mundo globalizado, de como 

tiveram acesso a melhores oportunidades porque dominam o idioma da modernidade e 

finalmente conseguiram chegar aos tão desejados países hegemônicos e vivenciar o “mundo 

onde tudo realmente funciona”. A questão é que usar vivências de pessoas brancas, que não têm 

suas experiências negadas ou travadas pelo racismo em sua trajetória no território nacional, e 

apresentam menos chances de vivenciar o racismo em território estrangeiro – o que é possível, 

já que o branco brasileiro no exterior muitas vezes não é lido como branco –, camufla a 

realidade que um aluno negro periférico possa enfrentar caso deseje trilhar o mesmo caminho.  

Na rede municipal de Educação do Rio de Janeiro contamos com 340.788 alunos negros 

e indígenas de um total de 645.638 alunos, o que equivale a quase 53% do público discente. A 



62 

partir destes números, podemos dizer que o racismo é um fator determinante na vida destes 

estudantes, principalmente devido ao fato de a maioria destas escolas estarem localizadas em 

áreas periféricas que, por sua formação sócio-histórica, são territórios de população negra. De 

fato, o racismo está presente na vida de qualquer brasileiro, branco ou não branco, visto que ele 

estrutura a formação de nossa sociedade. Logo, negar a influência do racismo e universalizar a 

experiência de sujeitos brancos como possível de ser vivida por pessoas negras é ser leviano e 

racista. É dar continuidade ao discurso de “somos todos iguais”. É, mais uma vez, colaborar 

com a constituição e disseminação de uma gnose ocidental e não falar sobre a realidade que o 

aluno enfrentará ao sair da escola até sua atuação como cidadão no mundo. É romantizar uma 

realidade que é extremamente cruel com a população negra e que frustra, mata subjetiva e 

objetivamente estes sujeitos quando se deparam com um mundo totalmente distinto daquele 

que lhes foi ensinado. Falar sobre o racismo e suas raízes é necessário e urgente para que o 

aluno negro possa sim aprender inglês, mas ciente da hostilidade que se apresenta no mundo 

globalizado, das barreiras que enfrentará sendo lido como um sujeito negro, dos caminhos que 

deverá tomar a partir das possibilidades que se apresentam e que, bem no raso, não somos todos 

iguais. Importante também é na mesma medida o conhecimento sobre racismo para o aluno 

branco, a fim de situá-lo no mundo onde o racismo o beneficia e destitui a humanidade de não 

brancos. Faz-se extremamente necessário o conhecimento desta engrenagem racista para que 

ele não seja futuramente mais uma peça a compor esta estrutura e que, na via contrária da 

colonialidade, não colabore com a manutenção da desigualdade arquitetada pelos seus via 

racismo. 

O movimento negro brasileiro causou deslocamentos que vejo como irreversíveis, tal 

qual este na direção de uma educação realmente comprometida com o desenvolvimento 

intelectual saudável da população negra, a reparação das injúrias causadas pela disseminação 

de narrativas racistas sobre nossas histórias e sobre a realidade em torno dos feitos coloniais. 

Chegamos a um ponto em que não há mais como negar o quanto ganhamos e ganharemos com 

a diversificação étnico-racial curricular e, principalmente, com a reformulação do pensamento 

social a respeito do negro, do branco e de suas histórias. Mas essa não é uma luta de negros, e 

sim de toda a sociedade brasileira. O branco precisa haver-se com a mudança, principalmente 

ele. Não há outro caminho. 

 

  



63 

3.3 O Negro e o Ensino de Inglês 
Se você tá a fim de ofender 

É só chamá-lo de moreno, pode crer 
É desrespeito à raça, é alienação 

Aqui no Ilê Aiyê a preferência é ser chamado de negão 

(Alienação, Ilê Aiyê). 

 

Em uma rápida busca pela internet, me deparo com as seguintes definições para a 

palavra “negro”, segundo o dicionário Michaelis on-line (2022). Observe. 

ne·gro: (adj.) Que tem a cor mais escura de todas, como o piche e o carvão; que se 
refere à pessoa de etnia negra; que não tem luz; completamente escuro e sombrio; que 
está encardido; preto; que é triste ou lúgubre, que anuncia infortúnios; nefasto; que 
inspira medo ou pavor; tenebroso; que revela crueldade ou sordidez; perverso; que 
absorve toda luz que nele incide; a cor do piche ou do carvão; preto; indivíduo de etnia 
negra; aquele que vive sujeito a um senhor; escravo; pessoa que trabalha muito. 

Como podemos ver, o verbete acima traz diversos conceitos para a palavra “negro” e, 

entre eles, significados negativos, como encardido, triste, fúnebre, cruel, sórdido, tenebroso, 

nefasto, pavoroso e escravo. Encontramos aqui expresso, em pleno ano de 2022, o resultado 

colhido por anos de implementação de um projeto de sociedade, trabalhos e produções racistas 

objetivas e, principalmente, subjetivas na construção deste negro enquanto produto do 

Ocidente. Desde a maldição de Cam, passando pela escravidão moderna, ratificado pela 

estratificação racial de Buffon e atualizado pelas perspectivas racistas contemporâneas (pois, 

ao menor sinal de reação ao racismo, o sistema colonial atualiza as suas formas de ataque), o 

controle e a divulgação sobre os valores e as imagens atribuídas ao signo “negro”, a partir da 

lógica ocidental, tem sido utilizados como ferramenta de alienação de si para a população negra 

e manutenção da condição social e política em vantagem do status quo para a hegemonia 

eurocêntrica. Nascimento contribui com esta análise, ao dizer que  

É preciso entender, portanto, o signo “negro” como um conceito novo, criado pela 
branquitude e não como um conceito natural. Ou seja, os negros africanos, antes de 
serem colonizados e sequestrados, não se chamavam “negros” ou reivindicavam para 
si a identidade “negra” como “naturalmente” deles (NASCIMENTO, 2020, p. 11). 

As etnias africanas – que antes se reconheciam enquanto Yorubá, Mina, Nagô, Mahi, 

Ashanti, Xhosa, Himba, Bambara ,Benguela, Mbété, Fula, Mandinga, Bakongo e muitas outras 

– ao passarem pelo processo de violenta colonização, são divididas e, pela sobrevivência, 

obrigadas a aderir à cultura e aos valores coloniais, perdendo seus nomes, adormecendo seus 

valores, sua origem e suas línguas, uma vez que afirmar sua identidade africana, neste contexto, 

era ameaçador ao plano colonizador e uma sentença de morte para muitos que ousaram assim 

fazer. Um dos resultados deste brutal processo na sociedade brasileira é o fato de a população 



64 

negra no Brasil, descendente de africanos, não conseguir identificar a origem de seus familiares 

diretos provenientes do continente africano, devido ao movimento forçado de assimilação da 

colonialidade, ao terem seus verdadeiros nomes retirados e, no lugar, por imposição, receberem 

nomes dados por seus compradores ao serem escravizados; e da alienação da identidade 

africana, pela rejeição às suas origens africanas e adoração pela origem europeia, inclusive 

supervalorizando os sobrenomes advindos de países coloniais.  

E grande parte destes procedimentos foi sedimentada por ações no campo da educação. 

A população africana, ao ser sequestrada em África, vendida e escravizada no território 

brasileiro, passou a ser formatada nos moldes coloniais portugueses, a princípio, pela Igreja 

Católica, com a missão de docilizá-los, salvá-los da “escuridão e ignorância que habitava o 

continente africano” com o conhecimento sobre Deus e adoção da ideologia cristã, além de 

apresentá-los à “civilidade e benesses” provenientes do Ocidente, pois, segundo Wa Thiong’o,  

[...] os colonizados são ensinados que não têm história, o que significa que nunca 
agiram sobre a natureza e a modificaram. Sua história, dizem eles, começou com a 
chegada dos brancos carregando cartazes de uma civilização cristã. Antes do 
colonialismo, escreveu o Professor Trevor Roper de Oxford em 1960, havia apenas a 
escuridão na África e como escuridão não era assunto para a História, a África então 
não tinha uma história anterior à conquista colonial. A terra das trevas e da infância 
perpétua, chorou Hegel. Onde havia provas claras de civilizações avançadas como na 
Etiópia e no Egito, então argumentos foram trazidos para mostrar ou provar que estas 
pessoas não eram africanas. Onde havia evidência de uma cultura material muito 
desenvolvida com uma arquitetura geralmente superior à da Europa do mesmo 
período que no Zimbábue e a África Oriental, então os argumentos sobre uma 
presença anterior branca ou árabe, apesar da falta de evidências históricas, são 
avançados para explicar tais conquistas. Negar que as pessoas tinham uma história 
tem um objetivo: mostrar que os colonizados como animais tinham apenas se 
adaptaram à natureza e não fizeram nenhuma tentativa de colocar uma marca humana 
em seu ambiente natural. Por isso, eles eram realmente selvagens (WA THIONG’O, 
1981, p. 26-27, em tradução livre). 

E como falar é existir absolutamente para o outro (FANON, 2008, p. 33), a língua e a 

linguagem, fenômenos de natureza social (PETTER, 2002), servirão de meio e palco para o 

processo violento de imposição da educação colonial diante da existência do colonizado, pois 

elas são os veículos promotores decisivos para que o racismo faça morada no inconsciente 

social e no discurso, ao distribuírem e cristalizarem as “verdades” em favor dele. Mbembe 

(2018, p. 32) reitera que a lei das raças foi determinante para que os signos “negro” e África” 

fossem distanciados de seus reais valores, libertando-os de qualquer vínculo com a 

normalidade, pois, para o racista, o negro “não é outra coisa senão o ponto de fixação patológica 

de uma ausência de relação; uma operação do imaginário, o lugar de contato com a parte 

sombria e as regiões obscuras do inconsciente” (p. 69-70). A colonialidade do saber 

(QUIJANO, 2005), atuando como o desejo colonial sobre o conhecimento que deve ser 

disseminado em prol de seu projeto de sociedade, para ser fixada como verdade, precisa impor 



65 

a dualidade cristã-ocidental-hierárquica, balizando o polo positivo no que é moderno e no que 

age a favor do projeto da modernidade, enquanto o polo negativo se espelha no que é concebido 

antes da colonização. Para tal fim, negar o nível de desenvolvimento das sociedades africanas 

pré-coloniais é necessário para que o Ocidente se instaure como verdade e padrão do que é 

moderno em comportamento humano, educação, modelo econômico, valores sociais e afetivos.  

Neste meio entre língua e linguagem como resultados da prática social, a educação 

linguística se torna uma peça importante nesta engrenagem colonial a disseminar, pelo ensino 

das línguas coloniais, as concepções do Ocidente sobre o negro construído pelo pensamento 

ocidental. Ela, nos moldes coloniais, não objetiva apenas ratificar a inferioridade de povos lidos 

como outros, mas, principalmente, impor a hegemonia e a superioridade do pensamento 

eurocêntrico moderno. Assim, a transmissão da gnose africana e da gnose ocidental no ensino 

das línguas é um dos fins que encontramos tanto no currículo objetivo quanto no currículo 

oculto, e que vai estar amplamente presente no ensino das línguas coloniais bem como no ensino 

de língua inglesa em território brasileiro. Paiva (2009, p. 4-5), no fragmento abaixo, exemplifica 

como o racismo se faz atuante no livro didático utilizado aqui nos anos 1940.  

Vejamos dois exemplos de livros didáticos de inglês dessa época. A Gramática da 
Língua Inglesa, publicada em Porto Alegre, pela primeira vez em 1880, em sua 34ª 
edição revista e ampliada em 1940, apresenta listas de palavras com a respectiva 
tradução, conjugações verbais, e exercícios de tradução e versão. Dentre as frases, 
encontramos enunciados coloquiais tais como “Which is the shortest way to the 
village?” ou “Is it far from here?” ao lado de algumas frases preconceituosas que 
espelham a sociedade da época. Apesar de não haver mais escravidão no Brasil em 
1940, o livro não parece ter sofrido a revisão merecida e algumas frases remetem ao 
contexto do século 19, com referências a escravidão ou ao preconceito contra os 
negros como nos exemplos: “A minha prima vendeu seu escravo.” para ser vertida 
para o inglês, ou “That negress has very good teeth” e “A European is generally more 
civilized than an African” para serem traduzidas para o português. 

No continente africano, por exemplo, falar o idioma local era sinal de atraso para os 

educadores coloniais. Tal ato, quando ocorria, era brutalmente reprimido, como conta Gretta 

(2021), que relata que sua tia, no Gabão, ao falar Fongbé em uma aula de francês, teve a figura 

de um macaco desenhada em seu rosto pelo professor. Kpoholo (2021), ao relatar que quem 

falasse Fongbé na escola do Benin tinha que andar com um colar por toda a escola para 

identificar que este aluno não dominava o idioma colonial e Hampaté Bah (2003), ao dizer que,  

no Mali, seus colegas de classe apanhavam ao errar as conjugações verbais em francês.  

Além destes exemplos da presença da violência colonial, da subalternidade e 

inferiorização no processo de ensino e aprendizagem das línguas coloniais, vemos ainda a 

invisibilidade, quando nos deparamos nos materiais atuais com a total negação da presença 

negra em todas as etapas do processo de ensino e aprendizagem. Cito aqui um conteúdo muito 



66 

comum no currículo da língua inglesa: cômodos da casa (Rooms in a house). Todos trazem 

como exemplos de moradia casas de modelo europeu ou estadunidense, compostas por sótão, 

porão, sala de estar e sala de jantar. Não há a presença de moradias comuns aos orientais, 

indígenas ou africanos. E quando este conteúdo é lecionado para crianças em territórios 

periféricos brasileiros, não há a representatividade delas ali. Isso dificulta a conexão com o 

conteúdo e os distancia também do aprendizado (HOOKS, 2017), já que ele não dialoga com a 

sua realidade. Há também uma supervalorização deste exemplo de moradia como o padrão a 

ser seguido e, assimilando a dualidade racista, outras formas de moradias que não fazem parte 

daquele padrão, e que nem foram mencionadas no material, são lidas como inferiores e 

impróprias. 

Ademais, quando no ensino de língua inglesa se pretende apresentar a figura do negro, 

ela aparece pelo chassi ocidental. E aí é apresentada como uma caminhonete repleta de 

remendos, defeitos e que em nada condiz com a realidade do negro, mas que serve de alimento 

à supervalorização do branco. Ferreira (2014) e Nascimento (2020) trazem didaticamente em 

suas obras como o negro é sub-representado por figuras ou textos em livros didáticos. Ele está 

sempre em minoria e, quando aparece, sua figura é estereotipada. Complementando esta 

reflexão, trago os apontamentos de Custódio (2020, p. 9-10), ao dizer que  

[...] o LD (livro didático) de língua estrangeira tem o poder de privilegiar e legitimar 
identidades de raça, nesse caso a branquidade, enquanto criminaliza e ilegitima outros 
grupos, no caso, a negritude como mencionado por Pennycook (2001). A 
invisibilidade e estereotipização da negritude nos livros didáticos de LI ainda é 
recorrente, mesmo com diretrizes que falam explicitamente sobre a elaboração dos 
materiais didáticos das escolas públicas conforme encontramos nos estudos de 
Ferreira (2014). Nesse contexto, podemos falar de Silva (2011) que aponta os 
estereótipos e preconceitos em relação ao negro no LD. Para a autora, a ideologia do 
embranquecimento é intrínseca às instituições e ao Estado, que de várias formas se 
difunde através dos materiais didáticos mostrando uma imagem estereotipada 
negativa do negro e uma imagem estereotipada positiva do branco, sendo assim, 
fazendo com que o branco seja tido como bom, perfeito e modelo, por outro lado, 
fazendo com que o negro fuja de si próprio, dos valores e de seus semelhantes. Assim, 
a raça negra é apagada em grande medida das páginas do livro, divergindo da 
realidade da vida social brasileira, já que o IBGE divulgou em 2019 que 56,1% da 
população do Brasil se declara negra. 

Para além da representatividade no conteúdo, temos também a sua influência na 

identidade do professor negro de língua inglesa. Para muitos de nós, docentes de língua inglesa, 

o apreço pelo idioma não passa ingenuamente pela afinidade musical, cultural, ou pela 

sonoridade: ela também se dá pelo desejo de se embranquecer. Fanon (2008, p. 34) destaca que  

Um homem que possui a linguagem possui, em contrapartida, o mundo que essa 
linguagem expressa e que lhe é implícito. [...] Todo povo colonizado – isto é, todo 
povo no seio do qual nasceu um complexo de inferioridade devido ao sepultamento 
de sua originalidade cultural – toma posição diante da linguagem da nação 
civilizadora, isto é, da cultura metropolitana. Quanto mais assimilar os valores 



67 

culturais da metrópole, mais o colonizado escapará da sua selva. Quanto mais ele 
rejeitar sua negridão, seu mato, mais branco será. 

Ao dialogar com o psicólogo martinicano, podemos dizer que essa assimilação também 

se dá muito fortemente pela adoração e desejo de pertencimento à identidade branca, à 

possibilidade de desfrutar dos privilégios da branquitude e da qualidade de vida que é 

disponibilizada à população branca nos países colonizadores, uma vez que a história da 

população negra pertencente a estes espaços dificilmente se faz presente em nossa formação ao 

ponto de nos representar como negros. Não são os discursos de Martin Luther King ou de 

Malcom X que estudamos na graduação; são as incríveis invenções europeias que 

modernizaram o mundo (muitas tendo sua autoria roubada de populações africanas ou 

afrodescendentes); são os textos de Shakespeare, o maravilhoso mundo do cinema 

estadunidense ou a praticidade da mobilidade europeia ao viajar facilmente de um país pelo 

outro, onde, em nenhuma destas ações, o racismo estará presente. E, ao mesmo tempo, em 

experiências randômicas com este conteúdo, vemos a fome dos países africanos, a pobreza, as 

guerras, as culturas exóticas, sempre num plano inferior. Não são as variantes do inglês dos 

países colonizados em África pelo império britânico as desejadas; é o inglês britânico ou o 

estadunidense que são lidos como puros e corretos.  

Isso leva, muitas vezes, pelo desejo de se distanciar desta identidade negra disseminada 

pela gnose africana, este docente negro a um desejo extremo de negar a sua identidade, e produz 

nele o que Akbar chama de “Transtorno do ego alienado”, em que define como aqueles que 

“identificaram-se excessivamente com a cultura dominante para, na medida em que, dentro das 

suas mentes, se tornaram euro-americanos” (AKBAR, 2003, p. 181), e que se encontra com o 

pensamento de Chinweizu (1987, p. 4, em tradução livre), que vai descrevê-los como 

“Africanos europeizados”, onde “qualquer convite para deseuropeizar sua cultura pode ser visto 

como um convite à saída do paraíso industrial e o retorno a algum inferno pré-industrial”, uma 

vez que ele entende que a industrialização legitima a europeização cultural de um povo. 

Ademais, o domínio da língua/linguagem colonial performa, num plano subjetivo, o 

portal de entrada para o universo e gozo dos padrões brancos e eurocêntricos, que são 

amplamente difundidos no ensino de língua inglesa. O psicólogo afro-americano contribui com 

esta análise também ao mencionar que 

Estes que sofrem de transtorno do ego alienado têm sido socializados para negar 
realidades sociais críticas, particularmente quando se relacionam com questões de 
raça e opressão. Eles são encorajados a ignorar as desigualdades gritantes de 
racismo e ver suas vidas como se a escravidão, o racismo e a opressão nunca tivessem 
existido. Eles aprenderam a fingir de formas inconsistentes com sua identidade 
cultural válida e sua sobrevivência. Eles são um grupo caracterizado por 
comportamentos que representam uma rejeição de si mesmos e de qualquer pessoa 



68 

que seja social ou culturalmente identificável como sendo como eles. Estes são 
indivíduos cujos principais padrões de comportamento contradizem as coisas que 
assegurariam seu bem-estar cultural e o bem-estar de seu grupo social e culturalmente 
apropriado. Eles aprenderam a fingir que ali é realmente nenhuma diferença social 
entre eles e os descendentes de seus opressores históricos. Eles vivem em completa 
negação de que há forças da injustiça que ameaçam sua sobrevivência coletiva. Eles 
são encorajados a adotarem sempre a perspectiva da cultura dominante, mesmo que 
isso signifique uma condenação (AKBAR, 2003, p. 166, em tradução livre, grifo 
meu). 

E em complemento às observações de Akbar, também fazendo a ponte com a pesquisa, 

estes seriam os docentes negros que, além de fazerem uso da língua em prol de seu desejo de 

embranquecer, negam, além de sua identidade, a necessidade de tratamento da questão racial 

no ensino de língua inglesa. Estes, pela alienação de si e negação das problemáticas raciais 

verbalizam, muitas vezes, nunca terem sofrido racismo, são os mesmos que fazem coro ao 

discurso da cegueira racial (DIANGELO, 2018) e alimentam o discurso desta no ensino de 

língua inglesa, alegando “não ver cor”. 

Duas outras questões psicossomáticas a serem levantadas aqui são a hipervigilância e a 

necessidade de hiperqualificação no seu trabalho com a língua inglesa, pois ele não é visto como 

branco o suficiente para lecionar este idioma tão branco. Estes dois são resultados da ação do 

racismo e fazem com que seja necessário que esta pessoa negra seja obrigada a provar, e muitas 

vezes, se atualizar constantemente, mostrando que é apta a ocupar a função de professor de 

inglês, quesitos que são muito menos solicitados a pessoas brancas. Muitos professores brancos, 

nativos de países europeus ou do Norte da América, que nunca passaram por uma formação 

pedagógica para lecionar a língua, são considerados aptos ao ensino de inglês de imediato em 

alguns institutos de idioma pelo fato de serem brancos; enquanto professores não brancos 

precisam passar por testes e treinamentos para provar suas habilidades e atestar à estrutura a 

sua capacidade linguística e didática.  Em alguns países só podem concorrer a vagas de emprego 

de professores de inglês pessoas que são naturais de países da Europa ou do norte do continente 

americano, pois eles não consideram aptos a ensinar o inglês pessoas nativas de Gana, Nigéria 

ou até mesmo que tenham formação para a função, mas sejam de países do Sul global 

(BRAINE, 2013; MAHBOOB; GOLDEN, 2013), como nos mostra Wa Thiong’o (2021, p. 75, 

em tradução livre). Observe. 

[...] nenhum malauiano pode ensinar na academia, nenhum é bom o suficiente – e todo 
o corpo docente – deve ser recrutado na Grã-Bretanha. Um malauiano poderia 
diminuir o nível de exigência, ou melhor, a pureza do idioma, inglês. Será que existe 
um exemplo mais revelador que o ódio ao que é nacional e uma adoração subserviente 
ao que é estrangeiro, mesmo quando já morto?  

Contudo, da mesma forma que a língua e a linguagem agem sobre nós, também somos 

capazes de transformá-las, sendo um dos caminhos o viés político. O nosso Bolekaja, o 



69 

Movimento Negro Brasileiro, com a promoção das políticas de ações afirmativas no campo da 

educação e da cultura, deixou e deixa também suas lições na linguística aplicada, ao contribuir 

com perspectivas contemporâneas de ensino de línguas, novas metodologias, teorias fora do 

eixo hegemônico e mudanças no agir e pensar docente, tanto em prática, currículo quanto para 

o educador. 

Um dos exemplos é trazido por Santos (2019) sobre a ressignificação do termo “negro” 

pelo Bloco Ilê Ayê. O autor destaca em seu trabalho a importância de sua fundação em 1974, 

em plena ditadura militar no país, para a reconstrução da identidade negra em Salvador e sob a 

influência dos movimentos afro-americanos, de independência dos países africanos e do Pan-

africanismo em sua constituição. O bloco de carnaval  

[...] surge para modificar os conceitos enraizados dentro dos próprios negros que os 
levam para a desvalorização de suas origens, diminuindo ou escondendo estas. Para 
tanto, entra no jogo do simbólico, alterando os valores atribuídos às imagens, que são 
responsáveis por classificações e exclusões sociais ao longo da nossa história. 
Rompendo com o senso comum, reelaboram conceitos, ressignificam conflitos e se 
ampliam, produzindo mudanças nas estruturas históricas e nas conjunturas das 
realidades cotidianas. As mudanças se dão através de negociações políticas e 
enfrentamentos constantes entre o simbólico e o social. Se sair com turbantes, torços, 
penteados, roupas cheias de estampas e adereços coloridos causou impacto no 
ambiente que historicamente é de inversão da ordem, seguir com essas características 
fora do carnaval foi ainda mais difícil, mas fundamental no processo de construção de 
identidades (SANTOS, 2019, p. 43). 

O bloco Ilê Ayê, a partir de sua criação, rompe com barreiras estéticas, culturais, 

políticas, ideológicas e, principalmente, identitárias para a população negra. Cantando em suas 

músicas o orgulho de ser negro, de sua cor, de seus cabelos, de suas origens legitimando a 

herança africana e a identidade negra brasileiro como um espaço de celebração e legitimidade. 

Bem como trazem Dos Santos e Ribeiro (2010, p. 05) , ao dizerem que “ a identidade da palavra 

(significante X significado) é ditada pelo meio e pode ser dada de acordo com o contexto, mas 

não se pode desprezar a história dela”, o Ilê Ayê ressignifica o “ser negro” , promovendo em 

Salvador , através de seu movimento, o letramento racial afetivo10 (AZEVEDO, 2022) ao 

romper com  gnose africana e reconstituir, com base na história africana pelos africanos, a 

magnitude de suas origens e nos ensina a gostar de quem realmente somos enquanto sujeitos 

negros. E uma palavra que antes era vista como negativa, hoje é vista como elogio entre pessoas 

negras. Ser chamado de negro, nego, nega, negão ou negona na Bahia, em determinados 

 
10 Digo que o termo trata sobre “o ensino e uma reformulação afetiva sobre as idéias construídas histórico e 
socialmente sobre África e sobre a herança herdada das inúmeras culturas e etnias presentes neste território, 
passando de uma ideia negativa e de rejeição dos traços fenotípicos, da cultura e religiosidade, por exemplo, ao 
sentimento de orgulho e bem-querer, culminando na busca por maior conhecimento sobre suas origens africanas 
e exibição do aporte cultural herdado, externado em roupas, músicas, línguas, saberes e corpos.” (AZEVEDO, 
2022, p.97) 



70 

contextos, traz o sentido também de muito orgulho, de afetividade e de beleza (SANTOS; 

RIBEIRO, 2010). 

Ampliando os sentidos desta ressignificação, observamos também como ao longo dos 

anos do processo colonial as línguas coloniais foram transformadas pelas populações presentes 

nos espaços colonizados. Pelo panorama da filosofia Ubuntu na linguagem – Ubuntu 

translanguaging –, uma língua é porque as outras são (MAKALELA, 2016), pois a relação de 

uma língua se dá no contato com o outro. E do encontro e necessidade de se comunicar, 

surgiram as línguas crioulas como Pretoguês/Pretuguês, o Inglês de San Andres, o Gullah 

(variante afro-americana falada na Carolina do Sul e Georgia) e outras riquíssimas variantes 

que mostram como os sujeitos outrora colonizados, ainda que rodeados por ações violentas da 

destituição de sua identidade,  subvertem a ordem colonial ao desenvolverem modificações no 

idioma colonial , ao ponto de se distanciarem da língua que serviu de base a elas e criar meios 

de se aproximar dos seus, através da amálgama resultante do encontro destas com as línguas 

das muitas etnias africanas presentes nestes processos de colonização. No caso do inglês, hooks 

diz que a ruptura foi importante e se apresentou como uma ação de resistência e rebelião, porém 

não mostrou apenas ser um feito contra a “supremacia branca, mas também forjar um espaço 

para a produção cultural alternativa e para epistemologias alternativas – diferentes maneiras de 

pensar e saber que foram cruciais para a criação de uma visão de mundo contra-hegemônica” 

(hooks, 2017, pg.228). 

Um evento muito significativo e que ilustra como o ensino de uma variante pode ser 

significativa e transformadora aconteceu no próprio território estadunidense, onde o Ebonics, o 

African American Vernacular English (AAVE), foi a chave para a virada conceitual, 

pedagógica e política no espaço escolar e social. O episódio, conhecido como “O caso do 

conselho escolar em Oakland” em 1997, Califórnia (The Oakland school board case), gerou 

grande repercussão na mídia e mobilizou a comunidade a pensar sobre o uso do Ebonics nas 

escolas. Segundo Medford (2021), preocupado com o desempenho insatisfatório dos alunos 

afro-americanos de Oakland, o conselho escolar, após efetuar muitas pesquisas, percebeu que 

a maioria destes alunos falava Ebonics e não o inglês no padrão instituído, tomando este como 

o motivo do baixo desempenho escolar e, portanto, decidindo adotar o Ebonics como língua 

para alfabetização destes alunos. Segundo a pesquisadora, o ensino de Ebonics foi adicionado 

ao currículo escolar e este foi utilizado como veículo para o ensino do inglês padrão. Além de 

auxiliar os alunos no desenvolvimento das habilidades de leitura e escrita do inglês padrão, 

ensinou aos professores sobre a estrutura do Ebonics e sobre a cultura dos estudantes, tendo 

assim resultados extremamente positivos no desempenho escolar dos alunos. O episódio 



71 

também recebeu muitas críticas por parte de alguns estudiosos e da sociedade civil, com a 

acusação de que Oakland estaria incentivando o ensino do inglês incorreto (WOLFRAM, 1998). 

Aqui vemos como o ensino das variantes que estão fora do eixo linguístico hegemônico 

pode emancipar comunidades, trazer segurança e confiança aos estudantes, contribuir com o 

desenvolvimento de educadores em uma perspectiva que contemple a diversidade linguística e 

cultural da sociedade, promover a valorização das origens e do território, além de pôr em xeque 

a superestimada hegemonia da língua padrão, sua atuação diante da comunidade de fala e a 

necessidade pensar essa diversidade lingüística que se apresenta no território como uma 

ferramenta de combate às desigualdades sociais. Ao romper com a idealização de “um inglês 

correto a ser ensinado” e trazendo estas variantes para a sala de aula, o ensino de inglês toma o 

tom de real pluralidade ao objetivamente mostrar as inúmeras possibilidades de se falar inglês.   

E não apenas trazer outras formas de falar, mas o vocabulário sobre as culturas negras 

(africanas e afro-brasileiras) e sobre África. Este vocabulário precisa fazer parte das formações 

dos professores de inglês, pois o seu desconhecimento pode trazer a incompreensão pela 

ignorância das palavras, tanto pelo professor quanto pelo aluno, e causar prejuízos em 

avaliações, na elaboração de materiais didáticos ou na comunicação por exemplo. Recordo de, 

ao dizer “Cape Verde” (Cabo Verde em inglês) ao avaliador em um exame de proficiência, o 

mesmo não compreendeu e tive que explicar muitas vezes. Não conseguindo fazê-lo entender 

em inglês, tive que falar em português e fui advertida por ele, pois não poderia falar em outra 

língua, só em inglês.  

 O domínio do idioma confere ao negro um certo “capital afetivo”, onde a compreensão 

e o falar dão a ele outro valor diante da sociedade. Este passa a ser visto como “o preto metido”, 

“preto de elite” ou “o preto importado”, fazendo alusão à ideia de que tudo o que vem de fora 

– lê-se Europa ou Estados Unidos – é melhor, de maior qualidade. Este sujeito “que se exprime 

bem, que possui o domínio da língua, é muito temido; é preciso tomar cuidado com ele” 

(FANON, 2008, p. 36). E não apenas pela tensão causada, que também nos permite 

estrategicamente acessar determinados espaços, mas o domínio destes idiomas também nos dá 

a possibilidade de adentrarmos em universos desconhecidos, de nos comunicar com outros 

mundos e tecer nossas críticas a respeito do melhor caminho, inclusive a escolha da 

língua/linguagem a seguir no reencontro com nossas raízes. Pelo inglês, por exemplo, tive 

acesso ao ensino de Chichewa, uma das línguas do Malawi, e aos resultados positivos da 

atuação das escolas afrocentradas no território estadunidense, ao ler alguns dos muitos dos 

artigos acadêmicos sobre o assunto. Então conhecê-las também pode ser uma forma de acessar 



72 

as epistemologias africanas e diaspóricas que são divulgadas nesses idiomas, uma vez que a 

maior parte da literatura científica está disponível hoje em língua inglesa.  

Foram também os conhecimentos sobre a cultura negra estadunidense e afro-brasileira 

que despertaram a crítica pela tradução escolhida para a palavra “Nappy” no livro infantil 

Nappy hair, de bell hooks e a adoção de escolhas linguísticas que não ratifiquem o racismo. Em 

português, com o título Meu crespo é de rainha, este livro traz, em uma de suas páginas, a 

palavra “Nappy” como “Pixaim”. Diferentemente do termo “negro” que já foi ressignificado 

no território brasileiro, “Pixaim” ainda é uma palavra de cunho pejorativo, utilizada de forma 

racista para falar do cabelo crespo de pouca curvatura. Ainda que “Nappy” seja uma palavra 

que já adquiriu outros sentidos no território estadunidense, ao ser definida como a junção de 

“natural and happy” (natural e feliz) (GORDIEN, 2011), utilizar “Pixaim” nesta tradução 

simboliza a manutenção da atuação racista no campo da língua.  

No tocante à inserção dos conteúdos descritos pela Lei n. 10.639/03 e sua relação com 

o ensino de inglês, devemos levar em conta a maneira de inserir e abordar estes conteúdos. 

Nascimento (2020) nos alerta sobre o perigo da abordagem dos conteúdos sobre África ou 

cultura afro-brasileira pela ótica do negro-tema, conceito cunhado por Guerreiro Ramos, onde 

o negro ainda é visto e descrito pelos olhos e vozes coloniais, constando apenas como mero 

objeto de pesquisa, assunto pontual e nunca como assunto central e aprofundado. Sua descrição 

ainda é marcada pelo racismo e pela construção através da visão hegemônica eurocêntrica. No 

entanto, ao trazermos o conceito de negro-vida, “algo que não se deixa imobilizar; é 

despistador, profético, multiforme, do qual, na verdade, não se pode dar versão definitiva, pois 

é hoje o que não era ontem e será amanhã o que não é hoje” (RAMOS apud NASCIMENTO, 

2020, p. 20), desponta não apenas para o sujeito negro em sua integridade, mas também as 

epistemologias trazidas por ele e a sua existência plural.  

Estudemos e analisemos os conteúdos, material didático; efetuemos o planejamento e 

as formações com base nas perspectivas que privilegiem este negro em ação na vida; 

respeitando a sua história, a sua identidade e sua voz; e não mais como sujeito estático e paciente 

como dissemina e anseia a colonialidade.  

“Essa é a língua do opressor, mas preciso dela pra falar com você” (HOOKS, 2017, p. 

229). hooks nos alerta sobre um caminho nada ingênuo e extremamente estratégico na aquisição 

da língua inglesa e, ao passo que refletimos sobre essa língua como um objeto de opressão, 

principalmente sobre a população negra, frestas são abertas por nós para definir e legitimar 

outras rotas que transformem a dor e a violência que atravessam a jornada de aprendizado da 

língua inglesa em possibilidades de subversão. Uma vez que compreendemos que a língua é 



73 

viva e que nós somos responsáveis pela adoção de caminhos mais condizentes com nossos 

objetivos e propósitos, ela passa de ameaça a ferramenta, pois, como Chinweizu nos ensina, 

[...] decerto deve-se usar itens de outras tradições, desde que sejam consistentes com 
a independência cultural africana e que sirvam aos objetivos africanos; mas não se 
deve imitá-las nem reverenciá-las, muito menos sacrificar o interesse africano por elas 
(CHINWEIZU, 1987, p. 7). 

 

3.4 O Indígena e o Ensino de Língua Inglesa 
 

Deixei meu cocar no quadro 
Retrato falado, escrevo: “Tá aqui” 

Num apagamento histórico 
Me perguntam como é que eu cheguei aqui 

A verdade é que eu sempre estive 
(Nos reduzem a índios, mitos, fantasias) 

A verdade é que eu sempre estive 
(E depois dizem que somos todos iguais) 

(Kaê Guajajara – Território Ancestral) 

Em outubro de 2021, a professora de matemática Candice Reed, de Riverside na 

Califórnia, foi demitida, pois, em uma de suas aulas, fez uso de aspectos culturais de alguns 

povos indígenas (cocar, dança, música, religião e língua) de forma pejorativa e em tom de sátira, 

em que ela descreve inclusive como “ridículo” o que faz. Em uma cena filmada por alunos, a 

professora faz uso de um cocar e mimetiza uma dança e uma música que, segundo ela, são 

indígenas e debocha ao simular orações aos deuses da pedra e da água. O episódio foi exposto 

em redes sociais e causou grande revolta, inclusive ao revelar que não foi a primeira vez que a 

professora agiu desta forma. E assim como Candice, muitos professores, materiais didáticos, 

formadores, gestores e o senso comum ainda mantêm os indígenas no espaço onde a 

colonialidade os capturou: o da inferioridade, primitividade, violência, vulnerabilidade, do 

exotismo, misticismo e do invisibilizado pelo sistema. A construção dos estereótipos acerca das 

populações indígenas, nascida a partir desta grande narrativa ocidental, os confinou no 

imaginário social, na figura de um único bloco, constituído por uma identidade que não espelha 

a realidade e amplitude presentes na diversidade destes povos. 

De acordo com dados do IBGE e do PNUD, existem, hoje, 305 etnias e 274 línguas 

indígenas no território brasileiro (IBGE, 2010, on-line) e cerca de 370 a 500 milhões de 

indígenas no mundo, espalhados por 90 países. Eles vivem em todas as regiões geográficas, 

representam 5 mil culturas diferentes e falam uma grande maioria das 7 mil línguas mundiais 

(PNUD, 2022, on-line). A 1ª edição dos Jogos Mundiais dos Povos Indígenas, sediada no Brasil 



74 

em 2015, “brindou a comunidade internacional com a oportunidade de reunir mais de 2 mil 

atletas, representantes de 30 nacionalidades e 24 etnias” (ROQUE et al., 2017, on-line), levando 

ao mundo a oportunidade de conhecer os diversos fenótipos, aspectos culturais, línguas e, 

principalmente, desfazendo objetivamente a falácia colonial sobre o que é ser indígena no 

mundo. 

Concebe-se como indígena o “originário, aquele que está ali antes dos outros” (SECOM, 

on-line). Ou ainda pelas epistemologias ocidentais11, é aquele que “percebe-se como 

descendente de população de origem pré-colombiana” (PACHECO DE OLIVEIRA apud 

CALEFFI, 2003, p. 3) ou “foi uma classificação identitária atribuída pelo colonizador” (Idem). 

Portanto, a comunidade indígena é compreendida como aquela que já habitava o território antes 

da invasão dos europeus e, hoje, no território brasileiro, indígenas podem incluir a sua etnia em 

documentos de identificação como a carteira de identidade, a certidão de nascimento e de 

casamento. 

Ser indígena, portanto, vai muito além de pertencer e ser originário da terra. Ser indígena 

também é possuir outras relações com o território, outras relações entre os seus que se 

constituíram muito antes da brutal colonização europeia. Diz respeito à constituição de uma 

relação em que homem e meio ambiente estão integrados e se relacionam com respeito e 

harmonia. Significa deter saberes, produzir epistemologias interconectando a natureza, o ser e 

o espírito, independentes das legitimações ocidentais. Kaê Guajajara, Ailton Krenak, Daniel 

Munduruku, Denilson Baniwa, Sônia Guajajara e Edson Kayapó são representantes das 

comunidades indígenas no Brasil e que, em suas atuações, legitimam a luta, a resistência, os 

saberes e os valores de suas etnias. 

Há ainda um grupo que vive nos grandes centros, conhecidos como indígenas urbanos 

ou citadinos (BAINES, 2001). Eles habitam as zonas urbanas e constituem aldeias urbanas, que 

operam como local de moradia e espaço de resistência cultural, além de exercer um papel 

pedagógico nestes locais, pois coexistem com outras culturas, promovendo ricas trocas e 

produções nestas relações, e ensinam à população que o lugar do indígena é onde ele quiser. 

Estas migrações dos povos originários do Brasil para as cidades se dão, segundo Baines (2001, 

p. 3), através da 

Constituição de 1988, ao reconhecer o direito dos índios de se representarem 
juridicamente, resultou na criação de dezenas de organizações indígenas e numa 
mobilização política indígena sem precedentes. Como consequência da sua própria 

 
11 Observa-se aqui que até mesmo a autodeterminação fica fadada ao crivo colonial, quando se utilizam como 
unidades de medida padrões ocidentais como pré-colombianos, antes e depois de Cristo, escalas Celsius e 
Fahrenheit. 



75 

mobilização política, um número crescente de líderes indígenas está migrando para as 
cidades para participar do movimento indígena, e muitos jovens indígenas estão 
migrando para estudarem e se prepararem para enfrentar a sociedade nacional. Apesar 
de algumas conquistas em nível local para aliviar as condições difíceis que a maioria 
das populações indígenas enfrenta e tentativas por parte de muitas sociedades 
indígenas de se organizarem dentro das suas terras, as tendências atuais de governo 
impor políticas neoliberais apontam para um crescente desafio para as sociedades 
indígenas frente ao agravamento das desigualdades econômicas e sociais. 

Este movimento de migrar e existir nos grandes centros, para as etnias indígenas, se 

torna então uma estratégia de sobrevivência no centro e de continuidade de existência em seus 

espaços originários, principalmente se observarmos a violência e o extermínio direcionados a 

estas populações, arquitetados pelas políticas instituídas no atual governo brasileiro12. Reocupar 

estes espaços ocidentalizados é um ato político para que indígenas não morram objetivamente 

e nem subjetivamente, cooptados pelo neoliberalismo e demandas da sociedade moderna. 

Ao longo das leituras feitas para a construção deste texto, percebo que no campo da 

pesquisa brasileira diferencia-se o indígena brasileiro dos povos originários do continente 

africano, não sendo os segundos referenciados como “indígenas”; enquanto na literatura 

acadêmica portuguesa, por exemplo, todos os povos originários, independentemente de seus 

países de origem, são mencionados como “indígenas”. Com isso, buscarei aqui manter as 

nomenclaturas mais frequentes para tratar dos indígenas do território: indígenas ou povos 

originários do Brasil. 

E em frente a tanta riqueza trazida por estes grupos, qual o motivo da insistência em 

mantê-los na visão reduzida a um único bloco, a um único jeito, a uma única vivência, como 

ainda é divulgada, pelos mais diversos meios, no campo da educação?  

Assim como foi feita com a imagem sobre os povos africanos, os povos indígenas 

sofreram e sofrem com o imaginário criado pela colonialidade e pela instauração do 

colonialismo no Brasil, e seus representantes também tiveram na constituição de sua identidade 

a interferência dos processos de assimilação e alienação colonial. E boa parte da educação 

contemporânea ainda absorve as estereotipias provenientes destes processos. 

Diante dos discursos racistas construídos pelos pensadores ao longo da história, o 

indígena foi reduzido à imagem de um ser mais dócil, ingênuo, primitivo, místico, como 

podemos encontrar em alguns personagens presentes na literatura brasileira, como as figuras de 

Iracema e Peri por José de Alencar, enquanto o branco ganha espaço como aquele que traz 

progresso e a civilidade aos povos da terra. Com isso, o processo de  

 
12 O atual governo é presidido por Jair Messias Bolsonaro, que passará a função, em janeiro de 2023, para o ex-
presidente Luiz Inácio Lula da Silva, eleito pela 3ª vez presidente do Brasil. 



76 

[...] colonização é, ao mesmo tempo, o choque frontal entre o estrangeiro e o nativo, 
entre aquele que vem para tomar posse da terra, da riqueza e dos sujeitos aos quais 
esse mesmo estrangeiro está respaldado religiosa, normativa, moral e culturalmente a 
dominar, bem como, a partir daqui, um processo permanente de produção de 
menoridades, de legitimação da dominação do colono pelo colonizado como uma 
tarefa civilizatória, inclusiva e salvífica que justifica ou esconde a violência 
simbólico-material que é a única base para a produção dessas minorias (cf.: FANON, 
1968, p. 23-74; MEMMI, 1967, p. 21-76; DUSSEL, 1993, p. 17-70; MIGNOLO, 
2007, p. 15-25; QUIJANO, 1992, p. 11-20). A colonização precisa, por conseguinte, 
para justificar-se como tarefa de humanização, de civilização e de incremento moral, 
fundamentar a menoridade do sujeito a ser colonizado, e isso significa: precisa 
deslegitimá-lo em sua condição e silenciá-lo e invisibilizá-lo como voz pujante, como 
sujeito ativo, como energia vital, diminuindo-o e reduzindo-o à animalidade, à 
selvageria ou à anormalidade, no mesmo momento em que o esconde dos olhos do 
público, em que se o despersonaliza e o despolitiza como sujeito que pode ser visto e 
agir à luz do dia, como um/a igual. O colonialismo, nesse sentido, é um processo 
político, cultural e institucional de travamento dos discursos alienígenas, de 
construção de menoridades moralmente decaídas, antinaturais e anormais, de 
banimento da vida pública, social e política dos/ as menores que ameaçam, com seu 
aparecimento, com sua voz e com seu corpo, a normalidade que, como consequência, 
é o outro lado da moeda da produção da menoridade, a maioridade (com todos os 
direitos que ela gera e promove), ou seja, a construção do/a menor, do/a anormal, é, 
ao mesmo tempo e como condição consequente e necessária para isso, a construção 
do normal, do natural, do apolítico (cf.: BHABHA, 1998, p. 22-42; SPIVAK, 2010, 
p. 19-126; DALCASTAGNÈ, 2012, p. 49-74). E isso leva a um terceiro passo do 
colonialismo: se ele é marcado pela invasão civilizadora, respaldada desde fora, pela 
própria cultura colonizadora como seu primeiro passo, se, como segundo passo, ele 
leva à e exige a produção permanente da menoridade e da normalização, com o 
silenciamento e o apagamento do/a menor e a massificação de um sujeito e de uma 
cultura apolíticos, esse mesmo colonialismo também consolida a representação do/a 
menor pelo próprio colonizador, de modo que o/a menor perde seu discurso e tem 
negada sua maioridade política, sendo responsabilidade exclusiva do sujeito maior 
que, evoluído frente àquele/a, assume uma função de orientação, de guia e de 
formação civilizatórias, dando, como dissemos, um caráter humanizador e messiânico 
à colonização, ontem e hoje. O/a menor não pode falar e nem tem condições de falar, 
para o colonizador – por isso, o sujeito maior, como tutor desse menor, deve falar por 
ele (DANNER; DORRICO; DANNER, 2019, p. 64-65). 

Assim com trazem os autores no fragmento acima, essa desvalorização dos povos 

indígenas é vista também no ensino de língua inglesa. Ainda que o Movimento indígena 

brasileiro esteja em atuação desde a década de 1970 (BANIWA, 2007), as mudanças no campo 

da educação sobre a reconstrução de sua identidade têm sido um enfrentamento constante. De 

fato, a ausência sobre o trato das questões indígenas passou a ser mais discutida há bem pouco 

tempo, em torno de 2000, pelos pesquisadores brasileiros da Linguística Aplicada sobre a 

invisibilidade da menção sobre culturas indígenas no material de língua inglesa ou sobre o 

indígena fantasioso, quando este aparece. Ainda está muito presente neste conteúdo a figura do 

indígena pelos traços figurativos dos povos originários do Hemisfério Norte do território 

estadunidense ou canadense, como se este correspondesse ao todo. Com penas, roupas de peles 

de animais e montados em cavalos, estes personagens são figuras presentes na comemoração 

do dia 19 de abril, quando é celebrado o Dia dos povos indígenas no Brasil. E, muitas vezes, a 

menção sobre eles nas aulas de inglês termina aí. 



77 

O enfrentamento face ao desmonte colonial dos povos originários não é uma batalha 

apenas dos indígenas brasileiros. Ao correr o mundo, observamos movimentos de etnias 

originárias que buscam a sua autonomia e escancaram a gnose ocidental e os danos causados 

pelo colonialismo em seus territórios, como na Nova Zelândia, Bolívia, Colômbia e Austrália. 

Recentemente, a senadora australiana Lidia Thorpe, que é descendente de povos originários da 

Austrália, referiu-se à Rainha Elizabeth como “colonizadora” em seu discurso de posse no 

parlamento australiano. Foi repreendida por seus superiores e obrigada a repetir o discurso, 

excluindo a palavra, pois soou ofensiva aos ouvidos dos demais parlamentares. Este episódio 

demonstra como a colonialidade corrobora com a permanência da difusão das barbáries 

europeias sob a cortina de fumaça da grande narrativa criada por eles sobre eles, além de expor 

a negação do desejo de reverter tal versão sobre colonizados, colonizadores e seus 

desdobramentos. 

No ensino de língua inglesa do norte global, para muitas populações indígenas, o inglês 

não se define apenas como língua colonial, mas também como segundo idioma. As reflexões 

sobre metodologias, currículo (BROWN; HABEGGER-CONTI, 2017) e formação de 

professores se mostram bastante efervescentes, pois encontramos em grande quantidade 

produções acadêmicas, ações e movimentos civis a favor dos povos originários. As 

universidades contam com muitos programas de pós-graduação e muitos docentes empenhados 

em pesquisar os povos indígenas nas mais distintas áreas científicas. Estas ações acarretam 

mudanças significativas na educação básica, principalmente nos Estados Unidos, que hoje têm 

como público mais de 50% de alunos não-brancos (NCES, 2022).  

Na extensão territorial brasileira encontramos uma particularidade, pois, ao longo das 

fronteiras do país, encontramos regiões em que a língua inglesa é ensinada como terceira língua 

aos povos indígenas. Nas escolas indígenas, o ensino das línguas originárias foi mantido e o 

inglês adentra no currículo como mais um idioma a ser ensinado, além do português. Aí já 

podemos considerar que o grau de prioridade do ensino de inglês no currículo é diferente se 

comparado com as escolas presentes no meio urbano, onde não contamos com o ensino das 

línguas de povos originários do Brasil e onde o inglês ganha lugar de destaque. A presença da 

translinguagem (CANAGARAJAH, 2013; GARCÍA, 2009) é marcante neste ambiente, já que 

é necessário lidar com espaços e sujeitos plurilíngues, e todo o aporte simbólico e estrutural 

contido neles (semiótico, sintagmas, valores culturais...), durante o processo de ensino e 

aprendizagem. 

Com o surgimento de perspectivas anti, contra e decoloniais na Pedagogia, as pesquisas 

sobre a abordagem das questões indígenas no ensino de língua inglesa, a presença de alunos 



78 

indígenas nos cursos de licenciatura em línguas estrangeiras ou a identidade de professores 

indígenas atuando no ensino de língua estrangeira vêm apresentando um crescimento 

significativo nos últimos 10 anos, principalmente após a promulgação das ações afirmativas no 

Brasil e da Lei Federal n. 11.645/08.  

O professor Dr. Rodrigo Cotrim, da Universidade Federal de Goiás, vem colaborando 

com as investigações neste campo com as análises sobre a adoção da interculturalidade no 

ensino de inglês em comunidades indígenas, com o projeto Inglês Cultural, desenvolvido por 

ele e professores indígenas. Segundo o professor, 

(Re)conhecer o meu contexto e o contexto do outro em diálogo intercultural, bem 
como pensar o uso, a função e o ensino de línguas, no caso, a língua inglesa em 
contextos de interculturalidade, deverá ser uma ação levada a cabo 
concomitantemente ao ensino de línguas de forma geral (COTRIM, 2020, p. 07). 

Cotrim nos mostra, a partir de sua atuação, a importância de conhecer sobre si e sobre o 

outro, neste caso, a cultura indígena, o que permite a ele desenvolver um conteúdo para este 

aluno indígena que gere a identificação direta com o que está sendo ensinado. Ele menciona 

também que trabalha “temas contextualizados às realidades indígenas, fazendo uso de gêneros 

textuais escritos, orais e semióticos, em inglês, à medida em que analisamos, criticamente, 

contexto-texto-palavras-sons-contexto” (COTRIM, 2020, p. 07). Ou seja, as estruturas 

linguísticas se atravessam no processo de aprendizagem e servem de apoio para a compreensão 

do todo. 

Atualmente, espaços de educação formal e não formal já trazem formações para o ensino 

de línguas estrangeiras em que as questões indígenas estão inseridas. Um grande exemplo foi o 

curso oferecido pela Universidade Federal do Acre, entre março e junho de 2022, que contou 

com um módulo sobre “Panorama de (re)existência das línguas indígenas”, que foi ministrada 

pelo professor Shelton Lima de Souza. As universidades também têm recebido mais alunos 

indígenas, o que tem obrigado este espaço, tão embranquecido em sua essência, a se adequar às 

demandas de seu público, que tem sido continuamente modificado desde a instituição da 

política de cotas raciais para negros e indígenas. As escolas públicas, a exemplo da SME/RJ, 

hoje recebem muitos alunos do Centro e do Sul do continente americano, o que tem enriquecido 

a vivência da comunidade escolar e promovido transformações, como a análise sobre questões 

indígenas e sua diversidade cultural no material de língua inglesa desta rede. 

Ainda temos muito o que caminhar. Maoris, Macuxis, Guaranis ou Cherokees precisam 

ter suas histórias contadas pelos seus membros, e não mais por aqueles que foram responsáveis 

por suas mortes e depreciação ao longo da história. Tomar o poder é retomar a caneta da História 



79 

e reescrevê-la, a fim de retomar seu lugar na sociedade e em todas as línguas, ou nas línguas 

que desejarem, dizer verdadeiramente quem são. 

 

3.5 Panorama Atual  

 

O atual panorama que figura no ensino de língua inglesa no Brasil é paradoxal. 

Enquanto, por um lado, já celebramos alguns passos dados diante da importância direcionada à 

discussão racial dentro do contexto de LI, por outro percebemos ainda a manutenção da postura 

de uma pseudoneutralidade e resistência da estrutura acadêmica e de sujeitos, tanto na 

reconstrução de si quanto na reconstrução docente, pois um professor racista não conseguirá 

atuar de maneira antirracista em sala; ele continuará compactuando com uma série de discursos 

e atos que estão ligados à manutenção do status quo.  

Uma breve amostra deste fato na estrutura diz respeito à falta de disciplinas obrigatórias 

que objetivamente trazem a temática da educação para as RER na grade curricular obrigatória 

dos cursos de licenciatura e bacharelado de Português/Inglês. Em uma busca feita por mim no 

fluxograma dos cursos em quatro universidades públicas no Rio de Janeiro (UFF, UERJ/FFP, 

UFRJ e UFRRJ), nenhuma delas dispõe de uma disciplina que trate da relação da educação e 

seus atravessamentos com o racismo explicitamente. No quadro da UFRRJ, há uma disciplina 

que traz a discussão sobre a “Sociolinguística, Psicolinguística e Etnolinguística”, que tem 

como ementa a análise sobre variações linguísticas como crioulos e dialetos, noções de 

variação, processos de aquisição da linguagem e seus problemas e dificuldades, principais 

teorias, análise da obra de Labov, contexto linguístico, contexto social e noções de análise 

etnográfica; enquanto na UFRJ foi encontrada a disciplina “Língua Inglesa e processos de 

globalização”, que em sua ementa traz o debate sobre os panoramas atuais em que língua, 

linguagem, poder e ideologia intervêm no ensino do idioma e nas práticas pedagógicas. Ainda 

que sejam matérias que tragam uma abordagem para além do que é lecionado tradicionalmente 

nas licenciaturas e bacharelados de LI, não é garantido que o conteúdo estipulado perpasse pelas 

questões raciais de maneira crítica, visto que não é o tópico principal. Portanto as discussões na 

formação de professores de LI ficam a cargo dos professores que têm esse conhecimento e que 

compreendem a necessidade do enfoque e formação neste conteúdo, nas formações pós-serviço, 

em especializações ou cursos de pós-graduação. 

Por outro lado, mesmo entre lacunas geradas pela produção teórica e sua efetivação na 

sala de aula, vê-se um ponto de avanço, uma vez que a ciência no Brasil já tem se debruçado 



80 

sobre investigações que trazem as intersecções de raça no seu cerne, e com a produção de 

robustas contribuições. Para a Linguística Aplicada, que trata da língua e da linguagem como 

práticas sociais, o final dos anos 1990 marca um período importante destas produções com a 

problematização da hierarquia, poder, controle e apontamentos sobre raça no Brasil. Uma das 

obras lançadas neste período, e que muito me marcou na graduação por ter sido a leitura de 

maior criticidade sobre os estudos linguísticos, foi o livro Preconceito linguístico, de Marcos 

Bagno, de 1999. Neste livro, Bagno se dedica a tratar das questões ligadas às variantes não 

padrão, da historiografia sobre a paranoia linguística13 a partir do continente europeu e busca 

desfazer alguns mitos sobre o uso da língua, seja escrita ou falada. A questão racial não é 

objetivamente tratada neste livro, mas Bagno traz o trato de uma língua/linguagem que é 

utilizada pelas camadas mais pobres da população brasileira que, historicamente e com o apoio 

do racismo estrutural, são compostas em grande parte por pessoas negras. Este trabalho, de se 

debruçar sobre o embricamento entre as questões raciais e toda a estrutura que compõe o ensino 

de língua inglesa, no entanto, é executado, no mesmo período, por outros linguistas como Paiva 

e Moita Lopes, função descrita por Bagno como aquela feita por 

[...]  pessoas que dedicam toda sua energia, toda sua inteligência, toda sua vida, enfim, 
ao estudo dos fenômenos da linguagem humana e à proposição de novos métodos de 
ensino, capazes de dar voz aos que, por força de tantas estruturas sociais injustas, 
sempre foram mantidos no silêncio (BAGNO, 1999, p. 161). 

Portanto, Vera Lúcia Menezes de Oliveira Paiva, Kanavilil Rajagopalan, Glenda Mello, 

Vilson Leffa, Moita Lopes, Sávio Siqueira, Aparecida de Jesus Ferreira são linguistas que 

fazem parte de uma nova jornada no campo da Linguística Aplicada no Brasil ao abordarem a 

criticidade e questões raciais no ensino de línguas, seguido por seus contemporâneos como 

Maurício de Souza Neto, Gabriel Nascimento, Ivanete Sampaio e Joelma Santos, amparados 

pelos teóricos das RER no Brasil como Kabenguele Munanga, Nilma Lino Gomes, Petronilha 

Silva,  Neusa Santos , Cida Bento,  e também pelos teóricos do norte e sul global que se 

dispuseram a refazer, descolonizar e decolonizar o campo da L.A,. como Alainstair Pennycook, 

Suresh Canagarajah , Ofelia García, Silvia Cusicanqui, Gloria Anzaldúa e os teóricos da 

Raciolinguística, Jonathan Rosa, Nelson Flores e Sami Alim. 

Logo abaixo, convido-os a refletir sobre a revisão bibliográfica com o apoio de um 

quadro com recortes de três pesquisas, sendo uma delas uma tese de doutorado e duas 

 
13 Por Haviland (2003, p. 1, em tradução livre), paranoia linguística pode ser concebida como o ato de “falar uma 
língua ou uma variante linguística diferente do inglês [padrão] e isso ser visto como ameaçador ou como 
insulto”, o que não difere do que acontece com o português falado diante da norma culta estabelecida, como 
descreve Bagno. Ele (1999, p. 119) traz em seu livro a “paranoia ortográfica” como uma obsessão pela escrita 
padrão, onde qualquer fuga é lida como um erro irremediável, e não como incorreção ortográfica. 



81 

dissertações de três autoras que dialogam, cada uma dentro de seu contexto, sobre a identidade 

racial do docente, práticas pedagógicas e formação de professores no campo da LI  

1º trabalho 
Título Raça/etnia, cultura, identidade e o professor na aplicação da Lei n. 10.639/03 

em aulas de língua inglesa: Como? 
Autor / Ano / 
Universidade 

Joelma Silva Santos – Dissertação / 2011/ Universidade Estadual da Bahia 

Objetivo Estudo de caso de um curso de inglês instrumental em cujas aulas buscou-
se associar conteúdos étnico-raciais ao ensino de inglês. Diante do 
pioneirismo da proposta, três aspectos distintos das aulas foram 
investigados: a) se a utilização da história e cultura do negro pôde ser 
estratégia de educação antirracista, para tanto, analisamos o trabalho 
desenvolvido com base no que é prescrito pela Lei n. 10.639/03 e a Teoria 
Racial Crítica; b) o ensino de inglês e cultura por meio do material didático 
utilizado; c) a atuação do professor ao tratar dos temas propostos, sobretudo, 
quanto à influência de aspectos identitários da formação profissional e 
étnico-racial na sua prática  

Metodologia Etnopesquisa com estudo de caso 
Alguns referenciais 
teóricos 

Bakhtin (2006); Ferreira, A. J. (2008); Fairclough (2008); Ferreira, R. F. 
(2004); Hall (2009); Ladson-Billings (2002) e Pennycook (1994); Moita 
Lopes (1996); Oliveira (2007); Kramsch (1993); Guilherme (2007); 
Rajagopalan (2003, 2005) 

Resultados • Constatou-se que o ensino de inglês em conjunção com a discussão 
de conteúdos étnico-raciais cumpriu com as orientações da Lei n. 
10.639/03, bem como com as recomendações da Teoria Racial 
Crítica, dentre elas, a desconstrução da superioridade cultural 
europeia e/ou branca comum em currículos regulares de língua 
inglesa.  

• O material didático utilizado correspondeu às perspectivas de 
ensino intercultural de língua estrangeira, assim como abordou o 
inglês como língua de expressão glocal. 

Conclusão • O professor deve ter identificação com o ensino crítico e reflexivo 
de inglês, também com as questões étnico-raciais, muito mais do 
que formação acadêmica e profissional para desenvolver o trabalho 
proposto, já que sua prática parece estar diretamente condicionada 
às crenças, valores e posicionamentos ideológicos formados a partir 
de suas identificações/identidade. 

• A História e a cultura negras foram abordadas por meio da utilização 
de material didático específico (textos, propagandas, canções, 
fábulas etc.) cujos temas remontaram à construção social, cultural e 
política do negro da diáspora, oportunizando os estudantes a 
teorizarem e discutirem temas como raça/etnia, racismo, 
desigualdades raciais, dentre outros. Neste âmbito, concluímos que 
as aulas de inglês pesquisadas condizem com o texto da Lei n. 
10.639/03, bem como com as acepções da teoria racial crítica, 
especialmente no que tange à desconstrução da superioridade 
cultural europeia, comum nos currículos regulares de língua inglesa. 

• O material utilizado e os debates desenvolvidos suscitaram 
reflexões quanto a questões políticas vinculadas à língua inglesa, 
tais como o colonialismo britânico e a crescente influência 
econômica e cultural dos EUA, conceitos que associam o inglês a 
discursos manipuladores, ao recalque e ao silenciamento de povos 



82 

oprimidos, consequentemente, também a falta de representação do 
negro nos processos de ensino e aprendizagem desta língua. 

• Os estudantes, no sentido de alertá-los quanto à aquisição do inglês 
como estratégia de resistência, puderam tomar consciência da 
ideologia existente por trás da língua e da alternativa de produção 
de contradiscursos que podem ser veiculados por meio dela. A 
desconstrução de crenças como americanização, homogeneização 
cultural, interferência negativa da língua na constituição identitária 
levou os estudantes a revelarem um maior interesse pelo inglês.  

• A abordagem de ensino de inglês adotada no ambiente educacional 
estudado oportunizou os estudantes a entenderem esta língua numa 
perspectiva glocal, como possibilidade de expressão da riqueza de 
sentidos culturais, com propriedade, sem neutralidade; assim como 
tiveram acesso a perspectivas interculturais de ensino de línguas, no 
que tange ao incentivo do diálogo entre povos diferentes e diversos, 
sobretudo, aqueles da diáspora africana. 

 

 

2º trabalho 
Título Atlântico Negro Paiol: Como estão sendo conduzidas as questões de raça 

e etnia nas aulas de língua inglesa? 
Autor / Ano / 
Universidade 

Mábia Camargo – Dissertação / 2012/ Universidade Estadual de Ponta 
Grossa 

Objetivo Compreender como as questões de raça e etnia têm sido tratadas nas aulas 
de língua inglesa através da observação, por dois meses, do trabalho de 
uma professora de inglês. Para isso foi preparada uma unidade didática 
para aplicação em suas aulas. A escola escolhida como lócus da pesquisa 
se localiza no Distrito de Dois Rios, na cidade de Guarapava, Paraná. A 
escola se localiza na periferia do Distrito e os alunos participantes da 
pesquisa são da comunidade Invernada Paiol de Telha, um assentamento 
quilombola, em Colônia do Socorro. 

Metodologia Pesquisa qualitativa intervencionista; método estudo de caso etnográfico 
Alguns referenciais 
teóricos 

Bauman (2005); Ferreira (2006); Kleiman (1995); Pennycook (1998); 
Street (1995); Munanga (2004); Mclaren e Lankshear (1993); Moita 
Lopes (2002). 

Resultados As questões de identidade estão marcadas pela territorialidade e classe 
social, visto que a escola se localiza em uma região onde a identidade 
alemã é presente, o que promove a desvalorização de outras etnias 
presentes no território (negra e indígena). 

Conclusão A necessidade da formação continuada dos professores de língua inglesa 
para o trato das questões étnico-raciais. 

 

  



83 

3º trabalho 
Título Identidades sociais de raça, multiletramentos e a prática pedagógica do 

professor de língua inglesa 
Autor / Ano / 
Universidade 

Susana Aparecida Ferreira – Tese / 2016/ UNIOESTE 

Objetivo Análise da percepção de duas professoras de língua inglesa, atuantes no 
ensino fundamental da rede pública estadual do Paraná, durante e após 
uma formação continuada sobre identidades sociais de raça, na prática 
docente, e nos recursos de multiletramentos utilizados por elas na 
elaboração de material didático, como proposto pelo curso. 

Metodologia Pesquisa qualitativa interpretativista / Pesquisa ação-intervenção 
Alguns referenciais 
teóricos 

Rajagopalan (2016, 2016a); Bento (2002, 2009); Ferreira (2004, 2006, 
2007); Gomes (2005); Hall (2006); Moita Lopes (2002); Van Dijk 
(2008); Silva e Rosemberg (2008); Sovic (2014). 

Resultados As duas professoras constataram que a formação auxilia na 
compreensão da lacuna teórica e prática sobre o tema. 
Uma das participantes apresentou mais dificuldades em desconstruir o 
pensamento sobre as práticas voltadas para as habilidades do ensino de 
línguas. 

Conclusão Faltam formações nestes temas no campo da língua inglesa. 
A importância e necessidade que professores de inglês apresentam de 
aprofundamento nessas temáticas. 
O multiletramento auxilia na ampliação da prática docente 
voltada para a diversidade. 

 

O primeiro trabalho é a dissertação de mestrado da Dra. Joelma da Silva Santos, cursado 

na Universidade Estadual da Bahia e defendida no ano de 2011. Ela traz, por meio de um estudo 

de caso, sua pesquisa intitulada “Raça/etnia, cultura, identidade e o professor na aplicação da 

Lei n. 10.639/03 em aulas de língua inglesa: Como?” e investiga sobre a confluência resultante 

do encontro entre raça, da identidade racial do docente e da influência das culturas do Sul e 

Norte globais nas aulas de um curso de inglês instrumental oferecido a alunos de graduação de 

diversos cursos da UNEB. Santos nos honra com o pioneirismo de suas análises, já que até o 

ano de 2011 não contávamos com pesquisas publicadas sobre as relações étnico-raciais e 

práticas pedagógicas em aulas de língua inglesa no Brasil. Ela discorre sobre as teorias (teoria 

racial crítica, linguística aplicada crítica, interdisciplinaridade aplicada ao ensino de LI, 

pedagogia crítica, teorias raciais) para tratar, pelo contexto histórico e social, como o ensino de 

inglês traz em si a ideia da superioridade racial hegemônica, bem como está presente na 

formação docente, na construção da identidade docente, no material didático e em todo o 

contexto escolar (currículo, legislação, bases teóricas, metodologia). Em contrapartida, Santos 

traz novas perspectivas a partir da inserção das temáticas raciais, como um subcapítulo sobre 

“o material antirracista nas aulas de inglês” e a interação entre teoria e prática antirracista em 

sala de aula; além de tensionar o pensamento acerca da prática pedagógica, o ponto primordial 

de sua pesquisa. Santos, (2011, p. 17) enfatiza que 



84 

[...] faz-se fundamental fomentar reflexões acerca da prática pedagógica de 
professores de língua inglesa, já que estes geralmente se baseiam em suas crenças e 
valores para desenvolverem suas atividades nos ambientes de ensino em que atuam. 
Mesmo os educadores que se predispõem a pensar para além das técnicas e 
abordagens de ensino e levam em consideração contextos sociais, culturais, políticos 
e raciais ao realizarem suas atividades, carecem de experiência acadêmica quanto a 
estas questões dentro e fora das salas de aula, por isso, é valido conhecer como se dá 
o caso de um ensino de inglês que se pretende engajado com as práticas sociais, com 
a diversidade, e, no nosso caso, especificamente, com a diversidade racial e seus 
desdobramentos. 

Um dado interessante trazido pela autora diz respeito ao uso de inglês glocal, termo 

cunhado por Cox e Assis-Peterson (2007), e que em sua pesquisa foi de grande valia para 

conectar os estudantes às possibilidades de uso da língua inglesa, que, ordinariamente, é 

utilizada para louvar à colonialidade e aos seus, mas em seu estudo  

[...] pode traduzir a “bagagem cultural de nativos e estrangeiros”, justamente no que 
diz respeito às temáticas abordadas em sala. Ao tratar de aspectos culturais de matriz 
africana, disseminados por meio dos textos em inglês utilizados nas aulas, tornou-se 
fácil fazer com que os estudantes acreditassem que esta língua pode ser utilizada para 
representar elementos de diversas culturas e expressar experiências humanas com 
riqueza de sentidos.  

Assim, o ensino de inglês passa de objeto de manipulação a favor da manutenção do 

status quo a meio de emancipação para os alunos, que, a partir desta identificação positiva, 

estimulam o afeto pelo que está sendo aprendido, tomam uma postura diferente diante do 

processo de aprendizagem da língua, uma vez que ela não se apresenta mais como uma ameaça, 

e sim como aliada ao processo de construção de si e de seu aprimoramento linguístico. 

O segundo trabalho pertence à pesquisadora Mábia Camargo, da Universidade Estadual 

de Ponta Grosa. Sua dissertação de mestrado, defendida em 2012 com o título “Atlântico Negro 

Paiol: como estão sendo conduzidas as questões de raça e etnia nas aulas de língua inglesa?”, 

faz alusão à obra Atlântico Negro de Paul Gilroy e traz como lócus de pesquisa a Comunidade 

Quilombola do Paiol, no Paraná. Ela analisa a prática pedagógica de uma professora de inglês, 

atuante na região pelo período de dois meses. Intervindo com a implementação das questões 

étnico-raciais, ela organiza uma unidade didática, observa a ação e examina o resultado desta 

pela ótica da docente e dos alunos. Camargo se propõe a compreender as identidades de raça 

no ensino de LI, sobre a mediação feita pela docente entre as questões étnico-raciais e o 

conteúdo de língua inglesa e como a professora intervém no processo de construção identitária 

do aluno. Como resultado, percebe a forte ação da branquitude na construção identitária local, 

já que se trata de uma região onde a presença alemã, “a identidade por meio da qual nossos 

alunos têm sido sufocados e feitos de sublime escravo” (p. 134), é massiva, o que vai influenciar 

o reconhecimento étnico-racial, a abordagem docente e o apagamento da identidade 

quilombola. 



85 

Por fim, temos a pesquisa de Susana Aparecida Ferreira, da Universidade Estadual do 

Oeste do Paraná, que traz a tese de nome “Identidades sociais de raça, multiletramentos e a 

prática pedagógica do professor de língua inglesa”, defendida em 2016. Sua pesquisa se situa 

na investigação da percepção de duas professoras do ensino fundamental de língua inglesa 

durante e após uma formação docente sobre identidades sociais de raça, prática docente, 

multiletramentos e a elaboração de material didático atendendo às questões étnico-raciais. 

Durante a composição da pesquisa, ela questiona a falta de fontes sobre a identidade racial 

branca. As duas docentes foram acompanhadas por um mês durante a formação que durou 60 

horas. Ferreira pode observar mais pesquisas acerca da temática de multiletramentos do que 

aquelas contendo abordagem de raça no campo da LI. Como resultado, alerta sobre a falta de 

formação para docentes de LI em RER foi perceptível durante a pesquisa, mas, ao mesmo 

tempo, pode ver que as participantes, ao estarem dispostas a reformular sua concepção sobre a 

prática e teoria que balizam os processos de ensino e aprendizagem em LI, estão preocupadas 

e empenhadas na mudança do pensamento social na atuação docente. 

Concluindo, podemos observar que as três pesquisadoras enfatizam em suas 

investigações a importância da identidade racial do docente, como quesito de grande influência 

no processo de ensino e aprendizagem para a construção da identidade do aluno e para as 

abordagens sobre raça nas aulas de inglês. Todas também trazem a análise de práticas 

pedagógicas por intervenção, seja após a formação, como trouxe Ferreira, ou para os fins da 

pesquisa, como fizeram Santos e Camargo. Com isso, verificamos que, mesmo com toda a 

repercussão das ações afirmativas na mídia e pela ação legal na sociedade, estas políticas 

públicas ainda não reverberaram na sala de aula com a mesma potência e velocidade. Docentes 

de língua inglesa ainda não conseguem levar para as suas práticas pedagógicas os assuntos 

relacionados às questões raciais e suas pesquisas também abordam a falta de formação e a 

branquitude, em Camargo, como alguns dos motivos que impedem a concretização desta ação. 

Na mesma trilha de avanços em que estão localizadas as pesquisas supracitadas, trago 

aqui as leis que serviram de base e hoje asseguram a atuação docente nessa perspectiva 

antirracista. Ainda que os primeiros documentos a citar a inserção dos temas ligados às questões 

étnico-raciais tenham sido os Parâmetros Curriculares Nacionais em 1998 (SANTOS, 2011, p. 

14), as principais referências legais hoje são a Lei Federal n. 10.639/03 e sua atualização, a Lei 

n. 11.645/08, que estão presentes enquanto obrigatoriedade há quase 10 anos na legislação 

educacional. O que podemos observar, analisando o contexto escolar desde a educação básica 

até a superior, é que elas ainda provocam desconfortos e resistência ao convocarem a 

implementação das questões étnico-raciais no currículo escolar. Como determinação, ambas 



86 

trazem em seu artigo 26-A, no 1º parágrafo, o ensino das culturas e histórias africanas e afro-

brasileiras, com o acréscimo na Lei n. 11.645/08 do ensino da história e cultura indígena. Seu 

Plano de Implementação Nacional visa a 

[...] colaborar para que todos os sistemas de ensino cumpram as determinações legais 
com vistas a enfrentar as diferentes formas de preconceito racial, racismo e 
discriminação racial para garantir o direito de aprender a equidade educacional a fim 
de promover uma sociedade justa e solidária (BRASIL, 2013, p. 19). 

Sendo assim, todas as instituições de ensino, em todos os níveis e modalidades, 

deveriam cumprir com o que determina a legislação, já que este documento ampara e cobra que 

inclusive os cursos de licenciatura ofereçam oportunidades de formação, o que até hoje não 

ocorre, como pode ser visto nos exemplos citados em parágrafos anteriores. O documento 

também traz como mandatórias políticas de formação de professores, o desenvolvimento de 

pesquisas e materiais didáticos que valorizem as culturas africanas e afro-brasileiras, deficiência 

ainda a ser sanada, como exposto na revisão bibliográfica.  

Já a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), documento normativo que trata das 

diretrizes curriculares e propostas pedagógicas da educação básica privada e pública em âmbito 

nacional a partir do 6º ano do ensino fundamental, preconiza o uso do inglês como língua 

franca14, conceito a ser problematizado, tendo em vista que a adoção de uma língua como a 

base de comunicação entre sujeitos passa também por concepções políticas, históricas e sociais 

(LEFFA, 2005; PENNYCOOK, 1998), sendo então um ato de imposição ditado por uma 

população hegemônica e marcada pela supremacia branca,  e não por mera escolha. No entanto, 

essa tentativa de atualização às demandas contemporâneas, que conta com trechos sobre a 

educação crítica e intercultural nas competências específicas e na dimensão intercultural, 

desliza nas proposições das unidades temáticas, condensadas em um formato tradicional, em 

que as palavras “raça”, “racismo”, “África”, “afro-brasileiro(a)” e “indígena” não fazem parte 

do vocabulário. Duboc frisa que  

A análise dos quadros didáticos dispostos ano a ano evidenciam, paradoxalmente, 
lapsos de engessamento de conteúdos, ecoando – ainda que o documento se coloque 
afeito a um desenho curricular espiralado – um discurso atualizado que camufla 
conteúdos de língua tradicionalmente ensinados numa lógica de linearidade e 
hierarquização (Simple Present no 6º ano > Simple Past no 7º ano > Future Forms no 
8º ano). Eis o conflito epistemológico: como pode um documento acolher os usos 
criativos, híbridos e locais do inglês em seu status de língua franca se o próprio 
documento organiza, linear e hierarquicamente, temas, objetos de conhecimento e 
habilidades, com exemplos de conteúdos linguísticos fixos e estáveis? (DUBOC, 2019 
p. 17). 

 
14 Segundo o site da Enciclopédia das Língua no Brasil (2022, on-line), “É a língua tomada como língua comum 
de grupos sociais que falam, cada um, uma língua diferente dos outros.” Disponível em 
https://www.labeurb.unicamp.br/elb/portugues/lingua_franca.htm. Acesso em: 11 set. 2022.  

https://www.labeurb.unicamp.br/elb/portugues/lingua_franca.htm


87 

A previsão de uma abordagem que realmente faça jus à interculturalidade, sem que o 

currículo esteja politicamente de acordo com a proposta, apenas legitima uma verdadeira 

fachada pedagógica diante das reais intenções do documento: a manutenção do viés tradicional 

do ensino do idioma e de toda a subjetividade colonizante que a compõe. 

Ainda dentro deste paradigma, podemos observar que o documento só faz menção à 

obrigatoriedade de adoção dos itens preconizados pelas Leis n. 10.639/03 e n. 11.645/08 nos 

conteúdos de História e Geografia, e não nas demais disciplinas, divergindo do que elas 

impõem, que seria a abordagem sobre as culturas indígenas, afro-brasileira e africana em todo 

o currículo escolar. Esta ação ratifica a invisibilidade que o sistema colonial e imperialista 

imprime a essas temáticas e a estes sujeitos que constituem o maior público que faz uso da 

educação pública no Brasil. Além disso, 

Negar aos estudantes o conhecimento de histórias que fazem parte da construção de 
sua própria história e identidades é reforçar os silenciamentos trazidos pela BNCC, 
contribuindo com a consolidação de histórias únicas acerca da cultura e legado 
africano, principalmente na área de Língua Inglesa, em que não há nas orientações 
curriculares essa pauta. É preciso devolver a humanidade de quem do outro lado da 
linha foi posto na condição de sub-humano, sendo violentamente apagado da história, 
mas cujo legado perdura e precisa ser contado e escutado para e pelos estudantes 
(SOUZA, 2022, p. 81). 

Por último, trago os documentos normativos para o ensino de inglês produzidos pela 

SME/RJ: as orientações curriculares de 2020, priorização curricular de 2022 e a matriz 

curricular de 2021; e, ainda, o setor que vem conduzindo significativas mudanças curriculares, 

principalmente no ensino de LI na rede, a Gerência de Relações Étnico-raciais (GERER). Na 

versão anterior das orientações curriculares, a de 2016, ainda constavam algumas sugestões de 

atividades em que a pluralidade étnico-racial estava presente e, dessa forma, o documento se 

mostrava preocupado com a adequação à legislação vigente e com a prática pedagógica voltada 

para a diversidade.  

Já no documento de 2020, assim como a BNCC, traz nas competências interculturais 

(BRASIL,2018a, p. 6) o conhecimento de variações linguístico-culturais no mundo, a 

identificação dos estereótipos culturais e a educação para a diversidade, enquanto no currículo 

mantém a estrutura tradicional de ensino de língua, além da exclusão das temáticas étnico-

raciais como obrigatoriedade. Como podemos ver no fragmento a seguir, a ideia advinda do 

imperialismo sobre a língua inglesa como uma língua que se posiciona em uma dimensão 

superior faz parte de seu conteúdo. Observe. 

Desejamos que os usos do inglês em sala de aula possam colaborar na formação de 
novos donos dessa língua. Queremos romper com o mito do falante nativo e com a 
noção de culturas homogêneas e de língua como uma identidade estável. Atualmente, 
em razão dos intensos movimentos migratórios contemporâneos e da rápida 



88 

circulação de discursos e identidades propiciada pela grande mídia tradicional 
(jornais, revistas, rádio, televisão) e, principalmente, pela mídia alternativa – com as 
plataformas digitais e as redes sociais – os grupos sociais estão em contato, 
extrapolando limites geográficos e linguísticos antes claramente definidos e 
delineados. Pelo papel que o inglês desempenha no mundo contemporâneo e pelo seu 
alcance global, talvez seja a língua que mais possibilite que nos deparemos, de 
maneira mais intensa, com a diversidade de modos de viver socialmente. Assim, estas 
Orientações Curriculares, têm, dentre outros propósitos, a educação linguística dos/as 
aluno/as, para que, ao desenvolverem competência comunicativa, possam atuar no 
mundo plural em que estão inseridos, reconhecendo a diversidade, reagindo 
respeitosamente em relação a elas e promovendo um mundo sustentável (SME, 2020, 
p. 4-5, grifo meu). 

Já a priorização curricular de 2022, em que as competências interculturais foram 

retiradas, se configura como documento efetivado em caráter emergencial para atender às 

especificidades do período da pandemia. O ano de 2021 foi marcado por um período complexo 

na educação brasileira, pois tivemos que nos adequar a uma rotina marcada pela reclusão, pelas 

relações virtuais e, ao mesmo tempo, pela exclusão digital de muitos. As aulas passaram a 

funcionar na modalidade remota, quando se observou a baixa frequência devido a alguns fatores 

e, dentre eles, ressalta-se a falta de acesso a computadores ou internet de qualidade para o 

comparecimento às aulas, a ausência de responsável para acompanhar as atividades e auxiliar 

as crianças no letramento digital, e a reconfiguração familiar devido à morte de familiares em 

decorrência da covid-19.  

Este documento, portanto, prioriza as habilidades da oralidade, leitura e escrita a serem 

desenvolvidas para o ensino da língua e evidenciam, diante da instituição, a competência 

intercultural como quesito de menor importância ou indiferente ao aprendizado de inglês, e 

passível de ser retirado, além de não haver qualquer menção sobre as relações étnico-raciais. 

Dessa forma, subjetivamente vigora a ideia de neutralidade da língua inglesa, como se esta 

passasse imune e inocente pelos corpos que atravessa nos processos de ensino e aprendizagem, 

contradizendo, inclusive, o conceito de língua enquanto resultado de prática social, de contato 

entre sujeitos que não trocam apenas códigos, mas sentidos, vivências, valores e, por fim, 

culturas. Importante salientar que nestes documentos também constam ausentes as palavras 

“raça” e “racismo”, assim como consta na BNCC. Essa omissão aparenta ser um receio, por 

grande parte das instituições de ensino de língua inglesa, de terem que lidar com a realidade 

que se apresenta na imposição desta língua como um idioma globalizado. Parece implicar em 

terem que refazer suas leituras sobre este universo encantado e bem-sucedido, disseminado com 

muito vigor pelas instituições coloniais, mantidas por uma sociedade que, através da língua, 

capitalizou em proporções colossais em cima da morte, subestimação e dominação de corpos e 

terras.  



89 

Trazer os signos de raça e racismo para o contexto da língua inglesa, com os significados 

atribuídos por estes mesmos povos hegemônicos, é invocá-los a pensar sobre o que o racismo 

e a raça têm a ver com a língua. É obrigá-los a lidar com a sociedade organizada por eles e dizer 

“a sua língua foi a arma que conduziu toda essa barbárie, agora limpem esta sujeira”.  

E será que estariam eles dispostos a resolver isso e se desfazer desta grande narrativa 

que os beneficiou? Um exemplo marcante foram os diferentes discursos após o falecimento da 

rainha Elizabeth II, como dito por Thorpe, já citado no subcapítulo sobre as questões indígenas. 

Muitas pessoas, personalidades do esporte, políticas e artísticas, de diversos países, se 

posicionaram de maneira crítica pela sua partida, relembrando o passado de violência, roubos 

e colonização patrocinados e executados por ela em África, na Ásia e na América, e foram 

repreendidos, como o comentarista esportivo e ex-jogador Trevor Sinclair15, que, por expor sua 

opinião, foi afastado de suas atividades no jornal em que era apresentador. Por outro lado, 

instituições ligadas ao governo britânico prestavam homenagens e demonstravam pesar por sua 

partida. Uma docente da escola britânica em São Paulo publicou em suas redes sociais que terá 

que trabalhar por uma semana inteira sobre a vida e obra de Elizabeth II. Possivelmente, não 

serão contadas sobre ela as versões dos que sofreram, mas sim a versão fruto da gnose ocidental, 

que a mantiveram como rainha no imaginário social. 

E o outro Bolekaja orquestrado por nossos touts é a fundação da Gerência de Relações 

Étnico-raciais – GERER –, o que materializa avanços substanciais da SME/RJ sobre o debate 

racial. Em dezembro de 2020, a SME/RJ inaugurou a GERER, a partir do movimento 

promovido na rede – e fora dela – pelos docentes que compõem o Coletivo Docente Agbalá, do 

qual eu faço parte. Tendo como primeira gerente a professora Joana Oscar, uma de nossas 

integrantes, este órgão é fundado como um departamento “de natureza consultiva, mediadora e 

de planejamento estratégico, que deve atuar de forma circular e mover-se através dos eixos 

Currículo, Formação e Projetos Intersetoriais” (GERER, 2022, on-line), e é composto por 

professores da rede especialistas em relações étnico-raciais, como a professora Luciana 

Guimarães e o professor Luan Ribeiro, também membros do Agbalá. A sua fundação marca um 

momento muito importante na Secretaria de Educação, pois se observa uma brusca mudança de 

paradigmas, guiada por estes profissionais, que acompanham e orientam as atividades de 

formação docente, produção de material didático, diretrizes e cumprimento das legislações no 

campo das RER, além de estreitar os laços com outras secretarias, como da Juventude e da 

Cultura, promovendo agendas e agência conjuntas com estes setores. 

 
15 Disponível em: https://esportes.yahoo.com/ex-city-questiona-apos-morte-de-rainha-por-que-negros-deveriam-
lamentar-210415545.html. Acesso em: 15 out. 2022. 

https://esportes.yahoo.com/ex-city-questiona-apos-morte-de-rainha-por-que-negros-deveriam-lamentar-210415545.html
https://esportes.yahoo.com/ex-city-questiona-apos-morte-de-rainha-por-que-negros-deveriam-lamentar-210415545.html


90 

Deste modo, torna-se real e visível a sua interferência na produção do material didático 

de língua inglesa. Hoje, é possível perceber que as relações étnico-raciais já fazem eco na rede, 

de maneira comprometida, ao encontrarmos, por exemplo, atividades sobre as estações de trem, 

o trem do samba, o Cais do Valongo e com imagens e nomes das próprias U.E. O material 

apresenta boa articulação com as temáticas apresentadas sobre as RER, bem como já inicia um 

movimento de formações oferecidas aos docentes de língua inglesa, como a mesa que contou 

com a presença da professora Janaína Cardoso, da UERJ, e Antonieta Megale, da UNIFESP, 

em setembro deste ano (2022). 

Sendo assim, findo trazendo Bolekajas contemporâneos de resultados muito positivos, 

em que deságuam as ondas causadas pelas ações afirmativas no campo da educação, que são os 

cursos de inglês afrocentrados, afrorreferenciados, afrodiaspóricos e antirracistas. Iniciativas 

como Black to Black, Black is it, Afrodiaspora Connect , Odara English School e o Afroclass 

English School, que têm como gestores homens e mulheres negros e negras, são resultado do 

aprimoramento de pesquisas e do desejo de professoras(es) negras(os) de língua inglesa de pôr 

em prática a filosofia Ubuntu16, por compreenderem que o ensino de inglês pode e deve ser 

feito dentro de bases culturais dos povos não coloniais, sem que este perpasse pelas experiências 

de violência e invisibilização às quais muitos deles foram expostos. Estes cursos também se 

configuram hoje como possibilidades de ensino e aprendizagem de inglês acolhedoras para as 

populações negra e indígena, proporcionando aos alunos brancos que estudam em algumas 

delas – pois algumas só aceitam alunos negros – o conhecimento de língua inglesa por outro 

repertório cultural, sem que as culturas hegemônicas, que costumam estar presentes nos cursos 

tradicionais, sejam o centro da aprendizagem. Oportunizam, principalmente aos alunos dos 

grupos historicamente subalternizados, a experiência de identificação e pertencimento, 

permitindo que o aprendizado, viabilizado pelo afeto e construção da autoestima, tenha maior 

probabilidade de ser exitoso.     

 

  

 
16 Cavalcante (2020, p. 184) diz que “A Filosofia Ubuntu resgata a essência de ser uma pessoa com consciência 
de que é parte de algo maior e coletivo. Para isso, de acordo com os fundamentos da Filosofia Ubuntu, somos 
pessoas através de outras pessoas e que não podemos ser plenamente humanos sozinhos, sendo feitos para a 
interdependência. Nesse contexto, fundamenta-se nas relações entre o divino, a comunidade e a natureza. Porém, 
a Filosofia Ubuntu procura resgatar o conceito de Comum para alcançar a democracia, ou seja, uma 
multiplicidade de singularidades. Para tal, tem a igualdade como um princípio fundamental e condicional para a 
existência do outro”. 



91 

4 NARRATIVA AUTOBIOGRÁFICA: GRIOTS PORTANDO A ORALITURA NA 

FORMAÇÃO DOCENTE A FAVOR DA JUSTIÇA SOCIAL 
 

 

Até que os leões contem suas histórias, os contos sobre a caça sempre glorificarão o 
caçador. 

Provérbio africano 

 

Contar histórias, sobre si ou sobre o outro é uma habilidade comum a todos os seres 

humanos. Mas quem são os que realmente podem contar suas histórias? Quais sujeitos 

realmente são ouvidos? Quais versões interessam mais? Quem realmente é autorizado e tem o 

poder de deixar para o mundo suas versões, desmentindo a narrativa de “uma história única”? 

Ao longo deste trabalho, pudemos observar que este preza pela busca de propostas 

humanizadas no ensino de língua inglesa e que estas, para serem cumpridas, necessitam da ação 

dos sujeitos subalternizados historicamente e de suas narrativas como produtoras e 

organizadoras de saberes dentro desta ciência, pois o que tem sido feito pelas vozes do 

mainstream não representa estas populações. O plano de extermínio destes “outros” tem sido 

executado desde o século XVI, quando prevalece a grande narrativa ocidental e, sobre o 

continente africano, a gnose africana. Este estudo faz parte de um projeto em que o principal 

foco é a justiça social por meio da educação, em que a exclusão e a opressão, construídas e 

instituídas pelos poderes hegemônicos, não cabem mais. 

O racismo, ferramenta utilizada pela colonialidade para determinar a condição de 

humanidade e que se faz presente na formação da sociedade brasileira, impôs suspeição diante 

das narrativas da população negra ao longo da História. Nossos relatos receberam os rótulos de 

vitimização, fraqueza, suposições e mentiras; chavões ainda muito utilizados pelo senso comum 

na manutenção das versões que beneficiam a sociedade racista e, consequentemente, os racistas. 

Dentro do ambiente escolar, o quadro não foi diferente, o que leva, inclusive, muitos docentes 

negros ao adoecimento pelo desamparo e descrédito endereçado a estes ao relatarem os 

atravessamentos racistas vivenciados em suas trajetórias (BENTO, 2002; CAVALLEIRO, 

2012; SANTOS, 1983). Hoje, trazer as narrativas docentes e negras para o campo acadêmico, 

e defini-las como aporte teórico, é trazer versões sobre a população negra que contribuam com 

o desenvolvimento pleno e saudável de si e das próximas gerações; é aproximar os sujeitos 

negros de suas múltiplas atuações em contextos em que as versões racistas os submetem à 



92 

figuração, e é também articular parte de um processo indenizatório pelos anos de silenciamento 

aos quais nossos antecessores foram submetidos e, sendo assim, estas experiências se 

desenvolvem “como uma forma autêntica de aproximação da identidade docente a partir da 

ótica do próprio sujeito, com ênfase nas suas memórias e subjetividades, ensejando, assim, a 

ressignificação das suas práticas pedagógicas” (STASCXAK; SANTANA, 2019, p. 03) e das 

gerações futuras. 

Ainda que não seja saudável para nós, população negra, discorrer sobre o racismo, 

precisamos compartilhar nossas experiências diante dele, pois isso nos faz somar vozes e até 

despertar outras tantas dispersas por terem naturalizado a presença desta agressão em suas 

vidas. Souza Neto colabora com esta análise ao dizer que 

[...] me baseando no conceito de Dororidade, de Vilma Piedade (2017), é que acredito 
não haver uma pessoa negra razoável e sensata nesse planeta que se sinta confortável 
ao escrever sobre antirracismo. O motivo é simples: não se pode falar sobre 
antirracismo sem falar, obviamente, de racismo. E o racismo na sociedade brasileira, 
de onde falo com propriedade e vivência, é responsável por causar mortes (SOUZA 
NETO, 2021, p. 169). 

Tendo em vista ações que contraponham as versões racistas institucionalizadas pela 

modernidade, o Intelectualismo Bolekaja, base de inspiração teórica para esta pesquisa, postula, 

através da reformulação de padrões avaliativos e constitutivos para a literatura africana, a 

retomada da oralitura africana como base elementar na construção da literatura africana. Os 

formuladores do CB ressaltam que  

[...] a oralitura africana é importante para este empreendimento de descolonização da 
literatura africana, pela importante razão de que ela invoca um reservatório de valores, 
sensibilidades, estéticas e dores do pensamento tradicional africano e da imaginação 
fora das artes plásticas. Assim, ela deve servir como a base irrevogável, o ponto de 
partida para uma literatura africana moderna e liberada. É a raiz da qual a literatura 
africana moderna deve extrair o sustento (CHINWEIZU et al., 1983, p. 02). 

Deste modo, a oralitura – a literatura oral – é reconhecida como uma das características 

culturais mais fortes para os povos originários. Antes mesmo da criação da literatura, do uso da 

palavra escrita para a construção de imaginários, a oralitura se apresentava como uma das 

maneiras de transferir saberes e criar histórias nestas comunidades, além de estabelecer a 

conexão com a ancestralidade e reconhecer seus membros – e não apenas os livros – como 

verdadeiros reservatórios de poder e sabedoria. É como Hampâté Bah (2010) bem nos lembra: 

“na África, quando morre um ancião, é uma biblioteca que se queima”. Os colonizadores 

reconheciam a importância e o poder da oralitura para a manutenção e o fortalecimento destes 

povos e, por isso, uma das violências utilizadas durante o processo de colonização foi o ato de 

cortar a língua dos griots ou djélis (WA THIONG’O, 2022, on-line), integrantes das sociedades 



93 

africanas conhecidos como “guardiões das palavras”, responsáveis por guardarem e 

transmitirem os saberes de seus povos. Zeleza nos conta que  

Griots, conhecidos por nomes diferentes em várias sociedades, são guardiões 
altamente treinados de narrativas e tradições orais. Suas recordações buscam ligar o 
presente com o passado, construir visões de mundo coletivas, educar os mais jovens, 
expressar visões políticas, e proporcionar entretenimento e prazer estético. Estudos 
mostram que griots tinham muitas outras funções além de serem genealogistas e 
historiadores; eles também eram orientadores para legislações, patronos de arte, porta-
vozes, diplomatas, mediadores, intérpretes e tradutores, músicos, compositores, 
professores, conselheiros, guerreiros, testemunhas, cantor de rezas, e participantes de 
cerimônias de nomeação, iniciação, casamentos, instalações e funerais (ZELEZA, 
2017, p. 04, em tradução livre). 

Portadores e guardiões dos saberes, que também fazem uso da palavra para instruir, 

construir, inquirir, tensionar e reformular pensamentos e ações, são os professores. Em nossa 

jornada diária, o que dizemos e quem somos intervêm na vida dos alunos e dos companheiros 

que passam por nós. Somos um recipiente de histórias e aprendizados que se cruzam entre 

carteiras e um quadro, entre corredores, refeitórios e que extrapolam os limites da escola. Essa 

experiência nos leva a buscar meios e estratégias para lidar com toda essa enxurrada de gente, 

sentimentos, buracos; dos entraves gerados pelos aspectos sociais, econômicos, logísticos e 

raciais que nos atravessam, pois não somos sujeitos neutros ou pacientes apenas à espera de 

interação. E, para encontrar a solução, é preciso verbalizar, botar para fora, dividir as tensões e 

os anseios que nos consomem, principalmente os que são abalroados pelo racismo.  

A inquietude gerada por este processo me fez chegar à pós-graduação, onde encontrei o 

meu laboratório para experimentar soluções e retornar ao lugar de onde vim: a sala de aula. 

Assim como em algumas filosofias africanas que falam sobre a continuidade da vida e não seu 

fim, acredito que estas experiências geram minhas narrativas e, por ser responsável pelas 

próximas gerações, eu devo retornar com o resultado desta pesquisa para a escola, onde outras 

vidas se apropriarão de minhas palavras, agora escritas, que ganharão por múltiplas vozes, 

continuidade e vida. 

Por narrativa compreendo a “construção de um enunciado (expressão de si e da 

realidade), texto verbal ou não verbal que anuncia um enredo no qual transparece o mundo 

interno de seu narrador em interação com o mundo externo” (MARQUES; SATRIANO, 2017, 

p. 372). Esta experiência, vivida (e vívida!) e atravessada por múltiplas intercorrências, de 

interseções com o passado e expectativas futuras, aspira ser revelada ao mundo. Entretanto, 

Souza Neto (2021, p. 169) nos faz aterrissar ao lembrar que “escrever é uma das formas de ser, 

de agir, de fazer e de viver a academia”, e, por isso, a sistematização e o registro destas 

narrativas serão importantes neste contexto.  



94 

A metodologia escolhida para esta pesquisa prevê o discurso em primeira pessoa e a 

amálgama entre o pesquisador e o objeto, em que um se torna indissociável do outro, tendo 

como propósito o real interesse pela trajetória do pesquisador e as experiências nascidas de sua 

relação com o que se deseja investigar (FERREIRA, 2014; SILVA-PEÑA; PAZ-

MALDONADO, 2019; STASCXAK; SANTANA, 2019). Ela traz a possibilidade de retomada 

de uma das ferramentas que a colonialidade roubou dos povos originários: o poder de contar, 

partindo das nossas vivências, o entrelace surgido das relações estabelecidas em contextos 

desfavoráveis – e favoráveis – ao nosso discurso e, principalmente, a realidade posta diante do 

encontro com o racismo e as estratégias utilizadas para atravessar esta via tortuosa. Ela é 

importante dentro dos estudos das relações étnico-raciais, pois se apresenta como uma 

metodologia-chave para guiar as pesquisas neste campo, sendo suporte aos caminhos possíveis 

para que nossas identidades e narrativas convirjam em aprofundados estudos neste campo ao 

trazer o protagonismo das vozes historicamente subalternizadas e atestar a elas a validade 

devida na academia.  

Como caminho possível para a descolonização acadêmica e mental, a narrativa 

autobiográfica de professores negros orquestra um grande levante decolonial ao trazer versões 

que desmentem o que o projeto da democracia racial em voga na educação brasileira determina 

ao dizer que “a Educação é um direito de todos” em território nacional, mas esconde que, na 

verdade, nem todos têm o direito de estar na escola. A partir de suas histórias, em que muitos 

passaram pela educação pública em algum momento de sua vida escolar, escancaram como essa 

escola pública, posta como “agregadora e multicultural”, é permeada de políticas e práticas 

segregadoras e eugênicas. Seus relatos desmentem ações de uma estrutura que suprimiu a 

existência de corpos negros como discentes e hoje celebra e exalta sua atuação, munidos 

fortemente pela palavra, armando-os para atuarem no desmonte de relações e práticas que visem 

à manutenção do racismo tanto na escola quanto na sociedade. E, finalizando, seus enredos 

servem de base para a formulação de uma escola mais potente, mais atuante contra as 

desigualdades pelas quais tiveram que passar, e desbravadora de oportunidades, que muitos de 

nós não tivemos acesso, como arquitetos e agentes de futuridades. 

Um outro ponto importante trazido por esta perspectiva metodológica é a sondagem das 

experiências resultantes da relação estabelecida “com representações, crenças e valores que 

circulam em seu entorno, mediante uma infinidade de narrativas, que lhes são transmitidas e as 

que ele próprio elabora sobre o que acontece e o que lhe acontece” (PASSEGI et al., 2016, p. 

114). A compreensão dos vários vetores que são acionados por esta narrativa traz para o corpo 

da pesquisa representações holísticas do que foi vivenciado pelo pesquisador e  



95 

Essa atividade de biografização, segundo Delory-Momberger (2014), se realiza graças 
à capacidade que têm os indivíduos de se situarem entre o presente, o passado e o 
futuro. Passeggi (2014), entendendo a reflexividade autobiográfica como uma 
disposição humana para refletir sobre si e as experiências vividas (PASSEGI et al., 
2016, p. 114). 

Com isso, anseio trazer minhas concepções acerca do cenário resultante da apresentação 

das práticas pedagógicas e das formações, pois acredito que a emocionalidade e as interlocuções 

com a teoria presentes nestes encontros, constituídas de versões anteriores e novas daqueles que 

estão nesta travessia comigo são importantes instrumentos de análise e contribuição acadêmica. 

E, para mim, bem como para Santos (1983, p. 18) 

Aqui esta experiência é matéria prima. É ela quem transforma o que poderia ser um 
mero exercício acadêmico, exigido como mais um requisito da ascensão social, num 
anseio apaixonado de produção de conhecimento. É ela que, articulada com 
experiências vividas por outros negros e negras, transmutar-se-á num saber que – 
racional e irracionalmente – reivindico como indispensável para negros e brancos, 
num processo real de libertação. 

Acionar a metodologia da narrativa autobiográfica nesta pesquisa é como utilizar uma 

agulha para trançar os diversos fios congruentes – a experiência docente, o Criticismo Bolekaja 

e minha narrativa sobre o racismo no processo de ensino e aprendizagem de inglês – em um 

propósito: o de fazer uso de nossas vozes insurgentes para a construção de uma sociedade em 

que povos africanos, afrodiaspóricos e indígenas possam viver em consonância com suas 

perspectivas culturais, e não mais sobreviver diante da hierarquização de saberes imposta pelo 

Ocidente.  

Assumir aqui minha narrativa, com foco no atravessamento das relações étnico-raciais 

nas experiências de vida, de docente e do olhar discente, é ratificar o compromisso ético com 

essa pesquisa e, por meio da arte das palavras, transcrever minhas memórias e vivências, com 

a finalidade de colaborar com futuros pesquisadores que objetivam desenvolver estudos que 

promovam a justiça social. Segundo Silva-Peña e Paz-Maldonado (2019, p. 170, em tradução 

livre),  

A narrativa autobiográfica nos permite, como professores educadores, rever nossa 
biografia em torno das injustiças sociais e, a partir daí, projetá-las para processos de 
formação de professores em favor da justiça social. Como diz Silva-Peña (2018), “não 
podemos mudar nosso passado, mas é possível olhar para ele de uma nova perspectiva 
para melhor viver o presente e projetá-lo para o futuro”. 

A pesquisa, a teoria e a prática urgem por novas vozes formuladas com a benção de 

solfejos ancestrais. Meu desejo é que cada vez mais estejamos a existir por nossas vozes, sem 

precisar que terceiros mal-intencionados pautem a nossa existência e, para isso: Bolekaja 

(Venham, vamos à luta)!  

  



96 

5 ANÁLISES DOS OBJETOS 

 

 

5.1 Apresentação 

 

A princípio, esta pesquisa ensejava investigar as práticas pedagógicas de professores de 

inglês que atuam nas escolas bilíngues da SME/RJ e as estratégias de adequação diante do 

cenário posto pela implementação das Leis Federais n. 10.639/03 e n. 11.645/08, que obrigam 

que a história e as culturas indígenas, africanas e afro-brasileiras sejam abordadas em todas as 

disciplinas do currículo escolar das redes públicas e privadas. Porém, fomos atravessados pela 

pandemia da covid-19 e me vi obrigada a mudar de plano.  

A ideia de pesquisar a atuação in loco destes professores não seria possível, uma vez 

que o ensino passou a ser remoto, condição essa que reduziu a quantidade de alunos atendidos, 

pois, com a exclusão digital, tornou-se visível que a maioria não dispunha de uma logística 

possível para assistir às aulas virtuais. Percebi que este quadro alteraria a qualidade da pesquisa 

e resolvi ouvir os conselhos de uma mais velha por quem tenho grande admiração, a professora 

Joselina Silva. Durante a minha entrevista de mestrado, ela sugeriu que eu pesquisasse as 

minhas ações concernentes a esta perspectiva, ou seja, minhas práticas pedagógicas que traziam 

as temáticas africanas e afro-brasileiras em seu conteúdo. 

E assim eu fiz. Decidi trazer minha narrativa sobre duas ações pedagógicas, em que as 

relações étnico-raciais serviram de palco principal para o ensino de língua inglesa. A primeira 

se trata de uma atividade performada em uma aula, em que trago uma outra perspectiva do dia 

13 de maio, conhecido por ser o dia da abolição da escravatura no Brasil. Proponho uma 

abordagem que descrevo como afrocentrada, pois o centro da atividade são sujeitos africanos, 

acompanhados por narrativas positivadas sobre eles nesta aula e, com isso, tomo distância da 

dor e da gnose ocidental que compõem o imaginário social sobre este momento histórico. Esta 

atividade foi realizada em maio de 2019, com uma turma de 2º ano do ensino fundamental do 

CIEP Francisco Cavalcanti Pontes de Miranda, que fica localizado no bairro de Campo Grande, 

zona oeste do Rio de Janeiro.  

Já a segunda atividade foi desenvolvida entre outubro e novembro do mesmo ano, com 

duas turmas do Programa de Educação de Jovens e Adultos, o Peja, do CIEP Engenheiro 

Wagner Gaspar Emery, localizado na comunidade do Vilar Carioca, em Campo Grande. Ela se 

inicia na discussão do texto “Rio de Janeiro slum’s becoming Brazil tourist hotspot” (Favelas 



97 

do Rio de Janeiro estão se tornando pontos turísticos), retirado do livro Way to go 1, livro 

disponibilizado pelo PNLD de 2013. Esta ação foi composta por quatro aulas que, ao final, 

resultou na publicação de um livro. Compreendo a abordagem nesta atividade como antirracista, 

uma vez que ela pretende denunciar o racismo e se aprofundar nas implicações sobre ele dentro 

desta atividade, além de trazer à tona possibilidades de agência diante das questões raciais 

postas. 

O outro objeto de análise trazido por esta pesquisa são três encontros formativos 

promovidos pelo British Council e mediados por mim, entre agosto e setembro de 2021, na 

modalidade virtual, nomeados como “Práticas pedagógicas em raça e gênero no ensino de 

Inglês”. A intenção de trazer estas formações é observar e descrever como profissionais da 

educação, no campo da língua inglesa, respondem à abordagem das questões étnico-raciais na 

reconstrução do pensar, do estruturar e da prática docente. 

Portanto, aqui contaremos com um olhar da pesquisadora sobre a execução de 

atividades, a resposta de discentes diante das ações propostas e as respostas de docentes sobre 

a formação, na readequação curricular e do fazer pedagógico a partir do que impõem as Leis n. 

10.639/03 e n. 11.645/08. A intenção de trazer duas práticas em segmentos distintos e as 

formações é também um convite à colaboração de olhares e respostas distintas aos 

questionamentos gerados pela inserção destes temas no ensino da língua inglesa, tanto pela 

diversidade da faixa etária – crianças, adultos e adolescentes – quanto pela diferente atuação no 

sistema educacional – alunos e docentes. 

 

5.2 Descrição e Análise das Práticas 

 

5.2.1 Ancestralidade africana na aula de língua inglesa 

 

A primeira atividade foi executada em uma turma de 2º ano do ensino fundamental I. 

Ela foi feita em uma turma bastante agitada e muito participativa, composta por 28 alunos, 

sendo dois deles incluídos. Por ser uma escola bilíngue da rede, ela contava com uma grade 

curricular diferenciada. Atendidas em turno único (das 8h da manhã às 14h30min da tarde), as 

turmas de educação infantil contavam com três tempos de aulas de inglês diariamente, enquanto 

as turmas de 1º ao 6º ano dispunham de dois tempos diários. A turma dispunha de uma 

professora regente, uma professora de educação física com dois tempos de 50 minutos 

semanais, aulas de artes com dois tempos semanais, sala de leitura com dois tempos semanais, 

e mais dois tempos diários de inglês. 



98 

A escola se localiza na comunidade da Moriçaba, um espaço periférico rural, pois fica 

no caminho entre a área rural de Rio da Prata e Vasconcelos, um sub-bairro mais urbanizado. 

Então, entre as casas simples, passam patos, cavalos, porcos e galinhas, e é neste espaço que as 

crianças convivem. A maioria delas mora próximo à escola. Porém, por ser uma escola bilíngue, 

e que por isso têm suas vagas muito disputadas pelos alunos da região, acaba recebendo também 

crianças de outras localidades e alunos que deixaram a rede privada para estudarem lá. Então o 

público desta UE se apresenta diverso em composição étnico-racial e poder aquisitivo.  

O dia 13 de maio se aproximava e eu não queria apresentá-los à narrativa da escravidão 

nem à falácia da abolição da escravatura pelas mãos da princesa Isabel. Decidi então navegar 

no sentido contrário, partindo da costa brasileira em direção ao continente africano, com o 

objetivo de trazer à superfície as histórias destes homens e mulheres africanos antes de serem 

sequestrados e trazidos forçadamente para a América.   

Durante a semana de 6 a 10 de maio, estava previsto no planejamento o conteúdo sobre 

membros da família. Neste período, foi trabalhado o vocabulário com exercícios orais e 

atividades no caderno para fixar o conteúdo. Na segunda-feira seguinte, no dia 13 de maio, 

resolvi continuar a abordagem sobre o conteúdo e fazer uma conexão com a data, que estava 

sendo estudada em algumas turmas. É comum que as UES abordem este acontecimento, pois 

faz parte do contexto histórico da formação de nosso país.  

O problema é que a história que nos contaram, e na qual fomos formados, é falaciosa e 

contribui para a manutenção do imaginário sobre o europeu como benevolente e do negro como 

alguém digno de pena. Aprendemos que a princesa Isabel foi quem os salvou, “dando” aos 

negros a liberdade e, finalmente, a possibilidade de viverem suas vidas como cidadãos. Mas 

nos contam pouco sobre os levantes de escravizados que antecederam a abolição, como, por 

exemplo, a Revolta das Carrancas, ocorrida em 13 de maio de 1833 em Minas Gerais; sobre a 

real situação política que levou a corte portuguesa a tomar esta medida e, principalmente, sobre 

a criminalização da população negra no pós-abolição e a falta de políticas públicas que 

mantiveram, e ainda mantêm, a população negra à margem da sociedade, assim como diz 

Cavalleiro (2021, p. 28), pois “constata-se que a lei abolicionista não possibilitou a cidadania 

para a massa de ex-escravos e de seus descendentes. A partir da promulgação da lei, os ex-

escravos foram segregados social e economicamente”.  

Sendo assim, optei por conduzir uma conexão entre o vocabulário sobre “family 

members” e o imaginário sobre a ancestralidade africana, mostrando aos alunos que pessoas 

negras não descendem de “escravos”, como insistentemente a colonialidade conta. No dia 13, 

iniciei a aula relembrando o vocabulário estudado e perguntei se eles conseguiam imaginar 



99 

quais foram as primeiras pessoas responsáveis por dar início às suas famílias. As respostas só 

chegavam até o grau de parentesco dos avós. Disse a eles que, sendo brasileiros, todos temos 

parentescos com africanos ou indígenas, só não conseguimos identificar de imediato, pois essa 

parte de nossa história nos foi roubada. Contei que essas pessoas, antes de serem sequestradas, 

tinham famílias, suas casas, moravam em cidades muito organizadas, trabalhavam, e muitos 

também tinham sido reis, rainhas, príncipes e princesas.  

Escolhi trazer três personalidades importantes do continente africano. A primeira 

personalidade apresentada foi a rainha Nzinga Mbandi, do reino de Ndongo e Matamba e que 

hoje corresponde ao país de Angola. De acordo com Fonseca (2012, p. 123), Nzinga, batizada 

estrategicamente pelo catolicismo como Ana de Sousa Ginga Ambande, toma o trono de 

Ndongo e Matamba após a morte de seu irmão, Ngola Mbandi, que se suicidou por desgosto 

diante de desavenças políticas com os colonizadores portugueses. A rainha era reconhecida por 

suas habilidades diplomáticas, por seu planejamento estrategista e por conduzir durante 40 anos 

as tropas de seu reino contra o domínio português. Diferente das rainhas e princesas da Disney, 

comumente apresentadas no conteúdo de língua inglesa, a rainha Nzinga é real e representa 

uma mulher negra assumindo um lugar de poder político e militar na construção de um povo. 

Além disso, diferente da fragilidade, submissão e do romantismo majoritariamente apresentado 

diante da figura de rainhas e princesas pelo olhar ocidental, Nzinga rompe com este estereótipo, 

pois ela esteve à frente do exército de Ndongo e Matamba durante todo o período de resistência. 

Fonseca conta que 

Nzinga apresentou um comportamento visto como masculino, no sentido guerreiro, 
transpondo o papel que mulheres tradicionalmente tinham no interior do kilombo, 
dedicadas aos serviços domésticos. Nzinga comandou as tropas pessoalmente e era 
uma excelente lutadora, tinha força física, agilidade e sabia manusear bem as armas. 
Talvez fossem os europeus, seus opositores, que entendiam estas atividades como 
parte do universo masculino. Homens e mulheres ocupavam lugares sociais distintos 
na Europa e na África. [...] Talvez para os Mbundo não fosse algo tão extraordinário 
uma mulher no campo de batalha ou ocupando posições de comando (FONSECA, 
2012, p. 157). 

Apresentei a eles a biografia de Nzinga e uma foto. Ficaram impressionados 

principalmente pela sua ação militar. Acharam engraçada a sua roupa com penas e pedras. 

Enquanto eu dizia que seus traços pareciam com os de muitos que estavam em sala, divergiram 

sobre sua estética entre achá-la feia e bonita. Falei que muitos dos nossos vieram sequestrados 

de Angola e plantei a semente: “Imagine só descobrir que você é descendente de uma rainha?”. 

Depois, apresentei a figura de Aqualtune. A intenção, ao trazer sua biografia, foi mostrar 

aos alunos a história de uma princesa negra, africana e que, mesmo tendo vindo ao Brasil pela 



100 

diáspora africana, trouxe consigo a força, altivez e resiliência de suas bases. Pela historiografia, 

o Quilombo dos Palmares, localizado em Alagoas, 

Tem sua fundação atribuída à princesa congolesa Aqualtune, mãe de um dos grandes 
líderes o lendário Ganga Zumba, Aqualtune era uma princesa africana filha do rei de 
Congo, liderava um exército de 10 mil guerreiros, mas devido a guerras entre reinos 
africanos foi derrotada em uma batalha, onde foi aprisionada e vendida como escrava, 
levada a um navio negreiro foi vendida e veio ao porto do Recife. Comprada por um 
dono de engenho da cana de açúcar como escrava reprodutora foi levada para região 
de Porto Calvo, na época sul de Pernambuco (hoje Alagoas), onde conheceu a história 
de resistência dos escravos da região. Nos últimos meses de gravidez organizou uma 
fuga junto a outros escravos para o quilombo onde sua linhagem real foi reconhecida 
pelos palmarinos (SANTOS, 2011 apud DE OLIVEIRA, 2017, p. 106). 

Mostrei uma imagem de Aqualtune enquanto falava sobre ela. Enfatizei a seriedade e a 

força que a imagem transmitia. As crianças estranharam novamente. Alguns disseram que era 

“feia”, enquanto outros perguntaram o porquê de ela não estar vestida de princesa, já que era 

uma princesa, pois parecia mais uma “baiana”. Disse a eles que ela era princesa no reino do 

Kongo e, ao vir para o Brasil, por conta da colonização, teve que adequar suas vestes aos 

padrões coloniais, mas que não deixou de ser uma líder por causa disso. Vi alguns olhos 

brilharem, outros mais dispersos e outros me olhavam céticos diante de todas aquelas 

informações. 

A terceira personalidade trazida foi a figura de Mansa Musa, o imperador malinês 

conhecido como o homem mais rico da história até o momento. Este foi o que mais despertou 

a curiosidade das crianças. De acordo com Abbou (2016, p. 03), Mansa Musa, o décimo mansa 

(Sultão) do Império do Mali, foi filho de Abu Bakari II, imperador conhecido por sua expedição 

para o continente americano no século XII e que antecedeu a chegada de Cristóvão Colombo; 

é também neto de Sundiata Keita, outro grande líder malinês. O imperador Mansa Musa é 

famoso pela expedição que realizou do Mali até Mecca principalmente pela grande distribuição 

de ouro que fez durante o seu percurso. Pesquisadores informam que  

Quando Mansa Musa chegou ao Egito em 1324, o mithkal (unidade de peso) de ouro 
não foi abaixo de 25 dirhams, mas a partir daquele momento, seu valor caiu para 22. 
Esta situação permaneceu por 12 anos por causa da grande quantidade de ouro que 
eles trouxeram para o Egito e gastaram lá (LEVTIZION, 1994 apud ABBOU, 2016, 
p. 06, em tradução livre). 

E não apenas isso. Sua viagem foi importante para o desenvolvimento do continente 

africano inteiro no comércio, na educação, na diplomacia, arquitetura, relações exteriores, 

tecnologia e transportes. No entanto, este evento findou também por despertar a atenção da 

Europa para outras formas de exploração, pois 

[...] os ecos econômicos deixados pela caravana durante sua passagem pelo Cairo 
chegaram aos comerciantes europeus, e motivou as forças marítimas europeias a 
enviar expedições para explorar as costas ocidentais da África procurando a fonte de 



101 

ouro. O estabelecimento de contatos diretos com os povos da África Ocidental para 
comercial no início se desenvolveu para o comércio de seres humanos sob o chamado 
tráfico transatlântico de escravos, que durou três séculos e causou uma perda de cerca 
de vinte milhões de africanos, todos enviados para serem vendidos no Américas para 
trabalhar em minas e plantações. Após a abolição do tráfico de escravos, os europeus 
adotaram uma nova estratégia baseada em uma exploração intensiva de recursos. 
Então, na última fase da presença europeia na África, eles decidiram sua partilha e o 
estabelecimento do domínio colonial (LEVTIZION, 1994 apud ABBOU, 2016, p. 11, 
em tradução livre). 

Ao tomarem conhecimento sobre o fato de um homem negro e africano ser reconhecido 

como o homem mais rico do mundo, muitos perguntaram se ele ainda estava vivo, se a família 

dele ainda era rica ou se ainda havia muito ouro por onde ele passou. A imagem que se tem de 

Mansa Musa vem de uma pintura divulgada por alguns autores e não é muito fiel ao real, o que, 

ao ser exibida, os distanciou da possibilidade de criação do imaginário sobre ele a partir do 

estímulo visual. Porém, sua história é extremamente poderosa e foi suficiente para dar ignição 

à atividade, que teve um desdobramento a partir da questão: imagine se você pudesse conhecer 

quais foram as primeiras pessoas de sua família. Será que foram reis, rainhas, princesas, 

professores, arquitetos? Seriam africanos ou indígenas brasileiros? Como seria a sua vida hoje 

se você soubesse quem eles foram? 

Partindo desta inquietação, pedi que fizessem um desenho sobre o cenário proposto. 

Não foi fácil para eles criarem tendo como ponto de partida uma concepção histórica com a 

qual não tinham familiaridade. Tive que explicar em torno de três vezes a atividade até que 

entendessem o objetivo. Parece que eles levaram um tempo para construir um imaginário diante 

daquelas novas informações, inclusive pela falta de eco destas em outros espaços. Aquele 

discurso só vinha daquela aula, e não dos livros que eles consomem, dos desenhos que assistem, 

das imagens exibidas na televisão ou das histórias que costumam ouvir em casa, principalmente 

porque muitos vêm de uma perspectiva de escassez. Construir imagens e um imaginário que 

subvertam a ordem racial e social imposta requer muitos estímulos (visuais, auditivos, físicos), 

exercícios de abstração, frequência de exposição a estas imagens para naturalizá-las, pois a 

naturalização “é uma estratégia representacional que visa fixar a diferença” (HALL, 2016, p. 

171); criando assim a possibilidade de  materialização desta nova perspectiva que está sendo 

apresentada, e por isso se torna tão importante o letramento visual (FERREIRA, 2012).  

Percebi que, para a maioria, a ideia de uma realeza nos moldes europeus é a que habita 

o imaginário sobre quem pode ser rei ou rainha. Alunos negros e brancos desenharam seus 

antecessores como reis e rainhas brancas, no estilo que é veiculado pelas obras da Disney, 

inclusive mimetizando os padrões de castelos europeus. 



102 

Duas alunas desenharam seus ancestrais como agricultores, descritos por elas como 

“donos de fazenda”. Eram duas meninas pardas que têm parentes nordestinos. 

Mas os trabalhos que me chamaram muita atenção foram os de duas meninas gêmeas. 

As duas desenharam sua tataravó que era benzedeira. Elas trouxeram a singularidade de suas 

histórias e a conexão com a sua ancestralidade. Desenharam os saberes ancestrais que não se 

aprendem na escola. Convocaram suas histórias familiares e sua essência. Conectaram-se com 

o conteúdo da aula e, embebidas das narrativas de suas memórias afro-pindorâmicas, 

responderam à atividade proposta.  

As outras crianças ficaram curiosas para saber o que era uma benzedeira e o que ela 

fazia. As meninas explicaram dizendo que ela “usava ervas como remédio e fazia orações para 

curar as pessoas”, e eu complementei que a cura por meio do uso de recursos naturais (ervas, 

pedras, minerais, água e resíduos de origem animal) era uma atividade proveniente das culturas 

originárias, como os povos africanos e indígenas. 

Os desenhos foram colados em um cartaz que ficou fixado no corredor da sala deles, 

assim como a experiência se fixou em minha memória. 

 

5.2.1.1 Análise da atividade 

 

Descolonizar e decolonizar-se, assim como traz Oliveira (2016), não são tarefas fáceis. 

Para nós, pesquisadores que atuamos nestas perspectivas, lutamos por aguçar permanentemente 

o olhar crítico diante das narrativas e práticas ocidentais que foram internalizadas pela 

sociedade. Porém, este processo de desconstrução ainda está muito distante de ser 

homogeneizado e absorvido pela maioria da população, inclusive pelas instituições que a 

compõem, como a escola, tal qual nos explica Gutiérrez, ao dizer que 

[...] o sistema escolar, de qualquer sociedade, é o reflexo fiel da política e da ideologia 
dos grupos governantes e dos partidos políticos no poder. Se uma sociedade evolui, o 
sistema educacional tende a evoluir com ela; se uma sociedade entra em crise, muito 
rapidamente a escola refletirá essa mesma crise (GUTIÉRREZ, 1988 apud SOUZA, 
2022, p. 68). 

E, levando em conta as questões trazidas pela ruptura epistemológica com a 

colonialidade no campo da LI trazida por esta pesquisa, aplicar esta atividade dentro do 

contexto de uma escola bilíngue performa como uma ação extremamente política. 

Primeiramente, diante da organização curricular desta escola. Ela, diferente das outras unidades 

da rede, integra a língua inglesa à grade escolar com 2 tempos, de 50 minutos cada, diariamente, 

enquanto as unidades não bilíngues acessam 2 tempos semanalmente. Consequentemente o 



103 

volume de informações, valores e narrativas disseminado sobre a cultura proveniente do norte 

global será muito maior. As escolas deste projeto contavam inclusive com um material 

diferenciado, que era produzido pela Learning Factory, empresa ligada à Cultura Inglesa e, 

mesmo que fosse composto também por personagens negras, não abordava a questão racial no 

contexto de negro-vida.  

Ademais, outro agravante é como se dá o ensino bilíngue no Brasil. Apenas em julho de 

2020 o “Conselho Nacional de Educação (CNE) aprovou as Diretrizes Nacionais para a 

Educação Plurilíngue no Brasil (Parecer CNE/CEB n. 2/2020, aprovado em 9 de julho de 

2020)” (EDUCAÇÃO BRAND CONTENT, 2021, on-line). Este documento traz orientações e 

normatizações sobre a organização de escolas bilíngues e plurilíngues em âmbito nacional, da 

formação docente necessária para atuar nestas unidades, dos parâmetros de proficiência a serem 

alcançados na língua inglesa pelos alunos, além de diretrizes para o PNLD e para a BNCC. 

Deste modo, a educação bilíngue anterior a 2021 funcionava pelos moldes das instituições 

privadas eurocêntricas atuantes no mercado do ensino de LI no Brasil como a Cultura Inglesa, 

comprada pela Fundação Lemann em 2017. O padrão desta educação bilíngue, não diferente 

das escolas regulares, atendia aos padrões normativos destas instituições neoliberais. 

O próximo ponto a ser investigado é sobre a subjetividade dos professores empregada 

no cenário trazido por esta atividade. Pela necessidade maior de atendimento ao quadro 

curricular de LI, esta escola bilíngue precisa de oito docentes do idioma para preencher a 

demanda curricular, o que a diferencia também das escolas regulares, que têm 

aproximadamente até três docentes em cada UEE, como vimos anteriormente. O que pode ser 

visto neste contexto é que a identidade racial do docente vai afetar a sua atuação em sala. Dentre 

o quadro de professores de LI que atuava nesta unidade, apenas duas professoras eram 

reconhecidas fenotipicamente como negras (eu e mais uma). A identidade racial branca, sendo 

então a mais presente entre os docentes, vai empregar sua marca nas relações estabelecidas 

entre o professor e o aluno. Um fato frequente é que este docente branco não problematiza a 

ausência da tratativa sobre as questões raciais no currículo. E não se trata de um caso isolado, 

uma vez que 

Pesquisadores que exploraram as questões da raça dos professores no ensino da língua 
inglesa têm argumentado que muitos professores monolíngues brancos de LI 
incorporam os valores eurocêntricos, perpetuando inconscientemente o status quo e 
desigualdade já existente para os ELs (Doorn & Schumm, 2013; Flores & Rosa, 2015; 
Motha; 2006; Taylor, 2006). Alguns têm demonstrado os modos pelos quais as 
perspectivas da cegueira racial resultantes do privilégio branco obscurecem as 
questões de poder, consequentemente assegurando hierarquias raciais e linguísticas 
(Lee & Simon-Maeda, 2006); assim, muitos também argumentaram que há uma 
necessidade urgente de convocar os professores brancos para quebrar suas suposições 



104 

que podem prejudicar os ELs e seus estudantes (Assaf, Garza, & Batt, 2010; Walker-
Dalhouse, Sanders, & Dalhouse, 2009) (SHIM, 2019, p. 01, em tradução livre). 

Portanto, se eles se fazem de cegos diante da hierarquia racial, normalizam o discurso 

de “somos todos iguais”; e, se somos todos iguais, não há supremacia de uns e subjugamento 

de outros e, por fim, não há racismo e nem este interferindo na sociedade e muito menos no 

ensino de inglês. 

Não é garantido também que professores negros trarão esta temática no conteúdo pelo 

fato de serem negros, uma vez que Akbar já nos mostrou que pessoas negras também podem 

ser captadas por transtornos de identidade advindos do racismo e, com isso, se abster do 

letramento racial. O que irá balizar, o que poderá encaminhar estes sujeitos à identificação 

destas ausências e implementação responsável destas temáticas é a formação de todos estes 

professores em relações étnico-raciais e outras perspectivas que tragam estes sujeitos, que são 

anulados pelo pensamento colonial, no centro do aprendizado. Além disso, é necessário que a 

questão da branquitude seja estudada, pois, por vezes, lidar com as questões antirracistas 

direciona o foco das ações e anseia por respostas de sujeitos negros e indígenas, e não questiona 

o papel do branco neste processo, pois   

Eu me pergunto quantos outros professores brancos de inglês, muitas vezes em nome 
da justiça racial, usam somente a raça sobre pessoas de cor através da escolha e do 
ensino de textos que celebram multiculturalismo, mas deixando a supremacia branca 
inalterada. É importante incluir diversos autores e vozes, mas os brancos também têm 
que fazer um encontro crítico com a nossa raça, também, se esperamos compreender 
melhor as condições em vigor de supremacia branca e se engajar no antirracismo 
(TANNER, 2019, p. 191, em tradução livre). 

Uma das prospectivas possíveis a ser implementada para desvio do olhar colonial, e 

invocada por esta atividade, é a afrocentricidade. Asante (2017, p.20) defende que a 

“Afrocentricidade é o processo da educação que busca localizar ou realocar o fenômeno e as 

pessoas africanas dentro do contexto histórico africano e agência cultural”. Ela não é contrária 

ao Eurocentrismo e não opera de maneira etnocêntrica, que pressupõe a assunção de sua 

narrativa como universal e supremacista, enquanto oprime e degrada as outras culturas. Ela não 

lida com a colonialidade, uma vez que o foco é a valorização da história, da cultura e, 

consequentemente, dos sujeitos africanos. Portanto, classifico esta atividade como afrocêntrica, 

pois o ponto principal é a conexão com as narrativas pessoais de antepassados de meus alunos, 

bem como as narrativas ancestrais de personagens reais da História Africana, dispensando 

atenção às dores ou narrativas ocidentais acerca da abolição da escravatura. Ela pressupõe a 

valorização da construção identitária por bases africanas e demarca como ponto principal o 

protagonismo histórico negro pela agência destes sujeitos africanos, demarcando a África como 

ponto de partida para se pensar estas pessoas, e não o 13 de maio no Brasil. 



105 

Mesmo que a Afrocentricidade não seja determinada como uma perspectiva decolonial, 

já que assumir a decolonialidade implica em contrapor a colonialidade, compreendo a sua 

adoção no ensino de língua inglesa como uma ação decolonial. Observo que, ao ensinar inglês, 

há no cerne desta atividade uma expectativa colonial do que vai estar presente no conteúdo, no 

material, nas imagens e sotaques que serão encontrados, o que, inclusive, descreve a estranheza 

de alguns alunos ao me verem, enquanto professora deste idioma, abordando africanos e 

História da África em uma aula de inglês. E estas crianças não nasceram racistas. No entanto, 

elas nascem em um sistema que é organizado dentro de uma lógica racista e colonial. Ao 

entrarem em contato com o outro, ao longo de sua existência, essa visão de mundo que estrutura 

a sociedade vai moldando também o pensamento e, por conseguinte, o seu comportamento. O 

seu imaginário passa a ser configurado a partir do que esta sociedade impõe e não é este – o 

conteúdo sobre África nas aulas de inglês – que ela está acostumada a lidar. Sendo assim, nas 

aulas de inglês é esperado encontrar imagens de pessoas brancas, de bandeiras de países do 

norte global, dos sotaques britânicos e americanos.  

Ao retirar de cena estes sujeitos do norte global e seus valores e imprimir a 

afrocentricidade, trazendo narrativas, imagens, sotaques africanos, latinos ou asiáticos 

positivados no ensino de língua inglesa, estamos utilizando essa perspectiva como ferramenta 

decolonial de fratura com essa expectativa colonial construída. No ensino de um idioma 

altamente colonial, sua presença e seu movimento agem como uma chave para o giro 

decolonial.  

Apresentar Mansa Musa, Nzinga Mbandi e Aqualtune em minha aula possibilita que os 

alunos negros tomem conhecimento de personagens que vão alimentar o imaginário e a 

reconstrução de identidade negra positiva, interrompendo o processo de alienação de si; 

enquanto será importante para os alunos não negros desenvolverem a ideia de que há outras 

possibilidades positivas de ser e estar no mundo, e que estas não passam pelo crivo colonial 

brancocêntrico, além de transgredir à expectativa colonial construída sobre o ensino de LI. 

Por fim, saliento que estas personagens são extremamente importantes para 

observarmos como estas narrativas e todo o contexto social, econômico e valorativo residente 

no cenário de seus acontecimentos históricos nos mostram que Bolekaja esteve em ação mesmo 

antes de ser teorizado nos anos 1970. Ir à luta em comunidade sempre foi requisito 

indispensável à sobrevivência africana desde a chegada dos colonizadores. Nunca houve 

redenção à colonialidade, e sim estratégias de combate à alienação, à assimilação cultural e 

construção de uma sociedade africana, feita por sujeitos africanos e para sujeitos africanos. 

 



106 

5.2.2 Espaços reais: por nossas vozes e afetos 

 

“Espaços reais: por nossas vozes e afetos” toma vida pelas mãos dos alunos das turmas 

161 e 162 do PEJA, que é oferecido no turno noturno, pela UE CIEP Engenheiro Wagner 

Gaspar Emery, localizado na comunidade do Vilar Carioca, bairro de Campo Grande, 

município do Rio de Janeiro.   

O público atendido pela escola é majoritariamente negro e a faixa etária varia dos 15 

aos 80 anos. Grande parte dos alunos trabalha em horário integral, busca neste segmento a 

possibilidade de completar os estudos e alcançar melhores oportunidades de trabalho. Temos 

também muitos idosos como alunos, que encontram na escola o seu único espaço de 

autovalorização e socialização. Como esta é uma das poucas UEs que atendem o PEJA  noturno 

na região, a escola recebe muitos alunos das comunidades próximas. As turmas são atendidas 

semanalmente pelos professores de Português, Matemática, Ciências, Geografia e História, 

Música, Educação Física, e Inglês com dois tempos às sextas-feiras. A atividade descrita foi 

executada em três aulas e a publicação do livro só foi feita em janeiro de 2021, com o apoio da 

bolsa de estudos que recebi do Centro de Formação de Professores Escola Paulo Freire, órgão 

pertencente à SME/RJ. 

Este projeto se iniciou com incômodos surgidos diante da leitura de um texto de língua 

inglesa encontrado no livro do PNLD Way to go, vol. I de 2013. O texto, intitulado “Rio de 

Janeiro slum’s becoming Brazil tourist hotspot”, apresenta um recorte do texto principal, uma 

reportagem17 publicada no jornal The Seattle Times em 29 de junho de 2012. Ele traz uma 

descrição do crescimento das atividades turísticas nas favelas do Rio de Janeiro, espaços estes 

que, segundo o texto, “têm reputação de serem aglomerados, pela pobreza paralisante e 

confrontos entre quadrilhas de drogas e a polícia” (DERMOTT, 2012, em tradução livre). Diz 

ainda que os turistas vão para ficar poucas horas e buscam estes lugares para ter acesso a 

atividades diferenciadas ou passar apenas uma noite. 

Resolvi levar aos alunos o texto para trabalharmos a interpretação e o vocabulário. 

Queria observar a recepção daquelas informações para eles, alunos oriundos de uma região 

periférica e repleta de favelas, e avaliar como estes estereótipos disseminados pela 

colonialidade sobre os espaços periféricos chegam até eles. Neste dia, eu fiz a leitura e 

trabalhamos com um glossário no quadro auxiliando a compreensão e a tradução do texto. 

 
17 Brazil’s newest tourist attraction: Slums of Rio de Janeiro. Disponível em: 
https://www.seattletimes.com/life/travel/brazils-newest-tourist-attraction-slums-of-rio-de-janeiro/. Acesso em: 
12 out. 2022. 

https://www.seattletimes.com/life/travel/brazils-newest-tourist-attraction-slums-of-rio-de-janeiro/


107 

Fizemos exercícios de fixação e interpretação. Não surgiram perguntas ou qualquer estranheza 

sobre o que estava sendo falado ali. 

Na aula seguinte, em uma atividade de roda de conversa e embebida da teoria sobre 

letramento racial crítico18, decidi voltar com o mesmo texto e lancei a pergunta incendiária:  

Imaginem-se como moradores desta comunidade. Como vocês veriam estas atividades 

sendo executadas no espaço onde vocês vivem e sendo descritas desta maneira? 

Voltamos ao glossário para relembrar os adjetivos utilizados pelo jornalista. “Pobreza 

paralisante” e “cheio”. Lembrei a eles como esta atividade é executada nas comunidades: as 

empresas de turismo escolhem carros parecidos com os utilizados em safáris no continente 

africano e sobem as comunidades com os turistas, majoritariamente brancos, fotografando e 

filmando as pessoas, que sequer autorizaram sua exposição. Tensionei mais uma vez ao 

questionar: 

• Quem lucra com a exploração deste espaço periférico? 

• Como esta ação reverbera entre os que vivem neste espaço? 

Iniciou-se a indignação. Muitos disseram que não eram bichos para serem filmados e 

fotografados como algo “exótico”. Alguns alunos também disseram que muitos turistas gostam 

destes espaços apenas para passeio, mas que a maioria deles não moraria lá. Um aluno 

perguntou o porquê de apenas as comunidades da Zona Sul serem consideradas aptas para o 

turismo, diferente da visão das comunidades da Zona Oeste, como o Vilar Carioca. 

Expliquei a eles um pouco sobre a formação das favelas no Rio de Janeiro. Pedi que 

observassem bem qual é a etnia predominante neste espaço e expliquei o motivo deste fato, pois 

aqui muitas favelas do Rio resultam da omissão do Estado em planejar, estruturar e abrigar a 

população negra do período pós-abolição e imigrantes nordestinos que mantinha sua rotina 

naquela região, como a Mangueira e a Providência.  

Sobre o fato destes turistas europeus – e brancos – subirem o morro para conferir o 

“exotismo” daquele espaço, recorri ao contexto dos zoológicos humanos, que funcionaram na 

Europa e nos Estados Unidos até meados da década de 1950. Também conhecidos como 

“grandes exposições universais”, 

 
18 Segundo Ferreira (2019, p. 03), “Letramento racial crítico é refletir sobre raça e racismo, e nos possibilita ver 
o nosso próprio entendimento de como raça e racimo são tratados no nosso dia a dia, e o quanto raça e racismo 
têm impacto em nossas identidades sociais e em nossas vidas, seja no trabalho, no ambiente escolar, 
universitário, em nossas famílias, nas nossas relações sociais. [...] o letramento racial crítico possibilita que a 
professora e o professor reflitam sobre questões raciais dentro de seu próprio contexto de sala de aula e, a partir 
do momento que refletem a respeito, também permitem que seus alunas/os tenham consciência de sua própria 
identidade racial”. 



108 

[...] eram espetáculos humilhantes da diferença, da pressuposta diversidade racial, e 
dividiam os humanos colocados em exibição entre “exóticos”, “selvagens” e 
“aberrações”; promoviam o encontro entre os povos considerados primitivos e o 
autoproclamado mundo civilizado, num imenso espaço minuciosa e racionalmente 
pensado, construído e organizado. As pessoas que compunham os grupos exibidos 
eram vistas como tipos, personagens estereotipados. Na maioria das vezes expostos 
junto a animais, os humanos em exibição naqueles cenários não apenas representavam 
a atividade imperial das grandes nações ocidentais, como, de uma forma perturbadora, 
muitos eram ali colocados para chamar atenção para a linha tênue e nebulosa que 
supostamente os separava dos macacos (KOUTSOUKOS, 2020, p. 30). 

Deste modo, este tipo de atividade transforma um espaço, que é o lar de grande parte 

das pessoas que trafegam por ali, em um espetáculo racista a céu aberto e que nutre os anseios 

coloniais e imperialistas dos que buscam este tipo de passeio. Lucram com exploração de uma 

pobreza recreativa e ratificam o racismo estrutural ao alimentarem um imaginário social com a 

estereotipação da população e do local. 

Sobre a ideia destas comunidades como espaços possíveis para a exploração turística, 

acredito que isso se deve a uma perspectiva de construção dos pontos turísticos, pois essas 

comunidades costumam estar no entorno de praias e locais famosos, como o Pão de Açúcar e o 

Cristo Redentor, e isso colabora com a possibilidade de receberem mais recursos, inclusive da 

iniciativa privada, para o desenvolvimento destas atividades. Porém, acredito também que as 

comunidades distantes deste padrão possam ter seus espaços transformados por uma boa 

reestruturação paisagística, por exemplo, a fim de contemplar seus moradores com belos 

espaços de lazer, mas sabemos que isso cabe às secretarias de desenvolvimento e infraestrutura 

locais para investirem na melhora da qualidade de vida da população suburbana. 

Por último, fui questionada por um aluno sobre o porquê de estar abordando estas 

problemáticas se eu era professora de inglês. Expliquei a ele que o problema racial atravessa a 

vida de todas as pessoas do mundo, principalmente no Brasil, onde o racismo estrutura a 

sociedade. Como exemplo, pedi que ele observasse a etnia que corresponde a maior quantidade 

das pessoas que vivem em situação de rua, das pessoas que residem em bairros pobres ou fazem 

uso dos serviços públicos de saúde, e comparasse com os que fazem uso da rede particular e os 

moradores da zona sul. Desta forma, assim como o racismo, ainda que evidente, é camuflado 

na hierarquia lida apenas como social na qual fomos formatados, vai se refletir na escola. Por 

isso, para além de uma legislação que eu devo cumprir, vejo também como obrigatório tomar 

partido desta discussão, pois ela me afetava primeiramente como pessoa, por eu ser uma mulher 

negra e periférica; segundo, porque há uma população negra em todo o mundo, que se encontra 

e conversa em todos os idiomas possíveis, e terceiro, porque não há como saber de toda a 

desestrutura causada pelo racismo e me manter indiferente. A tomada de consciência sobre o 



109 

que o racismo nos causa aciona em mim o desejo e o movimento de combate a ele, pois não 

consigo conceber passar uma vida inteira apenas sobrevivendo; precisamos viver. 

Fui para a casa reflexiva sobre as discussões traçadas ali, sobre os questionamentos que 

brotaram diante da falácia colonial descortinada por uma visão descolonial do texto e percebi 

que só veio à superfície a perspectiva colonizada e destruída pela colonialidade daquele espaço. 

Onde estavam as vozes dos sujeitos que são nascidos naquele espaço? Onde estão as narrativas 

positivas sobre aquele lugar e as vivências construídas ali?  

Tudo isso me fez buscar outras histórias que pudessem transgredir e ressignificar essa 

identidade suburbana, majoritariamente negra e periférica que a colonialidade construiu pelas 

vozes ocidentalizadas sobre estes sujeitos. 

Recorri aos meus chegados, àqueles que me trazem sabedoria diante de um copo de 

cerveja, entre uma conversa fiada e outra, na elaboração de devaneios sobre a vida suburbana, 

durante as extensas viagens de trem da estação de Campo Grande até a Central do Brasil. 

Philippe Valentim então se apresentou como parceiro ao ser convocado para esta missão. 

Homem negro, periférico, escritor, professor de História e um dos criadores do Rolé Literário, 

ele é conhecido por seus textos compartilhados nas redes sociais repletos de afeto, humor, 

religiosidade, gambiarras e da vivência suburbana. Propus a ele oferecer uma oficina de escrita 

literária suburbana para os meus alunos. Pedi que dividisse conosco um pouco da história dos 

subúrbios do Rio de Janeiro, sobre narrativas afetivas das vivências que só um morador de Santa 

Cruz, Cosmos ou Madureira conhecem; e convidasse nossos alunos do PEJA a escreverem 

sobre suas vozes a respeito daquele espaço, de sua essência e do que realmente acreditam ser o 

subúrbio. 

Foi então que em 18 de outubro de 2019, Philippe esteve em nossa UE para promover a 

oficina de escrita literária sobre literatura periférica para as turmas 161 e 162 do nosso PEJA. 

Ele iniciou sua fala com um contexto histórico sobre os subúrbios no Rio de Janeiro. Depois 

lançou aos nossos ouvidos o samba “33 destinos de D. Pedro II” da GRES Em cima da Hora, 

cuja letra remete à vida de quem precisa passar por muitas estações de trem para ganhar o pão 

de cada dia. Logo após, apresentou alguns textos de Vitor Almeida, André Gabeh, Leandro Leal 

e Sérgio Vaz que versam sobre o quanto de afeto que reside nas miudezas de uma vida 

suburbana. Trouxe a decoração das biroscas de balcão, a alegria dos erês nas praças, dos mais 

velhos que saem para comprar pão e retornam no dia seguinte, pois foram capturados pelo 

samba que rolava na esquina; as festas de aniversário comemoradas pelas família extensivas 

formadas pelas longas e diárias viagens de trem e ônibus, a beleza da arquitetura das estações 

de trem de Marechal Hermes e da Vila Militar, as promoções das lojinhas de roupas em 



110 

Madureira... enfim, todo o universo que destoa dos discursos propagados pelo Estado ou pelos 

meios de comunicação sobre a periferia. 

Os alunos folheavam os livros enquanto Philipe falava, como se estivessem 

internalizando tudo o que circulava ali. Risos, comentários e flertes com os conteúdos 

transitavam entre as energias naquela sala. Ao fim da fala do escritor, solicitei então que, a 

partir do que havia sido dividido, compusessem textos sobre o seu lugar especial no bairro ou 

alguma situação que tenha lhes marcado naquela localidade. 

Duas semanas depois os textos foram entregues. Recebi-os com um misto de alegria e 

dúvida, pois os alunos realmente investiram na escrita e trouxeram suas vozes para o que há de 

mais precioso no subúrbio: o(a) suburbano(a). É ele(a) quem constrói laços afetivos, quem 

forma e transforma aquele espaço demarcado pela classe dominante como atrasado, distante e 

pobre. É ele(a) quem enche de sentido e de vida, nos aproxima da realidade sem deixar de lado 

a denúncia do descaso governamental. 

Os textos ficaram incríveis. Falaram de histórias de professores que ofereciam oficinas 

voluntárias na praça do bairro e sobre aquelas revigorantes conversas com amigos sentados à 

beira da calçada. Outra aluna contou sobre uma barraca de frutas e legumes que fica aberta até 

meia-noite na estação de trem e que oferece aos moradores daquela localidade uma comodidade 

só reconhecida na Zona Sul, com os mercados 24 horas. Surgiram denúncias sobre a violência 

e o descaso com a manutenção do território, o que impossibilita muitas vezes o lazer dos 

moradores. A beleza das flores que aparecem nas estações de trem esteve presente, bem como 

as muitas promoções, de alimentos a roupas, que encontramos dentro e fora delas. Teve também 

a vizinha fofoqueira (quem não tem uma?) que não devolve as bolas das crianças e os símbolos 

religiosos, como as igrejas presentes na região. Compartilhei com Philippe e Júlia Nunes, que 

é professora de artes e trabalhava comigo na E.M. Yólis da Silva, o resultado da oficina. Fiquei 

pensando o que faria com os textos, pois havia sido uma linda experiência. Os alunos inclusive 

solicitaram que Philippe retornasse à UE para dar outra oficina. Todo aquele trabalho valia 

muito mais que um simples conceito no boletim.  

Neste mesmo período eu havia passado por uma experiência muito bacana que foi a de 

publicar um texto em um livro. Fui indicada pela psicóloga Letícia Alvarenga a me unir às 

autoras do livro Nós por Nós, que foi organizado em 2019 e publicado pela Editora Conquista 

no ano de 2021. Aquela experiência foi muito importante para a construção de uma identidade 

plural, de me descobrir escritora e, com isso, expandir a minha pulsão palmarina19 ao 

 
19 Por Veiga (2019, p. 04), “a pulsão palmarina, cujo nome faz referência a Zumbi dos Palmares, é o desejo de 
ser africano e livre. Livre das engrenagens coloniais que nos mantêm presos a um esquema sociopolítico que nos 



111 

potencializar minhas habilidades e me libertar do jugo colonial de ser apenas um corpo a serviço 

do Estado, pois, como bem diz Manoel de Barros, “Perdoai, mas eu preciso ser Outros.”. Para 

mim, foi muito importante me permitir assumir outros papéis sociais e eu pensei em reverberar 

esta sensação em meus alunos. 

Dividi com eles então o meu desejo de unir aqueles textos em um livro a ser publicado. 

Os alunos se empolgaram. Mais textos foram surgindo. Inclusive eu escrevi um deles, pois 

achei importante estar organicamente neste movimento. Philippe e Júlia toparam me 

acompanhar nesta empreitada. Philippe me ajudou na organização dos textos e Júlia contribuiu 

generosamente com a diagramação e ilustração. 

Mas 2019 terminou e no início de 2020 veio a pandemia. Além do distanciamento social 

obrigatório, vieram também as mudanças das relações escolares. Do presencial migramos para 

a modalidade de atendimento virtual, o que nos distanciou duas vezes mais, visto que a exclusão 

digital ficou evidente neste momento. Muitos alunos não tinham como acessar as aulas virtuais 

pela falta da logística adequada e necessária para acompanhar os estudos. Como no PEJA o 

calendário é diferente, estas turmas também se formaram e acabei perdendo a proximidade com 

alguns alunos que participaram do projeto. As redes sociais se tornaram importantes neste 

momento, pois foram as únicas formas de manutenção de contato com eles. 

Para materializar o sonho, eu precisava de dinheiro. Não é fácil publicar de forma 

independente. Requer investimento financeiro; investimento esse que eu sabia que a escola 

pública não dispunha. Passado o ano de 2020, tentei a bolsa de estudos da escola de formação 

Paulo Freire, órgão formativo da SME/RJ. Fui então contemplada com uma bolsa de janeiro a 

dezembro, o que possibilitou a publicação da obra. Fiz questão de que fosse feito com 

qualidade, pois meus alunos mereciam um livro com uma estética bonita. Depois de todas estas 

etapas, nasceu, então, em janeiro de 2021, a obra Espaços reais: por nossas vozes e afetos, livro 

organizado por mim e Philippe Valentim, com ilustrações de Júlia Nunes e escrito em coautoria 

com os alunos das turmas 161 e 162 do PEJA do CIEP Engenheiro Wagner Gaspar Emery. 

 

 

 

 

 

 
adoece, nos mata, nos afasta da realidade do que somos, nos afasta do sentido africano do que significa ser 
humano: “Ser humano é ser um espírito em contato constante com os poderes espirituais que habitam o invisível, 
é ser expressão singular da infinitude e da força do divino” (NOBLES, 2009, p. 292). 



112 

5.2.2.1 Análise da atividade 

 

Uma das finalidades de propor esta atividade neste segmento é a de despertar jovens e 

adultos para a importância de serem atores no combate ao racismo, presente em todas as esferas 

de nossa sociedade. É também fazê-los tomar consciência de que essas relações de poder, 

hierarquia, invisibilização, alienação e assimilação se estabelecem em um microcosmo, e que 

estes refletem o modus operandi estabelecido no macrocosmo. 

Essa prática é categorizada como antirracista. Por antirracismo, compreendo qualquer 

ideologia, ação, política e desejo que vise ao combate ao racismo. É compreender que a 

experiência de ser negro no Brasil é agressivamente singular e desmente o discurso de “somos 

todos iguais”. É tomar ciência de que, para a população negra, a educação nunca foi vista ou 

permitida como prioridade, como bem prega a legislação. É reconfigurar a vida mirando 

estabelecer relações com o mundo que não corroborem com o racismo, como observar o que 

você consome pelos meios de comunicação, marcas, ou até mesmo as pessoas com quem você 

se relaciona. Ser antirracista “significa entender que a linguagem também é carregada de valores 

sociais e que, por isso, é preciso utilizá-la de maneira crítica” (RIBEIRO, 2019, p. 39). É 

também, muitas vezes, ser lido como “o chato”, pois é aquele que não se cala quando o racismo 

se apresenta, ferindo, matando ou mutilando vidas negras. Para brancos, é “desnaturalizar o 

olhar condicionado pelo racismo”, “criar espaços, sobretudo em lugares onde pessoas negras 

não possam acessar” (p. 36), é rever-se enquanto privilegiado por um sistema que não o 

racializa em detrimento de não brancos e, principalmente, que ele é responsável pela 

desconstrução deste paradigma desestruturante de nossa sociedade. 

O antirracismo emerge nesta atividade ao ser a chave conceitual que vai abrir as portas, 

por meio das palavras, para escancarar o racismo presente no discurso do texto e promover 

ações que contraponham estes valores. Vitor nos diz que é 

[...] importante ressaltar que uma educação para as relações étnico-raciais, firmada em 
práticas pedagógicas antirracistas, deve ser pensada para todos os sujeitos da 
educação, incluindo professores e estudantes, de todos os pertencimentos étnico-
raciais, uma vez que, segundo Gomes (2010, p. 73), “os outros grupos étnico-raciais 
presentes nessa instituição, sobretudo o segmento branco, também usufruirão dessa 
mudança” (VITOR, 2021, p. 125). 

A atividade se inicia com a leitura do texto através da visão do jornalista europeu sobre 

o turismo nas favelas. Ao trabalhar o vocabulário e a interpretação, traduzindo o que foi escrito 

por ele, levo os alunos a entrarem em contato com o que a colonialidade concebe – e naturaliza 

– o espaço periférico e seus sujeitos. O racismo estrutural, neste momento, foi tão forte que os 



113 

alunos sequer questionaram aquelas informações, postas pelo jornalista como verdades sobre 

aquele lugar sobre aquelas pessoas.  

O antirracismo se apresentou quando propus, em outra aula, a leitura embasada por 

premissas do letramento racial crítico diante do racismo presente no texto e na primeira reação 

dos alunos após a leitura. Refazer o processo, agora no papel dos moradores daquele espaço, 

trouxe outro sentido, inclusive questionando aquelas realidades postas pelo jornalista. Com o 

apoio das explanações sobre as diversas facetas do racismo presentes naquele cenário (como 

sobre os zoológicos humanos) e que neste momento foi um elemento essencial para a 

composição do cenário, o ódio – que pode ser pedagógico em determinados momentos, advindo 

do despertar do afrosurto, veio à tona, proporcionando a eles um letramento racial crítico sobre 

aquela situação. Então o antirracismo se perfaz pela denúncia do racismo, a tomada de 

consciência e postura antirracista diante do racismo exposto. 

O racismo também faz morada na estranheza do aluno que questionou o porquê da 

abordagem das relações étnico-raciais em uma aula de língua inglesa. Assim como os alunos 

mais novos estranharam o fato de serem apresentados à realeza africana no ensino de língua 

inglesa, alunos adultos também serão sequestrados pela expectativa colonial diante da 

construção do currículo desta língua ao longo da história, pois, para eles  

[...] o inglês ainda é ensinado como uma língua dos países do “círculo central”, 
baseado quase que exclusivamente na variante de inglês padrão britânico ou 
americano, através de livros didáticos “sem alma”, muito parecidos entre si, recheados 
de personagens e tópicos culturais desses locais e, para efeitos comerciais, 
higienizados e anestesiados socialmente (AKBARI, 2008; GRAY, 2002) 
(SIQUEIRA, 2012, p. 319). 

Sendo assim, mais uma vez, o letramento racial crítico vai ser uma ferramenta 

importante ao longo dessa produção, proporcionando aos alunos a reconfiguração de seu 

imaginário e subjetividade sobre o que é aprender língua inglesa. Ensinar sobre racismo se faz 

necessário para que os alunos compreendam a implicação estrutural deste na formação de nossa 

sociedade, para que tomem ciência sobre os posicionamentos que devemos tomar diante de sua 

ação em nossas vidas e, no cenário desta análise, de que formas ele está presente e é acionado 

no ensino de língua inglesa.  

Nas crianças, o afeto se apresenta pela troca do abraço, do afago, pela oferta de cuidado 

com eles ao terem seus cabelos crespos penteados pelos docentes, como Cavalleiro (2012) nos 

conta. Para o adulto, que muitas vezes tem sua identidade suprimida pelas urgências da 

sobrevivência, como pagar contas, alimentar, vestir sua família e proporcionar segurança; o 

afeto é posto à margem, inclusive obrigando-o a não sentir, pois muitas vezes ele ou ela passam 

a se ver apenas como um objeto ambulante a serviço do Estado e abstraem a informação de que 



114 

ali há um sujeito com sonhos, memórias e talentos a serem desenvolvidos e compartilhados. 

Ele urge por reconhecimento, acolhimento de sua comunidade e de valorização pelo que faz e 

por ser quem é. O afeto, portanto, é, para o segmento do PEJA, uma ferramenta pedagógica 

neste sentido, tendo em vista o desenvolvimento holístico destes alunos, não os reduzindo a 

apenas uma identidade ou um único propósito de vida.  

O letramento racial afetivo também esteve presente no enfoque dado à valorização dos 

e das discentes pelo viés da representatividade. O uso da afetividade como agência, que Satyro 

(2021, p. 14) descreve como a experiência resultante do “reconhecimento e apreciação do papel 

da afetividade”, nesta ação se faz presente no objetivo de publicação dos textos, pela 

compreensão da importância da representatividade destes alunos como produtores de saberes 

sobre a sua comunidade, o compartilhamento das palavras construídas por eles sobre ela. Os 

alunos, com autores, se tornam protagonistas na definição do seu espaço em molduras distantes 

das construídas pela visão colonial dos espaços periféricos, além de imprimirem suas 

experiências e memórias pessoais na escrita. O ato de valorização deles como pessoas de 

múltiplas e afirmativas atuações se constitui como a materialização deste letramento. 

A Educação de Jovens e Adultos, segmento parido da luta de Paulo Freire pela educação 

brasileira, é estigmatizado pelo discurso do senso comum e negligenciado pelas políticas 

públicas (SATYRO, 2021), correndo inclusive o risco de ser extinto. Em São Paulo, por 

exemplo, há pouco tempo, foi discutido o fechamento das turmas de EJA no município, que 

hoje oferece esta modalidade em apenas 20% das escolas da rede20. Para muitos, estar na escola 

novamente é entrar em contato com as relações de violência que os desencorajaram a se manter 

ali. hooks demonstra, neste trecho abaixo, como a escola mantém determinadas exclusões, 

criando estereótipos sobre eles, mas se abstém da real causa do problema, que são as condutas 

hostis e segregadoras que, por muitas vezes, a própria escola propaga. Observe. 

Tomamos conhecimento de estudantes negros que apresentam desempenho aquém de 
suas habilidades. Ouvimos dizer que eles são indiferentes, preguiçosos, vítimas que 
querem usar o sistema para ganhar algo sem precisar de nada em troca. Mas não 
tomamos conhecimento das políticas de vergonha e de humilhação (HOOKS, 2003, 
p. 157). 

Esta atividade, como dito anteriormente, tem entre seus propósitos o objetivo de 

promover o espaço periférico; espaço este de onde a maioria destes alunos é oriunda, como um 

lugar de afeto e importante para quem é dali, além de produzir e compartilhar as narrativas de 

quem conhece bem aquele espaço, além de combater as falácias e essencialismos coloniais 

 
20 Disponível em: https://www.saopaulo.sp.leg.br/blog/fechamento-de-salas-de-educacao-de-jovens-e-adultos-e-
tema-de-audiencia-da-ccj-na-sexta/. Acesso em: 16 out. 2022. 

https://www.saopaulo.sp.leg.br/blog/fechamento-de-salas-de-educacao-de-jovens-e-adultos-e-tema-de-audiencia-da-ccj-na-sexta/
https://www.saopaulo.sp.leg.br/blog/fechamento-de-salas-de-educacao-de-jovens-e-adultos-e-tema-de-audiencia-da-ccj-na-sexta/


115 

sobre o que é o subúrbio. Esta ação finda por agir na composição de outras formas de ser 

suburbano e os lugares que ele pode ocupar, como o lugar de escritor, profissão lida como 

possível apenas para uma determinada classe social e racial – o branco rico. A produção do 

livro, bem com a preocupação da qualidade, foram pontos essenciais para o fechamento deste 

processo, como recompensa e agradecimento a eles pela participação nesta atividade. 

Como já foi discutido no capítulo anterior, a minha identidade racial foi determinante 

para que eu chegasse a esta abordagem e projetasse a atividade. O fato de ser uma mulher negra, 

militante, do subúrbio e consciente da minha responsabilidade no caminho de meus alunos me 

motivou a sair de minha zona de conforto e buscar uma ação que realmente fizesse sentido para 

aquelas pessoas trabalhadoras, em sua maioria negras, que estão comigo todas as sextas-feiras 

até quase dez horas da noite. A minha caminhada acadêmica foi de suma importância e me 

forneceu um vasto horizonte de possibilidades pedagógicas, e que transitam na via contrária do 

projeto hegemônico ainda semeado amplamente no ensino de língua inglesa. Meu desejo para 

a vida de meus alunos diante do mundo é traduzido pelas palavras de Liggett sobre os seus, na 

formação de professores, ao dizer que  

Ao criar currículos que trabalhem para desmantelar estereótipos não examinados e 
hierarquia racial, espero sensibilizar meus alunos para que eles possam entrar em suas 
salas de aula com amplas perspectivas sobre como a identidade racial influencia a 
maneira como eles abordam seus ensinamentos e entendem sua diversificada 
população estudantil (LIGGETT, 2017, p. 28, em tradução livre). 

E, complementando: meu desejo é que eles possam se ver potentes e múltiplos, 

entendendo que o PEJA é só mais uma etapa em seu processo de evolução holística. Transferir 

para eles o desejo de experimentar no corpo experiências que foram potencializadoras para 

mim, como a de publicar textos, é o que West (2021) chama de “política de conversão pela ética 

do amor por si e pela comunidade”. É sentir o orgulho de minha caminhada e reportar o mesmo 

desejo aos meus, no anseio de, nesta atividade, nutri-los e projetá-los a universos antes 

inimagináveis para eles. É também cooperar com a transmutação da ideia negativa sobre a 

periferia e dos periféricos para uma conduta de autovalorização e autodeterminação (p. 54) do 

espaço, se si e de seus destinos. 

Outra atitude muito importante nesta atividade, e que proclamo também como um 

Bolekaja, foi a de buscar outras vozes consonantes ao meu discurso para desenvolver a 

atividade. A presença dos touts, Philippe Valentim e Júlia Nunes, foi imprescindível para que, 

coletivamente, a atividade fosse concluída com sucesso. Gosto muito de trazer pessoas de fora 

para dividir as aulas comigo, pois acho que trazem fluidez e outras narrativas para os alunos. E 



116 

não só os olhares: os corpos falam, com gestos, com a entonação, com as referências trazidas. 

A singularidade de cada pessoa enobrece o caminho de todos.  

 

5.2.3 Formações 

 

Com a ampliação da discussão sobre as questões étnico-raciais no campo da Educação, 

principalmente após a obrigatoriedade da tratativa trazida pelas Leis Federais n. 10.639/03 e n. 

11.145/08, os estudos sobre a língua inglesa têm evoluído e proposto ações significativas na 

adequação do currículo deste idioma, cuja raiz está fincada na formação de alguns países do 

norte global construídos como hegemônicos pela colonialidade, às imposições trazidas pelas 

leis.  

Sendo assim, algumas instituições públicas e privadas de educação vêm dedicando suas 

pesquisas e formações aos movimentos que visem à reformulação da prática e do ensino de 

língua inglesa, em todos os âmbitos, a favor de uma abordagem recodificada às demandas da 

sociedade atual, e que urge pela materialização de políticas de combate às desigualdades de 

gênero, social e racial. 

Trago outro objeto a ser analisado por esta pesquisa: três encontros formativos 

promovidos pelo Conselho Britânico de Educação, o British Council, que foram mediados por 

mim nos dias 19 de agosto e 2 e 9 de setembro de 2021.  

O principal objetivo desta observação tem o intuito de analisar como os participantes 

responderam às questões levantadas pela formação, que teve como foco as pautas de raça, de 

gênero e as possibilidades pedagógicas diante da obrigatoriedade da adequação curricular, que 

também contou com um momento de produção sobre o conteúdo compartilhado. 

O British Council, segundo a descrição da própria instituição, “é a organização 

internacional do Reino Unido que promove oportunidades educacionais e relações culturais 

através de uma rede de escritórios em 110 países”21. Tendo como início de suas atividades o ano 

de 1945, sua inauguração marca um momento histórico no ensino de língua inglesa como uma 

das primeiras organizações de ensino a promoverem o ensino privado do idioma no Brasil. 

Ainda que encontremos imersos objetivos imperialistas em sua agência, como a sua 

interferência na agenda cultural do Rio de Janeiro com apresentações sobre a obra de 

Shakespeare no Teatro Municipal nos anos 1960, a instituição  tem atualmente direcionado suas 

 
21 Disponível em: https://www.cbb.org.br/instituicoes/britishcouncil/. Acesso em: 18 out. 2022. 

https://www.cbb.org.br/instituicoes/britishcouncil/


117 

ações para trabalhar em acordo com as políticas locais e as necessidades da população quanto 

ao acesso e aprendizagem do idioma.  

E, nesta experiência de revitalização, funda o Programa “Skills for Prosperity”, 

habilidades para a prosperidade em português, que visa a ser  

[...] uma iniciativa global do governo do Reino Unido implementada em nove países 
(Brasil, México, Egito, Nigéria, Quênia, África do Sul, Filipinas, Malásia e Indonésia) 
que visa apoiar o crescimento econômico e a redução da pobreza, proporcionando a 
jovens e a grupos em desvantagem o acesso à educação de qualidade e ao 
desenvolvimento de competências para o mundo do trabalho (OBSERVATÓRIO DA 
LÍNGUA INGLESA, 2022, on-line). 

Em um consórcio com três instituições privadas, Fundação Lemann, Nova Escola e 

Instituto Reúna, este programa tem executado ações, em todo o território nacional, de formação 

de professores trazendo as temáticas raciais, de gênero, tecnologias e novas configurações 

sociais; tópicos urgentes de serem abordados na reconfiguração dos profissionais de língua 

inglesa. 

Neste ensejo, a primeira ação promovida pelo programa da qual eu participei em dupla 

com a Profa. Dra. Cintia Camargo Vianna, docente da Universidade Federal de Uberlândia, foi 

um webinar realizado no dia 10 de junho de 2021 e nomeado “Raça, gênero e o ensino de inglês 

no Brasil”, que se desdobrou posteriormente nas formações. 

As formações, intituladas como “Práticas pedagógicas em raça e gênero no ensino de 

língua inglesa”, contaram com 67 participantes, todos profissionais da área de LI e dentre eles 

professores, estudantes, técnicos educacionais, coordenadores, donos de escola de idiomas e 

tradutores. Estiveram presentes também três componentes da empresa Tistu, que colaboraram 

com a logística dos encontros. 

A apresentação foi dividida em quatro pontos principais. Na primeira parte foi executada 

uma atividade “quebra-gelo”, trazendo perguntas relacionadas à origem dos participantes e 

sobre a percepção da presença do racismo em suas vidas, em que eles tiveram que responder 

“sim” ou “não” a cada pergunta. Em seguida, trouxe para o debate um trecho da obra de Wa 

Thiong’o, em que ele externa a violência trazida com a introdução do ensino de língua inglesa 

nos países colonizados.  

Na etapa seguinte, denominada “Panorama histórico e contextualização com a prática 

docente”, foi desenvolvido o aporte teórico da formação, contendo um resumo do contexto 

histórico do ensino de língua inglesa no Brasil e como as ideologias racistas e coloniais trazidas 

pela perspectiva vigente ecoam hoje nas práticas pedagógicas. Nesta parte, ainda foram 

explorados alguns conceitos teóricos, como Linguofobia (REZENDE, 2015), Eurofilia 

(NOBLES, 2015), Branquitude (LABORNE, 2014) , Cultural humility (WATERS, ASBIL, 



118 

2013) e Interseccionalidade (ADEWUMI apud SANTOS, 2007), em um exercício de 

correlação entre estes termos e falas comuns em sala de aula. O objetivo foi identificar quais 

conceitos poderiam descrever as situações de racismo ou machismo expressas nas falas 

descritas, que são muito corriqueiras entre profissionais que lidam com o inglês, tais como “mas 

o inglês indiano não é um inglês limpo como o dos Estados Unidos!”. 

A terceira parte se desenvolveu como um espaço de trocas com perguntas e respostas 

entre mim e os participantes. Já na quarta parte, os participantes foram apresentados a algumas 

práticas pedagógicas de minha autoria, como exemplos de intervenção entre relações étnico-

raciais no ensino de LI e, posteriormente, foram divididos em grupos para compartilhar ou 

produzir práticas com as temáticas: Igualdade de Gênero, Cultura ou história afro-brasileira, 

Mulheres negras, Valorização do território de origem (sub-bairro, bairro ou cidade), Cultura 

africana. A construção destas atividades foi guiada por um pequeno roteiro contendo alguns 

tópicos a serem observados na abordagem dos temas, a fim de estar atento às estereotipias e 

versões colonizadas.  

Segundo os dados dos formulários de inscrições, o público foi formado por 5 homens 

autoidentificados como brancos, 10 homens negros, 19 mulheres brancas e 31 mulheres negras. 

Apenas dois participantes não responderam às perguntas sobre etnia e gênero. 

Como a ideia de gravar as formações foi posterior ao lançamento da publicidade sobre 

o evento, conseguimos solicitar a gravação apenas aos participantes dos encontros dos dias 02 

e 09 de setembro. Sendo assim, os dados utilizados para avaliar a participação dos cursistas no 

dia 19 de agosto ficaram por conta da análise das respostas dos formulários de avaliação 

preenchidos por 8 participantes, de um total de 13, ao final do encontro. 

Sobre os encontros do dia 02 e 09 de setembro, com 27 participantes cada, optei por 

articular sobre as observações tecidas da análise de três momentos da formação, por terem sido 

os mais interativos: a atividade introdutória (quebra-gelo), o momento de perguntas e respostas 

e as práticas. 

Dos formulários de avaliação sobre o primeiro encontro extraí alguns comentários 

interessantes. Dentre os 8 participantes que responderam, alguns disseram que “O workshop 

correspondeu às expectativas”, “Tiveram boas experiências e realmente aprenderam algo novo” 

e “Os tópicos apresentados contribuíram com o seu trabalho como professores”. Estas respostas 

demonstram que a forma como os temas foram abordados na formação foi satisfatória. 

Sobre a compreensão das relações entre raça e gênero no ensino de língua inglesa, 7 

participantes avaliaram como “Ótimo” e um como “Bom”. A respeito da contribuição das 

temáticas apresentadas no workshop com o trabalho docente, responderam: 



119 

• Ampliação de formas de ensinar; 

• A formação trouxe a necessidade de levar estes tópicos com mais frequência 

para a sala de aula; 

• Ampliação do debate; 

• Colaboração com sugestões de materiais e práticas; 

• Eu não tenho permissão para desenvolver o material utilizado em sala, mas 

tomarei mais cuidado ao exibir a diversidade tanto em imagens quanto no 

conteúdo escrito. Tentarei abordar os temas, encorajando minhas alunas e alunos 

negros a irem além;  

• No início das discussões em grupo ficamos chocados ao perceber que aquelas 

questões não constavam no material de inglês. Ao mesmo tempo, percebemos 

como é importante trazer estes tópicos para a rede pública de ensino; 

• Provocou reflexões sobre o assunto, sobre a análise do material didático e 

complementando-o a fim de torná-lo mais democrático quanto à abordagem 

cultural; 

• O workshop me trouxe mais confiança no meu trabalho de formadora de 

professores. 

Quando perguntados sobre quais sugestões gostariam de deixar, disseram: 

• Mais tempo no final para as discussões em grupo; 

• Mais tempo para o debate entre professores; 

• Fornecimento do conteúdo da formação para os participantes. 

Como mensagens sobre o aprendizado e opiniões sobre o workshop, tivemos: 

• Eu aprendi e refleti muito como gerente; 

• Troca de experiências; 

• A partir de agora, vou prestar atenção nos detalhes que podem tornar as lições 

mais inclusivas; 

• De forma simples e clara, a palestrante foi calma e objetiva e eu gostaria de 

parabenizá-la; 

• O workshop foi muito bom, pois trouxe temas muito relevantes e de formas que 

normalmente não percebemos nas aulas. 

E sobre quais tópicos gostariam de ver abordados em outras formações, apontaram: 

• Ciência e Inglês; 

• Protagonismo negro; 



120 

• A importância do Soft CLIL (Content and Language Integrated Learning) na 

educação em escolas públicas e a taxonomia de Bloom; 

• Diferenças de aprendizagem entre alunos que têm contato com a língua inglesa 

na primeira infância, na educação privada, e alunos que só terão contato com a 

LI nos anos finais da escola pública; 

• Mais sobre os tópicos abordados pelo workshop. 

Nas formações do dia 2 e 9 de setembro, o momento quebra-gelo trouxe as seguintes 

respostas durante a interação: 

• A maioria sinalizou ter sido aluno de escola pública na formação do dia 2, 

enquanto no dia 9 houve um equilíbrio entre participantes que cursaram o ensino 

público e privado; 

• Sobre ter tido docentes negros na vida escolar: apenas 1 participante respondeu 

“sim” no dia 9; 

• Apenas um participante sinalizou já ter estudado sobre racismo no ensino 

fundamental ou médio; 

• Alguns responderam que já presenciaram cenas de racismo na rua ou no 

trabalho, mas não em casa; 

• Sobre reagir a situações de racismo, poucos disseram que “sim” no dia 2 e no 

dia 9 um participante disse ter sentido indignação e relata ter dialogado com o 

agressor; 

• Sobre ter presenciado situações de racismo em aulas de Inglês um participante 

respondeu que sim e outro “talvez”, enquanto no dia 9 uma respondeu “sim” e 

outro “muitas vezes”; 

• Sobre ter participado de alguma formação com temas ligados às culturas fora do 

eixo hegemônico ou igualdade de gênero: dois participantes disseram já terem 

cursado formações sobre igualdade de gênero e outra sobre línguas africanas; 

• E sobre a adequação do material escolar às questões de raça e gênero, alguns 

responderam que os materiais compartilhados por suas redes de educação já 

estão se atualizando. 

Duas perguntas feitas no momento de trocas no dia 2 por duas das participantes foram 

sobre como ligar o conteúdo sobre África e o conteúdo de língua inglesa e o que me levou a 

estudar as relações étnico-raciais. Na formação do dia 9 não houve perguntas. 

Já o momento de trocas e construção de práticas pedagógicas em grupo foi bastante 

frutífero. No encontro do dia 2, os grupos apresentaram as seguintes atividades: 



121 

• Uma participante relatou que já faz uma atividade sobre o conteúdo de “family 

members”, com o conceito de família estendida, perspectiva essa compartilhada 

por filosofias africanas, agregando ao núcleo família membros da comunidade. 

Ela também disse fazer uso do livro My dad can do everything, objetivando o 

rompimento com o estereótipo do homem forte e viril. 

• Outra participante relatou que também já desenvolve atividades com a finalidade 

de combater os estereótipos de gênero, principalmente pelo questionamento do 

porquê determinadas carreiras são vistas como apropriadas só para homens ou 

só para mulheres.  

• Uma participante sugeriu como atividade a construção de um diário antirracista. 

• Um dos grupos pensou na possibilidade de desenvolver uma atividade de 

valorização do território composto pela confecção de um guia turístico, a partir 

da busca de points e personalidades do território. 

• O grupo de mulheres negras trouxe um trabalho sobre a produção de biografia 

das mulheres do território. 

No dia 9, as práticas apresentadas foram: 

• Um projeto já executado por uma das participantes sobre mulheres negras na 

música, com a montagem de um museu sobre a vida delas. 

• Outro projeto também já executado em homenagem às mulheres negras da 

região do quilombo do Salgueiro, com a confecção de bonecas feitas de caroá 

(planta nativa da caatinga nordestina). 

• Outro participante falou de um projeto sobre Ná Agotimé, uma rainha beninense 

que foi sequestrada e escravizada no Brasil. 

• Uma participante contou que já criou com seus alunos um jogo sobre a vida de 

Harriet Thumbman, uma ex-escravizada estadunidense que libertou centenas de 

escravizados no país. 

Dentre as falas marcantes dos participantes nos dias 2 e 9, ainda durante o momento de 

trocas, podemos ressaltar as seguintes: 

• Falta de memória sobre literatura africana nas memórias de infância; 

• A ideia da aquisição da língua inglesa como uma ferramenta de empoderamento; 

• Necessidade da desconstrução da língua inglesa no contexto hierárquico e da 

cultura africana como estigmatizada; 

• Dificuldade de trabalhar a cultura afro-brasileira no ensino de inglês; 

• O Workshop abriu caminhos para o trabalho com a língua portuguesa; 



122 

• A atividade inicial funcionou como uma etapa importante de avaliação para 

observar as faltas que tivemos em nossa formação. 

 

5.2.3.1 Análise das formações 

 

Este trabalho se mostra uma experiência muito singular para mim. Quando iniciei o 

letramento nas relações étnico-raciais pela Academia, me acendeu o desejo de trabalhar com a 

formação de professores de língua inglesa sobre esta temática. A falta de formações ou de 

teóricos críticos nas revitalizações que eram oferecidas na SME/RJ alimentava a lacuna que eu 

percebia sobre o debate das RER na rede.  

Por isso, quando me deparei com esta possibilidade, busquei trazer justamente autores 

que vinham compondo as minhas leituras teóricas e que não estiveram presentes nas formações 

das quais participei. Neste ponto, o BC não apresentou qualquer objeção e, desta forma, optei 

por teóricos da Linguística Aplicada, como Aparecida de Jesus Ferreira, Gabriel Nascimento e 

Vilson Leffa; os autores africanos e afro-americanos Ngugi Wa Thiong’o e Wade Nobles, e 

conceitos como linguofobia e branquitude, no desejo de promover o choque entre a gnose 

ocidental e as epistemologias do sul global sobre o ensino do idioma.   

Trazer autores que partilham do pan-africanismo, como Wa Thiong’o, para esta 

formação foi imperativo. Este, em especial, é conhecido por suas obras no campo da literatura, 

teatro, tradução e crítica literária, também produziu estudos sobre a violência das línguas 

coloniais no processo de colonização, sobre a alienação mental produzida nos povos 

colonizados e sobre o papel da cultura nos processos de colonização e descolonização mental a 

partir da LI. Suas narrativas diferem das que comumente encontramos nas formações de LI, 

majoritariamente pautadas pela preocupação em abordar metodologias inovadoras, novas 

tecnologias ou o entusiasmo do docente para despertar o interesse do aluno, mas não se 

debruçam sobre a responsabilidade de lidar com os problemas históricos que acompanham o 

ensino do idioma e que interferem no sucesso dos processos de ensino e aprendizagem, 

principalmente de alunos negros e indígenas. 

Explicito aqui sobre a importância da ênfase no letramento visual, discussão trazida por 

Ferreira (2012), e que nos alerta sobre o papel pedagógico das imagens nas atividades, em que 

suas escolhas intencionalmente estão conectadas ao conteúdo. 

Neste material da formação, fiz questão de trazer as fotos dos autores citados, sendo a 

maioria negra e escolhida propositalmente. Intelectuais negros e negras também precisam ter 



123 

suas imagens exibidas, pois estas ações colaboram com a reconfiguração da subjetividade 

afirmativa de pessoas negras como produtoras destes saberes e corrompem os estereótipos 

disseminados sobre a identidade negra na sociedade. A transcodificação, como aponta Hall 

(2016) sobre o processo de colagem de um novo significado em cima de um já existente, atua 

como uma ferramenta antirracista pois 

Esta abordagem tem o mérito de corrigir o equilíbrio e é sustentada pela aceitação da 
diferença – de fato, por sua celebração. Ela inverte a oposição binária, privilegiando 
o termo subordinado, às vezes lendo o negativo de forma positiva: “Black is 
Beautiful”. Tenta construir uma identificação positiva do que tem sido visto abjeto. 
Expande muito a gama de representações raciais e a complexidade do que significa 
“ser negro”, desafiando assim o reducionismo dos estereótipos anteriores (HALL, 
2016, p. 217). 

Transcodificar imagens racistas em imagens de representatividade afirmativa é uma 

ação de cunho pedagógico-afetivo neste trabalho, pois enseja naturalizar a ideia de pessoas 

negras como intelectuais, bem como romper com os estereótipos.  

No momento da atividade inicial, propositalmente trouxe uma narrativa denunciativa, 

primeiramente com as perguntas sobre as invisibilidades do sistema diante da presença de vidas 

negras no ensino de inglês, como “Você já teve professores negros?” ou “Você chegou a estudar 

sobre racismo em alguma fase de sua vida escolar?”, e depois pela exposição da violência 

presente no ensino de língua inglesa com a exposição do trecho de Wa Thiong’o.  

Classifico esta formação como uma ação de propósito antirracista, pois foi preciso trazer 

a denúncia sobre as violências presentes no processo de ensino e aprendizagem de língua 

inglesa para a construção do pensamento aqui desenvolvido. A versão aqui apresentada, e 

contrária à gnose ocidental divulgada no ensino da LI, não esteve presente em nossas 

formações, como dito ao longo deste estudo, e corrobora com uma ideia de neutralidade e 

naturalidade desta língua. Segundo Leffa (2005, p. 15), 

Nas palavras de Pennycook, “Nenhum conhecimento, nenhuma língua e nenhuma 
pedagogia é neutra ou apolítica” (Pennycook, 1994, p. 301). Segundo esse autor, não 
podemos reduzir o ensino de uma língua estrangeira a questões puramente 
metodológicas, quer seja de motivação do aluno ou de qualquer outro procedimento 
pedagógico. Para Pennycook (1995) e outros, como Phillipson (1992), o professor de 
inglês não pode ver a língua estrangeira como neutra, voltada apenas para a 
comunicação global. O professor deve ser um agente político, engajado na tarefa de 
mostrar ao aluno que a aprendizagem de uma língua pode ser uma ameaça para a 
colonização da mente, perpetuando a dominação dos países centrais sobre os 
periféricos e aumentando as desigualdades sociais. 

Complementando, Wa Thiong’o (2020) menciona que essa LI, ferramenta utilizada no 

processo de colonização de um povo, chega nos territórios colonizados com dois propósitos: 

enaltecer a língua e cultura do colonizador e suprimir as línguas e culturas dos espaços 

colonizados, e isso ocorre pela violência física e simbólica. Deste modo, nos habituamos a ver 



124 

em nossas formações uma LI que funciona como alavanca para o sucesso, mas não como a foice 

que foi – e ainda é – na existência de muitos povos. 

Aqui a intenção foi justamente trazer versões nada romantizadas sobre esta “mammy-

wagon” que é a língua inglesa nos territórios colonizados, informando aos participantes sobre 

o tom que vigorou ao longo do curso: o da realidade pautada em teorias sócio-históricas que 

privilegiam as narrativas escondidas em nossa construção docente, e não aquelas que ainda 

permanecem sendo disseminadas por formadores “stiflers” que ignoram solenemente a 

influência da raça e do racismo na língua inglesa e continuam a promover o ensino pelo viés 

colonial.  

E essa observação tem início na atividade inicial com a participação dos cursistas. A 

cada questão feita e mãos levantadas ou não em resposta, eles puderam observar as ausências 

que são normalizadas pelo racismo no ensino de LI, o que pode ser comprovado pela fala de 

uma das participantes – sobre não perceber a ausências de profissionais negros durante sua vida 

escolar –, e que também são amparadas pela fragilidade branca. Isso naturaliza que pessoas 

brancas não se responsabilizem por sentir estas ausências e não se debrucem a pensar sobre si 

diante da necessidade de criticar sua raça e suas ações, como o fato de não terem tido 

professores negros ao longo de sua vida escolar; bem como é naturalizado por pessoas negras 

o fato de não verem seus semelhantes em grande quantidade ou em cargos de funções 

privilegiadas em espaços de ensino de LI.  

Chamar a atenção deles para este fato implica em observar também os seus locais de 

trabalho e as relações estabelecidas ali, principalmente tendo como um dos cursistas uma pessoa 

que ocupa cargo de gestão, e que sinalizou que ficará mais atento depois de ter participado desta 

formação. Um dos maiores questionamentos que ouço – e que também faço – é que as 

formações sobre RER costumam ocorrer para docentes, mas não para o restante da comunidade 

escolar onde, consequentemente, são excluídos os gestores das escolas. 

E sendo excluídos do debate racial e da responsabilidade de combater o racismo – 

abstenção muitas vezes balizada pela fragilidade branca – em suas unidades escolares, findam 

por agir como construtores de barreiras às ações antirracistas e ao cumprimento da legislação, 

como evidenciado por uma das participantes, ao dizer que não pode fazer uso do material 

discutido na formação em sua escola. Trago Rajagopalan para colaborar com esta crítica, pois 

acredito também que os profissionais e  

[...] professores de língua inglesa nos mais variados níveis do sistema educacional de 
uma nação precisam ficar atentos a questões que dizem respeito à política linguística 
em vigor para não estarem em desacordo com as linhas gerais da orientação sinalizada 
nos estatutos e nas diretrizes formuladas. Qualquer desencontro dessa natureza apenas 



125 

contribui para fragilizar os esforços empenhados ou até mesmo gerar resultados 
contraproducentes. Estar em sintonia com tais diretrizes significa remar no mesmo 
sentido e com o mesmo empenho dos demais envolvidos na empreitada 
(RAJAGOPALAN, 2014, p. 73-74). 

Sabemos que as Leis n. 10.639/03 e n. 11.645/08 também atuam no campo das políticas 

linguísticas, mas elas sozinhas não conseguem provocar as mudanças necessárias no espaço 

escolar, pois, sendo o racismo estrutural, o antirracismo também deve ser.  

Não será focando em um único ponto e desmobilizando o restante da estrutura que 

alcançaremos os objetivos a contento. A reconstrução do sistema não será feita apenas com a 

modificação curricular. Ela deve também estar presente nas políticas de valorização dos 

profissionais da educação, com o cumprimento das legislações que determinam os reajustes 

salariais, as políticas de gratificação e salários adequados a fim de que o professor possa, de 

maneira saudável e satisfatória, se dedicar ao seu trabalho e desenvolvê-lo de maneira efetiva, 

sem ter que se desdobrar em inúmeras turmas para conseguir sobreviver. Este antirracismo 

também precisa estar no apoio logístico necessário para a execução das práticas no espaço 

escolar, com o fornecimento de materiais apropriados para o êxito das atividades, sem que o 

professor precise arcar financeiramente com este custo; na oferta de formação aos pais ou 

proporcionar a eles o acesso a essas pautas, que em seu percurso escolar não tiveram acesso a 

estas informações; e aos outros membros da comunidade escolar como porteiros, merendeiras, 

agentes educativos e administrativos, pois eles também fazem parte da vida escolar destes 

alunos e devem atuar como agentes antirracistas nestes espaços, além de muni-los deste 

conhecimento para o seu aprimoramento enquanto sujeitos constituintes desta sociedade 

estruturada pelo racismo. São estes apenas alguns dos muitos pontos onde o antirracismo deve 

atuar para que na educação ele definitivamente faça efeito. 

Um ponto importante a ser levantado aqui é a quantidade de práticas pedagógicas que 

enaltecem a história de personalidades negras pelo viés afrocêntrico, pois são trabalhos que se 

empenham em destacar a biografia e importância de ícones como Ná Agotimé, Harriet 

Thumbman e mulheres quilombolas de Salgueiro, atuando assim como touts em suas 

realidades, como sóis e acionando o sol de seus companheiros, como nos ensina o filósofo 

africano Fu-kiau (2000). Estes docentes agem como propagadores de saberes sobre as 

africanidades e, em suas ações, despertam também o interesse de outros parceiros, trabalham a 

reconfiguração do ensino de LI e colaboram com o desenvolvimento mais equitativo de sua 

comunidade. 

Aqui também fica evidente a necessidade de formações em questões étnico-raciais por 

parte dos profissionais de LI, através das falas dos participantes, ao relatarem a dificuldade de 



126 

inserção de temáticas sobre a cultura afro-brasileira, o que nos leva a observar que muitas vezes 

o ensino de Inglês é utilizado apenas como uma ferramenta para descrever ou informar sobre o 

outro, e não sobre nós. A falta de memória sobre a literatura africana na infância foi evidenciada 

por um dos participantes, o que sinaliza também que a ausência sobre a inserção de temas 

relacionados às culturas africanas é notada desde o início de nossa formação. 

Foi explicitado, também, por parte de outra participante, a necessidade da desconstrução 

da língua inglesa no contexto hierárquico e da cultura africana como estigmatizada. Esse relato 

nos auxilia a pensar que, além da necessidade de reconfiguração, há tanto uma carência de 

teorias sobre como guiar este processo e de práticas, como um passo a passo da construção 

destas atividades, resultando em ações e formações que tragam narrativas diferenciadas e mais 

adequadas aos objetivos de docentes e estudantes brasileiros em prol de uma educação pautada 

pela diversidade. Neste ponto, a língua inglesa passa também a ser utilizada como “uma 

ferramenta de empoderamento”, como disse outra participante, e formações como esta abrem 

um caminho de expansão não só nos trabalhos na área de LI, mas em outras disciplinas, como 

a Língua Portuguesa, bem como disse outro cursista.  

E o mais importante, as falas nos mostram que temos profissionais de língua inglesa já 

aplicando o Bolekaja em curso em suas redes. Dentre docentes, gestores, alunos e outros 

profissionais, observamos que o desejo de fazer diferente prevaleceu entre o público que 

participou destes encontros. 

 

  



127 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Uma reconversão das mentes – do conjunto mental – é, portanto, indispensável para 
a verdadeira integração das pessoas no movimento de liberação. Tal reconversão – 
re-Africanização –, no nosso caso - pode ocorrer antes da luta, mas só se completa 

durante o curso da luta. 

(AMILCAR CABRAL apud CHINWEIZU, 1987, p. 01, em tradução livre). 

 

Bem como foi dito por Amílcar Cabral no fragmento acima, o meu processo de 

reconhecimento como mulher negra, do meu letramento crítico racial – minha “re-

Africanização” – e de reconfiguração de minha atuação docente ainda estão em curso. Segundo 

Pennycook, 

As práticas do colonialismo produzem formas de pensar, dizendo e fazendo com que 
adentrem profundamente nas culturas e discursos das nações colonizadas. E, como eu 
tentei dizer, estas construções culturais têm deixado seus efeitos até os dias de hoje. 
(PENNYCOOK, 1998, p. 02). 

Se pensarmos que passamos por mais de 500 anos de colonização – esta ainda atuante 

na sociedade contemporânea –, que as narrativas sobre a realidade deste período ainda estão 

vindo à tona e emergindo no campo da educação, poderemos avaliar o longo caminho que ainda 

temos pela frente para transcodificar muitas das ações do racismo presentes na estrutura social 

e, por conseguinte, em nós mesmos. 

Neste ensejo, esta pesquisa faz parte de um projeto de reconfiguração do ensino de 

língua inglesa no território brasileiro, trazendo reflexões, possíveis caminhos e ferramentas para 

que esta prática seja efetivada, na principal intenção de orquestrar o aprimoramento da educação 

das populações negras e indígenas. 

Trazer aqui o CB objetiva em seu uso como uma bússola a nos guiar para uma nova 

perspectiva no campo do ensino do idioma aqui pesquisado, para que este deixe de atuar a favor 

da opressão e manutenção do racismo e se reconfigure como ferramenta estratégica para a luta 

da emancipação dos povos historicamente subalternizados. As categorias epistemológicas 

trazidas pelos intelectuais africanos deste movimento ainda nos alertam e nos orientam sobre 

como a alienação mental e a alienação cultural funcionam para o arranjo e solidificação da 

instituição colonial, além de expor como estes vetores operam no campo da criação de 

subjetividade de colonos e colonizados através da língua/linguagem. 



128 

As metáforas cunhadas pelo movimento, alinhadas às contextualizações trazidas pelos 

estudos de Anyaegbunam, convergem com os apontamentos que trago a partir de observações 

extraídas destes onze anos dedicados ao ensino da LI na educação pública e também das 

interpretações feitas de teóricos das Relações Étnico-raciais e da Linguística Aplicada nesta 

pesquisa. Entre touts, stiflers, mammy-wagons e práticas de ensino mediadoras destes 

conhecimentos e propósitos, vemos que há um Bolekaja em curso no ensino de língua inglesa 

e que África, Améfricas e outros atores, outrora subalternizados pelo contexto colonial, ganham 

o palco principal e realizam um grande espetáculo de reumanização, respeito e 

compartilhamento de conhecimento utilizando a LI como veículo para estas formações, sem 

perpassar por uma orientação hierarquizada destes saberes e deste idioma.  

Como exemplo deste encontro não hierarquizado e descolonizado entre culturas e, por 

conseguinte, de línguas, trago Wa Thiong’o, um dos principais autores que balizam esta 

pesquisa, para nos contar que  

Quando nações se encontram em termos de independência e igualdade, elas tendem a 
enfatizar a necessidade de comunicação na língua do outro. Eles optam pela língua do 
outro apenas para facilitar a comunicação nas relações entre si. Mas quando se 
encontram como opressores e oprimidos, como, por exemplo, pelo imperialismo, 
então suas línguas não podem experimentar um encontro genuinamente democrático 
(WA THIONG’O, 2020, p. 624, em tradução livre).  

A autodeterminação, como nos mostra Chinweizu no fragmento abaixo, é um dos pontos 

nos quais devemos focar para que esta reorganização seja feita, pois  

Agora, se encontrarmos valor no que os britânicos, dizem-nos, não temos estima, essa 
é nossa prerrogativa. Se escolhermos dizer aos britânicos o que é valioso ou não em 
sua tradição, por que não? Temos o perfeito direito de fazê-lo. Afinal de contas, os 
malditos britânicos estão percorrendo o mundo há séculos, dizendo a outras pessoas 
o que devem achar bom ou vergonhoso em suas próprias tradições. Talvez há muito 
tempo eles já tenham esperado por uma dose de seu próprio remédio (CHINWEIZU 
et al., 1983, p. 245). 

Autodeterminar-se, fazer escolhas que melhor se acomodem aos objetivos de 

desenvolvimento sadio da população negra e indígena no campo da LI implica em estar presente 

organicamente neste contexto. Nos capítulos sobre as identidades raciais dos professores de 

língua inglesa, pudemos observar a importância de pensar como a raça, o racismo e como as 

relações estabelecidas com o ensino de língua inglesa serão determinantes para o destino das 

ações realizadas no ensino da LI, como reverberarão nos alunos e na efetivação do antirracismo 

na escola. 

Importante é explicitar o caminho já percorrido. Pesquisadores, instituições e legislação, 

como mostra o sub-capítulo “Panorama atual”, já estão em ação e pondo em xeque a estrutura 

tradicional do ensino de língua inglesa ao criticar os sujeitos, modos e meios utilizados para o 



129 

seu desenvolvimento no Brasil. E ganhamos também com o surgimento de cursos privados 

balizados pelas perspectivas afrocentradas, afrodiaspóricas ou afrorreferenciadas, que 

proporcionam outras formas de aprendizado do idioma. Porém, não podemos deixar de observar 

como a própria estrutura atualiza os meios mantenedores do status quo, como observado pela 

falta de adequação curricular nos cursos de graduação. 

Como possibilidade de atuação na escola, as perspectivas antirracistas e afrocentradas 

podem conduzir teoricamente e intencionalmente as práticas pedagógicas no ensino de LI para 

materializar outras vertentes que não sejam eurocentradas ou privilegiem as narrativas 

coloniais. 

As práticas antirracistas, que agem a partir da denúncia do racismo e da colonialidade, 

trazem o descortinamento dessa neutralidade, da benesse e da violência incutida na ação da 

língua inglesa e neste contexto se faz necessária, pois “se você não identifica a opressão, você 

não pode combatê-la” (ASANTE, 2017, p. 107, em tradução livre). 

Já as práticas pedagógicas que seguem a perspectiva da afrocentricidade, aqui orientadas 

pela teoria de Asante (2017), acionarão a valorização da identidade, da história e cultura negra, 

sem que estas práticas sejam guiadas por narrativas de dor e sofrimento impostas pela 

colonialidade, pela escravidão e pelo imperialismo, assim se diferindo do antirracismo e se 

opondo ao decolonial. Porém, mesmo não se adequando às características da decolonialidade, 

o uso de práticas pedagógicas afrocentradas no ensino de LI é compreendido, neste caso, como 

uma ação decolonial, visto que ela surpreende a expectativa colonial construída historicamente, 

racialmente e socialmente neste campo. Fazer uso de personalidades negras africanas ou 

afrodiáspóricas, fora dos estereótipos, nas aulas de LI rompe com a hegemonia e a 

hierarquização eurocêntricas, levando a população negra ao centro da aprendizagem e da 

identificação no ensino do idioma, tendo a língua apenas como canal de aprendizagem.  

Compreendendo então o uso destas correntes, a afrocentrada e antirracista, observamos 

o quão importante é conduzir práticas pedagógicas convergentes com os direcionamentos legais 

educacionais, agindo assim politicamente por via dessas práticas contra o racismo. Gomes nos 

orienta que  

Entender a dimensão do conflito e repensar a prática pedagógica com base nele, no 
sentido de exercitar uma postura ética poderá nos apontar para a liberdade, e não para 
o aprisionamento do sujeito no preconceito e na desigualdade. A educação para as 
relações étnico-raciais que cumpre o seu papel é aquela em que as crianças, os 
adolescentes, os jovens e os adultos negros e brancos, ao passarem pela escola básica, 
questionem a si mesmos nos seus próprios preconceitos, tornem-se dispostos a mudar 
posturas e práticas discriminatórias, reconheçam a beleza e a riqueza das diferenças e 
compreendam como essas foram transformadas em desigualdades nas relações de 
poder e dominação (GOMES, 2010 apud VITOR, 2021, p. 125).  



130 

A narrativa autobiográfica, metodologia que direciona esta pesquisa, conduz meu relato 

e encruzilhadas traçadas entre a teoria e os ensinamentos do IB. Como os griots que guardam e 

compartilham os seus saberes, aqui divido com os leitores minhas concepções nascidas de 

minha experiência docente, em uma oralitura que, por requisitos acadêmicos, precisa ser 

registrada pela escrita. Este registro, agora não mais oral e sim escrito, almeja servir de apoio a 

outros pesquisadores, dando continuidade a este processo acadêmico que tem começo e meio, 

mas não tem fim.  

Ao descrever as práticas pedagógicas sobre ancestralidade africana e que resultou no 

livro Espaços reais, adicionadas ao registro de observações sobre as formações ministradas 

junto ao BC, podemos observar o resultado da ação destas atividades em alunos, sejam crianças 

ou adultos, e profissionais da área de língua inglesa. 

A atividade realizada com os alunos do ensino fundamental I, através de representações 

afirmativas sobre os povos africanos e distante das histórias sobre a escravidão, mesmo em uma 

data que marca a Abolição da Escravatura no Brasil, permitiu que eles experimentassem a 

composição da subjetividade negra afirmativa e possibilitou o resgate das memórias ancestrais 

de suas famílias, como trouxeram as duas alunas no desenho sobre a bisavó benzedeira. 

Os alunos adultos já experienciaram outros sentidos na realização da atividade, pois foi 

necessário o debate sobre o racismo para diagnosticar como eram afetados por ele e em seguida 

o reposicionamento identitário em um espaço que é lido como superior e racializado – o de 

escritor. Com isso, o intuito de apresentá-los a outras oportunidades de existir e atuar sendo 

negros foi alcançado. 

O conteúdo sobre relações étnico-raciais – ora pela via da denúncia do Ocidente, ora 

pela via das versões desconhecidas sobre a África e sobre os africanos – é neste estudo parte do 

ensino de LI, e oferta aos participantes o letramento racial crítico, a transcodificação da 

subjetividade de pessoas negras e o despertar do pensamento crítico de brancos e negros sobre 

possíveis formas de conduzir o ensino de inglês, além de reorientar nossa existência e agência 

diante desta e de outras narrativas. E elas precisam ser ensinadas, uma vez que 

Professores ensinam o que sabem. É de se esperar que professores não estejam 
habilitados a ensinar o que eles não sabem. Na verdade, alguns professores não 
querem realmente saber o que não sabem. No entanto, para ser um bom professor 
existem alguns pressupostos que professores de crianças afro-americanas, nativas 
americanas, latinas e asiáticas precisam abraçar  (ASANTE, 2017, p. 103, em tradução 
livre). 

Diante disso, os encontros com os profissionais de LI evidenciaram as falhas em nossa 

formação, o choque com a gnose ocidental e a necessidade de orientação para o planejamento 

e execução de atividades contrárias ao eurocentrismo, à supremacia branca e ao racismo. Porém, 



131 

o mais importante foi constatado: já temos muitos profissionais agindo positivamente em suas 

unidades e engajados em ações contra o racismo. 

  



132 

REFERÊNCIAS 

 

 
ABBOU, Tahar. Mansa Musa’s journey to Mecca and its impact on Western Sudan. [S.l.: s.n.], 
2016. Disponível em: http://dspace.iua.edu.sd/bitstream/123456789 /932/1/Taha %20abbou. pdf. 
Acesso em: 22 ago. 2022. 

ACHEBE, Chinua. A educação de uma criança sob o protetorado britânico: ensaios. Brasil: 
Editora Companhia das Letras, 2012. 

AFOLAYAN & OLUSOLA, S. Pragma-Criticism: An Afrieurocentric Reaction to the Bolekaja 
Agenda on the African Novel. The Journal of Pan-African Studies, [s.l.], n. 3, p. 85-103, 2010. 

AKBAR, Na’im. Akbar papers in African psychology. Tallahassee, FL: Mind Productions & 
Associates, 2003. 

ANYAEGBUNAM, Chike. Bolekaja in the Construction of Africa in Intellectual Discourse. The 
Special Edition of Journal of Communication Inquiry, [s.l.], v. 17, n. 2, p. 3-10, 1993. Disponível 
em: https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/019685999301700201. Acesso em: 25 jan. 2022.  

ANYAEGBUNAM, Chike. Bolekaja Intellectualism: The Genesis of Syncretistic Model Building in 
Communication for Development in Africa. Dissertation (Unpublished Ph.D.) – University of Iowa, 
1994. 

APPIAH, Kwame Anthony. “Out of Africa: Topologies of Nativism”. The Bounds of Race: 
Perspectives on Hegemony and Resistance. Edited by Dominick LaCapra. Ithaca, NY: Cornell 
University Press, 2018. p. 134-163. 

ASANTE, Molefi Kete. Revolutionary Pedagogy. Primer for Teachers of Black Children. New York: 
Universal Write Publications LLC, 2017. 

ASSIS-PETERSON, Ana Antônia; COX, Maria Inês Pagliarini. Inglês em tempos de globalização: 
para além de bem e mal. Calidoscópio, [s.l.], v. 5, n. 1, p. 5-14, 2007. 

AZEVEDO, M. C. Inglês x Pretuguês: qual vale mais? In: NETO, Mauricio J. Souza. (org.). 
Lingua(gem) e justiça social: saberes, práticas e paradigma: volume 2. Tutóia: Diálogos, 2022. p. 
85-102 (livro eletrônico). Disponível em: https://www.editoradialogos.com/livros/linguagem-e-justica-
social-saberes-praticas-e-paradigmas-v-2/. Acesso em: 02 fev. 2022. 

BÂ, Amadou Hampatê. Amkoullel: o menino fula. São Paulo: Pallas Athenas, 2003. 

BÂ, Amadou Hampatê. Tradição viva. In: ZERBO, J.K. (org.). História geral da África I. Brasília: 
MEC/Unesco, 2010. 

BAGNO, Marcos. Preconceito linguístico: o que é, como se faz. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

BANIWA, Gersem Luciano. Movimentos e políticas indígenas no Brasil contemporâneo. Tellus, [s.l.], 
p. 127-146, 2007.  

BENTO, Maria Aparecida da Silva. Pactos Narcísicos no Racismo: branquitude e poder nas 
organizações empresariais e no poder público. Tese (Doutorado em Psicologia Escolar) – Instituto de 
Psicologia, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002. 

BRAINE, George. Non-native educators in English language teaching. [S.l.]: Routledge, 2013.  

http://dspace.iua.edu.sd/bitstream/123456789
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/019685999301700201
https://www.editoradialogos.com/livros/linguagem-e-justica-social-saberes-praticas-e-paradigmas-v-2/
https://www.editoradialogos.com/livros/linguagem-e-justica-social-saberes-praticas-e-paradigmas-v-2/


133 

BRASIL. Lei 10.639/2003 (lei ordinária) de 09 de janeiro de 2003. Altera a lei 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 
oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “história e cultura afro-brasileira” e dá outras 
providências. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil [...]. Brasília. 

BRASIL. Lei 11.645/08 de 10 de março de 2008. Diário Oficial da União, Poder Executivo, Brasília. 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria da Educação Básica. Base Nacional Comum 
Curricular. Brasília, 2018a. Disponível em: http:// basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_ 
EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf. Acesso em: 8 out. 2021. 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. 
Parecer CNE/CP 003/2004. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 
Étnico-Raciais. Brasília: MEC, 2004.  

BRASIL. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação das Relações Étnico-raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e 
Africana. Brasília: Ministério da Educação. SECAD; SEPPIR, jun. 2009. 

BROWN, Cecilie Waallann; HABEGGER-CONTI, Jena L. Visual representations of indigenous 
cultures in Norwegian EFL textbooks. Nordic Journal of Language Teaching and Learning, [s.l.], 
v. 5, n. 1, 2017. Disponível em: https://journal.uia.no/index.php/NJLTL/article/view/369. Acesso em: 
13 abr. 2022. 

CALEFFI, Paula. “O que é ser índio hoje?” A questão indígena na América Latina/Brasil no início do 
século XXI. Diálogos Latino-americanos, [s.l.], n. 7, p. 20-42, 2003. 

CAMARGO, Mábia. Atlântico Negro Paiol. Como estão sendo conduzidas as questões de raça e 
etnia nas aulas de língua inglesa? Dissertação (Mestrado em Linguagem, identidade e Subjetividade) – 
Universidade Estadual de Ponta Grossa, 2012. 

CANAGARAJAH, Suresh. Translingual practice: Global Englishes and cosmopolitan relations. 
New York and London: Routledge, 2012. 

CARDOSO, Lourenço. Branquitude acrítica e crítica: A supremacia racial e o branco antirracista. 
Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, [on-line], v. 8, n. 1, p. 607-630, 
2010. Disponível em: http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-
715X2010000100028&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 22 set. 2022. 

CAVALLEIRO, Eliane. Do silêncio do lar ao silêncio escolar – racismo, preconceito e discriminação 
na educação infantil. São Paulo: Contexto, 2003. 

CHAVES, Carla. O ensino de inglês como língua estrangeira na educação infantil: para inglês ver 
ou para valer? Monografia (Curso em Especialização em Educação Infantil) – Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro, 2004. Disponível em: http://www.leffa.pro.br/ensinole.pdf. Acesso em: 05 
dez. 2021.  

CHINWEIZU; ONWUCHEWKA, J.; IHECHUKWU, M. Towards the Decolonization of African 
Literature. Transition, [s.l.], n. 48, p. 29-57, 1975. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/293 
5056?origin=crossref&seq=1#metadata_info_tab_contents. Acesso em: 24 ago. 2021.  

CHINWEIZU. Decolonising the african mind. Lagos, Nigéria: Pero Press, 1987. 

CHINWEIZU. Toward the decolonization of African literature Washington: Howard University 
Press, 1983. Vol. 1. 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-715X2010000100028&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-715X2010000100028&lng=en&nrm=iso


134 

COTRIM, Rodrigo Guimarães Prudente Marquez. Ensino do inglês em contexto indígena 
bi/tri/plurilíngue intercultural. Articulando e Construindo Saberes, [s.l.], v. 5, 2020. 

CUSTÓDIO, Francinaldo dos Santos. A representação do negro no livro didático de língua inglesa. 
Dissertação (Mestrado), 2020. Disponível em: https://repositorio.ifpb.edu.br/xmlui/bitstream/ 
handle/177683/1158/TCC%20com%20ficha%20catalogr%C3%A1fica%20-%20Francinaldo% 
20dos%20Santos%20Cust%C3%B3dio.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 10 fev. 2022.  

DANNER, Leno Francisco; DORRICO, Julie; DANNER, Fernando. Decolonialidade, lugar de fala e 
voz-práxis estético-literária: reflexões desde a literatura indígena brasileira. Alea: Estudos 
Neolatinos, [s.l.], v. 22, p. 59-74, 2020.  

DIANGELO, Robin. White Fragility: Why Understanding Racism Can Be So Hard for White People. 
Boston, EUA: Beacon Press, 2018. 

DICIONÁRIO DE FAVELAS MARIELLE FRANCO. Vila Kennedy (bairro), 2022. Disponível em: 
https://wikifavelas.com.br/index.php/Vila_Kennedy_(bairro). Acesso em: 18 jun. 2022. 

DUBOC, Ana Paula Martinez. Falando francamente: uma leitura bakhtiniana do conceito de “inglês 
como língua franca” no componente curricular língua inglesa da BNCC. Revista da ANPOLL, [s.l.], 
v. 1, n. 48, p. 10-22, 2019. 

DUSSEL, E. Europa, modernidade e eurocentrismo. A colonialidade do saber: eurocentrismo e 
ciências sociais. In: LANDER, Edgardo. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciÍncias 
sociais. Argentina, Buenos Aires: CLACSO, 2005. (Perspectivas latinoamericanas. ColecciÛn Sur 
Sur). Disponível em: https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-
Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-
LIVRO.pdf. Acesso em: 23 jan. 2022. 

EDUCAÇÃO BRAND CONTENT. Novas diretrizes para a Educação Bilíngue no Brasil. [S.l.: 
s.n.], 2021. Disponível em: https://revistaeducacao.com.br/2021/02/01/educacao-bilingue-edify/. 
Acesso em: 07 abr. 2022. 

FAIRCLOUGH, Norman. Critical discourse analysis: The critical study of language. 2. ed. London 
and New York: Routledge, 2013. 

FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 
EdUFBA, 2008. 

FAZ SENTIDO. Cap.5 – Abandono e Evasão escolar. [S.l.: s.n.], 2019. Disponível em: 
https://fazsentido.org.br/wp-content/uploads/2018/12/ESTUDO_DIVERSIDADES_CAP_5_rev.pdf. 
Acesso em: 20 de jan. 2022. 

FERREIRA, Aparecida. Ensino de Língua Inglesa e Microagressões Racistas. Ciclo de colóquio - 
Ensino de línguas e violência. PPGEL, Universidade Federal de Catalão, Goiás, 2021. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=KFYU3OwVtWQ&t=1186s. Acesso em: 10 jan. 2022. 

FERREIRA, Aparecida. Identidades sociais, letramento visual e letramento crítico: imagens na mídia 
acerca de raça/etnia. Trabalhos em Linguística Aplicada, [s.l.], v. 51, p. 193-215, 2012. 

FERREIRA, Aparecida. Teoria Racial Crítica e Letramento Racial Crítico: narrativas e 
contranarrativas de identidade racial de professores de Línguas. Revista da ABPN - Associação 
Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as, [s.l.], v. 6, n. 14, 2014. 

https://repositorio.ifpb.edu.br/xmlui/bitstream/
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf
https://revistaeducacao.com.br/2021/02/01/educacao-bilingue-edify/
https://fazsentido.org.br/wp-content/uploads/2018/12/ESTUDO_DIVERSIDADES_CAP_5_rev.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=KFYU3OwVtWQ&t=1186s


135 

FERREIRA, Aparecida; GOMES, Cássio Murilo Lourenço. Falta representatividade negra em 
materiais didáticos e na mídia, entrevista. Letramento Racial Crítico, Livro Didático e 
Interseccionalidades. UniLetras, [s.l.], v. 41, n. 1, p. 123-127, 2019. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/uniletras/article/view/14825. Acesso em: 13 fev. 2021. 

FERREIRA, Rosineia da Silva. A (des) construção da identidade feminina em Americanah de 
Chimamanda Ngozi Adichie. Dissertação (Mestrado em Literatura) – Universidade de Brasília, 
Brasília, 2019. 

FERREIRA, Susana Aparecida. Identidades Sociais de Raça, Multiletramentos e a prática 
pedagógica do professor de Língua Inglesa. 2016. 319 f. Dissertação (Mestrado em Linguagem e 
Sociedade) - Universidade Estadual do Oeste do Paraná, Cascavel, 2016 .  

FIGUEIREDO, Angela. Raça, Racismo e Classe Média Negra no Brasil e nos Estados Unidos. 
Formação e Estudos em Racismo e Antirracismo. [S.l.: s.n., s/d]. Disponível em:  
https://www.youtube.com/watch?v=b4lcR0WopRo&t=39s. Acesso em: 14 jan. 2022. 

FONSECA, Mariana Bracks. Nzinga Mbandi e as guerras de resistência em Angola. Século XVII. 
2012. Dissertação (Mestrado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.  

FU-KIAU, Kimbwandende Kia Bunseki; LUKONDO-WAMBA, A. M. Kindezi: The Kongo art of 
babysitting. [S.l.]: Black Classic Press, 2000. 

GARCÍA, Ofelia. Education, multilingualism and translanguaging in the 21st century. In: Social 
justice through multilingual education. Multilingual Matters, 2009. p. 140-158. 

GERER. Gerência de Relações Étnico-raciais da Secretaria Municipal de Educação do Rio de 
Janeiro. [S.l.: s.n], 2021. Disponível em: https://sites.google.com/view/gerer-sme/in%C3%ADcio. 
Acesso em: 10 jul. 2022. 

GODOY, Marcos Vinícius Ferreira. Modernismo e Raça Negra. [S.l.: s.n.], 2012. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/modernismo-e-raca-negra/. Acesso em: 18 jan. 2022. 

GOHN, Maria da Glória. “Movimentos Sociais e Lutas pela Educação no Brasil: Experiências e 
Desafios na Atualidade”. Palestra de encerramento. ANPEDSUL, 2016. Disponível em: 
http://www.anpedsul2016.ufpr.br/portal/wp-content/uploads/2015/11/Palestra-de-Encerramento-
Maria-da-Gloria-Gohn.pdf. Acesso em: 15 jan. 2022.  

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Saberes construídos na luta por emancipação. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

GORDIEN, Ary. The Afro: More than a hairstyle. Literature Compass, [s.l.], v. 8, n. 5, p. 332-350, 
2011. 

GRETTA, Maella. Histórias sobre a aprendizagem de francês nas escolas de Gabão e Costa do 
Marfim: o não reconhecimento educacional da diversidade linguística. Ciclo de colóquios “Ensino de 
línguas e violência”. Goiás: PPGEL-Universidade Federal de Catalão, 2021. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=46o2aDlc5eM. Acesso em: 15 jan. 2022. 

HALL, Stuart. Cultura e representação. Organização e Revisão Técnica: Arthur Ituassu; Tradução: 
Daniel Miranda e William Oliveira. PUC-Rio: Apicuri, 2016. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: educação como prática da liberdade. Tradução: Marcelo 
Brandão Cipolla. 2. ed. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2017.  

https://revistas.uepg.br/index.php/uniletras/article/view/14825
https://www.youtube.com/watch?v=b4lcR0WopRo&t=39s
https://sites.google.com/view/gerer-sme/in%C3%ADcio
https://www.geledes.org.br/modernismo-e-raca-negra/
http://www.anpedsul2016.ufpr.br/portal/wp-content/uploads/2015/11/Palestra-de-Encerramento-Maria-da-Gloria-Gohn.pdf
http://www.anpedsul2016.ufpr.br/portal/wp-content/uploads/2015/11/Palestra-de-Encerramento-Maria-da-Gloria-Gohn.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=46o2aDlc5eM


136 

HOOKS, bell. Teaching Community: a pedagogy of hope. New York and London: Routledge, 2003. 

IBGE, 2010. Crianças. Disponível em: https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/20507-
indigenas.html. Acesso em: 13 jan. 2022. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogá, 2019. 

KOAMA, Eldaa. Cúpula França – África. [S.l.: s.n.], out. 2021. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=jc8RRhmwK80&t=5404s. Acesso em: 20 jan. 2022. 

KOUTSOUKOS, Sandra Sofia Machado. Zoológicos humanos: gente em exibição na era do 
imperialismo. São Paulo: Editora da Unicamp, 2020. 

KPOHOLO, Fabrice. A ancestralidade africana e a necessidade da reconexão. Encontro 
Temático sobre Imaginário, ANIME (Africanidades, Imaginário e Educação) – UFJF. 
Fevereiro de 2021. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=EyM9RgeDgSE. Acesso 
em: 20 jan. 2022. 

KUBOTA, R.; LIN, A. M. (ed.). Race, culture, and identities in second language education: 
Exploring critically engaged practice. New York: Routledge, 2009. 

LADSON-BILLINGS, Gloria et al. Para além de uma educação multicultural: teoria racial crítica, 
pedagogia culturalmente relevante e formação docente: entrevista com a Professora Gloria Ladson-
Billings. São Paulo: Educação e sociedade, 2002. Disponível em: https://www.scielo.br/j/es/a/hZfZ 
qnWsYWXT9Rk9BJNnZYw/abstract/?lang=pt. Acesso em: 18 ago. 2022. 

LEFFA, Vilson J. O ensino de línguas estrangeiras no contexto nacional. Contexturas, APLIESP, 
[s.l.], n. 4, p. 13-24, 1999. 

LENCASTRE, Carla. “Pandemia” de abandono e evasão escolar. [S.l.: s.n.], 2021. Disponível em: 
https://projetocolabora.com.br/ods4/pandemia-de-abandono-e-evasao-escolar/. Acesso em: 23 jan. 
2022. 

LIGGETT, Tonda. Unpacking white racial identity in English language teacher education. Race, 
culture, and identities in second language education: Exploring critically engaged practice, [s.l.], 
p. 27-43, 2009. Disponível em: https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/9780203876657-
7/unpacking-white-racial-identity-english-language-teacher-tonda-liggett-education. Acesso em: 03 
set. 2022. 

LIMA, Maiana. Live no Instagram no perfil do Prof. Paulo Vendaval com o título Necropolítica 
em múltiplos olhares. Ep2 part.2: Raciolinguística. 2020, 59:52 min, son., color. Disponível no 
Instagram pelo link: https://www.instagram.com/tv/CEutG_Ql1dHLnoUnTkmyVI8L8Bzd 
KCJv2BNeHo0/. Acesso em: 10 jul. 2022. 

LOVE, D. Stanford study: ‘Culturally relevant’ teaching boosts GPA, attendance for at-risk youth, so 
why not make it universal?”. Atlanta Blackstar, [s.l.], 2016. Retrieved from: 
http://atlantablackstar.com/ 2016/01/26/stanford-studyculturally-relevant-teaching-boosts-gpa-
attendance-for-at-risk-youth-so-whynot-make-it-universal/.  

MAHBOOB, Ahmar; GOLDEN, Ruth. Looking for native speakers of English: Discrimination in 
English language teaching job advertisements. Age, [s.l.], v. 3, n. 18, p. 21, 2013. Disponível em: 
http://nnestevo2015.pbworks.com/w/file/fetch/88957718/5._VIAJ_1.1._Mahboob_and_Golden__pp._
72%E2%80%9081_1_.pdf. Acesso em: 15 mar. 2022. 

https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/20507-indigenas.html
https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/20507-indigenas.html
https://www.youtube.com/watch?v=jc8RRhmwK80&t=5404s
https://www.youtube.com/watch?v=EyM9RgeDgSE
https://www.scielo.br/j/es/a/hZfZqnWsYWXT9Rk9BJNnZYw/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/es/a/hZfZqnWsYWXT9Rk9BJNnZYw/abstract/?lang=pt
https://projetocolabora.com.br/ods4/pandemia-de-abandono-e-evasao-escolar/
https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/9780203876657-7/unpacking-white-racial-identity-english-language-teacher-tonda-liggett-education
https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/9780203876657-7/unpacking-white-racial-identity-english-language-teacher-tonda-liggett-education
https://www.instagram.com/tv/CEutG_Ql1dHLnoUnTkmyVI8L8BzdKCJv2BNeHo0/
https://www.instagram.com/tv/CEutG_Ql1dHLnoUnTkmyVI8L8BzdKCJv2BNeHo0/
http://atlantablackstar.com/2016/01/26/stanford-studyculturally-relevant-teaching-boosts-gpa-attendance-for-at-risk-youth-so-whynot-make-it-universal/
http://atlantablackstar.com/2016/01/26/stanford-studyculturally-relevant-teaching-boosts-gpa-attendance-for-at-risk-youth-so-whynot-make-it-universal/


137 

MAKALELA, Leketi. Ubuntu translanguaging: An alternative framework for complex multilingual 
encounters. Southern African Linguistics and Applied Language Studies, [s.l.], v. 34, n. 3, p. 187-
196, 2016. 

MARQUES, Valéria; SATRIANO, Cecilia. Narrativa autobiográfica do próprio pesquisador como 
fonte e ferramenta de pesquisa. Linhas Críticas, [s.l.], v. 23, n. 51, p. 369-386, 2017. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Tradução de Renata Santini. Rio de Janeiro: n-1 Edições, 2018. 

MEDFORD, Kendall. Respeitando os falantes das variedades não-padrão na aula alfabetização 
nos Estados Unidos. Palestra do Ciclo de colóquios Ensino de Língua e Violência, Universidade 
Federal de Catalão, maio 2021. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=iupZMkOa_ck. 
Acesso em: 04 set. 2021. 

METZ, Mike. Addressing English teachers’ concerns about decentering Standard English. English 
Teaching: Practice & Critique, [s.l.], v. 16, n. 3, p. 363-374, 2017. 

MICHAELIS. [S.l.: s.n.], 2022. Disponível em: https://michaelis.uol.com.br/palavra/qqwyp/negro/. 

MIGNOLO, Walter. “El pensamiento des-colonial, desprendimiento y apertura: un manifiesto.” 
Revista Telar, [s.l.], p. 7-38. 2008. 

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais, [s.l.], v. 32, 2017. 

MOORE, Carlos. Racismo e Sociedade: novas práticas epistemológicas para entender o racismo. 
Belo Horizonte: Nandyala, 2012. 

MUDIMBE, V. Y. A invenção de África: Gnose, filosofia e a ordem do conhecimento. Mangualde 
(Portugal), Luanda: Edições Pedago; Edições Mulemba, 2013. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. 5. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

NASCIMENTO, Gabriel; MASTRELLA-DE-ANDRADE, M. R. Lazer no livro didático de inglês: 
identidades de classe social. Revista Horizontes de Linguística Aplicada, [s.l.], v. 16, n. 1, 2017. 
Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/horizontesla/article/view/1495. Acesso em: 25 ago. 
2021. 

NASCIMENTO, Gabriel. O negro-tema na Linguística: rumo a uma descolonização do racialismo e 
do culturalismo racialista nos estudos da linguagem. Polifonia, [s.l.], v. 27, n. 46, 2020. 

NASCIMENTO, Gabriel. Racismo linguístico: os subterrâneos da linguagem e do racismo. Belo 
Horizonte: Editora Letramento, 2020. 

NCES. Racial/Ethnic Enrollment in Public Schools. [S.l.: s.n.], 2022. Disponível em 
https://nces.ed.gov/programs/coe/indicator/cge/racial-ethnic-enrollment#:~:text=Of%20the%2049.4% 
20million%20students,Native%2C%20and%20180%2C000%20were%20Pacific. 

NDLOVU-GATSHENI, Sabelo J. Decoloniality in Africa: A continuing search for a new world order. 
Australasian Review of African Studies, [s.l.], v. 36, n. 2, p. 22-50, 2015. 

NDLOVU-GATSHENI, Sabelo J. Discourses of decolonization/decoloniality. Papers on Language 
and Literature, [s.l.], v. 55, n. 3, p. 201-226, 2019. 

https://www.youtube.com/watch?v=iupZMkOa_ck
https://michaelis.uol.com.br/palavra/qqwyp/negro/


138 

NETO, Mauricio Souza. “Por que pensar hoje em uma educação linguística antirracista.” Revista 
Paraguaçu, [s.l.], 2021. Disponível em: http://www3.ufrb.edu.br/seer/index.php/revistaparaguacu/ 
article/view/2042. Acesso em: 20 abr. 2022. 

NJERI, Aza. Reflexões artístico-filosóficas sobre a humanidade negra. Ítaca, Especial Filosofia 
Africana, Rio de Janeiro, UFRJ, n. 36, p. 164-226, 2020. 

NOBLES, Vera L.; FREDERICO, Roberta M. African Tongues in Our Mouths: Their Role in 
African-Centred Psychology. [S.l.: s.n.], 2021. Disponível em: https://doi.org/10.29086/2519-
5476%2F2020%2Fv27n1a4 . Acesso em: 23 jan. 2022. 

NOBLES, W. W. From Black Psychology to Sakhu Djaer: Implications for the Further Development 
of a Pan African Black Psychology. Journal of Black Psychology, [s.l.], p.1-17, 2015. 

OBSERVATÓRIO PARA O ENSINO DA LÍNGUA INGLESA. Professoras e Professores de Inglês 
no Brasil: Retratos de uma Profissão a partir do Censo Escolar e do Censo da Educação Superior. São 
Paulo: British Council, 2021. Disponível em: www.inglesnasescolas.org. Acesso em: 15 jun. 2022. 

OLIVEIRA, Josué Petrônio Quirino de. Zumbi dos Palmares: a afro-resiliência. Revista espaço 
acadêmico, [s.l.], v. 17, n. 197, p. 102-113, 2017. 

OLIVEIRA, L. F. O que é uma educação decolonial. Nuevamérica, [s.l.], v. 149, 2016. 

OYINSAN, Olubunmi. Healing tongues: an exploration of the impact of orature on literary texts by 
Black women. Dissertação (Mestrado) – Saint Mary’s University, Nova Escócia, 2006. 

PAIVA, V. L. M. O. História do material didático de língua inglesa no Brasil. O livro didático de 
língua estrangeira: múltiplas perspectivas. Campinas: Mercado de Letras, 2009. p. 17-56. 

CHINWEIZU et al. and the Evaluation of African Literature. International Fiction Review, Eustace 
Palmer, v. 15, n. 1, p. 54-57, 1988. Disponível em: https://journals.lib.unb.ca/index.php/IFR/article/ 
download/13903/14985. Acesso em: 20 set. 2022. 

PASSEGI, M. C. Narrativas da experiência na pesquisa formação: do sujeito epistêmico ao sujeito 
biográfico. Roteiro, [s.l.], v. 41, 2016.  

PENNYCOOK, Alastair. English and the discourses of colonialism (the politics of language). 
London: Routledge, 2002. 

PEREIRA, D. R. M. Um estudo dos gêneros orais aula espetáculo e aula show. Olhares & Trilhas, 
[s.l.], v. 19, n. 2, p. 196-229, 2017. Disponível em: https://seer.ufu.br/index.php/olharesetrilhas/article/ 
view/40261. Acesso em: 23 jan. 2022. 

PETIT, Sandra Haydeé. Pretagogia: Pertencimento, Corpo-Dança Afroancestral e Tradição Oral. 
Contribuições do Legado Africano para a Implementação da Lei n. 10.639/2003. Fortaleza: EdUECE, 
2015. 

PETTER, Margarida. Linguagem, língua, linguística. Introdução à linguística, [s.l.], v. 6, p. 11-24, 
2002.  

PNUD, 2022. 10 curiosidades sobre povos indígenas. [S.l.: s.n.], 2022. Disponível em  
https://news.un.org/pt/gallery/168991#:~:text=1%20%2D%20Existem%20cerca%20de%20370,Pnud.
&text=2%20%2D%20Povos%20ind%C3%ADgenas%20criaram%20e,das%207%20mil%20linguas%
20mundiais. Acesso em: 13 maio 2022. 

http://www3.ufrb.edu.br/seer/index.php/revistaparaguacu/article/view/2042
http://www3.ufrb.edu.br/seer/index.php/revistaparaguacu/article/view/2042
https://doi.org/10.29086/2519-5476%2F2020%2Fv27n1a4
https://doi.org/10.29086/2519-5476%2F2020%2Fv27n1a4
http://www.inglesnasescolas.org/
https://journals.lib.unb.ca/index.php/IFR/article/download/13903/14985
https://journals.lib.unb.ca/index.php/IFR/article/download/13903/14985
https://news.un.org/pt/gallery/168991#:~:text=1%20%2D%20Existem%20cerca%20de%20370,Pnud.&text=2%20%2D%20Povos%20ind%C3%ADgenas%20criaram%20e,das%207%20mil%20linguas%20mundiais
https://news.un.org/pt/gallery/168991#:~:text=1%20%2D%20Existem%20cerca%20de%20370,Pnud.&text=2%20%2D%20Povos%20ind%C3%ADgenas%20criaram%20e,das%207%20mil%20linguas%20mundiais
https://news.un.org/pt/gallery/168991#:~:text=1%20%2D%20Existem%20cerca%20de%20370,Pnud.&text=2%20%2D%20Povos%20ind%C3%ADgenas%20criaram%20e,das%207%20mil%20linguas%20mundiais


139 

QUIJANO, Aníbal. The challenge of the “indigenous movement” in Latin America. Socialism and 
Democracy, [s.l.], v. 19, n. 3, p. 55-78, 2005.  

RAJAGOPALAN, Kanavillil. O professor de línguas e a suma importância do seu entrosamento 
na política linguística do seu país. Política linguística e ensino de língua. Campinas, SP: Pontes 
Editores, 2014. p. 73-82. 

REZENDE, Tânia Ferreira. Políticas de apagamento linguístico em contexto brasileiro. In: BARROS, 
Débora Magalhães de; SILVA, Kleber Aparecido da; CASSEB-GALVÃO,Vânia Cristina. (org.). O 
ensino em quatro atos: interculturalidade, tecnologia de informação, leitura e gramática. Campinas, 
SP: Pontes Editores, 2015. p. 63-77. 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das letras, 2019.  

ROCHA, Carlos. Introdução. In: WA THIONG’O, NGUGI. Descolonização mental. São Paulo: 
Editora Filhos da África, 2021. p. 10-31. 

ROCHA, Simone. A educação como ideal eugênico: o movimento eugenista e o discurso educacional 
no boletim de eugenia 1929-1933. Cadernos de pesquisa: pensamento educacional, [s.l.], v. 6, n. 
13, p. 162-177, 2011. 

RODNEY, Walter. Como a Europa subdesenvolveu a África. Tradução: Edgar Valles. Lisboa: 
Seara Nova, 1975.  

ROQUE et al. Jogos Mundiais dos Povos Indígenas. Brasil, 2015: o importante é celebrar! [S.l.]: 
Ministério do Esporte, 2017. 

ROSA, Jonathan; FLORES, Nelson. Unsettling race and language: Toward a raciolinguistic 
perspective. Language in society, [s.l.], v. 46, n. 5, p. 621-647, 2017. 

SANTOS, Gabriel Nascimento; RIBEIRO, Maria D’Ajuda Alomba. Análise semântica e pragmática 
dos significantes “neguinho(a)”, e “nego(a)” no século XIX e no mundo contemporâneo. Cadernos do 
CNLF, [s.l.], v. 4, n. 3, p. 2347, 2010. 

SANTOS, Gislene Aparecida dos. A invenção do “ser negro”: um percurso das ideias que 
naturalizaram a inferioridade dos negros. São Paulo: Univ. Pontifícia Comillas, 2002. 

SANTOS, Joelma Silva. Raça / etnia, cultura, identidade e o professor na aplicação da Lei n. 

10.639/03 em aulas de língua inglesa: Como?184f,2011. Dissertação (Mestrado) – Universidade 
do Estado da Bahia. Departamento de Ciências 
Humanas. Campus I. 2011. 

SANTOS, Luiz Paulo Oliveira dos. “Não me chame de moreno, eu sou negão”: uma análise do 
discurso autorreferente do bloco afro-baiano Ilê Aiyê. Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso 
em História) – Instituto de Ciências Humanas, Comunicação e Artes, Universidade Federal de 
Alagoas, Maceió, 2019. 

SATYRO, Diego. Affectivity and agency in English teaching for Youth and Adult Education. Revista 
Brasileira de Linguística Aplicada, [s.l.], v. 22, p. 94-124, 2022. 

SCHEYERL, Denise Chaves de Menezes; SIQUEIRA, Sávio. Materiais didáticos para o ensino de 
línguas na contemporaneidade: contestações e proposições. [S.l.]: EDUFBA, 2012. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/16424. 



140 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Sim, nós somos racistas: estudo psicossocial da branquitude paulistana. 
Psicologia & Sociedade, São Paulo, v. 26, p. 83-94, 2014. 

SECOM, 2022. Indígenas/Etnia, Manual de Comunicação da SECOM. [S.l.: s.n.], 2022. 
Disponível em: https://www12.senado.leg.br/manualdecomunicacao/estilos/indio#:~:text=Ind%C3% 
ADgena%20significa%20%22origin%C3%A1rio%2C%20aquele%20que,vez%20de%20Dia%20do%
20%C3%8Dndio. Acesso em: 13 set. 2022. 

SENRA, Iara Andrade. O brasileiro: a formação da identidade nacional e a questão racial. [S.l.]: Paco 
Editorial, 2014. 

SHIM, Jenna Min. Towards a more nuance understanding of white teachers of English learners: 
Increasing capacity and capabilities. Journal of Language Teaching and Research, [s.l.], v. 10, n. 1, 
p. 1, 2019. 

SILVA, Carla Pereira. Resenha “Decolonialidade e Pensamento Afrodiaspórico” de Joaze Bernardino-
Costa, Nelson Maldonado-Torres e Ramón Grosfoguel. Revista Brasileira de Estudos Africanos, 
[s.l.], v. 5, n. 9, 2020. 

SILVA, M. L. da. Biopolítica, educação e eugenia no Brasil (1911-1945). Revista Ibero-Americana 
de Estudos em Educação, Araraquara, v. 8, n. 4, p. 900-922, 2014. Disponível em: 
https://periodicos.fclar.unesp.br/iberoamericana/article/view/5070. Acesso em: 31 jan. 2022. 

SILVA, Tomaz Tadeu et al. A produção social da identidade e da diferença. In: SILVA, Tomaz Tadeu 
da. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2000. p. 73-102. 

SME, 2020. Currículo carioca 2020. Disponível em http://www.rio.rj.gov.br/web/rioeduca/ 
exibeconteudo/?id=10885079. Acesso em: 15 jan. 2022.  

SOUZA, Carlos Fabiano de. O professor de língua inglesa em cursos de idiomas: uma análise crítico-
reflexiva do exercício docente nesse “locus” de ensino-aprendizagem de LE/Inglês. Revista 
Contexturas, [s.l.], n. 21, p. 53-74, 2013. Disponível em 
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idio
mas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-
disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf
&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-
MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzk
WMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanI
epVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAc
SK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-
Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-
Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA. Acesso em: 08 maio 2022. 

SOUZA, Jaqueline Santos de. BNCC de Língua Inglesa X Práxis Decolonial: 10.639 Silenciamentos. 
In: NETO, Mauricio J. Souza. (org.). Lingua(gem) e justiça social: saberes, práticas e paradigma. 
Tutóia: Diálogos, 2022. p. 67-84. (livro eletrônico). Disponível em: https://www.editoradialogos.com/ 
livros/linguagem-e-justica-social-saberes-praticas-e-paradigmas-v-2/. Acesso em: 02 fev. 2022. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro. Rio de Janeiro: Graal, 1983. 

STASCXAK, Francinalda Machado; SANTANA, Juliana Silva. Narrativas autobiográficas de 
professoras da educação básica: a constituição da identidade docente como processo permanente. 
Práticas Educativas, Memórias e Oralidades-Rev. Pemo, [s.l.], v. 1, n. 2, p. 1-13, 2019. Disponível 
em: https://revistastestes.uece.br/index.php/revpemo/article/view/3512/3119. Acesso em: 20 mar. 
2022. 

https://www12.senado.leg.br/manualdecomunicacao/estilos/indio#:~:text=Ind%C3% ADgena%20significa%20%22origin%C3%A1rio%2C%20aquele%20que,vez%20de%20Dia%20do%20%C3%8Dndio
https://www12.senado.leg.br/manualdecomunicacao/estilos/indio#:~:text=Ind%C3% ADgena%20significa%20%22origin%C3%A1rio%2C%20aquele%20que,vez%20de%20Dia%20do%20%C3%8Dndio
https://www12.senado.leg.br/manualdecomunicacao/estilos/indio#:~:text=Ind%C3% ADgena%20significa%20%22origin%C3%A1rio%2C%20aquele%20que,vez%20de%20Dia%20do%20%C3%8Dndio
http://www.rio.rj.gov.br/web/rioeduca/exibeconteudo/?id=10885079
http://www.rio.rj.gov.br/web/rioeduca/exibeconteudo/?id=10885079
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/35087684/O_professor_de_lingua_inglesa_em_cursos_de_idiomas_Contexturas-libre.pdf?1413041167=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DO_PROFESSOR_DE_LINGUA_INGLESA_EM_CURSOS.pdf&Expires=1682878341&Signature=AuS2K1aapbH8-MX3WFGjgk4nocpFzLgAcUCf8wSZjz7NqavAEVAOP~nSSh3BZdY9K9khiZ9IC8GXZfSz8c5qzkWMSDb4SCZG0OhSED8bDwwGyPnY1z0WQTWupNNNIPZmV~7FM7vH0TMjsvTLBTQQxyanIepVaQSBsj64r8MoNAyoO2vP6iBOLBIEqob3NyxZsCuVk4Ib79vfQUkD8UNOJvi800INJ8lt8JHEAcSK4r-IztVzWrk9FAHTLGmhzgx74QENY5MX7ZK1QK6FP5Ab695cBgY0kOCKtSgtStyID2~M-Tp-3ZTwJIIjI30XHkk2Zgk5nfDSm-vOV9LY-3vrYA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://www.editoradialogos.com/livros/linguagem-e-justica-social-saberes-praticas-e-paradigmas-v-2/
https://www.editoradialogos.com/livros/linguagem-e-justica-social-saberes-praticas-e-paradigmas-v-2/
https://revistastestes.uece.br/index.php/revpemo/article/view/3512/3119


141 

TANNER, Samuel Jaye. Whiteness Is a White Problem. English Education, [s.l.], v. 51, n. 2, p. 182-
199, 2019. Disponível em: https://www.researchgate.net/profile/Samuel-Tanner-
2/publication/330366785_Whiteness_Is_a_White_Problem_Whiteness_in_English_Education_A_Whi
te_Problem/links/5c3caab0a6fdccd6b5ac688d/Whiteness-Is-a-White-Problem-Whiteness-in-English-
Education-A-White-Problem.pdf. 

VEIGA, Lucas Motta. Descolonizando a psicologia: notas para uma Psicologia Preta. Fractal: 
Revista de Psicologia - Dossiê Psicologia e epistemologias contra-hegemônicas, Niterói, v. 31, n. 
esp., p. 244-248, set. 2019.  

VITOR, Viviane da Silva Araújo. Educação antirracista e práticas pedagógicas em uma escola 
pública de Guanambi/BA: entre ausências e emergências. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia, Programa de Pós-Graduação em Ensino – PPGEn, 
Vitória da Conquista, 2021. 

WA THIONG’O, Ngugi. Decolonizing the cognitive process. [S.l.: s.n.], 2022. Disponível em: 
https://www.sgoki.org/no/2022/02/25/ngugi-wa-thiongo-lecture-at-howard-university-qbl-
decolonizing-the-cognitive-process-discussing-w-ruha-benjamin-philip-kurian-and-dag-herbjornsrud/. 

WA THIONG’O, Ngugi. Descolonização da mente africana: a política da linguagem na cultura 
africana, 1938. Tradução: Carlos R. Rocha (Foca). Diáspora Africana: Editora Filhos da África, 2021.  

WA THIONG’O, Ngugi. Education for a National Culture1. Apresentação de trabalho no Seminário 
de Educação do Zimbabwe - Past, Present and Future, em Agosto de 1981. Forward, [s.l.], v. 4, n. 2 e 
3, 1982. 

WA THIONG'O, Ngugi. Moving the center: The struggle for cultural freedoms. Reino Unido: James 
Currey, 1993. 

WATERS, Amanda; ASBILL, Lisa. Reflections on cultural humility. [S.l.]: CYF News, 2013.  

WATSON-VANDIVER, M.J.; WIGGAN, G. The genius of Imhotep: An exploration of African-
centered curricula and teaching in a high achieving U.S. urban school. Teaching and Teacher 
Education, [s.l.], 2018. 

WEST, Cornel. Questão de raça. Tradução de Laura Teixeira Motta. 2. ed. São Paulo: Companhia de 
Bolso, 2021. 

WOLFRAM, Walt. Language Ideology and Dialect: Understanding the Oakland Ebonics Controversy. 
Journal of English Linguistics, [s.l.], v. 26, n. 2, p. 106-121, jun. 1998. Disponível em: 
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/007542429802600203. Acesso em: 04. set. 2021.  

ZELEZA, Paul T. The decolonization of African knowledges. [S.l.: s.n.], 2017. 

  

https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/007542429802600203


142 

APÊNDICES 
Fotos da atividade sobre a realeza africana 

 

 

Fotos da atividade “Espaços reais” 

Capa do livro 

 

 

 



143 

Alguns textos dos alunos que participaram do livro 

 

   

Ilustrações do livro feitas pela professora Júlia Nunes 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 



144 

Fotos da oficina com o Philipe Valentim 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



145 

Slides da Formação 



146 



147 



148 



149 



150 



151 

 

 


