
UFRRJ 

 

INSTITUTO DE GEOCIÊNCIAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM  

GEOGRAFIA 
 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

O QUILOMBO DA TAPERA COMO TERRITÓRIO NEGRO NA 

CIDADE DE PETRÓPOLIS/RJ E SUA RELEVÂNCIA PARA O ENSINO 

ESCOLAR DA GEOGRAFIA NO ÂMBITO DA LEI 10.639/2003  

 

 

 

FLÁVIO PINHO GONÇALVES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2024 
 

https://sigaa.ufrrj.br/sigaa/public/centro/portal.jsf?lc=pt_BR&id=605


   
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE GEOCIÊNCIAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GEOGRAFIA – PPGGEO 

 

 

 

O QUILOMBO DA TAPERA COMO TERRITÓRIO NEGRO NA 

CIDADE DE PETRÓPOLIS/RJ E SUA RELEVÂNCIA PARA O ENSINO 

ESCOLAR DA GEOGRAFIA NO ÂMBITO DA LEI 10.639/2003  

 

 

 

FLÁVIO PINHO GONÇALVES 

 

 

Sob a Orientação da Professora 

Dra. Geny Ferreira Guimarães 

 

 

Dissertação submetida como requisito 

parcial para obtenção do grau de 

Mestre em Geografia, no Programa de 

Pós-Graduação em Geografia, Área de 

Concentração Espaço, Questões 

Ambientais e Formação em Geografia. 

 

 

 

 

 

Seropédica, RJ 

Junho de 2024



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico 

 

 

Ficha catalográfica elaborada 

com os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 

 
 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001. 

 

 

  

 

Gonçalves, Flávio Pinho , 1975- 

G642q   O Quilombo da Tapera como território negro na  

cidade de Petrópolis/RJ e sua relevância para o ensino 

escolar da Geografia no âmbito da Lei 10.639/2003. /  

Flávio Pinho Gonçalves. - Seropédica/RJ, 2024. 

207 f.: il. 

 

Orientadora: Geny Ferreira Guimarães. 

Dissertação(Mestrado). - Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro, PPGGEO - UFRRJ / Mestrado em 

Geografia, 2024. 

 

1. Geografia. 2. Quilombo. 3. Racismo. 4. Lei 

10.639/2003. I. Ferreira Guimarães, Geny, 1970-, 

orient. II Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro. PPGGEO - UFRRJ / Mestrado em Geografia III. 

Título. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE GEOCIÊNCIAS 

 

 
HOMOLOGAÇÃO DE DISSERTAÇÃO DE MESTRADO Nº 36/2024 - IGEO (11.39.00.34)  

 
Nº do Protocolo: 23083.024136/2024-13 

Seropédica-RJ, 17 de maio de 2024. 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

 INSTITUTO DE GEOCIÊNCIAS / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

 PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GEOGRAFIA 

 

 

 

FLÁVIO PINHO GONÇALVES 

 

 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em 

Geografia, no Programa de Pós-Graduação em Geografia – PPGGEO, área de concentração: 

Espaço, Questões Ambientais e Formação em Geografia 

 

 

DISSERTAÇÃO APROVADA EM 16/05/2024 

 

 

 

Dra. Geny Ferreira Guimarães – UFRRJ  

 

Orientadora  

 

 

 

Dra. Rita de Cássia Martins Montezuma – UFF  

 

(membro da banca)  

 

 

 

Dra. Monika Richter – UFF/UFRRJ  

 

(membro da banca) 

 

 

 

 



(Assinado digitalmente em 06/06/2024 12:47) 
GENY FERREIRA GUIMARAES 

PROFESSOR ENS BASICO TECN TECNOLOGICO 

CTUR (12.28.01.30)  

Matrícula: ###532#2 

 

 
(Assinado digitalmente em 18/05/2024 13:37) 

MONIKA RICHTER  
ASSINANTE EXTERNO  

CPF: ###.###.977-## 

 

 

 

(Assinado digitalmente em 17/05/2024 10:15) 
RITA DE CÁSSIA MARTINS MONTEZUMA 

ASSINANTE EXTERNO 

CPF: ###.###.317-## 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/public/documentos/index.jsp 

informando seu número: 36, ano: 2024, tipo: HOMOLOGAÇÃO DE DISSERTAÇÃO DE 

MESTRADO, data de emissão: 17/05/2024 e o código de verificação: af0c3911c3 

  

https://sipac.ufrrj.br/public/documentos/index.jsp


 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, gostaria de, nessa oportunidade, utilizar este espaço para agradecer a 

Deus por toda sua bondade e misericórdia em prover a energia vital para cada dia da minha 

existência. 

  

Minha imensa gratidão ao Quilombo da Tapera, motivo e fonte de inspiração para a 

realização desta pesquisa, sobretudo, aos lideres Adão e Denise que, desde o primeiro contato, 

me acolheram com toda gentileza, paciência e cordialidade. 

     

À minha amada família, minha esposa Rosangela e meu filho Lael, pelo 

encorajamento para cursar este mestrado e, sem os quais eu não teria conseguido vencer mais 

este desafio. 

 

À minha querida mãe, Nilza, que sempre me incentivou a estudar, assim como à minha 

querida sogra, Maria da Glória, que abnegadamente tem se doado constantemente para ajudar 

a cuidar da minha família, e sem a qual teria sido muito mais difícil a consecução deste 

trabalho. 

 

Agradeço à minha orientadora Profª. Drª. Geny Ferreira Guimarães por ter me aceitado 

como orientando, e por ter conduzido este labor com muita serenidade, sabedoria e profundo 

conhecimento, sempre me impulsionando a novas descobertas e à busca constante por 

crescimento intelectual. 

       

Minha gratidão às professoras, que tão gentilmente aceitaram compor a Banca de 

Defesa da dissertação como avaliadoras, Profª. Drª. Rita de Cássia Martins Montezuma e a 

Profª. Drª. Monika Richter. 

 

                                     -                       – 

PPGGEO/UFRRJ, pela oportunidade de realizar este sonho pessoal, intelectual, científico e 

profissional. 

 

 E a todas as pessoas que direta ou indiretamente me apoiaram, mesmo que somente 

em palavras, pois elas têm muita força. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 RESUMO 

 

GONÇALVES, Flávio Pinho. O Quilombo da Tapera como território negro na cidade de 

Petrópolis/RJ e sua relevância para o ensino escolar da Geografia no âmbito da Lei 

10.639/2003. 2024. 207 p. Dissertação (Mestrado em Geografia). Instituto de Geociências, 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ. 2024. 

 

A dissertação intitulada 'O Quilombo da Tapera como território negro na cidade de 

Petrópolis/RJ e sua relevância para o ensino escolar da Geografia no âmbito da Lei 

10.639/2003' analisou, como objetivo geral, a importância do diálogo entre o Quilombo da 

Tapera/Petrópolis/RJ e a Escola Municipal Teodoro Machado naquilo que envolve o quilombo 

como território negro de resistência/existência e o ensino escolar da Geografia no âmbito da 

Lei 10.639/2003. Nos objetivos específicos o estudo mapeou os fatores Geo-Históricos que 

permitem na práxis do ensino da Geografia as estratégias e os caminhos de resistências 

adotados pelos quilombolas do Tapera enquanto demonstração de uma consciência geográfica 

de resistência/existência. Na mesma direção buscou identificar possíveis manifestações de 

preconceitos, racismo, estereotipias, marginalizações e violências em relação às crianças e 

adolescentes quilombolas em uma das escolas em que estudam; além de verificar, num 

terceiro objetivo específico, as condições ou elementos histórico-culturais que levam a 

processos de invisibilidade da cultura negra quilombola dos remanescentes do Quilombo da 

Tapera, considerando os espaços escolares que ocupam e a cidade que transitam. Como 

metodologia, o estudo utilizou de procedimentos de pesquisa qualitativa em Geografia que, 

por meio da pesquisa bibliográfica, de campo e realização de questionários, entrevistas 

semiestruturadas e de registro fotográfico, contribuiu para apresentar e analisar os dados sob 

as perspectivas teórico-crítica e afrodiaspóricas. Com isso o estudo permitiu identificar como 

as práticas pedagógicas dos professores de Geografia se relacionam com o atendimento da Lei 

10.639/2003 e condições identitárias de afirmação de direitos humanos e educacionais 

fundamentais para o avanço democrática, plural e cultural dessa comunidade.  

 

Palavras-Chave:  Geografia, Quilombo,  Racismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

ABSTRACT 

 

GONÇALVES, Flávio Pinho. Quilombo da Tapera as a black territory in the city of 

Petrópolis/RJ and its relevance for Geography school teaching within the scope of Law 

10,639/2003. 2024. 207 p    . D            (      ’           p y). I            

Geosciences, Federal Rural University of Rio de Janeiro, Seropédica, RJ. 2024. 

 

The dissertation entitled 'The Quilombo da Tapera as a black territory in the city of 

Petrópolis/RJ and its relevance for the school teaching of Geography within the scope of Law 

10.639/2003', analyzed, as a general objective, the importance of the dialogue between the 

Quilombo da Tapera Tapera/Petrópolis/RJ and the Teodoro Machado Municipal School and 

the CIEP Cândido Portinari in what involves the quilombo as a black territory of 

resistance/existence and the school teaching of Geography within the scope of Law 

10.639/2003. In the specific objectives, the study mapped the Geo-Historical factors that 

allow in the praxis of teaching Geography the strategies and resistance paths adopted by the 

Tapera quilombolas as a demonstration of a geographic awareness of resistance/existence. In 

the same direction, it sought to identify possible manifestations of prejudice, racism, 

stereotypes, marginalization and violence in relation to quilombola children and adolescents 

in the schools they study; in addition to verifying, in a third specific objective, the conditions 

or historical-cultural elements that lead to processes of invisibility of the black quilombola 

culture of the remnants of Quilombo da Tapera, considering the school spaces they occupy 

and the city they transit through. As a methodology, the study used qualitative research 

procedures in Geography which, through bibliography and field research and questionnaires, 

semi-structured interviews and alternative forms of photographic/image recording, 

contributed to present and analyze the data under the theoretical-critical perspective. Thus, the 

study allowed identifying how the pedagogical practices of Geography teachers are related to 

compliance with Law 10.639/2003 and identity conditions for the affirmation of human and 

fundamental educational rights for the democratic, plural and cultural advancement of this 

community. 

 

Keywords: Geography. Quilombo. Racism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Localização do Quilombo da Tapera, Petrópolis, RJ ............................................... 83 
Figura 2 - Caracterização do território quilombola de Tapera .................................................. 84 
Figura 3 - Perfil de elevação do sentido longitudinal (Oeste-Leste) da área da comunidade 

quilombola de Tapera ............................................................................................................... 84 

Figura 4 - Perfil de elevação do sentido transversal (Norte-Sul) da área da comunidade 

quilombola de Tapera ............................................................................................................... 85 
Figura 5 - Coleção Griôs da Tapera .......................................................................................... 92 
Figura 6 - Fachada da antiga Fazenda Santo Antônio .............................................................. 94 
Figura 7 - Legenda do Mapa Participativo do Território .......................................................... 98 

Figura 8 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas .................................... 100 
Figura 9 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas .................................... 101 

Figura 10 -   Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas ................................ 102 

Figura 11 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas .................................. 103 
Figura 12 - Reportagem sobre a tragédia de 2011 e suas consequências em Tapera ............. 133 

  



 

 

 

LISTA DE FOTOS 
Foto 1 - Entrada do Vale do Cuiabá .......................................................................................... 81 
Foto 2 - Vale da Boa Esperança ................................................................................................ 81 
Foto 3 - Caminho para o Quilombo da Tapera pelo Vale da Boa Esperança ............................ 82 
Foto 4 - Foto panorâmica do Quilombo da Tapera/Petrópolis/RJ ............................................ 82 
Foto 5 -Vista da pedra da Tapera .............................................................................................. 85 

Foto 6 - Vista da Pedra do Triunfo ........................................................................................... 86 
Foto 7 -  Moradores da Comunidade da Tapera ....................................................................... 96 
Foto 8 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas ......................................... 99 
Foto 9 - Capela Nossa Senhora das Graças ............................................................................ 107 
Foto 10 - Casas de pau a pique no Quilombo da Tapera antes de 2011. ................................ 128 

Foto 11 - Casas construídas no Quilombo da Tapera depois de 2011. ................................... 129 
Foto 12 - Novo restaurante de Tapera ainda em construção ................................................... 154 

Foto 13 - Novo restaurante de Tapera ainda em construção ................................................... 154 

Foto 14 - Horto com plantas medicinais ................................................................................. 156 
Foto 15 - Fachada da E. M. Dr. Theodoro Machado .............................................................. 163 
Foto 16 - Ônibus escolar ......................................................................................................... 163 
Foto 17 - Biblioteca da E. M. Dr. Theodoro Machado ........................................................... 176 

Foto 18 - Biblioteca da E. M. Dr. Theodoro Machado ........................................................... 176 
Foto 19 - Material elaborado para o Projeto Áfricas .............................................................. 177 

Foto 20 - Afroteca ................................................................................................................... 177 
Foto 21 - Afroteca ................................................................................................................... 178 
Foto 22 - Coleção Griôs da Tapera ......................................................................................... 178 

Foto 23 - Secretaria de Educação de Petrópolis ..................................................................... 179 
Fotos 24 e 25 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 ............................................... 184 

Fotos 26 e 27 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 ............................................... 184 
Fotos 28 e 29 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 ............................................... 185 

Fotos 30 e 31 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 ............................................... 185 
Foto 32 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 ........................................................ 186 
Fotos 33 e 34 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2016 com inclusão do Quilombo da 

Tapera ..................................................................................................................................... 186 

Fotos 35 e 36 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2016 com inclusão do Quilombo da 

Tapera ..................................................................................................................................... 187 
Foto 37 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2016 com inclusão do Quilombo da Tapera

 ................................................................................................................................................ 187 
 

  



 

 

 

LISTA DE MAPAS 

 

Mapa 1 - Novo mapa oficial das Regiões de Governo do Estado do Rio de Janeiro ............... 77 
Mapa 2 - Localização aproximada dos quilombos de Petrópolis (1938) ................................. 79 
Mapa 3 - Localização dos quilombos de Petrópolis ................................................................. 79 
Mapa 4 - Interceptação da área quilombola com as Unidades de Conservação Federais ........ 88 

Mapa 5 - Localização do Quilombo da Tapera, Petrópolis, RJ. ............................................... 90 
Mapa 6 - Mapa participativo do território ................................................................................ 97 
Mapa 7 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas ....................................... 99 
 

 

  



 

 

 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 -  Sequência cronológica de todas as transmissões ocorridas sobre o terreno e do 

processo de desterritorialização ......................................................................................... 104 

 

  



 

 

 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

ABA       Associação Brasileira de Antropologia 

ACQUILERJ   Associação Estadual das Comunidades Quilombolas do Estado do Rio de 

Janeiro 

AFROSERRA Movimento de Resistência da Cultura Negra em Petrópolis 

APA     Área de Proteção Ambiental 

CDDH    Centro de Defesa dos Direitos Humanos Petrópolis 

CEP      Comitê de Ética em Pesquisa 

CIRP      Coordenadoria da Igualdade Racial em Petrópolis 

CONAQ     Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais 

Quilombolas 

COVID-19  Corona Virus Disease 2019 

FCP      Fundação Cultural Palmares 

FIOCRUZ   Fundação Oswaldo Cruz 

HGPT/ET   História e Geografia de Petrópolis, Turismo e Educação para o Trânsito 

IBGE      Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

ICMBIO    Instituto Chico Mendes de Biodiversidade 

INCRA     Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

ITERJ     Instituto de Terras do Estado do Rio de Janeiro 

MP      Ministério Público 

PARNASO    Parque Nacional da Serra dos Órgãos 

PGR      Procuradoria Geral da República 

PMP      Prefeitura Municipal de Petrópolis 

RTID     Relatório Técnico de Identificação e Delimitação 

TAC      Termo de Ajustamento de Conduta 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO .......................................................................................................................... 1 
CAPÍTULO 1 - FORMAÇÃO SÓCIO-ESPACIAL DOS QUILOMBOS NO BRASIL E SUA 

IMPORTÂNCIA HISTÓRICA................................................................................................... 3 

1.1. Formação Socioespacial, conceitual histórica e territorial dos quilombos. ............ 3 

1.2. Resistências negras: produzindo novas culturas insurgentes ................................ 23 

1.3. Resistências geradoras de conquistas: como a legislação brasileira entende o 

Quilombo ............................................................................................................................. 31 

CAPÍTULO 2 – ENSINO DA GEOGRAFIA ESCOLAR E DISCUSSÕES 

ANTIRRACISTAS EM TERRITÓRIOS QUILOMBOLAS: CONTRIBUIÇÕES DA LEI 

10.639/2003 COMO MARCO HISTÓRICO ........................................................................... 40 

2.1 Raça, racismo e antirracismo ......................................................................................... 59 

CAPÍTULO 3 - CARACTERIZAÇÃO DO QUILOMBO DA TAPERA COMO 

TERRITÓRIO NEGRO DE RESISTÊNCIA/EXISTÊNCIA NA CIDADE DE 

PETRÓPOLIS/RJ ..................................................................................................................... 77 

3.1. Petrópolis/RJ: Cidade Imperial e Quilombola .............................................................. 77 

3.2. Caracterização física do Quilombo da Tapera ...................................................... 80 

3.2.1 Relevo e hidrografia do Quilombo da Tapera..................................................... 83 

3.2.2 Vegetação do Quilombo da Tapera ..................................................................... 87 

3.3. Caracterização do Quilombo da Tapera pelos Quilombolas ................................. 89 

3.3.1 Moradores do Quilombo da Tapera ............................................................................ 95 

3.4. Entrevista semi-estruturada com líderes do Quilombo da Tapera ...................... 109 

3.5. Entrevista semiestruturada Escola Dr. Teodoro Machado: Experiências, narrativas e 

práticas pedagógicas de Geografia à luz da Lei 10.639/2003 ........................................... 162 

3.6. Entrevista semiestruturada com a Secretaria de educação de Petrópolis/RJ ...... 179 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 188 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................... 191 
ANEXO 1 - ENTREVISTA SEMI-ESTRUTURADA COMUNIDADE .............................. 203 

ANEXO 2 - ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA ESCOLA ........................................... 204 
ANEXO 3 - PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP ................................................... 205 

 



 

1 

 

INTRODUÇÃO 

 

Esse estudo propõe analisar qual importância tem-se dado ao diálogo entre os 

Quilombos como territórios negros de resistência/existência e o ensino escolar da Geografia 

no âmbito da Lei 10.639/2003, tendo como lócus de pesquisa, o Quilombo da 

Tapera/Petrópolis/RJ
1
 e a Escola Municipal Dr. Teodoro Machado, instituição pública de 

ensino que atende crianças, adolescentes e jovens dessa comunidade quilombola. 

Também buscou, enquanto objetivos específicos, mapear os fatores Histórico-espaciais 

que permitem na práxis do ensino da Geografia as estratégias e os caminhos de resistências 

adotados pelos quilombolas do Tapera enquanto demonstração de uma consciência geográfica 

de resistência/existência. 

Semelhantemente, procurou-se através dessa investigação, identificar possíveis 

manifestações de preconceitos, racismo, estereotipias, marginalizações e violências em 

relação às crianças e adolescentes quilombolas nas escolas que estudam. 

Ademais, também se propôs verificar as condições ou elementos sócio-espaciais que 

levam a processos de invisibilidade da cultura negra quilombola dos remanescentes do 

Quilombo da Tapera, considerando os espaços escolares que ocupam e a cidade que transitam. 

Nessa direção, pretende-se verificar nessa escola da região onde se localiza o Quilombo da 

Tapera, por receber e atender esse público, o quê e como os professores de Geografia têm 

empregado possíveis estratégias e diálogos no atendimento à Lei 10.639/2003.  

Portanto, este estudo se justifica pela relevância em fortalecer e ampliar, no espaço 

escolar, diálogos entre as vivências, conhecimento e saberes ancestrais quilombolas, da 

cultura negra e afro-brasileira com os conhecimentos da Geografia no âmbito da Lei 

10.639/2003 que completou 20 anos em pauta.  

Como esta legislação é contextual e vital para análises teóricas e produção científica, 

cabe discutir em sociedade as razões pelas quais ainda existem racismo, manifestações de 

preconceito, contínuas ações de violências contra negros quilombolas e processos sociais que 

obstam o reconhecimento e titulação de seus territórios. Também o estudo se justifica pela 

relação entre o ensino da Geografia a partir das experiências quilombolas atuais e seus modos 

de resistências/existência, linguística, cultural, artística, religiosa, educacional, laboral e 

outras categorias que se manifestam no tempo, espaço, lugar, cotidiano e território. Por isso, a 

resistência/existência no momento contemporâneo de territórios Quilombolas na sociedade 

brasileira são prova viva de uma história significativa.  

Algumas questões que surgiram durante o estudo como, por exemplo, os elementos 

que historicamente levam à invisibilidade da cultura negra quilombola; como os  moradores 

do Quilombo da Tapera são reconhecidos nos espaços escolares e na cidade de Petrópolis; de 

que forma, a música, enquanto resgate e afirmação da identidade é vista como 

resistência/existência no território em que ocupam e quais manifestações artísticas compõe 

essa resistência/existência; como e quais afirmações político-culturais e identitárias 

promovem o reconhecimento do quilombo; quais são os elementos culturais determinantes da 

identidade negra no Quilombo da Tapera e sua caracterização enquanto comunidade 

remanescente quilombola; por quais razões há, ainda no município de Petrópolis, uma 

majoração cultural evidenciada em festas e monumentos das matrizes luso-germânica se 

comparados com as matrizes e memória negra; de que modo os moradores da comunidade 

têm buscado para resgate identitário dos modos de socialização de seus ancestrais; como 

enfrentam a manifestação do preconceito racial e se a comunidade escolar os ajudam em 

circunstâncias de marginalização.  

                                                 
1
 Disponível em: https://soupetropolis.com/2018/11/13/8-curiosidades-sobre-a-ultima-comunidade-de-



 

2 

 

Também, na busca de mais impressões sobre como vivem e se identificam, houve a 

busca de elementos para caracterizar as raízes de violências simbólicas nos lugares, territórios 

e espaços que essas crianças e adolescentes estudam; quais eram as ações, projetos e 

programas multiculturais etnicamente produtores da autonomia intelectual dos negros do 

quilombo; além de se pensar como, nas escolas em que as crianças do Quilombo estudam, o 

ensino escolar da Geografia está em consonância com a Lei n
o
. 10.639/2003.  

Como metodologia, o estudo utilizou de procedimentos de pesquisa qualitativa em 

Geografia (Marafon et al., 2013 )   que, por meio da pesquisa bibliográfica, de campo e 

realização de questionários, entrevistas semi-estruturadas e registro fotográfico, contribuiu 

para apresentar e analisar os dados sob a perspectiva afrodiaspórica (BERNARDINO-COSTA 

et al., 2018) e teórico-crítica. Com isso o estudo permitiu identificar como as práticas 

pedagógicas dos professores de Geografia se relacionam com o atendimento da Lei 

10.639/2003 e condições identitárias de afirmação de Direitos Humanos e educacionais 

fundamentais para o avanço democrático, plural e cultural dessa comunidade.  

Enquanto referencial teórico-conceitual, o trabalho sugere como base de sustentação, 

uma perspectiva epistemológica ancorada no pensamento afrodiaspórico conforme 

Bernardino-Costa et al. (2018), para refletir sobre o projeto moderno/colonial e seus 

desdobramentos socio-históricos e espaciais na constituição da sociedade brasileira.  

Para se pensar na formação histórica dos quilombos, suas resistências/existências,  

discussões contemporâneas, culturas, tradições, identidades, territorialidades e cartografias, 

recorreremos  a autores como: Alencastro (2000);  Anjos (1999; 2006; 2009; 2011); Arruti 

(2006); Gomes (1997; 2006a; 2006b; 2015); Nascimento (2006 a; 2006 b; 2021); Santana 

Filho (2016);. Para fundamentar as discussões entre o pensamento geográfico, seus principais 

conceitos e as questões raciais: Castro et al. (2012); Cirqueira (2015); Guimarães (2015); 

Moura (2019); Santos (1997), dentre outros. 

Nas questões referentes ao Ensino escolar de Geografia e estratégias para sala de aula 

em cumprimento e fortalecimento do marco histórico implementado com a Lei 10.639/2003, 

essa investigação se valerá dos trabalhos de: Castellar (2006); Cavalcanti (2012); Munanga 

(2005); Santos (2009); Soares (2008). Com relação ao Quilombo da Tapera, a fundamentação 

teórica para estudar aquela realidade se consubstanciará dos trabalhos produzidos pelas/os 

pesquisadoras/es: Dias (2016); Imbelloni (2019); Lordeiro (2020); Castilho (2020); 

Kling,(1932).  

Para a consecução desse estudo, foram adotados caminhos metodológicos, e 

estratégias de pesquisa qualitativa em Geografia (Marafon et al., 2013 ) com procedimentos, 

ferramentas e técnicas para coleta e análise dos dados com o apoio de:  Revisão Bibliográfica; 

Pesquisa de campo: Questionário/Entrevistas/Observação/Registro fotográfico; Escrita dos 

Capítulo 2 e 3 da Dissertação; Defesa da Dissertação. 

Prosseguindo, o segundo capítulo abordou a importância da Lei 10.639/2003 como 

marco histórico que de alguma forma visibiliza, impulsiona e fortalece as discussões 

antirracistas através da Educação e suas implicações e espaço no ensino da Geografia escolar.  

Concluindo, no capítulo 3 analisa o lócus de pesquisa, caracterizando o Quilombo da 

Tapera como território negro de resistência/existência na cidade de Petrópolis/RJ, de saberes 

ancestrais e sua relevância para o diálogo com os conhecimentos da Geografia no espaço 

escolar como ambiente de trocas perspectivando a construção de um pensar geográfico 

antirracista. Isso se deu a partir das experiências quilombolas especificamente na Escola 

Municipal Teodoro Machado instituição pública de ensino básico que atende alunos oriundos 

do Quilombo da Tapera. 



 

3 

 

CAPÍTULO 1 - FORMAÇÃO SÓCIO-ESPACIAL DOS QUILOMBOS NO BRASIL E 

SUA IMPORTÂNCIA HISTÓRICA 

“A terra é meu quilombo. Meu espaço é meu quilombo. 

Onde eu estou, eu estou. Quando eu estou, eu sou” 

Beatriz Nascimento (1989)
2
 

 

Neste capítulo, pretende-se abordar de forma sucinta a formação sócio-espacial dos 

quilombos no Brasil e sua importância histórica no processo de resistência/existência, 

sobretudo das populações negras, além das inúmeras violências e opressões sofridas por esses 

povos. Ainda, aponta a relevância dos quilombos na atualidade como prova viva de uma 

história significativa para as discussões contemporâneas acerca das questões raciais, culturais 

e territoriais na perspectiva da Lei n
o
. 10.639/2003 que, no ano de 2023, completou 20 anos. 

Nesse primeiro momento, entender o significado do quilombo, suas conceituações à luz de 

diferentes autores torna rica a análise sobre a garantia de direitos fundamentais a esses povos.  

1.1. Formação Socioespacial, conceitual histórica e territorial dos quilombos. 

 

Para início de conversa, d             O’Dwy   (2002), uma compreensão sobre o 

significado do quilombo e suas comprovações a partir dos resquícios encontrados em campos 

arqueológicos e outras origens:  

 

O termo quilombo tem assumido novos significados na literatura 

especializada e também para os grupos, indivíduos e organizações. Ainda 

que tenha um conteúdo histórico o mesmo vem sendo ressemantizado para 

designar a situação presente dos segmentos negros em diferentes regiões do 

país, (...) Contemporaneamente, portanto, o termo quilombo não se refere a 

resíduos ou resquícios arqueológicos de ocupação ou de comprovação 

biológica. Também não se trata de grupos isolados e estritamente 

homogêneos. Da mesma forma nem sempre foram constituídos a partir de 

movimentos insurrecionais ou rebelados, mas, sobretudo, consistem em 

grupos que desenvolveram práticas cotidianas de resistência na manutenção 

e reprodução de seus modos de vida característicos e na consolidação de um 

território próprio. (O’Dwy  , 2002, p. 18). 

 

Desse modo, a contribuição da autora seria a de se ter uma percepção de quilombos 

mais ampla do que a comumente difundida que os cristalizam no passado como território de 

fugitivos ou mesmo estabelece no presente, apenas como espaços chamados de 

“                 q  l  b  ”. O    j , p  põ     x   ê        vá              , explicações 

e formas de definir os variados tipos de quilombos, no tempo e no espaço. Lembrando 

também, de que suas lutas, territórios e territorialidades foram se configurando de diferentes 

maneiras na América Latina e ganhando outras significações e nomeclaturas diversas de 

acordo com contextos, elementos formativos diferenciados e relações locais.  

De acordo com Fiabani (2005), traz as compreensões à época do branco em relação ao 

quilombo: 

 

E  1905, N    R                                    l         “E     ” 

                                                 
2
 T x                 F l   “O  ” (RATTS, p.59, 2006). 



 

4 

 

e concebeu o quilombo como um projeto restauracionista. Em 1933, Gilberto 

Freyre, defensor da superioridade racial e cultural do colonizador, qualificou 

p l                p  “p         l    ”      l               . E  1938,   

lusitano Ernesto Ennes não foi diferente. A paz civil passaria pela destruição 

de Palmares. Em 1934, Arthur Ramos seguiu o mestre Nina Rodrigues. Viu o 

quilombo como fenômeno essencialmente a          “      -   l      v ” 

(Fiabani, 2005, p. 413-414). 
 

Nesse sentido, o quilombo foi tido como uma ameaça no final do século XIX e início 

    é  l  XX,  lé     p          l                     v       “        l               

e contra-   l      v ”.   

Considerando a etimologia da palavra quilombo, suas constituições foram múltiplas e 

diversamente compostas pela contribuição de diferentes povos e nações africanas. Quanto a 

isso, Munanga (1996) afirma que: 

 

A palavra kilombo é originária da língua banto umbundo, que diz respeito a 

um tipo de instituição sociopolítica militar conhecida na África Central, pela 

atual República Democrática do Congo (Zaire) e Angola (MUNANGA, 

1996: P.58). Apesar de ser um termo umbundo, constituia-se em um 

agrupamento militar de jovens guerreiros, composto pelos jaga ou imbangala 

(de Angola) e os lunda (do Zaire) (Munanga, 1996, p. 59). 

 

Portanto, fica evidente que os traços sociopolíticos e antropológicos que são 

resgatados todas as vezes, o quilombo é reconhecido e afirmado, traz consigo a multiplicidade 

de experiências que, mesmo que não registrada nos moldes da historiografia e geografia 

modernas, lá estão testemunhadas em suas terras de origem e modos de transmissão cultural 

que ainda é possível por meio da cultura oral.  

Quanto à caracterização e história dos quilombos, o mesmo Munanga (1995/1996) 

lembra que:  

 

Não há como negar a presença, na liderança desses movimentos de fuga 

organizados, de indivíduos escravizados oriundos da região bantu, em 

especial de Angola, onde foi desenvolvido o quilombo. Apesar de o 

quilombo ser um modelo bantu, creio eu que, ao unir africanos de outras 

áreas culturais e outros descontentes não-africanos, ele teria recebido 

influências diversas, daí seu caráter transcultural. Com efeito, a 

transculturação parece-me um dado fundamental da cultura afro-brasileira. A 

“p   z ”      ulturas nagô e bantu é uma preocupação de alguns 

pesquisadores e nada tem a ver com as práticas e estratégias dos que nos 

legaram a chamada cultura negra no Brasil. Com efeito, os escravizados 

africanos e seus descendentes nunca ficaram presos aos modelos ideológicos 

excludentes. Suas práticas e estratégias desenvolveram-se dentro do modelo 

transcultural, com o objetivo de formar identidades pessoais ricas e estáveis 

que não podiam estruturar-se unicamente dentro dos limites de sua cultura. 

Tiveram uma abertura externa em duplo sentido para dar e receber 

influências culturais de outras comunidades, sem abrir mão de sua existência 

enquanto cultura distinta e sem desrespeitar o que havia de comum entre 

seres humanos. Visavam a formação de identidades abertas, produzidas pela 

comunicação incessante com o outro, e não de identidades fechadas, geradas 

por barricadas culturais que excluem o outro (Munanga, 1995/1996, p.63). 



 

5 

 

Assim, o quilombo como manifestação transcultural, inclusivo como comunidade, 

colabora para uma formação identitária aberta, insistentemente composta de um diálogo 

formador e formado por ancestralidades cujas identidades individuais e coletivas recebem 

duplo sentido de influências. Trata-se da influência local e regional, individual e coletiva. 

 Portanto, cuida-se de entender os movimentos quilombolas como movimentos de 

afirmação que se dão em outras instâncias da sociedade não apenas entre os negros que 

viveram e se estabeleceram quilombos, como também, os negros que estão imersos na 

sociedade em diferentes instituições e circunstâncias. 

Em outra classificação, Lopes (2004) afirma que: 

 
[...]           q   b     k l  b , “    p      ”, “      l”, “p v     ”, 

“p v    ”, “  p   l”, “     ”, “ xé     ”,   v  áb l  [...]      ,      é  l   

XV a XVII, dupla conotação, uma toponímica e outra ideológica, porque 

eram também assim designados os arraiais militares mais ou menos 

permanentes e também as feiras e mercados de Kasanji, de Mpungo-a-

N     ,         b       K    […] (Lopes, 2004, p. 550). 

 

Dessa forma, temos as classificações e reclassificações que o termo quilombo recebeu 

durante os séculos. Quanto à produção que se estabeleceu na maioria dos quilombos, 

Munanga (2006) destaca:  

 

Além da agricultura, cujo principal alimento produzido era o milho, colhido 

duas vezes por ano, plantavam-se, em Palmares, mandioca, feijão, batata 

doce, cana-de-açúcar, banana e legumes diversos. [...]. As folhas eram usadas 

para fazer cestos, cordas e outros utensílios. Os palmarinos aproveitavam a 

riqueza e fertilidade da terra e dos seus produtos tanto nos afazeres da sua 

vida cotidiana como na manutenção da sua segurança e na produção de 

alimentos (Munanga, 2006, p. 77). 
 

Com isso, fica claro que se referia a territórios produtivos, fundamentados na extração 

contínua da terra, pois, era ela quem garantia a sobrevivência do negro que agora tinha a 

liberdade de cultivar a própria terra.  

Nesse aspecto, o quilombo iniciava-se como quilombo de resistência e se caracterizava 

como um quilombo de proteção da vida, da organização interna com aspectos que foram se 

compondo e se materializando de diferentes maneiras durante o século XX. 

Em muitos casos, os quilombos podem ser identificados como comunidades 

remanescentes que se assentam território e culturalmente sob a herança deixada por seus 

antepassados. Conforme Oliveira (1997): 
 

[...] as comunidades de remanescentes de quilombos não podem ser 

definidas em termos biológicos e raciais, mas como criações sociais, que se 

assentam na posse e usufruto em comum de um dado território e na 

preservação e reelaboração de um patrimônio cultural e de identidade 

própria (Oliveira, 1997, p. 84).  
 

Desse modo, a identificação com a terra, território e o lugar de origem, em muito 

representa o coletivo dos quilombolas e, ao mesmo tempo, indica a necessidade de 

continuação da herança que ultrapassa dimensões biológicas ou raciais.  

Cuida-se, do ponto de vista geográfico, de conceder a terra como símbolo marcante de 



 

6 

 

significados plurais que permitem continuamente o rememorar de tudo o que foi feito nela. 

Nesse sentido, a terra quilombola é uma terra marcada, ressignificada e, portanto, objeto de 

representação social.  

Na definição de quilombo, Soares (2020) afirma que:  

 

Quilombo se constitui na materialização de um território a contrapelo no 

espaço geográfico hegemônico, portanto, se havia uma cartografia da 

opressão, da subordinação, da exploração humana, havia também uma 

cartografia de resistência, determinação, lutas e conquistas (Soares, 2020, p. 

138).  

 

Logo, por ser uma escritora quilombola, ao falar do quilombo e constituí-lo em sua 

definição, é relevante a abordagem da autora que se coaduna com outros pensamentos e 

contribuições afro-epistemológicas. 

De acordo com Gomes (2015), a fuga dos negros tem em si mesma uma série de 

representações:  

 

[...] Insurreições, rebeliões, assassinatos, fugas e morosidade na execução 

das tarefas se misturavam com a intolerância dos senhores e a brutalidade 

dos feitores. Chicotadas, açoites, troncos e prisões eram rotineiros. Assim 

como as notícias sobre fugitivos. Talvez fugir tenha sido a forma mais 

comum de protesto (Gomes, 2015, p. 9).   
 

Como pode ser constatado, das representações trazidas pelo autor está aquela que 

envolve a fuga como sinônimo de protesto máximo, de resistência máxima, forjada no corpo 

apesar das marcas, constituída na mente enquanto ideário e projetada nos sonhos como a 

insistência última de se manter vivo num outro território que não o da senzala.  

Assim, significa fazer do quilombo muito mais do que um território de vida, mas, de 

territórios de projeções de vidas que vieram materializados nos descendentes quilombolas e 

tantas outras representações sociais que representa na atualidade. 

Sobre as dimensões socioeconômicas ligadas aos quilombos, Gomes (2018) contribui 

dizendo:  
 

As comunidades de fugitivos proliferaram no Brasil como em nenhum outro 

lugar, exatamente por conta da capacidade deles de se articularem com as 

lógicas econômicas das regiões vizinhas. Nunca isolados, mocambos e 

quilombos realizavam trocas econômicas tanto com escravos como com a 

população livre: taberneiros, lavradores, faiscadores, garimpeiros, 

pescadores, roceiros, camponeses, mascates, quitandeiras (Gomes, 2018, 

p.368). 

 

A partir da afirmação do autor fica claro e constatado em sua obra de que os 

quilombos estavam ativamente atuando em sociedade por meio de comércios e trocas com 

diferentes agrupamentos no Brasil.  

Esse aspecto envolve uma articulação e sobrevivência necessárias, mas que, de certo 

modo, permitiram a continuação de raízes que se mantiveram como, por exemplo, as danças, 

os contos, o próprio modo de produção na terra em suas especificidades, as vestimentas, a 

arquitetura, apesar de entendermos que todo o processo de intercâmbio sociocultural se deu 



 

7 

 

desde então.  

O que fica identificada é a correlação e entrosação do quilombo nas diferentes 

instâncias sociais e, portanto, desmistificando toda uma ideia de povo escondido, que não se 

compõe de certas características próprias de um grupo que se interessa em estar em sociedade 

e se manter nela.  

Quanto à escolha de territórios quilombolas, Anjos (2006) destaca que: 

  

Os povos africanos e seus descendentes eram detentores de uma forte cultura 

espacial, fato facilmente reconhecido pelas localizações de difícil acesso 

escolhidas para a implantação dos quilombos. [...] Vistos como um processo 

territorial, apresentam as seguintes características: eram uma instância 

concreta de espaço geográfico que expressava a luta de classes no sistema 

escravista; constituíam um território de recriação da cultura e da forma de 

viver africana; possuíam uma população heterogênea, na maioria de 

ascendência africana, mas, contavam, também, com a presença de 

populações indígenas, mulatos e descendentes de europeus que se sentiam 

excluídos da sociedade; eram locais de difícil acesso, mas dotados de áreas 

férteis apropriadas para o cultivo, para a caça e pesca; a terra era sagrada e 

constituía uma propriedade comum, coletiva (Anjos, 2006, p.49). 

 

Nesse aspecto, os territórios como sendo de difícil acesso e para evitar a recapturação 

de escravizados fugidos, também tem como características serem territórios para o cultivo, 

pesca e caça, constituindo um território fundamental para a sobrevivência daqueles que 

queriam se estabelecer dali a diante nessas terras. De acordo com Anjos (2009b), os territórios 

escolhidos como territórios de quilombos tinham como finalidade dificultar a recapturação de 

escravizados fugitivos, ao mesmo tempo que eram territórios que favoreciam a produção 

material na terra e as condições de vida.  

Há um aspecto interessante na descrição sobre o quilombo que Mattoso (2016) faz: 
 

Um quilombo é um esconderijo de escravos fugidos. É preciso distingui-lo 

dos verdadeiros movimentos insurrecionais organizados contra o poder 

branco. O quilombo quer paz, somente recorre à violência se atacado, se 

descoberto pela polícia ou pelo exército que tentam destruí-lo, ou se isto for 

indispensável à sua sobrevivência. Quilombos e mocambos são constantes 

na paisagem brasileira desde o século XVI. Reação contra o sistema 

escravista? Retorno à prática da vida africana ao longo da dominação dos 

senhores? Protesto contra as condições impostas aos escravos, mais do que 

contra o próprio sistema, espaço livre para a celebração religiosa? Os 

quilombos são tudo isso ao mesmo tempo (Mattoso, 2016, p. 158-159). 

 

Destaca-se, portanto a intencionalidade do quilombo que é se estabelecer em paz, não 

como movimento de ataque à ordem branca estabelecida, mas como um movimento 

fundamental de retorno à prática africana como afirma a autora. 

Para Moura (1988), a instituição do quilombo tinha como finalidade:  
 

Como dissemos, era, portanto, o quilombo uma instituição natural na 

sociedade escravista. As fugas sucessivas que decorriam da própria situação 

do escravo exigiam que se organizassem núcleos capazes de receber o 

elemento que necessitava, como é natural, conviver com semelhantes para 

sobreviver (Moura, 1988, p. 104).   



 

8 

 

A    ,                  “   v v           l       p      b  v v  ”,           

necessidade de socialização que todos temos e de aproximação com os nossos semelhantes, 

sejam essas, semelhanças físicas, linguísticas, culturais, religiosas, biológicas, e tantas outras. 

O foco aqui é o homem grupal que busca representações e por elas se estabelecem.  

Ao contrário do olhar do branco que, tinha no quilombo e seus moradores a 

representação de marginais, bandidos, o quilombo se apresenta como vital para a constituição 

moral do negro resistente. Toda sorte de classificação dessa resistência como algo pejorativo 

tinha a ver com a insatisfação do branco com a perda de seus escravizados, subalternizados e 

desumanizados.   

Segundo Freitas (1982): 

 

A característica dos quilombos predatórios consistia em que não se 

dedicavam a nenhuma atividade produtiva, vivendo exclusivamente das 

expropriações realizadas contra as propriedades e os proprietários 

escravistas. Segundo o conceito legal dos escravocratas, estes quilombolas 

eram simpl        ‘l   õ  ’   ‘b       ’ (Freitas, 1982, p. 41). 

 

Apesar da conceituação de quilombo estar atrelado, em sua grande maioria, aos 

remanescentes, Arruti (2008),        q   “ l   p                               í b l     

uma identidade, de uma cultura e, sobretudo, de um modelo de luta e militância negra, dando 

             p     v      q              í     é  p               ”.  

Atualmente, há que se pensar que, o conceito de propriedade privada para o branco, 

ocidental e europeu, especialmente após a Revolução Industrial tem outra perspectiva que 

aquela estabelecida pelas comunidades quilombolas tradicionais. Em relação a estas, 

Sarmento (2007) afirma que: 

 

Para comunidades tradicionais, a terra possui um significado diferente da 

que ela apresenta para a cultura ocidental hegemônica. Não se trata apenas 

da moradia, que pode ser trocada pelo indivíduo sem maiores traumas, mas 

sim do elo que mantém a união do grupo, o que permite a sua continuidade 

no tempo através de sucessivas gerações, possibilitando a preservação da 

cultura, dos valores e do modo peculiar de vida da comunidade étnica 

(Sarmento, 2007, p. 83).   
 

Logo, a partir do pensamento do autor, pode-se compreender as dimensões geo-

histórico-culturais, linguísticas e existenciais que envolvem a propriedade dos quilombos e 

seus sentidos de comunidade. O termo utilizado aqui por sentidos, no plural, envolve a 

potencialidade das relações intersubjetivas e que, em comunidades tradicionais, perpassam o 

coletivo social. Logo, está na memória de todos como uma grande história, uma grande 

cultura e a necessidade de mantê-la para preservação da cultura no território e do território na 

cultura. 

De acordo com Almeida (2006): 

 

[...] o processo social de afirmação étnica, referido aos chamados 

quilombolas, não se desencadeia necessariamente a partir da Constituição de 

1988 uma vez que ela própria é resultante de intensas mobilizações, 

acirrados conflitos e lutas sociais que impuseram as denominadas terras de 

preto, mocambos, lugar de preto e outras designações que consolidaram de 

certo modo as diferentes modalidades de territorialização das comunidades 



 

9 

 

remanescentes de quilombos. Neste sentido a Constituição consiste mais no 

resultado de um processo de conquistas de direitos e é sob este prisma que se 

pode asseverar que a Constituição de 1988 estabelece uma clivagem na 

história dos movimentos sociais, sobretudo daqueles baseados em fatores 

étnicos (Almeida, 2006, p. 33).  

 

Desse modo, a garantia constitucional não apenas, conforme o autor, acirrou conflitos 

e mobilizações pelo direito à terra, como também, pode-se afirmar que o sentido de 

comunidade ganhou outros objetivos, como a necessidade de manter a comunidade 

quilombola comprometida com a União e, por meio desse coletivo, lutar pela garantia dos 

direitos estabelecidos na Carta Magna. Trata-se de garantias legais e, ao mesmo tempo, de 

reafirmar que ali se estabelece uma relação social diferente e, pela diferença, um caminho de 

igualdade, não de exclusão. 

Para Anjos (2006), a conceituação do quilombo contemporâneo admite uma série de 

preceitos que envolvem, obviamente, considerar as contradições e desafios sociais 

enfrentados na atualidade pelos quilombolas. Segundo Anjos:  

 

Ao quilombo contemporâneo está associada uma interpretação mais ampla, 

mas que perpetua a ideia de resistência do território étnico capaz de se 

organizar e reproduzir no espaço geográfico de condições adversas, ao longo 

do tempo, sua forma particular de viver (Anjos, 2006, p.53). 
 

N     p   p    v , A j   (2006),              “      p      l      v v  ”,        

similitudes e diferenças que podem ser usadas na caracterização dos quilombos, ainda que 

estes não tragam consigo marcas evidentes de uma ancestralidade que não os representa mais.  

Esse aspecto é muito comum, enquanto processo de aculturação, quando a lógica do 

capital e sua cultura na contemporaneidade invade durante gerações esses territórios por meio 

de influências, negação de modos tradicionais de produção e vida e, portanto, não se pode 

descaracterizar o quilombo contemporâneo se este, vitimado pela lógica e herança da cultura 

no capital, perdeu tais correlações. Nesse sentido, é possível afirmar que os remanescentes de 

quilombolas nem sempre terão condições de resgatar os elementos deixados por seus 

ancestrais em gerações anteriores. Trata-se de um resgate étnico.  

De acordo com Oliveira (2000), o conceito de etnicidade envolve múltiplas formas de 

interação. Para Oliveira (2000): 

 

A esse cenário é que se aplica o termo etnicidade, a ser tomado aqui como 

tendo por referente um espaço social, interno a um determinado país, onde as 

etnias existentes mantêm relações assimétricas; sendo, nesse sentido, 

"essencialmente uma forma de interação entre grupos culturais operando 

dentro de contextos sociais comuns". Eu ainda acrescentaria que pelo menos 

uma dessas etnias desfrutaria de um poder emanado de um Estado, de cuja 

constituição tal etnia participaria de forma majoritária (Oliveira, 2000, p. 

136).  

 

A partir da conceituação de Oliveira (2000), é possível concluir que as interações entre 

os diferentes contextos sociais, mesmo dentro de um país com inúmeras etnias tradicionais, 

tem a oportunidade de dar voz às diferenças dos grupos, mesmo lembrando que há no 

conceito de etnicidade a constatação de que as assimetrias sociais muitas vezes fazem de uma 

determinada etnia símbolo de exclusão. Nesse aspecto, o conceito de etnia deveria agregar, 



 

10 

 

promover, impulsionar e, por fim, melhorar as condições daquela etnia específica e não piorá-

la.  

De acordo com Santos (2015):  

 

O território é o chão e mais a população, isto é, uma identidade, o fato e o 

sentimento de pertencer àquilo que nos pertence. O território é a base do 

trabalho, da residência, das trocas materiais e espirituais e da vida sobre os 

quais ele influi. Quando se fala em território deve-se, pois, de logo, entender 

que se está falando em território usado, utilizado por uma dada população 

(Santos, 2015, p. 96). 

 

A percepção do autor no contexto de uma globalização neoliberal e excludente, em 

muito contribui nessa relação território enquanto identidade, pertencimento, uso e fruto, 

residência e resistência, trabalho e significado, enquanto categorias fundamentais para 

legitimar o sentido do homem e sua ligação à terra que, no caso das comunidades 

quilombolas, estão no plano de uma discussão complexa histórica e socialmente. 

  Nessa direção, ao tratar das relações entre territórios e lutas, Zhouri (2016):  
 

(...) caracterizam-se pela irrupção de embates entre práticas espaciais 

distintas que operam sobre um mesmo território ou sobre territórios 

interconexos, levando à colisão e concorrência entre sistemas diversos de 

uso, controle e significação dos recursos, em que não raro se processa a 

despossessão dos grupos locais. Trata-se de lutas políticas e simbólicas 

estabelecidas em torno do sentido e do destino dos territórios (Zhouri et al., 

2016, p. 36-37).  

 

Portanto, nessa relação e complexidade, é possível entender que a contribuição de 

Zhouri (2016) é muito interessante por reafirmar que as lutas políticas e simbólicas é também 

    l                  , q     v lv  “       ”                          .  

Essa correlação entre sentido e destino é extremamente significativa, pensando em 

todo o histórico dos antepassados negros que foram trazidos para produzir na terra sem o 

desejo voluntário e, seus ancestrais, refazem o caminho oposto, tentam dar sentido num 

desejo voluntário de fazer valer a negação imposta aos seus ancestrais.  

Assim como não cabe utilizar das mesmas regras e parâmetros para classificar os 

quilombos atuais a partir dos antigos, pois os parâmetros históricos e arqueológicos na 

atualidade demandam maior reativismo acerca das conceituações sobre o tema.  

De acordo com Almeida (1997): 

 

A noção de quilombo se modificou: antes era o que estava fora e precisava 

vir para dentro; mas numa situação como a de hoje, precisa-se tirar de 

      ,      j ,  xp l            . […]   q  l  b ,    v      ,          -se 

dos geografismos tornando-se uma situação de autonomia, que se afirmou 

dentro ou fora da grande propriedade. Isso muda um pouco aquele parâmetro 

histórico, arqueológico, de ficar imaginando que o quilombo consiste 

naquela escavação arqueológica onde há indícios, onde estão as marcas, a 

ancianidade da ocupação que teria que ser reinterpretada. O teste de 

arqueologia de superfície e o seu poder comprobatório devem ser 

relativizados, como devem ser relativizadas certas provas documentais e 

arquivísticas. Se aplicados estrito senso resultam numa definição restritiva 

de quilombo em tudo igual àquela da sociedade civil (Almeida, 1997, p. 15). 



 

11 

 

Desse modo, a ancestralidade pode ser reinterpretada e, ao mesmo tempo, relativizada, 

uma vez que as provas documentais em muitos casos não são suficientes para caracterizar 

certos parâmetros de análises sobre se o território é ou não quilombola.  

Nesse sentido, a flexibilização de conceitos e métodos caminha junto com a definição 

dos atributos culturais que são estabelecidas geograficamente. Portanto, ao caracterizar ou 

definir a noção de quilombo, Almeida (1997) nos permite também conceber o debate acerca 

da identidade quilombola e da identidade dos territórios. Desse modo, Almeida (1997) traz 

uma outra condução acerca das características identitárias dos quilombos, sobre o 

reducionismo em torno da análise que muitas vezes está na busca de artefatos antigos ou a 

continuação de modos primitivos de vida.  

Contudo, tal reducionismo não ajuda a ciência, muito menos a compreensão sobre o 

sentido de quilombo na atualidade que, segundo Almeida (1997): 

 
A dimensão histórica e arqueológica dos quilombos cede lugar a essa 

atualidade da mobilização política. As chamadas terras de preto e/ou 

comunidade negras rurais, terras de quilombo, não podem ser reduzidas, 

pois, a sítios arqueológicos ou a categorias documentais vinculadas ao 

arcabouço jurídico do colonialismo (Almeida, 1997, p. 128). 

 

De acordo com a Associação Brasileira de Antropologia (ABA), o conceito de 

“                q  l  b ”        l z    p             zar e articular noções antropológicas 

sobre os diferentes grupos étnicos.  

Sendo assim, de acordo com ABA (1997): 
 

O termo não se refere a resíduos ou resquícios arqueológicos de ocupação 

temporal ou de comprovação biológica. Também não se trata de grupos 

isolados ou de uma população estritamente homogênea. Da mesma forma 

nem sempre foram constituídos a partir de uma referência histórica comum, 

construída a partir de vivências e valores partilhados. Nesse sentido, 

constituem grupos étnicos conceitualmente definidos pela Antropologia 

como um tipo organizacional que confere pertencimento através de normas e 

meios empregados para indicar afiliação ou exclusão (ABA, 1997).  
 

Desse modo, as múltiplas compreensões históricas que resultam no cotidiano de 

reconhecimentos sociais, culturais, linguísticos e étnicos muitas vezes não estão 

aparentemente presentes nas evidências comuns encontradas em outros agrupamentos que 

mantiveram traços de identificação com seus ancestrais.  

C            O’Dwy   (2007), o conceito de grupo étnico é fundamental para a 

caracterização dos grupos quilombolas:  

 

A afiliação étnica é tanto uma questão de origem comum como de orientação 

das ações coletivas no sentido de destinos compartilhados. Pode-se concluir, 

como no caso precedente dos direitos indígenas, que os laudos 

antropológicos ou relatórios de identificação sobre as comunidades negras 

rurais (para efeito do artigo 68 do ADCT) não pode prescindir do conceito de 

grupo étnico. O foco das investigações é o limite étnico que define o grupo. 

No contexto da aplicação dos direitos constitucionais às comunidades negras 

rurais remanescentes de quilombos ou às chamadas terras de preto, tal limite 

passa a contar igualmente com sua concomitante territorial (O’Dwyer, 2007, 

p. 46).  



 

12 

 

A partir da referência, a autora em muito contribui para a compreensão do conceito 

limite étnico como definição do grupo quilombola, pois esse conceito envolve a peculiaridade 

daquele grupo como grupo fundamental para a composição da diversidade étnica de uma 

nação.  

Nesse caso, a falta deste grupo impacta diretamente na pluralidade sociocultural do 

coletivo social, pois, a partir desta perspectiva que as garantias territoriais dedicadas aos 

povos indígenas foram descritas. 

Na mesma direção, Mello (2012), destaca que: 

 

A identidade étnica é a razão de ser desses grupos. Na relação entre o Estado 

e essas comunidades, o fundamental não é saber como elas se adequam aos 

ditames do Estado, mas sim como as perspectivas locais, que não podem ser 

reduzidas a um fator explicativo, influem nas distintas relações estabelecidas 

com o Estado e com o dispositivo constitucional (Mello, 2012, p.48). 

 

Como observado, o autor trata o conceito de identidade étnica como uma dimensão 

política que obriga o Estado, garantidor de direitos, o reconhecimento oficial dos grupos 

étnicos em suas localidades. Isso porque, a máxima que envolve a garantia de direitos não se 

reduz ao estabelecimento de um grupo numa terra, mas, sua importância na terra e suas 

contribuições para fazer do território seu lugar de existência, resistência e permanência. Em 

     à     l xõ     b        p        , Al       l b              l                 “       

          l         p    ”.  

A p                     “                 l         p    ”, Al      (2008) afirma:   

 

[n]a relação entre o surgimento destes movimentos sociais e os processos de 

          l z     q   l              p         [...] ‘                 l      

   p    ’ [...]  xp             v                       x   ê       l   v  

de diferentes povos e grupos sociais nas suas relações com os recursos da 

natureza (Almeida, 2008, p. 25). 

 

Portanto, a correlação de forças empenhadas nos movimentos sociais e processos de 

territorialização indicam a relevância dos movimentos organizados em prol de seus direitos 

como direitos à manifestação da vida que expõe a diversidade e faz dela o método de luta que 

processualmente rompe com bases monoculturais dissidentes das influências européias que se 

legitimaram na força do domínio da terra alheia, seja ela do indígena, do negro quilombola ou 

de outra etnia que deixou de seguir a lógica contratual da propriedade privada justificada pelo 

direito do branco e dos interesses do branco. 

Em sua dimensão histórica e razões de existência, o quilombo aparece na obra de 

Almeida (2002) como símbolo de resistência.  

 

Na legislação republicana nem aparecem mais, pois com a abolição da 

escravatura imaginava-se que o quilombo automaticamente desapareceria ou 

não teria mais razão de existir. Constata- se um silêncio nos textos 

constitucionais sobre a relação entre os ex-escravos e a terra, principalmente 

no que tange ao símbolo de autonomia produtiva representado pelos 

quilombos. E quando é mencionado na Constituição de 1988, 100 anos 

  p   ,   q  l  b  já              b  v vê    ,      “            ”. 

Reconhece-se o que sobrou, o que é visto como residual, aquilo que restou, 

ou seja, aceitasse o que já foi. Julgo que, ao contrário, se deveria trabalhar 



 

13 

 

com o conceito de quilombo considerando o que ele é no presente (Almeida, 

2002, p.53). 
 

Trata-se, portanto, de uma existência ou sobrevivência remanescente que liga o 

indivíduo e sua cultura à terra como sustentáculo dessa cultura e do indivíduo. Portanto, se 

alguns dos ex-escravizados, identificados com a terra, permaneceram em seus territórios 

desde a denominada abolição da escravatura até a Constituição 1988, não se pode 

descaracterizar o sentido da terra para o homem como símbolo de pertencimento, mesmo que 

residual, silenciado, marginalizado pela força, mas, ao mesmo tempo, criador de uma anti-

força. Nesse aspecto, a relação causa e efeito fez surgir, a partir dos territórios quilombolas, 

um desdobramento gerador de uma nova causa, ou seja, a causa dos negros remanescentes. 

Ainda, caracterizando, as condições de vida e exclusão dos povos negros escravizados, 

Anjos (2006) afirma:  

 

Na Lei de Terras do Brasil, de 1850, os africanos e seus descendentes foram 

excluídos da categoria de brasileiros e classificados apenas como libertos. 

Mesmo que tivessem comprado, herdado ou recebido terra em doação, eram 

frequentemente expulsos dos territórios escolhidos para viver. Assim, para o 

povo quilombola a terra sagrada e comunitária passou a ter outro significado: 

a luta para mantê-la, exatamente como faziam os seus ancestrais (Anjos, 

2006, p. 62). 

 

Constata-se, a partir do pensamento do autor que, a mera classificação de libertos, 

numa subalternidade classificatória que não caracterizou a cidadania brasileira dos africanos e 

seus descendentes, reforçou toda sorte de estereotipia e, ao mesmo tempo, impediu o avanço 

da afirmação, no final do século XIX para o XX, de toda ancestralidade e herança cultural 

trazida pelos negros na diáspora após o final do período escravista. 

Santana Filho (2014) ressalta o caráter estruturalista e geopolítico do território 

nacional brasileiro na virada do Século XIX para o XX com o advento do período 

republicano. Segundo ele:  
 

a geopolítica do território nacional brasileiro, pelo processo social e histórico 

se fortalece no centralismo, hierarquização e patrimonialismo, se refletindo 

no espaço e no tempo da Colônia, do Império e da República, sendo 

determinista quando se tratou da inserção da população negra pela sua 

organização política sócio-espacial o território quilombola. Esse que se 

constrói nos atos de insurgência e resistência aos sistemas políticos e 

econômicos no período vigente aos séculos do tráfico, da escravidão, do 

latifúndio e da negação no Estado formado pelo direito à humanidade 

(Santana Filho, 2014, p. 20). 

 

Escravidão, latifúndio, produção agrícola, prisão do corpo foram marcas deixadas na 

alma do negro quilombola. 

Em seu estudo, Santana Filho (2014) fala sobre a diversidade na concepção  política e 

de organização das populações africanas que, ao serem colonizadas por povos brancos tentou, 

sobre múltiplas maneiras, estabelecer um modelo único de Estado: 

 

A exclusão da população africana e negra no Brasil do acesso ao direito de 

ser parte deste Estado, formado e referenciado pela condição social e 



 

14 

 

econômica, também permitiu que a população negra quilombola 

apresentasse a possibilidade de outro tipo de organização territorial não 

centralizada, não hierarquizada e não patrimonial. Esse fato não se dissolveu 

nos séculos que os isolam da historiografia e da identidade nacional, devido 

as suas reivindicações serem sempre recebidas como ameaça ao poder 

político e econômico das elites latifundiárias perpetuadas nos séculos. (...). 

Portanto, os territórios quilombola são formas novas no espaço do Estado 

pela afirmação política e étnica, em detrimento da elite que ocupou o poder 

político e econômico. Sendo a estrutura uma conquista na Constituição 

Cidadã de 1988, para a superação da exclusão e a desumanidade, criada pela 

segregação do acesso e direito à terra no século XIX, por meio de leis e 

decretos pelos governos em escalas diferentes, desde o Império à República 

(Santana Filho, 2014, p. 21). 

 

Não apenas isso, as formas de socialização, pautadas no direito e no contrato foram 

fundamentais para que a propriedade privada se justificasse no capitalismo. De outra forma, 

as concepções de território e organização social dos povos africanos tinham compreensões 

comunitárias e, de pertencimento coletivo que não se encaixavam no modelo capitalista 

moderno de produção da vida material. 

Santana Filho (2014) questiona o caráter patrimonialista do modelo econômico nas 

nações que subalternizaram os africanos: 

 

Cabe, nas análises conhecer os eventos e as relações que se estabelecem com 

a estrutura e função dada com à invasão e colonização latino americana por 

espanhóis e portugueses. No que se refere ao Brasil, a instituição do Estado 

Nacional para o Império e a República, por meio de uma relação 

hierarquizada e patrimonialista que vai sustentar o econômico, o político e o 

poder com a propriedade privada da terra, sendo que nesse espaço e tempo, 

se organiza no contraespaço com uma nova configuração sócio-espacial com 

os quilombos (Santana Filho, 2014, p. 44). 

 

O que pode ser observado é que as categorias centrais que justificam a exploração 

fizeram da propriedade privada, a forma de reafirmar aqueles que tinham ou não poder sobre 

o outro. Se os brancos foram aqueles que escravizaram os povos negros, não há porque deixar 

de denunciar esse modelo de interferência que até hoje perpassa a concepção do branco sobre 

os povos negros. A estes, os negros, sempre é posto a ideia de que não são capazes de 

evoluírem e de conceberem uma sociedade que lhes seja própria.  

De acordo com Gomes (1997), mesmo após a libertação dos escravizados, os 

agrupamentos de negros tinham certa integração econômica em determinadas regiões:  
 

 

No Brasil colonial — em todas as áreas — foram inúmeros os quilombos. 

Desenvolveram-se quase que ao mesmo tempo que a ocupação e expansão 

econômica de algumas localidades. Procuraram florestas inóspitas ou 

estabeleceram-se bem. Reinventaram experiências históricas de suas culturas 

africanas e crioulas. Tornavam-se invisíveis buscando a interiorização. 

Foram protegidos e rechaçados por grupos indigenas. Alguns mocambos — 

em alguma medida — transformaram-se em grupos de camponeses negros e 

mestiços, integrando-se economicamente em determinadas regiões. Fizeram, 

desfizeram e refizeram alianças circunstanciais com vários outros setores 

sociais da sociedade escravista (Gomes, 1997, p.39). 



 

15 

 

A partir dessa constatação, observa-se a profunda relevância dessas populações negras 

em afirmarem sua própria produção, que era uma produção material intercambiada com os 

demais. Nesse aspecto, as regionalidades poderiam ser identificadas como sendo mais ou 

menos acessível à população negra, o que foi progressivamente ganhando outros contornos 

com a miscigenação. 

Sobre a condição do trabalho do negro liberto, Maestri Filho (1986) traz um destaque 

diferenciado, o que envolve ao mundo do trabalho e da produção: 

 

Às duríssimas condições de vida e trabalho do escravo assenzalado opunha-

se, principalmente, a capacidade de resistência dos cativos. O suicídio, a 

fuga, o aquilombamento, em determinadas circunstâncias, o aborto, o 

justiçamento, a insurreição, etc. foram as formas singulares de oposição do 

homem escravizado que puseram certo limite à exploração escravista. Entre 

elas destaca-se por sua importância a oposição do cativo ao próprio trabalho 

feitorizado. Entretanto, eram importantes as determinações que limitavam a 

resistência servil (Maestri Filho, 1986, p. 81). 
 

Fica evidente, na obra do autor que a oposição ao trabalho do branco, seriado, fabril, 

regimentado pelas mesmas e similares justificativas vividas na senzala, antes da abolição da 

escravatura, foi objeto também de negação do negro, pois este queria se estabelecer em 

territórios e vivências similares àquelas que foram arrancados de seus países. 

Nesse caso, o aquilombamento é um movimento de resistência a tudo aquilo que é 

padronizado pelo branco, seja no mundo do trabalho, na formação, na posse e cultivo da terra, 

e toda sorte de produção material que fora estabelecida à força pelo colonizador. O negro em 

sua nova condição de liberto fez questão de determinar sua condição civil a partir de seus 

próprios interesses, não mais de terceiros.  

Quanto ao modo de produção do negro em seu território, agora conquistado e 

nomeado como quilombo, sua força e interesse para o trabalho obviamente se tornou outra. 

Ainda Maestri Filho (2006), destaca:  

 

O trabalhador nativo, africano ou afro-descendente trabalhava mal porque 

era escravizado, e não porque era nativo, africano ou afro-descendente. O 

cativo preguiçoso e boçal do engenho, movendo-se como um zumbi, 

tornava-se o produtor criativo e industrioso do mocambo [...] (Maestri Filho, 

2006, p.128).   

 

Portanto, a mobilização e interesse obviamente foi outra quando o que fazia não estava 

mais debaixo das ordens e do chicote, portanto o território quilombola se torna único, seu, e 

parte da terra da que fora arrancada. 

Outra questão a ser pensada é a que Nascimento (2006a) traz, afirmando que há 

elementos contraditórios que surgem reativamente ao colonialismo implementado durante 

séculos em relação à cultura africana: 

 

Não chega a ser exagero afirmar que entre 1888 e 1970, com raras exceções, 

o negro brasileiro não pôde expressar-se por sua voz na luta pelo 

reconhecimento de sua participação social. Soa interessante que tal 

expressão venha a acontecer num momento em que o país estava sufocado 

sob uma forte repressão ao livre pensamento e à liberdade da reunião. Este 

era o momento dos anos 70.  Talvez por ser um grupo extremamente 



 

16 

 

submetido e que não oferecia um imediato perigo às chamadas instituições 

vigentes, os negros puderam inaugurar um movimento social baseado na 

verbalização ou discurso veiculado à necessidade de autoafirmação e 

recuperação da identidade cultural. Foi a retórica do quilombo, a análise 

deste como sistema alternativo, que serviu de símbolo principal para a 

trajetória deste movimento. Chamamos isto de correção da nacionalidade. A 

ausência de cidadania plena, de canais reivindicatórios eficazes, a fragilidade 

de uma consciência brasileira do povo, implicou numa rejeição do que era 

considerado nacional e dirigiu este movimento para a identificação da 

historicidade heroica do passado. Como antes tinha servido de manifestação 

reativa ao colonialismo de fato, em 70 o quilombo volta-se como código que 

reage ao colonialismo cultural, reafirma a herança africana e busca um 

modelo brasileiro capaz de reforçar a identidade étnica (Nascimento, 2006a, 

p. 123-124). 

 

Logo, a década de 1970, reconhecida pela autora como período de maior 

conscientização da herança africana na cultura brasileira, forjando-a e fortalecendo seus 

vínculos, ao mesmo tempo que a busca por uma consciência plena dessas identidades étnicas 

não se deu sem a busca de elementos representativos, de auto-afirmação identitária e resgate 

histórico de personagens que se impuseram pela luta, além da reafirmação do negro brasileiro 

como símbolo constitutivo da pátria.  

De acordo com Lindoso (2011), o Quilombo dos Palmares e a tratativa social que foi 

dada a ele indica outros aspectos e tratativas em relação a outros quilombos: 

 

Por que nunca se tratou o Quilombo dos Palmares como uma sociedade de 

negros? Sempre que se tratou a sociedade quilombola dos Palmares no 

século XVII, foi como uma excrescência colonial, como um absurdo social, 

e não uma criação social. Parece que os cronistas que trataram os fatos 

palmarinos achavam, por preconceito relativo aos fatos culturais produzidos 

por negros fugidos da escravidão da plantation, que nos Palmares do século 

XVII o que apareceram foram fatos criminais, e que não houve uma 

sociedade alternativa ao projeto colonial. Mesmo com o mínimo de 

mestiçagem com índios e brancos pobres, a sociedade palmarina do século 

XVIII foi uma sociedade de negros fugidos, em estado etnográfico de Nação 

(Lindoso, 2011, p. 165). 

 

Há que se apontar a negatividade acerca do Quilombo dos Palmares a partir da 

constatação de que se tratou de negros fugidos da escravização. O autor destaca algo 

fundamental q     v lv ,          l ,     “             l” q      á p     á     Q  l  b  

dos Palmares.  

Assim, o fato da constituição desse quilombo como sociedade dos negros foi 

invisibilizado para não haver nenhum tipo de reconhecimento como uma sociedade paralela, 

concorrente à do branco, que não se espelha ou não se parametriza na cultura e sociedade 

geral, portanto, faz de sua própria cultura e estrutura um marco suficiente para sua existência 

e manutenção.  

Em sua obra, Moura (1981) traz o lugar da rebeldia negra e do movimento convocado 

pela República de Palmares como sendo estas as responsáveis pela abolição da escravatura: 

 
É q        “  b l         ”                       v        b l         . 

Enquanto a primeira desde o século XVII já se consubstanciava em um fato 

histórico tão relevante como a República de Palmares, o movimento 



 

17 

 

abolicionista somente se manifestará, organizada e politicamente, quando o 

sistema escravista entra em sua crise irrecuperável do final do século XIX. É 

exatamente a este movimento tardio que se deseja dar o mérito da Abolição. 

Ao contrário. Se méritos devem ser computados deverão ser creditados à 

rebeldia negra. Se houve limitações imperdoáveis elas devem ser 

computadas aos tímidos abolicionistas que a concluíram. Os abolicionistas, 

com exceções que veremos depois, se desejavam o fim da escravidão lenta, 

      l   ,       ,         ,  q  l  “v        bá b        lv    ”   q   

Nabuco se refere cautelosamente. No entanto, conforme já vimos, os 

quilombos nunca foram grupos fechados e já na República dos Palmares e 

no quilombo de Ambrósio, como em tantos outros, elementos de outras 

etnias, marginalizados pelo sistema escravista, se refugiavam naqueles 

espaços para participarem da vida comunitária que encontravam no 

quilombo (Moura, 1981, p. 81-82). 

 

Como pode ser visto, não foram os abolicionistas que produziram a libertação dos 

escravizados, mas, a tentativa de barrar uma bárbara vingança selvagem fez com que 

apressadamente se dessem os processos que resultaram em 1888. 

A partir de seu estudo, Nascimento (2006b) traz os elementos filosóficos que regem o 

conceito de quilombo como símbolo de resistência. Nesse aspecto, o quilombo em muito é 

representativo como símbolo de liberdade, resistência étnica e política, resgate de 

ancestralidade e, ao mesmo tempo, um histórico que não se regula a partir da lógica liberal 

burguesa presente no capitalismo do branco. Ao mesmo tempo, a autora apresenta o quilombo 

como símbolo para inspiração de outros movimentos e lutas sem descaracterizar a 

peculiaridade do quilombo em suas raízes, aspectos procedimentais e desdobramentos que se 

deram durante as últimas décadas.  

Nascimento destaca que: 

 

É enquanto caracterização ideológica que o quilombo inaugura o século XX. 

Tendo findado o antigo regime, com ele foi-se o estabelecimento como 

resistência à escravidão. Mas justamente por ter sido durante três séculos 

concretamente uma instituição livre, paralela ao sistema dominante, sua 

mística vai alimentar os anseios de liberdade da consciência nacional. [...] 

Durante sua trajetória o quilombo serve de símbolo que abrange conotações 

de resistência étnica e política. Como instituição guarda características 

singulares do seu modelo africano. Como prática política apregoa ideais de 

emancipação de cunho liberal que a qualquer momento de crise da 

nacionalidade brasileira corrige distorções impostas pelos poderes 

dominantes. O fascínio de heroicidade de um povo regularmente apresentado 

como dócil e subserviente reforça o caráter hodierno da comunidade negra 

que se volta para uma atitude crítica frente às desigualdades sociais a que 

está submetida (Nascimento, 2006b, p. 122-124). 

 

Nesse caso, parte do abordado por Nascimento (2006b), pode ser identificado com o 

caso da luta dos quilombolas da Tapera, pois muito de sua afirmação enquanto território 

quilombola é resultado de um reconhecimento externo e de pesquisadores e intelectuais sobre 

o tema que somaram-se à luta deles durante os últimos anos.  

Para Gomes (2012) a reconstituição do passado dos negros que compõe os quilombos 

nem sempre é possível, dado o laço de ancestralidade muitas vezes apagado pelo não registro 

dos fatos históricos:  

 



 

18 

 

O debate atual sobre as comunidades negras rurais é complexo. Não cabem 

definições a-históricas e nem etnografias improvisadas. E não há espaço para 

certezas e verdades, absolutas e definitivas. Estão em jogo lutas seculares 

pela terra, tradições de uso e manejo dela, direitos constitucionais, 

reconhecimento do passado, formas de políticas públicas afirmativas e de 

reparação histórica. E muito mais coisas, de todos os lados e interesses. 

Sendo a definição de remanescentes de quilombos tanto abrangente como 

operacional, muitas comunidades enfrentam problemas de reconhecimento 

nos órgãos públicos e também de respeito (ou a falta de) quanto às 

demarcações não obedecidas por setores agrários interessados em suas terras 

e territórios. Há morosidade nas titulações definitivas das terras e também 

alguns equívocos por parte de estudiosos e movimentos sociais no tocante às 

interpretações jurídicas. Dimensões da memória histórica, de reconstruções 

do passado e do presente, de cidadania e de direitos constitucionais podem (e 

devem) ser articulados. As narrativas acima – não necessariamente 

“v                  ” – podem oferecer (apenas) um entendimento mais 

complexo sobre as formas camponesas do passado – da escravidão e dos 

anos imediatamente posteriores – no que diz respeito às conexões entre 

senzalas, quilombos, vilas, trocas mercantis e indígenas. Investigações 

históricas sobre as experiências camponesas do passado podem sugerir a 

ampliação da definição dos quilombos históricos e das comunidades negras 

atuais (Gomes, 2012, p.392). 
 

Assim, a constituição dos territórios quilombolas como reparação histórica da barbárie 

impetrada sobre os negros, não é apenas necessária como também fundamental para que 

outros tipos de escravização se estabeleçam ainda na atualidade.  

Trata-se da manutenção da escravização como todo e qualquer símbolo de domínio 

que faz valer qualquer ato coercitivo acima do direito constituído, toda manifestação de força, 

imposta aos grupos historicamente marginalizados e, portanto, compete aos órgãos públicos e 

pesquisadores a ampliação das definições acerca dos quilombos históricos e as suas 

comunidades representativas atuais. 

 Segundo Yabeta e Gomes (2013): 

 

Na formação de um campesinato negro sempre houve uma articulação entre 

os quilombos, a economia local e os setores sociais envolventes. Em função 

do não-isolamento e ao mesmo tempo da estratégia de migração, muitos 

quilombos sequer foram identificados e reprimidos por fazendeiros e 

autoridades durante a escravidão. Outros, na mesma ocasião, acabaram 

sendo reconhecidos como vilas de camponeses negros que efetuavam trocas 

mercantis, interagindo com a economia local envolvente. Destaca-se ainda 

            “                  z l  ”,                           

(formadas ainda na escravidão e com desdobramento no pós-Abolição) com 

cativos e libertos de um mesmo proprietário ou de um conjunto de 

proprietários, organizadas por grupos de trabalho, famílias, compadrio e base 

  l       q     j    p                        “          p    ”    “         

     ”    vá                   á    . Alé       ,   q                     

étnica não foi tão somente uma construção do presente, mas estava colocada 

nas formas de classificação e paisagens rurais no século XIX e antes (Yabeta 

e Gomes, 2013, p. 109). 

 

De todo modo, a discussão que envolve os quilombos, o direito à terra e a visibilidade 

necessária aos seus atuais moradores, tem na educação as bases para que se estabeleça as 



 

19 

 

comunidades afro-americanas como patrimônio constitutivo daquilo que chamamos de povo 

brasileiro.  

Sem isso, o estabelecimento da cultura negra como um objeto, um fetiche ou uma 

mercadoria a ser consumida em suas alegorias didáticas pouco reforça seu papel fundamental, 

o de fazer com que as políticas públicas afirmativas sejam fundamentalmente reafirmadoras 

daquilo que nunca deveria ter sido negado, a cultura e identidade negra.  

De acordo com Reis e Gomes (1996), há uma correlação entre a escravização e 

resistência que segundo eles: 

 

Onde houve escravidão houve resistência. E de vários tipos. Mesmo sob a 

ameaça do chicote, o escravo negociava espaços de autonomia com os 

senhores ou fazia corpo mole no trabalho, quebrava ferramentas, incendiava 

plantações, agredia senhores e feitores, rebelava-se individual e 

coletivamente. [...] Houve no entanto um tipo de resistência que poderíamos 

caracterizar como a mais típica da escravidão – e de outras formas de 

trabalho forçado. Trata-se da fuga e formação de grupos de escravos fugidos. 

A fuga nem sempre levava à formação desses grupos, é importante lembrar. 

Ela podia ser individual ou até grupal, mas os escravos terminavam 

procurando se diluir no anonimato da massa escrava e de negros livres. 

Nesses casos, o destino podia ser as cidades, onde não se estranhava a 

circulação de homens e mulheres de vários matizes raciais, que vieram a 

formar setores consideráveis, em muitas regiões até majoritários, da 

população livre (Reis e Gomes, 1996, p. 9).  

 

Ao mesmo tempo, que os autores indicam essa relação causa e efeito entre 

escravização e resistência, alerta para a perda de força que a luta se deu quando os negros 

foram massivamente incorporados a uma lógica estrutural em sociedade que os diluiu no 

anonimato das massas marginalizadas. Nesse sentido, a perda de identidade grupal também 

foi a perda cultural, linguística e formativa do povo negro no Brasil. 

Apesar disso, Gomes (2012) indica o trânsito das comunidades quilombolas na 

sociedade geral no final do século XIX e XX: 

 
Setores camponeses se formaram a partir das senzalas, dos mocambos e de 

roceiros livres. Para várias regiões há evidências de como escravos e 

quilombolas faziam circular produtos de sua economia agrária. E mesmo 

articulações econômicas onde essa produção camponesa alcançava tabernas, 

feiras e vilas em áreas rurais e semiurbanas (Gomes, 2012, p. 376). 

 

Nesse aspecto, a produção material do povo quilombola regava a economia não-

quilombola e assim o fez durante todo século XX até a atualidade. O que fica destacado aqui é 

o lugar do negro em sociedade como fundamental para a economia brasileira pois, sem ele, a 

construção do país, Brasil, não se daria. 

        ,              q          b l       p          “v         ”,        p   

revelam a condição exata da realidade à época. Nesse aspecto, toda investigação histórica a 

respeito das comunidades negras e suas origens, partindo de seus ancestrais e registros feitos 

pelos próprios povos é fundamental.  

Conforme Freitas (1982): 

 

A investigação histórica destas comunidades negras apresenta enormes e 

complexas dificuldades, pois não se dispõe de fontes diretas dos próprios 



 

20 

 

quilombolas, que nada deixaram escrito, restando apenas as informações de 

seus inimigos (Freitas, 1982, p. 38). 

 

Nessa perspectiva, o vencedor e o vencido não compactuam das mesmas 

compreensões sobre quem são e como se estabeleceram territorialmente, por isso o papel da 

pesquisa é tão fundamental na consolidação de dados cientificamente concretos diante das 

condições de vida do povo quilombola.  

Em sua obra, Gomes (2006a) traz outras caracterizações pouco estudadas sobre os 

territórios quilombolas. Ele destaca que: 

 

Não só para a Amazônia, mas também outras regiões do Brasil pós-colonial 

e também em áreas da Colômbia e Venezuela, talvez esta tenha sido uma das 

principais características da formação de comunidades de escravos fugidos e 

a transformação em micro sociedades camponesas no pós emancipação, 

incluindo aí a migração permanente. Ao contrário de mocambos grandes e 

mais estáveis como muitos do Brasil Colônia do século XVIII, surgiam 

pequenos quilombos formados de grupos de fugitivos, que se refaziam e se 

desmanchavam em pequenas comunidades organizadas por grupos de 

parentesco e companheiros de fugas. São estas algumas das narrativas que 

emergem na documentação sobre quilombos em várias partes da Amazônia. 

Grupos de fugitivos – muitos até com chefias e estruturas organizativas mais 

complexas – itinerantes e conectados com vilas, povoados, fazendas em 

termos de trocas mercantis (Gomes, 2006a, p. 290). 

 

Nesse aspecto, as pequenas comunidades quilombolas estão presentes em várias 

regiões do Brasil, demonstrando a capilaridade delas e, ao mesmo tempo, suas organizações 

complexas, não cabendo fazer afirmações reducionistas como se todo quilombo tivesse as 

mesmas razões de existência.  

Da mesma maneira, Gomes (2012) reitera:  

 

Sob o aspecto de formas camponesas, os quilombos não foram cenários 

exclusivos de escravos e africanos. Assunto ainda pouco conhecido no 

Brasil, muitos quilombos se formaram conjuntamente com indígenas 

(escravizados ou livres fugidos de aldeamentos), africanos e crioulos. 

Sabemos que os fatores geográficos interferiram na localização e 

estabilidade de algumas comunidades. Para além dos conflitos e confrontos – 

negros fugidos aliaram-se a grupos indígenas, formando comunidades 

(Gomes, 2012, p. 379). 

 

Portanto, não apenas escravizados fugitivos, como também indígenas fugitivos 

compuseram a correlação quilombola de luta, intercâmbio cultural e constituição de suas 

identidades plural e coletivamente organizadas. Logo, a constituição do povo brasileiro 

recebeu, não apenas múltiplas influências como também se estabeleceu por meio da 

miscigenação e da transculturalidade que reforça, neste estudo, o fato do quilombo da Tapera 

se compor de diferentes raízes e matrizes de ancestralidade. 

Corroborando com o que se tem até dito até o momento, também se fez necessário 

trazer para este ponto, o diálogo proposto por Guimarães (2022) acerca de uma visão de 

quilombo no Brasil associado-o a uma ancestralidade africana, ou seja, a visão e existência de 

quilombo em África. Nessa direção, Guimarães (2022) aponta que: 

 



 

21 

 

aqui torna-se possível traçar uma perspectiva de pensar o estabelecimento de 

uma compreensão do termo quilombo e pensá-lo como um fenômeno, no 

Brasil é estabelecer uma ligação à áreas rurais (de agricultura, extrativismo, 

caça e pastoreiro), também à criação de laços quilombolas por conta das 

memórias ancestrais (Guimarães, 2022, p. 254). 

 

Não se trata apenas de conceitos etimologicamente organizados, mas de fenômenos 

sócio-históricos, filosóficos e culturais que politicamente se relacionam com concepções 

geográficas. Quanto a isso, o modo de ser e pensar o quilombo são um conjunto 

multidisciplinar de influências que exige do pesquisador uma escolha que, no caso deste 

estudo, envolveu ressaltar os valores ancestrais e o modo como os indivíduos se 

estabeleceram na terra e entre a sociedade não quilombola.  

Na distinção entre a palavra quilombo negro-africana e, posteriormente o quilombo 

negro-brasileiro Guimarães (2022) destaca que: 

 

A palavra kilombo negro-africana e posteriormente o quilombo 

negrobrasileiro se dão em inserções socioespaciais de conflitos nos quais, de 

associar os quilombolas aos guerreiros que resistem às opressões, reagem, 

 lé       ,     p                                   “          l      ” 

(HAESBAERT, 2007) e dentre os seus elementos estão os conflitos, a 

ancestralidade, as habilidades rurais (de pastoreiros, agricultores, caçadores 

etc.), técnicas militares de defesa e ataque e o controle do território 

(Guimarães, 2022, p. 256). 

 

Portanto, a ancestralidade repleta de significações territoriais ressurge pelos conceitos 

e pela palavra quilombo, mas, não da mesma maneira. As distinções ressaltam as diferenças 

que incluem os negros dentro de lutas aproximadas, mas, distintamente apontadas pela autora 

como formas de estabelecer controle do território. 

Há que se reafirmar aquilo que Guimarães (2022) destaca na potencialidade da língua 

como demarcação política, geográfica e social: 

 

Por meio dessa trajetória de usos e sentidos da palavra desde África até os 

dias atuais no Brasil. A relação entre a origem linguística e o contexto 

histórico vão demarcar a perspectiva geográfica dos quilombos, a partir do 

que é pensado na África e/ou no Brasil (Guimarães, 2022, p. 256). 

 

Como resultado, o geográfico na história ganha outras semânticas e o território, 

completa os sentidos quilombolas que visivelmente são encontrados nos territórios africanos e 

brasileiro.  

A constatação de Guimarães (2022) sobre as manifestações de resistências negras não 

se dá fora da reafirmação cultural e política dessas comunidades: 

 

Na nossa caminhada aprendemos com muitos que vieram antes de nós e, ao 

nos debruçarmos no território do Brasil temos ainda, Abdias do Nascimento 

e Beatriz Nascimento, referências consensuais diante da amplitude de suas 

pesquisas e relevância de seu legado. Abdias do Nascimento (1980) nos 

deixa o Quilombismo representando toda uma forma de pensar as 

resistências negras independente de serem rurais ou urbanas, mas um 

movimento travado por negros de não se dobrar às opressões. Beatriz 



 

22 

 

Nascimento enquanto sistemas liderados e organizados por negros como 

forma não apenas de sobrevivência, mas de manutenção de suas culturas, 

economias e políticas mais ainda, suas memórias e comunitarismo 

(Guimarães, 2022, p. 257). 

 

O conceito de quilombismo do autor referenciado por Guimarães (2022), é um destes 

que somam-se ao mapeamento da luta, suas expressões e ampliação social e não apenas o 

território quilombola. 

Em seu texto, Guimarães (2022) ressalta o trabalho do geógrafo Rafael Sanzio ao 

destacar que:  

 

Mais recentemente, Rafael Sanzio com o cartográfico para representar o 

mapeamento quilombola e diaspórico ao instituir a perspectiva de 

espacialidade que nunca deixou de existir entre as comunidades 

quilombolas, heranças culturais negras. (Guimarães, 2022, p. 257). 

 

A preocupação da autora está em revisar pela produção científica aspectos que dão 

mais visibilidade a qualquer elemento que envolve as comunidades quilombolas em suas 

heranças culturais negras. E nessa perspectiva, ressalta a importância das cartografias 

afrodiaspóricas ancestrais nas espacialidades e territorialidades quilombolas. 

Apesar da diáspora africana pelo mundo ter tido uma dimensão multi-étinica e 

  l    l,    p            “  l           l   ” ( UI ARÃES, 2022)  ,            j       

interpretações europeizadas de cunho racistas, há que se notabilizar as contribuições da 

cultura africana em diferentes povos. Para isso, Guimarães (2022) salienta a necessidade de 

j         “p      ”             q      põ                                 z     q  : 

 

Nessa busca, comparada à elaboração de uma colcha de retalhos e/ou 

patchwork quilt, o processo histórico-geográfico ao continente africano por 

meio do que recortado, talhado e retalhado em vários pedaços para ser 

apresentado mundo de forma desconexa via abordagens eurocêntricas e 

racistas. Diante disso, na diáspora africana, estamos empenhados em uma 

reconstrução juntando os pedaços do que socialmente já recebeu vários 

nomes, por exemplo, primitivo, folclórico e etnográfico, mas, que 

denominamos por culturas negras, ancestralidade, heranças e assim por 

diante (Guimarães, 2022, p. 258). 

 

Com isso, quanto maior for o esforço do pesquisador e a produção de estudos sobre o 

tema, mais será possível resgatar o tempo perdido que diz respeito à consolidação do 

conhecimento dessas populações negras, pois, elas foram subalternamente alocadas à 

condições de silenciamentos, esquecimentos e apagamentos  histórico-culturais que não as 

permitiram escreverem sobre si mesmas ou a produção de conhecimento elaborado nos 

diferentes tempos históricos. Quanto a isso há um compromisso ético de reviver todo o 

possível que dá visibilidade à ancestralidade negra.  

Não por acaso, Guimarães (2022), afirma que: 

 

O passado também é herança e precisamos aprender o que é afirmativo com 

muito mais frequência e descartar a exclusividade do que gera tantos danos. 

Mesmo que socialmente grupos sejam invisibilizados, as marcas de suas 

vivências e existências permanecem e são capazes de recontar histórias, 



 

23 

 

pelos espaços por onde existiram e que por direito lhe pertencem 

(GuimarãeS, 2022, p. 259). 

 

Como abordado pela autora, trata-se de existentes formas de invisibilização histórica, 

geográfica e cultural que desarraigou formas distintas de pertencimento.  

1.2. Resistências negras: produzindo novas culturas insurgentes  

 

Historicamente, as violentas ações colonizantes durante séculos permitiram a extinção 

em massa de ricos processos de socialização e produção cultural, em nome do 

estabelecimento de poderes territoriais, econômicos e estruturas ideológicas que nos últimos 

três séculos, especialmente, mantiveram suas bases no capitalismo de subalternização dos 

mais pobres (IANNI, 2004), (MIGNOLO, 2003) e (SANTOS, 2002; 2000).  

Após o advento das grandes navegações e colonização de territórios nas Américas, o 

mundo registrou ações colonizantes durante séculos que se seguiram, suprimindo processos 

culturais de povos ancestrais que, dotados de uma produção cultural, linguística, científica, 

religiosa, mitológica, antropológica, dentre outras dimensões, teve silenciada significativa 

parcela da construção coletiva de saberes e poderes que se estabeleceram em territórios. Em 

sua obra, Reis (2018) destaca que: 

  

A revolta coletiva representou a forma mais radical de contestação da 

escravidão. [...] Enquanto o quilombo foi uma forma coletiva que atravessou 

toda a longa história da escravidão no Brasil, as revoltas foram mais comuns 

no século XIX. [...] Apesar da proibição do comércio transatlântico de 

escravos ter acontecido em 1831, ele prosseguiu até 1850. Estima-se que 

tenham entrado no país, no período da ilegalidade, cerca de 800 mil 

africanos [...] e, ao longo de toda a primeira metade do século, cerca de 2 

milhões. [...] Entre os escravos africanos, alguns grupos étnicos se 

mostraram mais aguerridos do que outros (Reis, 2018, p. 392). 
 

Fica destacada na história de escravização no Brasil o fato de que diferentes grupos 

étnicos foram trazidos para cá e essa pluralidade pode ser entendida também como algo que 

não foi mantido, porém homogeneizado como se o negro africano na diáspora fosse da mesma 

origem. Nesse aspecto, após o período de escravização, os agrupamentos étnicos foram 

extremamente prejudicados e, portanto, de difícil manutenção das suas origens e concepções 

grupais. Porém, a homogeneização como se fossem um só é resultado de um projeto de 

divisão e enfraquecimento. A separação de indivíduos de mesma etnia e sua agregação com 

outras, incluindo rivais, deu-se como estratégia para evitar a resistência. 

O colonizador teve a clara intenção de fazer com que tais agrupamentos, dentre muitos 

deles grupos com tecnologia avançada, cultura e mitologia complexa e desenvolvida, teve 

arrancada não só a própria vida pela escravização como também a tentativa de apagamento de 

toda uma ancestralidade viva que cada um carregava em suas experiências, subjetividades e 

corpos.  

Essa divisão imposta pelos escravizadores não permitiu, após a escravização, uma 

união se não a do quilombo que se formou como uma coletividade miscigenada, multiétnica, 

e, possível, mas que demonstra heranças que devem ser guardadas. 

Em sua obra, Carril (1997) traz a caracterização dos tipos de castigos sofridos pelos 

escravizados: 

 



 

24 

 

As faltas cometidas pelos escravos eram punidas severamente, de acordo 

com a vontade do senhor e da lei. Um alvará de 1741 mandava que se 

marcasse com ferro em brasa o escravo fugido; em caso de reincidência, que 

se cortasse sua orelha. Em 1724 surgiram os capitães-do-mato, que 

dispunham de garantias especiais, como a de não sofrer pena pelas mortes 

que provocassem no exercício da tarefa, a não ser quando elas fossem 

injustificadas. O castigo mais utilizado eram os açoites, principalmente 

quando se acreditava que o e    v      v     “  z        p    l ”    

trabalho. A lei estipulava seu número máximo em 50. O requinte da 

repressão se expressava através de formas de punição, como a utilização de 

máscara de flandres, que cobria o rosto do escravo, impedindo que ele 

ingerisse comida ou bebida. Havia, ainda, métodos de tortura, como a prisão 

no calabouço, onde o escravo recebia castigos: era atado ao tronco ou a 

argolas de ferro. Puniam-se também com a pena das galés, que eram 

trabalhos forçados executados com correntes aos pés, e com a pena de morte, 

quando eram cometidos crimes contra os senhores (Carril, 1997, p.37). 
 

Assim, o negro na condição de escravizado recebeu todos os tipos de punição e alvo 

das mais cruéis modalidades de tortura. Esse aspecto ficou estritamente no imaginário de todo 

escravizado quando este desejava fugir ou se insurgir de alguma maneira. Envolve então a 

tortura física e psicológica contínua do negro escravizado desde o nascimento ou 

escravização.  

Desse modo, em meio a estruturas ideológicas que subalternizaram inúmeras culturas 

e povos, a violência tornou-se a marca maior da expansão ultramarina européia (IANNI, 

2004), (MIGNOLO, 2003) e (SANTOS, 2002; 2000).  

Dessa maneira, o vasto processo de violências estendeu-se ao silenciamento de 

práticas dos grupos sociais negros nas colônias, tornando periféricas as expressões dos povos 

africanos e seus descendentes que foram escravizados em suas identidades, corpos, 

subjetividades e modos únicos de socialização. 

Não por acaso, em nome do desenvolvimento econômico, as demandas liberais 

burguesas se utilizaram da disciplinarização dos corpos e mentes destes indivíduos para o 

estabelecimento de seus arranjos necessários para que, um suposto desenvolvimento, se desse 

nos moldes dos brancos que coercitivamente      v     b   q              ê         

      . E                         õ     l       , políticas, intelectuais e linguísticas 

principalmente, gerando um grande caldo cultural em que o conceito de identidade única se 

forjava.  

Assim, é na proposta hegemônica de centralidade de modos únicos de estabelecimento 

nos novos territórios que, as organizações dos povos negros foram enquadradas em modelos 

brancos de estética e ética, eurocentrando perspectivas de hierarquia social que, no caso 

brasileiro, por exemplo, mantiveram-se por séculos. Logo, a colonização cultural eurocêntrica 

composta no Brasil imprimiu caminhos de negação de Direitos Humanos em que a 

diversidade fora entendida como ameaça e toda diferenciação humana como sendo objeto de 

ajuste, correção, ortopedia social e sujeita a estereotipias.  

Segundo Goulart (1972), a estereotipia gerada em torno do negro se estabeleceu de 

diferentes maneiras:  

 

[...] Jamais o negro foi um conformado. Antes, um subjugado; e se como 

subjugado obedecia, como inconformado reagia. Suas manifestações de 

intolerância tanto mais são dignas de admiração, quando se consideram os 

terríveis obstáculos enfrentados para concretizá-las. Revelavam, então, 

coragem, fortaleza de ânimo, inabalável decisão, indomável espírito de luta, 



 

25 

 

férrea e retilínea vontade, desmoralizando, dessarte, o falso conceito de raça 

inferior, desprezível, de povo dócil, resignado. Nada o detinha quando se 

dispunha a rebelar-se, posto que mínimas, senão inexistente (Goulart, 1972, 

p. 21). 

 

Fica claro para o autor que, a definição do negro como alguém que ora tem muita 

coragem por lutar por seus ideais ora como alguém que é inferior e que não é dado ao 

trabalho, foi compondo uma série de estereotipias no sentido de negar as características 

específicas do povo negro no Brasil. Significa todo um processo coercitivo de imposição 

cultural do branco sobre o negro que tendeu a planificar as concepções sobre o negro no 

Brasil como sendo uma só raça, uma só cultura, uma só origem e portanto, fazer deles um 

povo dócil, imóvel do ponto de vista da luta e eficaz para os interesses do mundo do trabalho 

tão somente. 

Portanto, as violências potencializadas pela opressora cultura branca européia negou a 

etnografia do negro em suas geografias, desumanizando as expressões ancestrais e 

negligenciando o potencial da interculturalidade para formação daquele que seria, mais tarde, 

o povo brasileiro. Também, há que se falar sobre a lógica de racionalização do mundo no 

processo de colonização que, sobre fortes condições sócio-políticas de manutenção da 

heteronomia e da hegemonia cultural, buscou estabelecer paradigmas globalizantes únicos e 

supressão dos saberes da cultura negra.  

Dentro dessa lógica é possível identificar historicamente formas de totalidade 

hegemônicas que desqualificaram inúmeras experiências e saberes que poderiam favorecer 

outros povos, o que inclui a subtração da produção científica negra feita de suas mitologias, 

filosofias, epistemologias, sociologias, cosmologias, antropologias, medicinas e tantas outras 

produções transgeracionais que falam de uma ancestralidade que constitui não um, mas 

inúmeros povos africanos que foram forçados a se estabelecerem no Brasil. 

De igual modo, nas populações negras, no caso brasileiro, descendentes de povos 

africanos escravizados, Silva (2012), a submissão econômica esteve profundamente enraizada 

às submissões física, linguística, territorial, cultural, identitária e religiosa (SILVA, 2003), 

(ELIAS, 2001), (BOURDIEU E WACQUANT, 1998). 

  Para Tavares (2013) :  
 

[...] os africanos chegaram praticamente com o seu corpo, foram muito 

poucos os objetos trazidos, eles eram na verdade desnudados (...) O corpo 

era na verdade o grande arquivo que continha a memória das experiências 

q              v  l           b          (…) S  p         l    e 

patrimônio histórico e cultural das populações africanas transladadas, o 

primeiro território, o primeiro objeto, o primeiro elemento fundamental 

dessa memória é o corpo (Tavares, 2013, p. 193). 

 

No caso brasileiro, a profunda relevância e contribuição dos povos africanos no que 

constitui a brasilidade e as ancestrais referências do nosso povo foram sendo silenciadas em 

              p       l     “ lá     ”,   p     ,   v l z            pl x ,   z        p   

referências aos paradigmas eurocêntricos, ocidentais e modernos (ELIAS, 2011), (BARTH, 

2000) e (MICHEL, 2010).  

Desse modo, dadas a negação da criatividade negra envolvendo a arte, as danças, as 

vestimentas, os dialetos e línguas, os padrões estéticos e éticos de se estabelecerem nos 

territórios, é possível afirmar que, questionar o cânone dos padrões eurocêntricos e sua 

herança foi necessário neste estudo.  



 

26 

 

Atualmente, inúmeros estudos trazem historicamente os negros na condição de 

escravizados nas senzalas que, diga-se, funcionavam como espaços impostos; nos quilombos, 

como territórios de resistência/existência e nas variadas manifestações culturais possíveis que, 

enquanto negros em sociedade, se caracteriza como modos de ser e estar nos espaços, 

territórios, lugares, no mundo através de variadas linguagens.  

Sobre tais linguagens, tudo o que envolve o corpo e o que se estabelece no corpo são 

linguagens de resistência como, por exemplo, as maquiagens, os colares e pulseiras, as cores 

que se estabelecem nas roupas, nos enfeites nos cabelos, são representações de resistentes 

num tempo de sequestro e desenraizamento no período da escravização.  

Logo, problematizar a urgente necessidade de desvelamento das contradições e limites 

sociais que ainda impedem os processos de individuação dos negros é também apontar para 

tudo que representou a manifestação do preconceito, violências institucionalmente 

estabelecidas e práticas que insistiram em justificar a condição de ser negro no Brasil. 

 Para Kramer (2007):   
 

Numa sociedade desigual, crianças desempenham, nos diversos contextos, 

papéis diferentes. A ideia de infância moderna foi universalizada com base 

em padrão de crianças das classes médias, a partir de critérios de idade e de 

dependência do adulto. No entanto, é preciso considerar a diversidade de 

aspectos sociais, culturais e políticos: no Brasil, as nações indígenas, suas 

línguas e seus costumes; a escravidão das populações negras; a opressão e a 

pobreza de expressiva parte da população brasileira (...) que deixaram 

marcas diferenciadas no processo de socialização de crianças e adultos 

(Kramer, 2007, p. 14-15).   

 

Portanto, a construção de uma dialogia entre as diferentes matrizes constitutivas do 

próprio povo brasileiro é relevante para viabilizar conexões afirmativas da existência do outro 

em perspectivas multiétnicas. Nesse sentido, toda reação antirracista por meio das políticas e 

práticas podem resistir com as artimanhas autoritárias e centralizadoras de grupos que se 

estabeleceram historicamente autorreferenciando-se como representantes do povo brasileiro 

em detrimento a grande totalidade dos negros que o representaram e o constituíram.  

Nesse sentido, tratar das submissões impostas veladas ou explicitamente postas por 

elites dominantes brasileiras, caracteriza, neste estudo, a insistente preocupação em 

problematizar o poder econômico e interesses liberais vinculados a uma branquitude que, por 

objetivos de controle, amordaçou populações indígenas e negras com discursos de autonomia 

e liberdades plurais (CARONE; BENTO, 2014).  

Contudo, pensar na elaboração socialmente constituída de diversidade tem, neste 

estudo, demandado a análise dos modos como, por décadas, resistências das minorias 

representativas alcançaram maior visibilidade no cenário nacional. Tal visibilidade envolve, 

obviamente, todo um arcabouço de políticas públicas que exige do Estado espaços para que os 

negros representem seu interesses.  

De fato, é na lógica definidora de uma identidade única que a amálgama 

uniformizadora que oculta inúmeras incoerências, desigualdades e injustiças, promove 

silenciamentos da pluralidade constituída de inúmeras vozes daqueles que, forçadamente, 

foram obrigados a se estabelecerem em território brasileiro. 

Assim, o significado de povo e identidade grupal também demandou neste estudo um 

resgate dos processos culturais e da constituição geo-histórico-antropológica singular dos 

povos negros. Apesar dessa singularidade, a pluralidade não se exclui, pelo contrário, dada 

suas características, os povos negros habitantes do Brasil podem ser ressignificados, do ponto 

de vista da diáspora negra enquanto categoria nesse trabalho.  



 

27 

 

Nesse sentido, tendo como referência Lordeiro (2020), Arruti e Figueiredo (2008), 

pensar o lugar social do negro na atual sociedade brasileira demanda o enfrentamento de toda 

sorte de violência simbólica, racismo, preconceito, estereotipias e marginalizações vividos 

durante séculos.  

 Miglievich-Ribeiro (2014), afirma que: 
 

O principal desafio ético-político epistemológico trazido pela razão 

decolonial é a consciência da geopolítica do conhecimento, a partir da qual 

se trata de rejeitar a crença iluminista na transparência da linguagem em prol 

de uma fratura epistemológica capaz de inserir uma perspectiva inédita e 

libertadora tanto no campo discursivo como na esfera da ação, assumindo a 

impossibilidade de qualquer ciência falar em nome de coletividades 

heterogêneas e multifacetadas mas a premência de se insurgir contra 

quaisquer estruturas de poder e opressão que silenciem alguém. A denúncia 

da geopolítica do conhecimento é condição de afirmação, dentre outros, 

também da América Latina, ou melhor, da América Indo-AfroLatina como 

lócus de enunciação (Miglievich-Ribeiro, 2014, p. 78).  

 

Logo, questionar os pressupostos epistemológicos da perspectiva científica branca, 

masculina e ocidental, pode indicar a emergência de outros saberes, plurais e historicamente 

invisibilizados, subalternizados e desqualificados enquanto conhecimento e estabelecimento 

do homem negro no mundo dos brancos.  

Desse modo, tendo Kramer (2007), Santos, Nunes e Meneses (2007) como referência, 

pode-se afirmar que a experiência brasileira em relação aos povos negros, traumaticamente, 

obstou a inclusão da multiculturalidade dos povos africanos, a beleza criativa de seus 

descendentes e a hereditariedade plural que trouxe a possibilidade de ressignificação da vida, 

a multiplicidade de expressões culturais e estabelecimento nos territórios, lugares, espaços, 

paisagens e regiões. 

Nesse resgate que, no caso brasileiro se distancia geográfica e temporalmente, tem 

uma profunda importância para a identificação dos indivíduos quilombolas e o exercício em 

fazer com que o quilombo demonstre sua força e resistência. 

Nesse contexto, evidencia-se mais uma vez, importância da formação dos 

quilombos/mocambos desde o século XVI no Brasil - tema abordado mais detidamente no 

item anterior - como uma dentre várias estratégias e unidade básica de resistência/existência 

ao perverso sistema colonial e imperial que para garantir sua expansão e estabelecimento em 

territórios ultramarinos, utilizou-se abundantemente do trabalho escravizado (GOMES, 1997). 

A formação espaço-temporal dos quilombos no Brasil está intimamente relacionada à 

escravização da população negra sequestrada de África e transladada via tráfico e comércio no 

Atlântico para servir como mão de obra escravizada nas monoculturas e posteriormente nas 

minas em terras invadidas, ocupadas e exploradas pelos europeus nas Américas. 

Para Reis e Gomes (1996):  

 

A escravidão de africanos nas Américas consumiu cerca de 15 milhões ou 

mais de homens e mulheres arrancados de suas terras (...). Para o Brasil, 

estima-se que vieram perto de 40% dos escravos africanos (...). Foram os 

africanos e seus descendentes que constituíram a força de trabalho principal 

os mais de trezentos anos de escravidão (Reis e Gomes, 1996, p. 9).  

 

Verifica-se a mais brutal e histórica barbárie cometida contra os negros africanos 



 

28 

 

quando estes foram escravizados aos milhões durante trezentos anos de história do povo 

brasileiro. Esta é uma nação que se fez com os negros e pelos negros e toda sorte de reparação 

na atual geração de negros brasileiros é fundamental uma vez que as gerações que foram 

escravizadas não tinham nenhuma culpa nem motivação para que assim fosse. 

Essa conformação territorial, identitária, étnica e política, expressão das lutas e  

resistências/existência às atrocidades cometidas em favorecimento dos interesses econômicos 

da Coroa portuguesa e dos senhores coloniais, institui uma forma organizativa de base 

comunitária, inclusiva, radical, insurgente e emancipatória configurando de fato na única 

possibilidade de liberdade e cidadania de seus membros sendo Palmares (MOURA, 2019) 

símbolo emblemático e longevo dessa expressão. 

Dessa forma, para Cardoso e Siqueira (1995), 
 

[...] os Quilombos representam uma das maiores expressões de luta 

organizada no Brasil, em resistência ao sistema colonial-escravista, atuando 

sobre questões estruturais, em diferentes momentos histórico-culturais do 

país, sob a inspiração, liderança e orientação político-ideológica de 

africanos/as escravizados/as e de seus descendentes nascidos no Brasil 

(Cardoso e Siqueira, 1995, p. 13). 

 

 Embora seja muito comum na sociedade brasileira supor que os quilombos tenham 

sido uma realidade apenas no passado, atitude essa que acaba corroborando de alguma 

maneira, com a negação das contribuições dessas comunidades de remanescentes dos 

quilombos, a reflexão sobre os territórios quilombolas, suas lutas por direito de 

reconhecimento e titulação de suas terras nos tempos atuais torna-se essencialmente relevante 

para a compreensão dos processos que levaram ao silenciamento e apagamento da memória, 

tradição, cultura e territorialidades quilombolas.  

C b   q  ,        l x          í       b          l      ‘            ’           

empregada na questão quilombola. Considerando que os quilombos atuais são resultantes de 

  v           x             ,                 ‘             ’ p                      é 

generalizadora e reduz o papel de diversas outras organizações associativas produtoras de 

muitos quilombos atuais. 

Referindo-se às comunidades remanescentes de quilombos, Anjos (2009a) afirma que: 

  

N  B    l,                             q  l  b  , “     b  ”, 

“                         ”, “q  l  b         p  â    ”, “            

q  l  b l ”    “          p    ”        -se a um mesmo patrimônio 

territorial e cultural inestimável e que somente recentemente passaram a ser 

reconhecidos pelo Estado, por autoridades e organismos oficiais. Muitas 

dessas comunidades mantêm ainda tradições que seus antepassados 

trouxeram da África, como a agricultura, a medicina, a religião, a mineração, 

as técnicas de arquitetura e construção, o artesanato, os dialetos, a culinária, 

a relação comunitária de uso da terra, entre outras formas de expressão 

cultural e tecnológica (Anjos, 2009a, p. 117). 

 

 Essa discussão torna-se ainda mais relevante por intermédio da Lei 10.639/2003 que 

tornou obrigatório o ensino da História da cultura afro-brasileira e africana na Educação 

Básica em todo o território nacional possibilitando, de certa forma, um impulso, 

fortalecimento e visibilidade das questões negras e quilombolas no Brasil no espaço escolar.  

A Lei 10.639/03 em seu Artigo 26A que altera o Artigo 26 da Lei de Diretrizes e Bases 



 

29 

 

   E        9.394/96,   z  l         q       “    b l                              l   

médio, oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre a História e Cultura Afro-

B    l    ” (BRASIL, 2003). N       b                ú   p      á                , 

exposto em seu parágrafo primeiro, nos é informado categoricamente que:  

 

(…) incluirá o estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos 

negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na formação da 

sociedade nacional, resgatando a contribuição do povo negro nas áreas 

social, econômica e política pertinentes à História da África (Brasil, 2003). 

 

O p  á        b  q         pl         z     q      “     ú               à 

História e Cultura Afro-Brasileira, serão ministrados no âmbito de todo currículo escolar, em 

especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura   H        b    l     ” (BRASIL, 

2003). 

Nessa perspectiva, o ensino da Geografia escolar pode assumir um papel fundamental 

(ANJOS, 2009b) em relação ao fortalecimento e ampliação do diálogo entre os 

conhecimentos geográficos e os saberes ancestrais quilombolas em cumprimento à Lei 

10.639/2003, uma vez que pode inscrever no amplo campo de seus estudos e debates, 

questões relacionadas à espacialidade e a territorialidade numa perspectiva étnica, racial e 

cultural. Corroborando nessa direção, Soares (2020), c  pl         z     q   p      “  

ensino de geografia a partir dos territórios quilombolas implica indagar sobre quais saberes 

         á       l         é p   ív l     b l       l  õ       l       v     ”. (S     , 2020. 

p. 145). 

Nesse ponto, mais uma vez Anjos (2009b) reforça a notoriedade assumida pela 

Geografia em seu amplo espectro de análises espaciais concluindo que a mesma: 

 

Assume grande importância dentro da temática da pluralidade cultural, 

sobretudo no que diz respeito às características dos territórios dos diferentes 

grupos étnicos e culturais, assim como aponta as espacialidades das 

desigualdades e exclusões. A Geografia é, portanto, uma disciplina 

fundamental na formação da cidadania do povo brasileiro, que apresenta 

uma heterogeneidade singular na sua composição étnica, socioeconômica e 

na distribuição espacial (Anjos, 2009b, p.126). 

 

Considerando a relevância e especificidade da Geografia enquanto ciência que busca 

desvelar as contradições sociais presentes nos espaços, paisagens, regiões, lugares e 

territórios, a busca pela compreensão dos desafios sócio-histórico-espaciais que se 

materializam nas relações entre os indivíduos em sociedade e a natureza, também possibilita à 

Geografia enquanto Ciência Sócio-espacial, o potencial de compreensão e análise das bases 

estruturais que, especialmente no capitalismo globalizado, configuram toda sorte de 

centralização de poderes, autoritarismos de práticas, restrição das subjetividades e uma 

formação heterônoma para fins ideológicos de controle das massas sociais territorializadas e 

desterritorializadas.  

Ao tratar da Geografia escolar, Soares (2020) apresenta um conceito de nação, 

geralmente advindo da Geografia europeia: 

 

Por muito tempo a Geografia Escolar se ocupou de uma formação cidadã 

assentada numa ideologia doutrinaria patriótica, descontextualizada das 



 

30 

 

questões mais profundas pertinentes a realidade sócio-espacial brasileira. 

Como por exemplo, é recente no interior das discussões geográficas questões 

ligadas a espacialidade pelo viés da diversidad  é     /     l     l    l. (…) 

o ensino de geografia aos poucos perde essa característica ideológica, 

descritiva e de memorização e assume uma perspectiva mais crítica, com 

desafio de compreender as relações entre sociedade e natureza, evidenciar a 

participação e atuação dos sujeitos nos lugares onde vivem e suas interações 

mais amplas com o mundo globalizado, bem como mostrar recortes do modo 

de vida dos povos originários e do campo (Soares, 2020, p. 136-137). 

 

Com as requisições feitas por povos como, por exemplo, os quilombolas, ascendeu 

discussões importantes no campo da Geografia e, portanto, ressignificações sobre o conceito 

do geográfico à luz da diversidade étnico-cultural. Isso faz com que a cristalização científica 

da geografia seja colocada em cheque quando os elementos de um estudo envolvem povos 

originários em situações de reterritorialização.  

Sendo a primeira quilombola doutora, Soares (2020) traz um estudo espetacular sobre 

a geografia escolar e quilombos, permitindo o olhar de dentro daquela que resistiu aos 

enfrentamentos sociais para produção de conhecimento inovador sobre o tema. Assim, em seu 

estudo afirma: 

 

O desafio da escrita aqui, é analisar as relações entre a Geografia Escolar e 

os Quilombos, e sinalizar perspectivas pedagógicas para construção do 

raciocínio geográfico, considerando fatos/situações geográficas que 

permitam estabelecer noções escalares articuladas. Tem como indagações 

condutoras: Como o raciocínio geográfico pode ser construído a partir do 

Quilombo? Como entrelaçar os princípios da Educação Escolar Quilombola 

com os conceitos geográficos? (Soares, 2020, p. 137). 

 

Portanto, a importância da problematização acerca da educação escolar quilombola 

não se faz fora dos elementos científicos que reconsiderem outras epistemologias que não a 

oficial geralmente enbranquecida e eurocentrada. 

Em outro momento, pensando o raciocínio geográfico Soares (2020) aponta: 

 

Assim, a construção do raciocínio geográfico nas escolas quilombolas e nas 

escolas que atendem estudantes quilombolas perpassa por entrelaçar os 

saberes tradicionais quilombolas com conceitos/conteúdos geográficos. 

Trata-se de buscar dialogar com modos específicos de pensar e perceber a 

realidade social, natural, histórica dos Quilombos a partir de perspectivas 

geográficas. O acolhimento de experiências, vivências e saberes na dinâmica 

do ensino-aprendizagem, se configuram numa postura pedagógica 

significativa para/na afirmação identitária dos estudantes quilombolas 

(Soares, 2020, p. 143). 

  

É mais uma definição fundamentada em importantes relações ensino-aprendizagem de 

caráter pedagógico a todos os estudantes e não tão somente aos estudantes quilombolas. 

Nesse sentido, a Geografia aponta para processos democráticos que dialogicamente 

permitem uma maior autonomia do indivíduo no desvelamento de tais contradições sociais e 

compreensão da totalidade que, na criatividade dos processos sociais, permitem o trânsito 

cultural e, ao mesmo tempo o rompimento com toda sorte de silenciamento histórico que 



 

31 

 

ideológica e produtivamente exclui os indivíduos em suas diferenças.  

Callai (1995) contribui nesta direção dizendo que: 
 

(...) para oportunizar que as pessoas compreendam a espacialidade onde 

vivem por meio da Educação Geográfica, deve-se buscar construir uma 

forma geográfica de pensar, que seja mais ampla, mais complexa e que 

contribua para a formação dos sujeitos, a fim de que estes realizem 

aprendizagens significativas tornando a Geografia mais do que mera 

ilustração. E isso significa reflexão sobre como ficam os conteúdos, de como 

ficam a as fontes de acesso a esses conteúdos e de como fazer o seu 

tratamento (Callai, 1995, p. 224).   

 

Assim, pensar a Geografia como Ciência que há muito contribui para a análise sócio-

espacial é também pensar a sociedade em seus espaços como um eixo fundamental indicando 

a existência de inúmeras disputas que se dão entre grupos, interesses políticos, significações 

territoriais e um sentido antropogeográfico de estabelecimento do homem nos territórios que 

ocupam. 

Concomitantemente, Santos (2009) aponta na direção de como o saber geográfico 

pode proporcionar sentido ao indivíduo e possibilitá-lo conhecer o mundo, sua posição neste e 

consequentemente seu posicionamento perante o mesmo de forma a se apresentar e participar 

deste. O autor afirma que: 
  

Os conceitos estruturantes do saber geográfico (espaço, território, região, 

escala, urbano, bairro, agrário, centro, periferia, etc.) são, na verdade, 

referenciais, estruturas analíticas que constroem para cada indivíduo a sua 

leitura de uma totalidade-mundo. Ao servir para conhecer o mundo e indicar 

onde você se encontra nesse mundo (Santos, 2009, p. 28).  

 

Portanto, aproveitando o que a Ciência geográfica pode oferecer na perspectiva de se 

alcançar uma educação que dialogue com a realidade dos diversos públicos, o ensino da 

Geografia escolar pode em muito contribuir e também se beneficiar dos saberes e 

conhecimentos propiciados pelas interações com as comunidades remanescentes de 

quilombos, enriquecendo assim, a relação ensino aprendizagem através de uma prática 

pedagógica dialógica, plural e antirracista.  

 

1.3. Resistências geradoras de conquistas: como a legislação brasileira entende o 

Quilombo 

 

N  C               1988,              l              “                q  l  b ” 

ganhou espaço na legislação brasileira por entender que em muitos casos, a identificação dos 

remanescentes seria mais fácil que a identificação dos quilombos, numa perspectiva mais 

clássica.  

E             68   C                   “A                                    

quilombos que estejam ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo 

o Estado emitir-l        í  l      p    v  ” (B    l, 1988). D         ,   p          

constitucional abre espaço para uma série de garantias, pois trata-se estritamente dos 

remanescentes.  

Quanto à caracterização das comunidades quilombolas, a legislação brasileira é clara 



 

32 

 

ao garantir uma série de direitos. De acordo com o Decreto n
o
. 4.887 de 20 de Novembro de 

2003, em seu Art. 2º afirma: 

 

Art. 2
o
 Consideram-se remanescentes das comunidades dos quilombos, para 

os fins deste Decreto, os grupos étnico-raciais, segundo critérios de auto-

atribuição, com trajetória histórica própria, dotados de relações territoriais 

específicas, com presunção de ancestralidade negra relacionada com a 

resistência à opressão histórica sofrida.  

§ 1o Para os fins deste Decreto, a caracterização dos remanescentes das 

comunidades dos quilombos será atestada mediante autodefinição da própria 

comunidade (Brasil, 2003). 

 

A partir desse decreto, fica evidente que algumas dimensões são fundamentais na 

caracterização do que é ou não, comunidades quilombolas. Entre elas, a ancestralidade, os 

processos de resistência e autodefinição, autoatribuição e relação étnico-racial, são algumas 

dimensões que justificam a existência e garantia de existência às comunidades quilombolas. 

Não por acaso, destaca-se a relevância da legislação para fins de garantias quando o direito 

legal é negado ou usurpado. 

Na mesma direção, a Procuradoria Geral da República, afirmou por meio do parecer 

PGR: 

 

[...] a identificação das terras pertencentes aos remanescentes das 

comunidades de quilombos deve ser realizada segundo critérios históricos e 

culturais, próprios de cada comunidade, assim como levando-se em conta 

suas atividades socioeconômicas. A identidade coletiva é parâmetro de suma 

importância, pela qual são determinados os locais de habitação, cultivo, lazer 

e religião, bem como aqueles em que o grupo étnico identifica como 

representantes de sua dignidade cultural (PGR, n. 3.333/CF). 

 

Logo, é na historicidade das comunidades remanescentes que as instituições brasileiras 

reconhecem e estabelecem o direito à posse do território para fins de produção, moradia, 

exercício da liberdade religiosa e lazer, além de outras garantias que perpassam o cotidiano 

dessas comunidades.  

Tal garantia legal, envolve todo o arcabouço constitucional brasileiro em suas 

prerrogativas que afirmam, pela caracterização dos remanescentes das comunidades 

quilombolas, seus direitos, suas terras, sua cultura e processos formativos próprios. Assim, a 

consolidação de direitos se estabelece como fundamental após o período de redemocratização 

do Brasil. Trata-se de uma tentativa de reparação histórica daquilo que sofreram os milhares 

de negros e negras que foram arrancados de suas terras em África.  

Outro aspecto relevante é o que diz respeito ao reconhecimento jurídico das diferentes 

                l            l,  pl       à  xp       “    é                  l     ”.  

Nesse aspecto, o parágrafo Art. 2º do Decreto 4.887 destaca:  

 

Art. 2º (...) 

§ 2o São terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos quilombos 

as utilizadas para a garantia de sua reprodução física, social, econômica e 

cultural.  

§ 3o Para a medição e demarcação das terras, serão levados em consideração 

critérios de territorialidade indicados pelos remanescentes das comunidades 



 

33 

 

dos quilombos, sendo facultado à comunidade interessada apresentar as 

peças técnicas para a instrução procedimental (Brasil, 2003). 

 

Observa-se, portanto que, a demarcação das terras das comunidades remanescentes 

dos quilombos não exige, a priori, “ p               p      é       p                

p           l”,       q       á          v                              l          . N     

aspecto, as comunidades quilombolas, assim como as indígenas, resgatam a garantia de 

direitos fundamentais sem os desgastes comuns dos processos judiciais que se arrastam por 

anos.   

Historicamente, de acordo com Moura (2001), a negação da coletividade e 

agrupamentos quilombolas tinha uma função que era a de não institucionalizar o quilombo 

como território dos negros que, segundo ele:  

 

O quilombo era uma sociedade alternativa ou paralela de trabalho livre no 

conjunto do escravismo colonial que constituía a sociedade maior e 

institucionalizada. O seu agente social era o negro- escravo (escravizado) 

inconformado, que traduzia esse sentimento no ato de fuga. Este era o 

primeiro estágio de consciência rebelde. (...) O negro fugido era o rebelde 

solitário que escapava do cativeiro. O segundo estágio era a socialização 

desse sentimento, e, em consequência, a sua organização com outros negros 

fugidos em uma comunidade estável ou precária. Era, portanto, a passagem, 

no nível de consciência, do negro fugido para o de quilombola. (...) O 

quilombola era, portanto, um ser social com uma visão menos fragmentada 

da necessidade de negar coletiva e organizadamente o instituto da escravidão 

(Moura, apud Moura, 2001, p. 103).  
 

Da experiência e afirmação do autor é possível pinçar algumas categorias importantes 

    ,   “    ”         ,   “  b l     l  á   ”,    “    v    ”,    “              áv l    

p   á   ”,                       p           q  ,      v                           

quilombos teve desenvolvimento similares. Nesse aspecto, a correlação entre a autoafirmação 

pelo território e organização dos negros nessa nova condição foi fundamental para a 

representação daquilo que viviam antes em suas nações, ou seja, a liberdade de serem quem 

são na terra em que se estabeleceram. 

No caso do Quilombo da Tapera, este ainda enfrenta embates jurídicos e políticos pelo 

largo interesse da indústria e especulação imobiliária local por suas terras, justificando ser o 

quilombo da Tapera inadequado para o enquadramento como quilombo. Dentre a 

superficialidade dos argumentos, o enfatizado, seria o de que faltariam entre os quilombolas 

de Tapera, traços identitários característicos dessas comunidades tradicionais.  

De acordo com o Decreto n
o.
 6.040 de 7 de fevereiro de 2007, que institui a Política 

Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais, confere-se 

                     à           “p v                             ”: 

 

Art.3
o Para os fins deste Decreto e do seu Anexo compreende-se por: 

 

I - Povos e Comunidades Tradicionais: grupos culturalmente diferenciados e 

que se reconhecem como tais, que possuem formas próprias de organização 

social, que ocupam e usam territórios e recursos naturais como condição 

para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, 

utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela 

tradição; 



 

34 

 

II - Territórios Tradicionais: os espaços necessários a reprodução cultural, 

social e econômica dos povos e comunidades tradicionais, sejam eles 

utilizados de forma permanente ou temporária, observado, no que diz 

respeito aos povos indígenas e quilombolas, respectivamente, o que dispõem 

os arts. 231 da Constituição e 68 do Ato das Disposições Constitucionais 

Transitórias e demais regulamentações (Brasil, 2007). 

 

Nessa caracterização, a legislação indica parâmetros multirreferenciais utilizados pelos 

legisladores para afirmar os direitos dos povos tradicionais naquilo que mais reproduzem suas 

condições de vida e cultura, especialmente as manifestações de peculiaridades religiosas, 

ancestrais, econômicas, científicas, linguísticas, dentre tanto outros aspectos que incidem 

sobre a tradicionalidade que os fundamenta. 

 No Decreto n° 4.887, de 20 de novembro de 2003, vemos: 

 

(…) C         -se remanescentes das comunidades dos quilombos, para 

fins deste Decreto, os grupos étnico-raciais, segundo critérios de 

autoatribuição, com trajetória histórica própria, dotados de relações 

territoriais específicas, com presunção de ancestralidade negra relacionada 

com a resistência à opressão histórica sofrida (Brasil, 2003). 

 

Numa perspectiva histórico-crítica, cabe destacar que apesar dos processos que se dão 

a cada geração, ambientando as culturas tradicionais com as majoritariamente não-tradicionais 

envolve o intercâmbio sociocultural e, portanto, alerta para que as políticas públicas deem 

adequadas condições para que as comunidades tradicionais não percam suas raízes. 

Sobre essa homologia comum entre a política quilombola e a política indigenista, 

Figueiredo (2011) destaca:  

 

Assim como as interpretações em torno da política quilombola se deram por 

homologia ao campo indigenista, a definição legal de povos e populações 

tradicionais assumiu o paradigma étnico produzido pela ressemantização do 

Artigo 68 do ADCT (Figueiredo, 2011, p. 68). 
 

Portanto, apesar da política indigenista servir como base para outras políticas 

garantidoras de direitos, as peculiaridades da política quilombola deveriam ser vistas como 

razão para manter suas matrizes, uma vez que há elementos que não se comunicam com 

outras etnias.  

Nesse aspecto, as sub-políticas também são necessárias, pois mesmo tratando do tema 

quilombo e garantias territoriais aos quilombolas, a multiplicidade de características e 

demandas se mesclam às especificidades de cada quilombola no Brasil. Portanto, é preciso 

apontar sobre garantias de direitos gerais quando o direito não abarca alguma especificidade, 

mesmo garantindo a existência das especificidades jurídico-legais e étnicas daquilo que lhes é 

próprio. 

Quanto à relação entre pertencimento, identidade, pluralidade e território, em seu 

estudo Sanzio (2006) define da seguinte maneira: 

 

É no território étnico, um espaço político, físico e social, que estão gravadas 

as referências culturais e simbólicas da população, um espaço construído, 

materializado a partir das referências de identidade e pertencimento 



 

35 

 

territorial e, geralmente, dotado de uma população com traço de origem 

comum. A terra tem grande importância na temática da pluralidade cultural 

brasileira, no processo de ensino, planejamento e gestão, principalmente no 

que diz respeito ás características territoriais dos diferentes grupos étnicos 

que convivem no espaço nacional (Anjos, 2006, p.15).   

 

Assim, o território étnico assume um papel preponderante na lógica da produção e 

reprodução desse espaço vivenciado, mas também, se institui como condição representativa 

político-cultural e identitária que no coletivo das práticas cotidianas se refaz, se estabelece e 

pode ser entendido como um espaço de resistência/existência. 

Um dado alarmante trazido por Almeida (2011) está em relação à condição dos 

territórios das comunidades quilombolas:  

 

Mediante obstáculos desta ordem, a titulação definitiva das comunidades 

remanescentes de quilombos se mostra mais que essencial, posto que, 

historicamente, as famílias destas comunidades têm sido mantidas como 

“p        ”         p       p             ê-las aqueles interesses 

     á                          .                       “p        ”    

com terras tituladas sem formal de partilha, como no caso das chamadas 

terras de preto, que foram doadas a famílias de ex-escravos ou que foram 

adquiridas por elas, sempre são mais factíveis de serem usurpadas. Negar o 

fator étnico, portanto, além de despolitizar a questão, facilita os atos 

ilegítimos de usurpação e de violação dos dispositivos constitucionais 

(Almeida, 2011, p. 161). 

 

Nesse aspecto, a manutenção contínua desses territórios ainda, em grande parte, 

permanece sob a lógica da posse da terra que, quando nos casos em que esta não foi 

legitimada ao quilombo, pertence ao campo de luta jurídica para o seu estabelecimento. 

Nesses casos, a terra do negro conquistada pela resistência e luta contínua. 

Também, quanto à justiça que se faz na história das atuais gerações quilombolas, Baldi 

(2009) afirma o seguinte: 

 

Há, p   , q   ‘     l   z  ’                              quilombo, de 

forma a interpretar o art. 68 do ADCT, com o seu nítido caráter de inclusão e 

reconhecimento de direitos, e de afirmar a necessária justiça histórica e 

cognitiva às comunidades etnicamente distintas como portadoras de 

conhecimentos e de direitos territoriais e culturais. E é neste sentido, pois, 

q     v                  q  ,    B    l, ‘    j            l                

componente de injustiça histórica e, em última instância, de racismo 

    í                   q  ,    ‘     á       q      p    pensar, a justiça 

                      v         p       q           ’, p  q            

causa novas concepções de país, soberania e desenvolvimento (Baldi, 2009, 

p. 284).   

 

Nesse caso, o processo de descolonização do senso comum, conforme o autor envolve 

o estabelecimento de uma cultura contra o preconceito, o racismo, o xenofobismo e tantas 

formas de violência que tendem a impedir que os negros se representem e se estabeleçam. 

Já    1994,         á    “C           Q  l  b  ”,    l z    p l  Fundação Cultural 

Palmares – FCP, foi apresentada uma visão distinta da anterior, tomando como referência o 



 

36 

 

debate acadêmico. Neste seminário, Moura (1994), citada como uma das responsáveis pela 

formulação e implantação do artigo 68, lança mão da noção de quilombos contemporâneos 

para caracterizar as comunidades a que se refere o artigo, nos seguintes termos: 

 

Comunidades negras rurais que agrupam descendentes de escravos que 

vivem da cultura de subsistência e onde as manifestações culturais têm forte 

vínculo com o passado ancestral. Esse vínculo com o passado foi reificado, 

foi escolhido pelos habitantes como forma de manter a identidade (Moura, 

1994, p.15). 

 

Tratando-se da contemporaneidade das definições sobre quilombos, respaldada pela 

legislação em vigor que fornece proteção de direitos a essas comunidades, vale mencionar 

nesse momento a existência dos quilombos urbanos que apesar de não ser o foco central desse 

estudo, se diferenciam dos quilombos rurais, sobretudo pelo espaço geográfico em que se 

localizam. Porém, em ambos os casos, esses espaços, territórios e lugares estão sempre 

associados à cultura negra. 

Nessa perspectiva, Gomes (2018), nos diz que: 

 

Também proliferaram os quilombos urbanos, unidades móveis que se 

formaram no Brasil imperial, principalmente nas grandes cidades 

escravistas, como Rio de Janeiro, Salvador e Recife. Eram espaços de 

proteção e/ou esconderijo para milhares de fugitivos noticiados na imprensa 

diariamente (Gomes, 2018, p.372). 

 

Pode ser que esses quilombos denominados urbanos já existissem em determinadas 

localidades e regiões onde aos poucos as mesmas foram se tornando cidades através do 

processo de urbanização circundando dessa forma, essas comunidades de remanescentes 

quilombolas. Nascimento (2021, p. 162) traz importante contribuição              q   “   

quilombos de grande porte se encontram em morros e periferias dos centros urbanos mais 

importantes, como o de Catumbi, o do Corcovado, o de Manuel do Congo, no Rio de Janeiro 

I p    l”.   

Numa proposição crítica sobre o conceito de quilombo na realidade brasileira, 

Almeida (1996) traz em sua análise uma série de simbolismos acerca da classificação 

colonizante a respeito do próprio quilombo:  

 
Existe, pois uma atualidade de quilombos deslocada do seu campo de 

significação original, isto é, da matriz colonial. Quilombo se mescla com 

conflito direto, com confronto, com emergência de identidade (...). O 

quilombo como possibilidade de ser constitui numa forma mais que 

simbólica de negar o sistema escravocrata (...) A reivindicação pública do 

        “      q  l  b l  ”                    l v     p    

institucionalizar o grupo produzido pelos efeitos de uma legislação 

colonialista e escravocrata (Almeida, 1996, p. 17).  

 

A partir do pensamento do autor, há uma perspectiva conceitual profundamente 

relevante que alerta àqueles que consideram o reconhecimento do quilombo como um ganho 

que há nesse reconhecimento, aspectos contraditórios, ou seja, trata-se de um movimento que 

parte do branco em relação ao negro, do escravocrata em relação ao escravizado, quase que 



 

37 

 

num espírito de concessão e benevolência do branco em relação àquele que foi 

subalternizado.  

Esse cuidado precisa ser analisado à luz de teorias afrodiaspóricas e críticas que 

permitam o entendimento de que o reconhecimento do quilombo como lugar de luta e garantia 

de direitos humanos fundamentais não deveria ser estigmatizado mas fruto de um 

reconhecimento natural de uma sociedade democrática e que faz da inclusão de todos os 

povos originários o fundamento necessário para a própria existência.  

Quanto a isso, Arruti (2002) aprofunda a análise no que diz respeito à correlação entre 

grupos e o conceito de etnicidade, tão necessário à compreensão do quilombo:     

 

A auto-atribuição não é, na verdade, apenas uma fórmula econômica ou 

mesmo uma simplificação do conceito de etnicidade. Ela implica um 

“   l z     â     ” q      l                ál   , q   p    B           

fronteira, (...) para um tipo de sentimento, de compreensão e de 

representação de si [...], para uma propriedade subjetiva dos indivíduos 

projetada no grupo (Arruti, 2002, p. 95). 

 

Com isso, as classificações etimológicas significam parâmetros filosóficos 

comprometidos com o entendimento dos sujeitos em seus grupos coletivos que, em se 

tratando do quilombo, a projeção que cada indivíduo faz no coletivo e nas representações 

deste têm um caráter profundamente linguístico, imaginário, memorialístico, e portanto, traz 

consigo uma série de símbolos que dificilmente podem se demarcados pois, como cada 

quilombo traz a sua história e experiências únicas, pode-se atribuir a essa multiplicidade de 

experiências a riqueza de cada grupo. 

  Segundo Turatti (2000): 

 

A necessidade de regulamentação do Artigo 68 provocou discussões de 

cunho técnico e acadêmico que levaram à revisão dos conceitos clássicos 

que dominaram a historiografia sobre a escravidão, instaurando a 

  l   v z          q              é     p                  “q  l  b ”,    

modo que a maioria dos grupos que hoje, efetivamente, reivindicam a 

titulação de suas terras pudesse ser contemplada por esta categoria, uma vez 

demonstrada por meio de estudos científicos, a existência de uma identidade 

social e étnica por eles compartilhada, bem como a antiguidade da ocupação 

de suas terras (Turatti, 2000, p.9). 
 

Quanto à apropriação do território aquilo que atravessa geograficamente os espaços e 

cotidianos pode ser pensado à luz de várias áreas do conhecimento que, de acordo com 

Bandeira (1991) destaca: 

 

O controle sobre a terra se faz grupalmente, sendo exercido por uma 

coletividade que define sua territorialidade com base em limites étnicos 

fundados na afiliação por parentesco, co-participação de valores, de práticas 

culturais e principalmente da circunstância específica de solidariedade e 

reciprocidade desenvolvidas no enfrentamento da situação de alteridade 

proposta pelos brancos (Bandeira, 1991, p. 10). 

 

Portanto, há que se perceber geograficamente como as definições de territorialidade 

indicam marcos éticos e étnicos compostos de cooperação recíproca entre o grupo. Essa 



 

38 

 

cooperação diz respeito ao fortalecimento, segundo o autor, de quem são e como se 

estabelecem em seus territórios. Com isso, toda forma ressignificada de afirmação do próprio 

grupo é um ato de resistência aos parâmetros colonizantes dos brancos que insistem, de 

diferentes modos, produzir os efeitos da cultura branca de matriz europeia nos povos de 

origem africanas.  

Quanto a isso, mesmo apesar das correlações mistas entre os escravizados e seus 

descendentes e os brancos, ao afirmar o quilombo e permitir que ele fale a respeito de si 

mesmo a sociedade demarca não apenas um território geográfico, mas, de modo mais 

potencial, aquilo que não pode ser visto nas representações sociais destes. 

 Na mesma direção, Wolf (2003) contribui dizendo que: 

 

O caráter distintivo da comunidade camponesa (...) é que ela representa um 

sistema social demarcado, com limites nítidos, tanto em relação aos de fora 

como os de dentro. Ela tem identidade estrutural ao longo do tempo. Vista de 

fora, a comunidade como um todo realiza uma série de atividades e sustenta 

       “  p        õ     l   v  ”. V              ,  l                       

deveres de seus membros e prescreve grande parte de seu comportamento 

(Wolf, 2003, p. 123). 

 

Nessa perspectiva de representação coletiva trazida pelo autor, muito de sua análise 

contribui para o entendimento da busca por direitos dos cidadãos quilombolas e dos deveres 

do Estado que historicamente procrastinou a defesa desses cidadãos. Isso porque, toda a 

correlação teórica que envolve estruturalmente a identidade formada durante a história de um 

povo e grupos sociais vai se cristalizando e formando o caráter dos indivíduos desde a 

infância.  

Em seu papel educacional, a escola pode em muito resgatar tais características 

identitárias que tem, como objeto principal na proposição didático-curricular, demonstrar 

como os silenciamentos impostos aos indivíduos não são necessariamente claros, evidentes 

em sua natureza.  

Quanto a isso, toda proposição de uma consciência coletiva acerca dos quilombolas, 

desde os primeiros anos de escolarização tende a mudar comportamentos geracionais sobre o 

tema e, por eles, transformar concepções e ações diretamente formadoras dessa identidade 

política quilombola.  

Arruti (2006) traz a análise sobre as garantias constitucionais acerca dos povos 

quilombolas:  

 

Mais do que torná-lo contemporâneo, porém, era preciso torná-lo adequado 

às demandas sociais que descobriam no texto constitucional (apesar dele 

mesmo) um meio de atualizar – no interior do próprio ordenamento jurídico 

vigente, e não mais contra ele –     “ ív             ”. E    p           

adequação ganhou a forma de uma ruptura, imposta por meio da 

ressemantização daquela categoria jurídica (Arruti, 2006, p. 83). 

 

Desse modo, é fundamental a garantia dos direitos já constituídos aos indivíduos 

quando observamos a Carta Magna, porém, por se tratar de um documento que imprime 

conceitos fundamentais, seus desdobramentos em leis complementares ainda se faz necessário 

dada a ruptura, como apresentada pelo autor, entre aquilo que é garantido na constituição e 

aquilo que acontece no cotidiano e realidade prática das instituições garantidoras desses 

direitos.  



 

39 

 

Não é difícil pensar que a dívida histórica com os povos quilombolas ainda é 

demarcada por lutas pois, todas elas dizem respeito às minorias socialmente representativas 

que, do ponto de vista político e legal depende de não-quilombolas para o seu 

estabelecimento. Talvez, quanto mais representantes quilombolas tenhamos nas esferas 

institucionais, mais tais direitos podem ser conquistados.  

Sobre as garantias fundamentais aos povos quilombola, Leite (2000) indica que: 

 

(…) na atualidade, significa para esta parcela da sociedade brasileira 

sobretudo um direito a ser reconhecido e não propriamente e apenas um 

passado a ser rememorado. Inaugura uma espécie de demanda, ou nova 

pauta na política nacional: afro-descendentes, partidos políticos, cientistas e 

militantes são chamados a definir o que vem a ser o quilombo e quem são os 

quilombolas (Leite, 2000, p. 335). 

 

Portanto, esse conjunto de contribuições dos diferentes atores sociais, não apenas para 

definição do quilombo, mas, o entendimento interinstitucional e interdisciplinar do tema traz 

uma riqueza para tudo aquilo que será objeto garantidor desse reconhecimento. 

 De acordo com Arruti (2006): 

 

O desafio está em reconhecer no Quilombo um objeto socialmente 

construído, não só [no] plano das relações étnicas (a que as formulações de 

Barth fazem referência), mas também no plano dos discursos sobre tais 

relações (o antropológico, o jurídico, o administrativo e o político), capazes 

de pautar uma política de reconhecimento por parte do Estado; e é nesse 

sentido que deveríamos nos reapropriar problematicamente desse objeto 

depois de termos ajudado a construí-lo (Arruti, 2006, p. 97). 

 

Naquilo que diz respeito ao controle da terra e sua posse, Leite (2000) problematiza ao 

afirmar que: 
 

Já a primeira Lei de Terras, escrita e lavrada no Brasil, datada de 1850, 

exclui os africanos e seus descendentes da categoria de brasileiros, situando-

os numa outra categoria separa  ,            “l b     ”. D          , 

atingidos por todos os tipos de racismos, arbitrariedades e violência que a 

cor da pele anuncia – e denuncia –, os negros foram sistematicamente 

expulsos ou removidos dos lugares que escolheram para viver, mesmo 

quando a terra chegou a ser comprada ou foi herdada de antigos senhores 

através de testamento lavrado em cartório. Decorre daí que, para eles, o 

simples ato de apropriação do espaço para viver passou a significar um ato 

de luta, de guerra (Leite, 2000, p. 335).   
 

Logo, se há falta de reconhecimento da cidadania do negro liberto foi substituída pelo 

         p             “l b     ”,      p       á                 p              x l     

social destes para evitar que pudessem requerer qualquer tipo de benefício da terra.  

Portanto, se o movimento contrário desse reconhecimento é recente e 

constitucionalmente favorável a estes povos, compete à sociedade brasileira na atualidade dos 

sistemas jurídicos e políticos reforçar o lugar dos quilombos em seus territórios, por meio de 

suas heranças socioculturais e, a partir delas demonstrar que outras garantias podem ser dadas, 

mesmo aquelas que não são visíveis aos brancos.  



 

40 

 

CAPÍTULO 2 – ENSINO DA GEOGRAFIA ESCOLAR E DISCUSSÕES 

ANTIRRACISTAS EM TERRITÓRIOS QUILOMBOLAS: CONTRIBUIÇÕES DA 

LEI 10.639/2003 COMO MARCO HISTÓRICO 
 

Historicamente, Domingues (2004) traz as condições históricas para reificação do 

ideal de que o Brasil precisava, segundo as indicações do Padre Antônio Vieira, branquear a 

nação, assim, ficou definido: 

 

[...] mandar que todos os mestiços não possam casar senão com indivíduos 

da casta branca, ou índia, e se proibir sem exceção alguma todo o casamento 

entre mestiços e a casta africana, no espaço de duas gerações consecutivas 

toda a geração mestiça estará, para me explicar assim, baldeada na raça 

branca. E deste modo teremos outra grande origem de aumento da população 

dos brancos, e quase extinção dos pretos e mestiços desta parte do mundo; 

pelo menos serão tão poucos que não entrarão em conta alguma nas 

considerações do Legislador (Domingues, 2004, p. 39). 
 

Foi então, por meio da tentativa de embranquecimento da nação que os povos negros 

tiveram negadas a liberdade em outras instâncias que, em pleno Século XIX pós-abolicionista, 

ainda perdurava o ideal de embranquecimento associado ao avanço nacional, progresso da 

raça e desenvolvimento do povo. 

Na mesma direção, Domingues (2004) argumenta que: 

 

Alguns elementos sinalizam que o branqueamento era um projeto político 

dos governos da América Latina e não exclusivamente do Brasil. Pelas 

 l  õ      El       N         ,   p           “      z                      

   |B    l”, p  é           l           p              pl        ,    

menor escala, no Chile, no México, na Argentina, no Paraguai, no Uruguai, 

assim como nos seguintes países do Caribe: Porto Rico, República 

Dominicana, Jamaica e Cuba. Um dos maiores intelectuais cubanos, José 

A  ô    S   ,      v        í        é  l  XX: “S              é   : 

branquear, branquear, branquear, e então fazer-nos responsáveis” 

(Domingues, 2004, p.255). 

 

Com isso, fica constatado segundo o historiador, a América Latina passou por um 

grande processo de arianização, o que promoveu uma onda de racismo em décadas e século 

posterior, na mesma proporção em que a exclusão ganhou força para manter os negros longe 

da representatividade social que mereciam. 

Santos (2011) indica que: 

 

A Geografia tem relação direta com a constituição das relações raciais. 

Aq  ,           l        “    ”                      b  l      ( l á , já 

superado na própria biologia), mas, enquanto conceito social, enquanto 

construção social que é princípio ordenador de relações sociais – este, se 

num contexto histórico valeu-se do conceito biológico para se afirmar, hoje 

já é independente dele, de modo que a desqualificação no campo da 

Biologia não elimina a raça enquanto dado regulador de comportamento e 

relações sociais (Santos, 2011, p. 10).  



 

41 

 

Com isso, boa parte das conceituações étnico-biológicas, mesmo já vencidas à luz de 

teorias fundamentadas em preceitos sociais mais complexos, ainda perdura no cenário e 

imaginário que tende a desqualificar os negros em sociedade. Por isso, os contextos históricos 

em muito ajudam a entender como as manifestações humanas sobre os povos negros se 

concentram na negação destes como humanos e sujeitos de direito.  

Tais direitos parecem ser negados quando o tema envolve o estabelecer em seus 

territórios que, nos últimos 500 anos o que se viu foi o fato de serem desarraigados destes 

lugares e, no Brasil, dispostos à margem nos centros urbanos como se lhes restassem os 

lugares escusos como foram os territórios quilombolas e as atuais favelas como símbolo de 

“l              ”. Reforçando essa perspectiva de que o negro vem durante os últimos 

séculos no Brasil lutando por um lugar e território representativo, Ratts (2010) afirma que: 
 

No campo da Geografia, com desdobramentos para o ensino da disciplina, 

nota-se o crescimento do interesse acerca desses temas conquanto tem 

implicações diretas na reintrerpretação da formação étnica, racial, social e 

territorial brasileira, bem como de situações que perpassam da escola local à 

mundial, passando por conflitos fundiários, segregação espacial e construção 

de lugares étnicos (expressões espaciais da identidade negra, indígena, 

quilombola, cigana, migrantes) num mundo cada vez mais racializado (Ratts, 

2010, p. 126).  

 

Com isso, a Geografia pode em muito contribuir para reflexão em todos os níveis, 

etapas e modalidades da Educação Básica sobre o que significa ser negro nesse país cuja as 

dimensões territoriais são imensas mas, nem por isso, couberam como povo distinto em suas 

características identitárias, linguísticas, culturais e em múltiplas manifestações humanas.   

Nessa abordagem, Ratts (2010) traz a relevância dos movimentos diaspóricos que 

produziram fenômenos interessantes de reafirmação da cultura e matrizes africanas em 

diferentes lugares. Nesse aspecto, o conhecido Atlântico Negro como abordado pelo autor 

constituiu linguagens sociais representativas nos campos das artes, religião, estética, modos 

de socialização e uma série de aspectos fundantes da própria cultura afro-brasileira. 

Certamente foi por isso que, Ratts (2010) afirma que: 

 

Desde a formação das sociedades africanas da antiguidade ao tempo presente 

e tendo em vista a triangulação entre Europa, África e América denominada 

de Atlântico Negro, que se constituiu num patamar de interações políticas e 

culturais, (GILROY, 2001), temos um quadro extenso de estudos e 

pesquisas. As diásporas africanas nas Américas que produziu fenômenos 

nacionais e transacionais como os quilombos (ou marrons, na área de 

colonização inglesa e cimarrónes, palanques e cumbes na área de 

colonização espanhola), as religiões afro-americanas (a exemplo do vodu no 

Haiti, santería em Cuba; mina, candomblé, xangô, batuque e umbanda no 

Brasil) (Ratts, 2010, p. 137). 

 

Portanto, o papel da Geografia escolar no desenvolvimento de práticas 

conscientemente resgatadoras do que constituía cultura e a afro-brasilidade surge como um 

fenômeno que não se fecha na condição Brasil e seus territórios mas têm uma inter-relação 

com tantas outras manifestações em diferentes países em que também os povos negros foram 

destinados à condição de escravizados. Numa busca por tais perspectivas é que o autor traz a 

discussão sobre os fenômenos múltiplos dessas culturas como fenômenos culturais de 



 

42 

 

resistência. 

Trazendo um contraponto                 “              v z           l z   ” 

exposto anteriormente por Ratts (2010), Cirqueira (2015) amplia o espectro de sua análise 

sobre a racialidade, sobretudo, no que diz respeito ao campo da Geografia como ciência do 

espaço dizendo que, na verdade, na História do pensamento geográfico moderno e também no 

caso brasileiro (CIRQUEIRA, 2015), assim como a construção dos espaços no mundo, 

sempre de alguma maneira se vinculou à lógica de uma construção social, cultural e política 

q   p  p     “         p  ”   p                l z             .  

Dessa forma, Cirqueira (2015), evidencia que: 

 

Há nessa lógica um tipo de alienação que desconsidera tanto a história do 

pensamento geográfico quanto a própria realidade brasileira, ambas 

marcadas por processos de racialização. Ainda assim, apesar dessa negação, 

constantemente a racialidade emerge e se inscreve no próprio discurso que a 

nega e lhe cria uma série de fissuras. Quero dizer com isso que a raça ou 

aventações de etnicidade não somente compõe os temas que a Geografia 

          l                     “       ”,    ,    bé ,                   

próprio DNA epistemológico da disciplina. Isso, ainda que seja negado e 

soterrado, retorna constantemente trazendo uma série de incoerências no 

discurso geográfico que se produz. (...). Ainda que a racialidade se encontre 

nos discursos que visam realizar um exame da realidade social brasileira, 

colocam-se numa zona invisível – ou invisibilizada – que condiciona o 

discurso visível e, consequentemente, traz um tipo de embaraço pela 

impossibilidade de explicar determinados fenômenos. No pensamento 

geográfico brasileiro isso não é diferente, a racialidade sempre esteve 

presente no discurso geográfico desde o limiar do século XX, contudo, ele 

parece invisível aos olhos de grande parte dos geógrafos/as – ainda que seja 

reproduzido e traga a tona uma série de pertubações para o entendimento da 

disciplina sobre a realidade (social) (Cirqueira, 2015, p. 18). 

 

Então, os processos de racialização são culturais e essa insistência moderna de tabular 

os povos fez com que discursos de violência também se estabelecessem invisibilizando 

sujeitos por meio de fenômenos supostamente naturalizados, geograficamente esquecidos e 

filosoficamente disciplinados.   

Em nome de uma suposta neutralidade científica, muito daquilo que foi elaborado 

sobre os povos e raças fez com que a descrição destes fosse feita com distanciamento 

associado a uma suposta neutralidade científica. Para Cirqueira (2015): 

 

há a afirmação da inexistência da neutralidade na ciência e na pesquisa, uma 

vez que estas são influenciadas – além do contexto epistemológico e teórico 

– pelo posicionamento, história biográfica, interesses e preconceitos do 

pesquisador. Também, na medida em que essa perspectiva coloca o corpo no 

centro do debate que envolve a produção do conhecimento científico, nos dá 

subsídio para que entendamos como a racialização dos corpos influencia na 

geração, circulação e receptividade de teorias, uma vez que a colonialidade e 

suas hierarquizações estão impregnadas nos corpos (Cirqueira, 2015, p. 37).  

 

Logo, a atualidade dos estudos e teorias científicas teórico críticas assim como 

modelos conceituais e metodologias afro-diaspóricas e decoloniais, fez com que observasse 

que não há neutralidade científica no que diz respeito a pesquisas sociais mas, quando não 



 

43 

 

     ,                        á    p    q     p        j   “           ”  , p       ,  

conduzindo o pesquisador a posicionamentos mais próximos  das realidades. Também, 

entendendo a realidade como conceito que tem características objetivas, mas também 

subjetivas, não se pode falar em neutralidade científica em estudos como este. 

A crítica a concepções científicas enbraquecidas e eurocêntricas cabe muito bem e foi 

abordada por Bernardino Costa et al. (2018): 

 

Esse é um risco que visualizamos quando diversos acadêmicos brasileiros 

começam a utilizar o título decolonialidade nos seus trabalhos acadêmicos e, 

no entanto, não citam qualquer autor negro ou indígena, ou sequer têm 

qualquer relação como os movimentos sociais, limitando-se a dialogar com 

os membros da rede de investigação modernidade/colonialidade e com 

outros teóricos latino-americanos que falam a partir de uma perspectiva da 

população branca (Bernardino-Costa et al.,  2018,p. 10).  

 

Não que os brancos não possam de posse de conhecimentos teóricos e conceituais 

afro-epistemológicos, afro-diaspóricos e decoloniais, abordarem o tema sobre os negros mas 

que, por não terem o lugar de fala e por melhor que sejam as intenções de pesquisa, é 

inquestionável o fato de que os negros vivem cotidianamente os enfrentamentos pelo fato de 

serem negros e que, estes enfrentamentos se estabelecem em diferentes momentos de vida, 

regiões e lugares onde moram e nas relações sociais estabelecidas no mundo do trabalho. 

Trata-se de dar visibilidade e abertura de diálogos para que todos pensem o que foi feito a 

partir de concepções únicas sobre a população negra e, como destacado pelo autor, indígena. 

Isso faz com que as minorias sejam postas em condições similares, apesar de suas 

diversidades. 

É nessa aproximação intencional que a busca do conhecimento científico se dá a partir 

dos elementos e contextos teórico-epistemológicos permitindo, como no caso deste estudo, 

uma interação mais próxima dos líderes do Quilombo da Tapera e, por meio desta, construir 

uma análise sobre o que foi, o que é e as expectativas de seus moradores. 

Então, falar sobre a produção científica a respeito dos negros, partindo da visão dos 

brancos, referenciado em perspectivas discursivas e epistemológicas estanques, fez com que 

os negros assumissem o lugar de fala e, na condição de pesquisadores, pudessem falar a partir 

de seus corpos racializados, sobre si mesmos e sobre suas ancestralidades. Para Cirqueira 

(2015):  

 

Outro aspecto relacionado a esse contexto racializado de produção do 

conhecimento, é que a própria identidade racial dos sujeitos parece definir a 

validade de seu discurso. No limiar do século XX, não somente os corpos 

(racializados) dos sujeitos eram hierarquizados, mas, também os discursos 

que emanavam desses corpos. Homens de ciência brancos, além de terem 

facilitado o acesso a um lugar de fala institucionalizado no período, também 

tinham seu discurso difundido e recepcionado credulamente nesse local e 

fora dele; o discurso de negros, indígenas e mestiços etc., por outro lado, era 

desqualificado, não somente porque estavam fora desses lugares 

institucionalizados, como, também, porque era produzido por pessoas 

"bárbaras", "selvagens" e "degeneradas" (Cirqueira, 2015, p. 174). 

 

Como objeto e objetivo, pensar os discursos e narrativas negras, epistemologias negras 

fez com que reacendesse no final do século XX uma quantidade interessante de estudos 



 

44 

 

acerca do tema e apropriado de metodologias que se aproximassem mais dos negros e dessa 

ancestralidade resgatada.  

Em seu estudo, Cirqueira (2015) traz a relação entre discursos racializados e formas 

distintas de dominação/hierarquização:  

 

Enquanto isso, esses mesmos países observavam as comunidades – 

especialmente ex-colônias – que buscavam se constituir enquanto nações 

com as lentes da raça; o que se tornou um dispositivo de hierarquização e 

dominação. Talvez o pior de todo esse processo, essas perspectivas da 

realidade não se restringiram a um fluxo discursivo que se gerava na Europa 

e era projetado no resto do mundo, mas, foram exportadas de maneira que 

nas próprias ex-colônias foram produzidos discursos racializados – à luz das 

leituras europeias – para lerem e compreenderem a si próprios. Quero dizer 

com isso que, dos locais menos improváveis – as ex-colônias – foram 

produzidos discursos racializados de auto-desqualificação; algo que, como 

uma prisão trancada por dentro, atravessava mentes e corpos (Cirqueira, 

2015, p. 210 e 211). 

 

Nessa direção, o caráter decolonizante da pesquisa quando atenta aos resgates 

históricos necessários dos povos negros faz com que o atravessamento de discursos seja  visto 

com mais clareza. Ainda sim, o caráter ideológico de discursos embranquecidos e 

colonizadores mantém-se no coletivo social e na hegemonia cultural estabelecida pelos 

brancos seguindo uma lógica eurocentrada. Trata-se de movimentos científicos, politicamente 

comprometidos, atentos ao desenvolvimento de uma ciência decolonizante que diz respeito a 

inúmeras lutas e conquistas possíveis àqueles que resistiram ao desenvolvimento de uma 

barbárie cultural. 

Se o processo de colonialidade reproduz a lógica do capital, cabe questionar sua 

continuação sob distintas linguagens ainda na atualidade. Bernardino Costa et al. (2018) 

afirmam que: 

 

Uma das preocupações centrais dos trabalhos sobre descolonização e 

decolonialidade é a questão do conhecimento. A colonização no âmbito do 

saber é produto de um longo processo de colonialidade que continuou 

reproduzindo as lógicas econômicas, políticas, cognitivas, da existência, da 

relação com a natureza, etc. que foram forjadas no período colonial. (...). 

Nesse sentido, adotamos neste livro uma definição ampla de 

decolonialidade, que não está restrita a um conjunto de autores, a fim de 

empreendermos os processos de resistência e a luta pela reexistência das 

populações afrodiaspóricas, especialmente a população negra brasileira 

(Bernardino-Costa et al., 2018, p. 9). 

 

Há uma importante referência de Cirqueira (2015) ao caráter ideológico dos discursos 

geográficos de base europeia: 

 

Na Geografia ou no discurso geográfico essas questões não emergiram 

fortuitamente, a disciplina já trazia em seu DNA epistemológico as 

inscrições da racialidade. Como vários autores apontam, a fundação da 

Geografia europeia moderna foi marcada, explicita ou implicitamente, não 

somente pelo determinismo geográfico, mas, também, pela racialidade 

(Cirqueira, 2015, p. 211). 



 

45 

 

Como abordado pelo autor, trata-se de determinismos, reducionismos e uma 

racionalidade técnica e científica que aponta para uma dimensão monocultural que excluiu 

intencionalmente os negros e o espaço para que pudessem falar sobre suas concepções de 

mundo. Geograficamente foram desterritorializados (HAESBAERT, 2007) e 

epistemologicamente desconsiderados. 

Quanto a essa perspectiva Anjos (2007) indica que os territórios dos diferentes grupos 

étnicos e culturais do Brasil sempre conviveram mas, em se tratando dos povos negros a 

exclusão permeou a posse desses territórios. É nessa complexidade em que a diversidade 

humana e étnica dos povos deveriam resultar em riqueza cultural é que os povos negros 

tiveram que conviver com a perseguição, o remanejamento involuntário e a tentativa de 

expropriação de seus territórios. 

Fala-se nesse sentido de uma territorialidade transitória negra que, pela luta de 

permanência ainda não representa uma conquista histórica substancial. Para Anjos (2007): 

 

No que diz respeito às características dos territórios dos diferentes grupos 

étnicos e culturais que convivem no espaço nacional, assim como possibilita 

apontar as especialidades das desigualdades socioeconômicas e excludentes 

que permeiam a sociedade brasileira; ou seja, um contato com um Brasil de 

uma Geografia complexa, multifacetada e cuja população não é devidamente 

conhecida (Anjos, 2007, p. 115). 

 

Portanto, numa grande onda de embranquecimento, fundamentada na teoria da 

necessidade de purificação da raça que, de acordo com Domingues (2004) pode ser entendida 

a luz do que aconteceu nas proibições de casamentos mistos: 

 

Segundo a teoria do branqueamento, a miscigenação produzia naturalmente 

uma população mais clara, em razão de dois fatores: primeiro, o branco era 

biologicamente superior ao negro, segundo, as pessoas tendiam a procurar 

parceiros mais claros para se casar. A união de casais mistos desencadearia o 

surgimento de uma população mestiça, sempre disposta a tornar-se mais 

branca, tanto cultural como fisicamente. Essa teoria foi exposta por João 

Batista de Lacerda, médico antropólogo e diretor do Museu Nacional. Ele foi 

o único delegado latino-americano que participou, em julho de 1911, do I 

congresso Universal de Raças, em Londres. O eminente cientista brasileiro 

p  v   q                        é  l    “    ”           p            

B    l: “   v v l                   é  l    p p l        B    l    á 

representada, na maior parte, por indivíduos da raça branca, latina, e para 

mesma época o negro e o índio terão certamente desaparecido desta parte da 

A é    ”. (Domingues, 2004, p. 255). 
 

Logo, de acordo com autor, tratou-se de uma política social de embranquecimento na 

justificativa de que o branco era biologicamente superior e que os males nacionais deveriam 

ser vencidos por uma população embranquecida. O negro então aparece no cenário brasileiro 

         v z     , “p  - b l    ”         v z    ,                x   ê                    

povo branco e evoluído. 

Para Hofbauer (2006): 

 

[...] depois da quarta ou quinta geração o grupo mestiço inicial, perde os seus 

sangues bárbaros e clarifica-se, esse processo daria por dois fatores primeiro 



 

46 

 

pelo fim da importação dos escravos negros e segundo pelo processo 

imigratório, das pessoas brancas, o que garantiria arianizarão do país 

(Hofbauer, 2006, p. 42).  

 

Foi, portanto que, as projeções sobre o desaparecimento da raça negra no período de 

cem anos, além de ser um registro histórico de que essa intenção existia, aqueles que 

projetaram tal condição não esperavam as novas ondas migratórias europeias para o Brasil no 

final do século XIX. Portanto, foi por meio dessas relações que muitos mestiços nasceram, 

dando continuidade ao atendimento e busca de uma raça superior. 

Logo, Ianni (2004b), traz em sua obra uma contribuição muito interessante acerca da 

ideologia por trás da cor da pele reforçada em seus elementos fenotípicos: 

 

A p       â        “       p l ”       l       q                          

revela a utilização de um fator plástico na interação entre indivíduos. Trata-

se de um elemento visível para o branco. Em situações dramáticas, quando o 

branco entra em conflito com um negro ou mulato, seja por que motivo for, a 

cor assume uma importância simbólica para aquele. E nesses momentos que 

o branco usa a expressão negro, com conotação pejorativa, dirigida a negros 

ou mulatos, indistintamente. A ofensa será tanto maior quanto mais claro se 

considera o indivíduo, que vê assim     “      ” p         v        (Ianni, 

2004b, p.82). 
 

Nesse sentido, a gradação e o espectro de cores da pele foi sendo também 

reclassificado em especialidades, demonstrando que não bastava, dentro de uma sociedade 

preconceituosa a classificação do negro ou do não negro e, com isso, muito foi surgindo sobre 

os conceitos em torno do ser mais ou menos negro, ter uma cor ‘morena’ ou ser negro de fato. 

Essas gradações estão carregadas por elementos pejorativos de evidência clara do preconceito 

em sociedade.   

Sobre as representações negativas presentes no imaginário social sobre a população 

negra, Vannuchi (2017) destaca que: 

 

Além de tudo, a falta de nome e de admissão do racismo no Brasil confisca a 

condição de pensamento e até de defesa contra as palavras e os gestos 

violentos. Resta em seus corpos a marca dolorosa e enclausurada da 

brutalidade. Marcas que reavivam as transmitidas pela memória de várias 

gerações de nosso passado escravocrata (Vannuchi, 2017, p. 66-67). 

 

O que se quer, portanto, é indicar que, o dever histórico no resgate das raízes africanas 

tem duplo objetivo, o de expandir o orgulho e identidade negra e, ao mesmo tempo, de 

problematizar a brutalidade com que as memórias das gerações anteriores estiveram 

submetidas.  

Dada as formas que a questão racial vem sendo tratada, do ponto de vista histórico e 

filosófico, Seyferth (1989) indicou que: 

 

O Conde de Gobineau no seu ensaio sobre a desigualdade das raças 

humanas, propôs uma ampla filosofia da história fundamentada no estudo 

das origens raciais cujo objetivo era explicar como surgem e como perecem 

as civilizações. Estas são consideradas por ele como produto exclusivo do 

ramo superior da raça branca – os arianos – e sua decadência é em grande 



 

47 

 

p         b í   à           . (…) Al                                

radicais em suas propostas racistas (como os darwinistas sociais e os 

antropossociologistas), mas todas apregoavam a desigualdade das raças e das 

sociedades humanas: o mundo hierarquizado em raças superiores, e raças, 

inferiores, atrasados, bárbaros ou selvagens (Seyferth, 1989, P.14). 

 

A partir dessa perspectiva da autora, na busca das origens das raças e, da 

“          ”         ô                               p   s, o negro historicamente foi 

sendo alocado ao status de raça inferior intelectual e historicamente.  

Com isso, muito das abordagens dentro da história e filosofia das constituições das 

raças carrega, em si mesmo, o racismo por meio de discursos e narrativas de violências. Nesse 

sentido, o racismo tem em sua base a necessidade de hierarquizar e verticalizar comandos 

que, na sujeição de raça supostamente inferiores levaria aos povos conquistados/escravizados 

a única saída que foi a obediência pelo aprisionamento do corpo.  

Contudo, mesmo após a abolição da escravização, outras formas de violência se 

reinventaram como símbolo da tentativa de justificar os mais fortes, frente aos mais fracos 

racialmente falando. Nesse sentido, o racismo na estrutura e gênese social demanda ser 

quebrado nas esferas de sua essência, manifestação e concepção. 

Quanto aos resultados e desdobramentos históricos ao período pós-abolição da 

escravização, Telles (2003) indica que: 

 

Após a abolição, as taxas de mobilidade social foram suficientes para que, 

teoricamente, os negros superassem a desvantagens nos dias de hoje. Se a 

Abolição tivesse criado condições iguais, para trabalhadores negros e 

brancos, então a desigualdade racial de hoje seria bem menor. No entanto, a 

transição brasileira da escravidão para o trabalho livre fez muito pouco ou 

nada para mudar as relações entre negros e brancos entre trabalhadores e 

empregadores. Além disso, o legado da escravidão no Brasil criou um padrão 

de práticas sociais que diferenciam o tratamento aos trabalhadores negros e 

brancos (Telles, 2003, p. 250).  

 

Por isso, na mesma perspectiva do autor conclui-se que as desigualdades raciais são 

históricas que poderiam ser menores se os dispositivos políticos à época favorecessem um 

mínimo de igualdade e condições de acesso ao trabalho e direitos fundamentais.  

Portanto, uma vez que mesmo após a libertação dos escravizados os modelos de 

sociedade possíveis durante as décadas reprisaram, agora em outro tempo histórico, a figura 

do negro como indivíduo menor, incapaz de alcançar os padrões do branco e, dentre outros 

aspectos, ter direito a igualdade. 

 Segundo Guimarães (2009), dentro da complexa relação nas Ciências Sociais na definição 

de raça alguns aspectos podem ser considerados como, para ele: 

 

Raça é um conjunto que não corresponde a nenhuma realidade natural. 

Trata-se, ao contrário, de um conceito que denota tão somente uma forma de 

classificação social, baseada numa atitude negativa frente a certos grupos 

sociais, e informada por uma noção específica de natureza, como algo 

endodeterminado. A realidade das raças limita-se, portanto, ao mundo social. 

   , p        q         p         p l      q                 “    ” 

permite –, ou seja, fazer passar por realidade natural preconceitos, interesses 

e valores sociais negativos e nefastos -, tal conceito tem uma realidade plena, 

e o combate ao comportamento social que ele enseja é impossível de ser 



 

48 

 

travado sem que lhe reconheça a realidade social que só o ato de nomear 

permite (Guimarães, 2009, p. 11). 

 

Nessa perspectiva, as organizações sociais vão definindo os conceitos de raça tendo 

como base preceitos antropológicos e sociológicos diretamente ligados às realidades sociais 

que, para além da classificação biológica ou de fenótipos, a raça traz consigo modos de 

comportamento, realidades linguísticas, formas de se estabelecer nos territórios e cotidianos.  

Logo, apesar do grande arcabouço na definição do conceito de raça, as que mais se 

aproximam das perspectivas trabalhadas neste estudo são aquelas que rompem com as 

estereotipias reforçadoras do preconceito. Por isso, as classificações que se dão em torno do 

próprio conceito devem ser questionadas à luz de teorias críticas e afrodiaspóricas que 

permitam uma compreensão mais ampla. 

Ainda na perspectiva de problematização do conceito de raça, Guimarães (2003) 

afirma que: 

 

Foi ela [a raça] que hierarquizou as sociedades e populações humanas e 

fundamentou um certo racismo doutrinário. Essa doutrina sobreviveu à 

criação das ciências sociais, das ciências da cultura e dos significados, 

respaldando posturas políticas insanas, de efeitos desastrosos, como 

genocídio e holocaustos. As raças são cientificamente, uma construção social 

e devem ser estudadas por um ramo próprio da sociologia ou das ciências 

sociais, que trata das identidades sociais. Estamos, assim, no campo da 

  l    ,        l        b l   .           z   q      “     ”                

discursos; fazem parte desses discursos sobre origem (Wade: 1997). As 

sociedades humanas constroem discursos sobre suas origens e sobre a 

transmissão de essências entre gerações (Guimarães, 2003, p.96). 

 

Não por acaso, os discursos e práticas em torno do conceito ideológico de raça 

            p        õ   p  v       q                       “                   ” q   

segundo ele pode ser classificado na mesma proporção de atos genocidas e holocaustos.   

 Com isso a dívida histórica brasileira com seus cidadãos negros, mesmo na atualidade é 

imensa por observar-se que durante as décadas subsequentes não houve o adequado 

investimento na população negra como potencialmente capaz de transformar a própria 

sociedade e contribuir para que ela se tornasse mais democrática. Assim, em nome da ciência 

e da produção material os negros foram sendo alocados em condições laborais de menor 

prestígio e, consequentemente, de menor acesso às bases econômicas atuais. 

De acordo com Dantas (2007), as teorias humanistas e as teorias raciais trouxeram 

consigo inúmeros elementos contraditórios, uma vez que o argumento de raça ao especificar o 

próprio conceito tornou desigual a condição humana daqueles que eram classificados nesta ou 

naquela raça.  

Por isso, a contribuição da autora tende a aproximar o próprio conceito para além de 

uma perspectiva fixa, pragmática ou autoexplicativa. Ao pensar raça Dantas (2007) demonstra 

como as ressignificações sobre tal conceito foram se dando durante os séculos e, na atualidade 

deveria nos impulsionar a garantia de direitos fundamentais de igualdade e liberdade humana. 
 

Contraditórios, o Humanismo e as teorias raciais existiram num mesmo 

tempo, tendo sido até mesmo combinados. E foi nesse contexto que o 

argumento racial adquiriu outros significados, não limitados à definição 

biológica. O termo raça, historicamente construído, recebeu uma 



 

49 

 

interpretação social e, dessa forma, não pode ser tomado como uma ideia 

fixa ou natural (Dantas, 2007, p. 60). 

 

Como base da reificação do preconceito em torno do conceito de raça, Santos (2016) 

faz um resgate histórico sobre a influência do Darwinismo Social em sociedade. Assim, o 

autor afirma que: 
  

Gobineau apregoa, como Lombroso, determinismo racial absoluto e condena 

a possiblidade do arbítrio do indivíduo. O autor francês, além de 

compartilhar princípios darwinistas sociais, também defendia a ideia de 

“                   ”                    de espécies humanas diferentes. A 

                 b  l                     p            “       ” da raça 

superior pela inferior (Santos, 2016, p. 181). 

 

Portanto, diante das inúmeras conceituações de raça em suas gradações, níveis e 

especificidades, é possível afirmar que ainda na atualidade busca-se padrões normativos, 

modelos inquestionáveis, tanto no campo estético como também étnico – todos, aspectos 

reificadores do preconceito e das violências simbólicas, em torno da raça.  

Ainda assim, dentro do imperialismo cultural eurocêntrico que ainda se estabelece 

marcadamente por sectarizar as raças, Guimarães (2009) destaca: 
 

A          q     B    l                       “l           ”,      j ,     

sociedade sem barreiras legais que impedissem a ascensão social de pessoas 

de cor a cargos oficiais ou a posições de riqueza ou prestígio, era já uma ideia 

bastante difundida no mundo, principalmente nos Estados Unidos e na 

Europa, bem antes do nascimento da sociologia. Tal ideia, no Brasil moderno, 

deu lugar à construção mítica de uma sociedade sem preconceitos e 

discriminações raciais. Mais ainda: a escravidão mesma, cuja sobrevivência 

manchava a consciência de liberais como Nabuco, era tida pelos 

abolicionistas americanos, europeus e brasileiros, como mais humana e 

suportável, no Brasil, justamente pela ausência dessa linha de cor 

(Guimarães, 2009, p. 142). 

 

Com isso a falsa ideia de que o Brasil é um país plural constituído por um povo pouco 

racista e inclusivo é amplamente questionável. Isso tem a ver com o ideal sociológico de que 

pela miscigenação teríamos a natureza compreensiva de que todos somos um só povo.  

Mas ao contrário, o que se vê é a tentativa de mascarar a velada manifestação do 

preconceito racial por meio das instituições e da estrutura que, no mundo do trabalho, nas 

artes e nos espaços culturais centrais, o negro pouco aparece e tem baixa representatividade 

histórica.  

Do ponto de vista das políticas públicas, o próprio Estado brasileiro não buscou uma 

solução efetiva na luta contra o preconceito racial, o que fez com que o arcabouço legal 

brasileiro demorasse a garantir direitos fundamentais da pessoa negra, incluindo direitos 

educacionais no desenvolvimento de um currículo plural e criativamente inclusivo.  

Para Nascimento (2017):  

 

Além dos órgãos do poder – o governo, as leis, o capital, as forças armadas, 

a polícia – as classes dominantes brancas têm à sua disposição poderosos 

implementos de controle social e cultural: o sistema educativo, as várias 



 

50 

 

formas de comunicação de massas – a imprensa, o rádio, a televisão – a 

produção literária. Todos esses instrumentos estão a serviço dos interesses 

das classes no poder e são usados para destruir o negro como pessoa e como 

criador e condutor de uma cultura própria (Nascimento, 2017, p.112). 
 

Por isso, como abordado por esse importante autor, uma educação em massa nega o 

indivíduo em nome de uma coletividade formativa e cujo sistema educacional rompesse com 

a produção da falácia de que o negro era menor, incapaz e produtivamente ineficiente. 

Nesse aspecto, boa parte da análise crítica em relação à colonização e escravização 

ainda tem peso quando se fala de uma colonização cultural pouco problematizada à luz de 

teorias críticas que de fato contribuam para reflexão sobre o tema.  

Se o contrário fosse, o modo como se pensa e se estabelece a cultura negra na 

sociedade brasileira teria maiores representações, personalidades identificadas com as pessoas 

negras e uma base historiográfica mais consistente para demonstrar o quanto os negros 

contribuíram para aquilo que chamamos de Brasil. 

Em sua obra, Telles (2003) trata de uma suposta democracia étnica que, segundo 

Freyre daria o povo brasileiro essa característica não discriminatória e supostamente neutra 

em relação ao preconceito racial: 

 

Acreditar que a mistura         p    z        “            p     ”          

estoques raciais, incluindo os senhores brancos e os escravos negros. Nos 

anos de [19]40, referiu-      B    l          “           é     ”,        

      “é     ” p                      l                 ntificamente falsa 

       . A       “          ”,     v               à             p    l     

termo, que significava irmandade ou relações sociais fluidas, mais que uma 

referência a um tipo de instituição política. Segundo Freyre, a miscigenação 

foi possível por causa da falta de mulheres brancas para os colonizadores 

portugueses e pela predisposição destes para a mescla cultural. Freyre 

acreditava que os portugueses possuíam um alto grau de plasticidade, o que 

os predispunha a se adaptar e a se mesclar com outras sociedades e culturas, 

especialmente quando comparados à rigidez cultural, reclusão e 

autoconfiança dos outros povos europeus (Telles, 2003, p. 51). 

 

Ainda nessa perspectiva, o modo como os portugueses e negros foram se relacionando 

demonstra como a cultura brasileira foi se formando etnicamente pela miscigenação e 

condições sociais em que a mulher branca era escassa. Isso, no início do século XX foi um 

problema que demandou ondas migratórias europeias reforçando aquelas que no final do 

século já compunham o cenário brasileiro.  

D’A   k  (2009)   z      é             b   õ     b     q                            

sociedade branca: 

 

O negro enquanto negro é vítima dessa opressão. Para além das nuanças da 

pele, ele tem poucas saídas, pois negro entre brancos, é discriminado devido 

a sua pigmentação. Comparando a situação de um judeu branco com a de um 

negro, já escrevia Jean-   l S      (1948, p. XIV): “U  j     b      p    

negar que seja judeu, declarar-se um homem entre homens. O negro não 

pode negar que seja negro nem reclamar essa abstrata humanidade incolor: 

 l  é      ” (D’Adesky, 2009, p. 69). 
 



 

51 

 

Quanto a isso, em sua abordagem a estereotipia em relação à pessoa negra traz 

nitidamente os modelos ocidentais que tendem a justificar os padrões estéticos e a espelha-los 

em perspectivas éticas, perfazendo a lógica central do preconceito e a tentativa de normatizar 

os indivíduos em padrões únicos.  

Nessa perspectiva, toda diferença é descartável, sujeita ao estranhamento daqueles que 

não são abertos a viverem indiferenças humanas e experiências com a diversidade. Logo, toda 

relação entre ser e estar no mundo em que a maioria tem certos atributos e, não outros, faz 

com que os modelos sejam mais fortes que os sujeitos, que as aparências sejam 

comercialmente veiculadas a produtos pouco importando suas essências e, em se tratando da 

pessoa e povos negros, toda classificação aliada aos processos de escravização mantiveram a 

ideia de que estes eram menos humanos que os brancos.   

Ainda hoje, dada às circunstâncias que envolvem o racismo na atual conjuntura social 

brasileira, há elementos culturais que reforçam as bases da manifestação das violências em 

diferentes circunstâncias, processos e sutilezas que, veladamente, imprimem sobre o coletivo 

social padrões rígidos de comportamento, estética, formas identitárias de se estabelecer nos 

espaços e territórios, além de uma série de desdobramentos que o racismo se impõe, por isso, 

conforme Gomes (2005): 

 

Alguns deles, como Edson Borges, Carlos Alberto Medeiros e Jacques 

d’A   ky (2002),         q             é       p               l q   

está presente na história da humanidade e que expressa de variadas formas, 

em diferentes contextos e sociedades. Segundo eles, o racismo se expressa 

de duas formas interligadas: a individual e a institucional. Na forma 

individual o racismo manifesta-se por meio de atos discriminatórios 

cometidos por indivíduos contra outros indivíduos, podendo atingir níveis 

extremos de violência, como agressões, destruição de bens e ou propriedades 

e assassinatos. A forma institucional do racismo, ainda segundo os autores 

supracitados, implica práticas discriminatórias sistemáticas fomentadas pelo 

Estado ou com o seu apoio indireto. Elas se manifestam sob a forma de 

isolamento dos negros em determinados bairros, escolas e empregos. Estas 

práticas manifestam também nos livros didáticos tanto na presença de 

personagens negros com imagens deturpadas e estereotipadas quanto na 

ausência da história positiva do povo negro no Brasil. Manifestam-se 

também na mídia (propagandas, publicidade, novelas) a qual insiste em 

retratar os negros e outros grupos étnico/raciais que vivem uma história de 

exclusão, de maneira indevida e equivocada (Gomes, 2005, p. 53).  

 

Assim, apesar dos modelos impostos se estabelecerem em sociedade para fins de 

justificar a estereotipia em relação aos povos negros, por exemplo, a autora permite ampliar a 

análise para além da dimensão racial, indicando que, uma vez presente na base social modelos 

inquestionáveis, do ponto de vista ético pautados por uma ideologia dominante, acordada e 

pactuada as vezes de forma velada e não verbal, com o intuito de “autopreservação” e 

manutenção de privilégios (BENTO, 2022). Todo confronto a essa base é também ameaçado 

por todo um sistema político que mantém os mais ricos, os brancos, os de classe média alta e, 

como um todo, as elites dominantes do modo de produção como aquelas que determinam as 

dimensões históricas e os discursos pelos quais todos devem reproduzir a mesma lógica.   

Por isso, se a manifestação do preconceito em relação a uma pessoa negra se 

estabelece como algo evidente, é relevante demonstrar que, naquilo que não é evidente a 

inúmeras tensões que, quando desveladas pelo conhecimento teórico permite o avanço de 

práticas de resistência e, como resultado, mais democráticas. 



 

52 

 

Acerca dos mecanismos operantes que estruturam o racismo dentro da sociedade, 

Bentes (1993 apud Gomes, 2005) afirma que: 

 

A perpetuação do preconceito racial em nosso país revela a existência de um 

sistema social racista que possui mecanismos para operar as desigualdades 

raciais dentro da sociedade. Por isso, faz-se necessário discutirmos a 

superação do preconceito, juntamente com as formas de superação do 

                                l, p            ê  p        : “      l        

mutuamente, mas diferem um pouco entre si. O racismo, como doutrina da 

supremacia racial, se apresenta como a fonte p     p l    p                l” 

(Bentes, 1993 apud Gomes, 2005, p. 55). 

 

Desse modo, é preciso questionar as estruturas vigentes que, do ponto de vista cultural 

e operacional estabelece a supremacia racial como aquela que dentro de certa ou suposta 

natureza indique o lugar do branco e do negro na sociedade. Por isso, é por meio do 

questionar e implodir essa estrutura que boa parte das transformações sociais é possível e 

conivente ao universo normatizado por alguns.  

Portanto, a discriminação racial como a ação violenta que tem em sua base o racismo 

como justificante precisa ser questionado a partir de princípios que envolvem as diferenças 

humanas. Estes são, por exemplo, as diferenças linguísticas, culturais, atitudinais, regionais, 

alimentares, religiosas, estéticas e uma série de modos de ser que faz do indivíduo aquele que 

se identifica com o grupo ou, por pertencer a uma origem étnico-racial específica, tem por 

intencionalidade reprisar aquilo que herdou.  

Por exemplo, os negros não deveriam sofrer nenhum tipo de racismo por se 

orgulharem das matrizes que culturalmente indicam modos de se vestirem ou experiências 

que podem fazer alguma ponte com a ancestralidade.    

  Quanto ao preconceito de grupos dominantes, Blumer (2013) indica que: 

 

(1) um sentimento de superioridade; (2) um sentimento de que a raça 

subordinada é intrinsecamente diferente e estranha; (3) um sentimento de 

direito de propriedade sobre certas áreas de privilégio e vantagens; e (4) 

medo e suspeita de que a raça subordinada abrigue e alimente pretensões 

sobre as prerrogativas da raça dominante (Blumer, 2013, p. 147). 
 

Por isso, conceitos chancelados sob a tutela da violência c    ‘  p                l’, 

‘             ’,              ,       p                    v    , p           -se que as 

linguagens têm um papel fundamental para construir ou desconstruir conceitos é que não se 

pode descolar a análise da condição e comunicação que tão presente reafirma a violência 

como caminho de indicar o outro.  

Esse outro, geralmente alvo do preconceito, também é alvo de uma outra dimensão 

que é, por exemplo, a não identificação com sua humanidade pois, para o indivíduo 

p             ,   “l b      ” q         l z  p             v  lê        j         

ideologicamente por uma não identificação com essa humanidade alheia, e portanto, 

descaracterizando-o, desumanizando-o, retirando-o o elemento humano da análise, há um 

espaço vasto para que o preconceito se estabeleça. 

Considerando os ganhos históricos da III Conferência das Nações Unidas Contra o 

Racismo, Discriminação Racial, Xenofobia e Intolerâncias Correlatas
3
, a adoção de políticas 

                                                 
3
  A III Conferência Mundial de Combate ao Racismo, Discriminação Racial Xenofobia e Intolerância Correlata, 



 

53 

 

públicas foi essencial para evidenciar a lacuna que existia entre a presença dos negros em 

ambiente escolar e em outras instituições educativas.  

Por isso, Henriques e Cavalleiro (2005) afirmam que:  

 

(...) com o advento dessa conferência, deflagrou-se um acalorado debate 

público em âmbito nacional, envolvendo tanto órgãos governamentais 

quanto não governamentais interessados em radiografar e elaborar propostas 

de superação dos problemas oriundas do racismo e de seus derivados. O 

então presidente da República, Fernando Henrique Cardoso, estabeleceu um 

Comitê Nacional, composto paritariamente por representantes de órgãos do 

governo e da sociedade civil organizada. Entidades dos Movimentos Negros, 

Indígena, de Mulheres, de Homossexuais, de Defesa da Liberdade Religiosa 

também mobilizaram intensamente nesse diálogo como o governo. Com o 

término da Conferência, diante da Declaração e do Programa de Ações, a 

sociedade civil organizada passou a monitorar e exigir que as medidas 

reparatórias fossem implementadas (Henriques; Cavalleiro, 2005, p. 214). 
 

Não por acaso, as entidades representativas dos movimentos negros, indígenas e de 

mulheres compôs como afirmado pelo autor, uma série de declarações conjuntas no sentido de 

monitorar as ações históricas de reparação aos povos negros, dentre outros. Então, pode-se 

dizer que toda a ação política que envolvem os direitos do negro tem seus marcos regulatórios 

e reparatórios das perdas históricas aos povos negros. Contudo, toda dimensão que permeia o 

diálogo em sociedade é fundamental para que políticas e práticas alcancem o cotidiano da sala 

de aula, construindo uma conscientização esclarecida por meio de posicionamentos políticos 

claros. Quando não há clareza e os temas não são trazidos à tona, se oculta a realidade dos 

fatos e faz com que, como se no Brasil não houvesse o racismo estruturalmente arraigado. 

Sobre os direitos sociais como, no caso da educação, aos povos negros esta foi uma 

grande conquista que historicamente se estabeleceu. Oliveira (2019), por exemplo, indica que 

é presente na história da educação brasileira a exclusão dos povos negros não atribuindo a eles 

o direito de estudar: 

 

[...] Não há muito tempo que as comunidades quilombolas estão 

   v         ,   q ê? “E   l  ,     q                l  ”. C      z     x   

de Silvana Santos que, em 1930, eles queriam que os filhos estudassem para 

que não passassem pelo mesmo sofrimento que eles passaram. Aí um 

  z           p          : “p    p         p                  ,  q   v       

   v    p             p  p    v  ê ”. O q       z        pô       l    é 

que escola proporciona uma outra qualificação para os quilombolas, porque 

    l     v                       b  v vê    , “ l       v      b l         

barato para mim, eu não vou ter um monte de gente aqui na nossa pavoça 

trabalhando baratinho para mim, porque as meninas que trabalhavam para 

mim antes não queriam estudar, depois resolveram estudar e eu fiquei sem a 

        b    q  ”. E      q      z   q   “             b                 é 

             ”. O     p        b                   l,           b     , 

mesmo no prostíbulo, é a carne negra, porque foi negado o acesso à escola. 

Agora, nós temos algumas referências e são essas que temos que lutar para 

que elas se tornem as referências das nossas crianças, pessoas que lutaram 

com todas as forças para ter escola e o acesso a escrita e a leitura. Que a 

                                                                                                                                                         
foi realizada em Durban, África do Sul, de 31 de agosto a 7 de setembro de 2001. 



 

54 

 

história do seu Antônio Mulato vire uma história de referência para vocês, 

um herói da construção de escola (Oliveira, 2019). 

 

Por isso, justificado a não humanidade do escravizado e do negro liberto, o início do 

século XX, em especial até a segunda metade, inúmeros são os resquícios que negam aos mais 

pobres negros a condição de ingressarem na escola pública. Portanto, quando não muito, o 

direito de viver, trabalhar, alimentar-se e transitar com liberdade fez com que qualquer 

requisição fosse tida como ameaça pelo branco que, supostamente afirmando que os negros 

estão exigindo demais, atribuem serem vítimas de desigualdade quando, por exemplo, as cotas 

educacionais são atribuídas aos negros.  

Semelhante a isso, as políticas afirmativas vão sendo construídas em diferentes 

instâncias e interesses como forma de garantir aquilo que a legislação não trata com 

evidência. Por isso, a primeira metade do século XX foi marcada por profunda desigualdade 

nas relações raciais no Brasil e, com a Declaração dos Direitos Humanos abre-se um espaço, a 

partir de 1948, para que houvesse socialmente uma maior reflexão e integração do negro em 

sociedade.  

Mesmo assim, não se pode atribuir ao advento da escola pública gratuita para as 

massas sociais como sendo algo que se satisfaz com a integração. Para além desta, a 

integração teve sua importância histórica, mesmo que não suficiente, mas que traz no bojo da 

discussão o entendimento sobre que educação está se falando, ou que qualidade educacional 

se proporciona.  

Por isso, para além da garantia legal de ingresso e acesso educacional, as políticas 

afirmativas mais recentes demonstram o que significa ser negro dentro do ambiente escolar 

com um currículo pensado fora das experiências dos povos negros. 

Para Ventura (2020) as diretrizes curriculares nacionais para a educação das relações 

étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana são muito 

importantes para a inclusão dos negros na formação social, econômica e identitária. Quando 

isso não acontece, pode-se ter políticas públicas interessantes, mas sua execução não será 

viabilizada pelos brancos  

 

A partir da Lei n.º 10.639/2003, é que se reconhece que a luta dos negros no 

Brasil, sua cultura e a participação do negro na formação da sociedade 

nacional contribuíram para a área social econômica e política, tornando-se 

um conteúdo obrigatório no currículo das escolas. Esses e outros elementos 

irão ajudar na compreensão da implementação de políticas afirmativas 

(Ventura, 2020, p. 51). 
 

Numa perspectiva histórica, Ventura (2020) afirma que:  

 

(…)    D      z   C      l     N         p      E            R l  õ   

Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 

Africana têm como premissa refletir criticamente sobre os discursos do 

projeto colonial, instituídos a partir do século XVI, no trato das relações 

raciais brasileiras. Expressa ele ainda que o branco regulava o negro nas 

relações étnico-raciais, cuja influência ocorrem até hoje (Ventura, 2020, p. 

52). 
 

Com isso, apesar de o tempo histórico ter características próprias, a manutenção do 

preconceito foi-se dando em novas linhas e discursos ideológicos pelos quais a negação de 



 

55 

 

direitos humanos fundamentais foi a base. Por isso, quanto mais se resgata os interesses e 

cultura afro-brasileiras mais se tem a oportunidade de reparar as disparidades históricas que 

estão presentes na base da cultura brasileira.  

Quanto às ações afirmativas como aquelas que tornam práticas as perspectivas 

garantidoras de direitos, quanto mais específicas são, mais oportunas são as ações de combate 

ao preconceito. Silvério (2001, apud Santos, 2003) trazem essa discussão a partir da seguinte 

análise:  

 

Ações afirmativas são um conjunto de ações e orientações do governo para 

proteger minorias e grupos que tenham sido discriminados no passado. Em 

termos práticos, as organizações devem agir positiva, afirmativa e 

agressivamente para remover todas as barreiras, mesmo que informais ou 

sutis. Como as leis antidiscriminação – que oferecem possibilidade de 

recursos a, por exemplo, trabalhadores que sofreram discriminação –, as 

políticas de ação afirmativa têm por objetivo fazer realidade o princípio de 

igual oportunidade. E, diferentemente dessas leis, as políticas de ação 

afirmativas têm por objetivo prevenir a ocorrência de discriminação 

(Silvério, 2001 apud Santos, 2003, p. 97-98). 
 

 Por isso, boa parte do garantido dentro da ação educacional, entendendo o papel da 

escola na formação do indivíduo, o tema não deveria compor o currículo dentro de uma 

transversalidade mas, contrário a isso, partindo de uma centralidade na garantia dos direitos 

plenos, mesmo que essa plenitude seja entendida como algo ainda pouco alcançável. De todo 

modo, a busca por melhores condições de acesso ao conhecimento e representatividade social 

faz com que a problematização do racismo seja vista de perto, compreendida com o adequado 

cuidado social em prol daqueles que se sentem e são utilizados pelo sistema. 

Dentro de uma perspectiva entre causa e efeito, Silvério (2003) está atento ao conceito 

de práxis social como aquela que encontra, por meio das ações afirmativas uma oportunidade 

para se questionar ao que de fato acontece quando tais políticas estão presentes na sociedade. 

Por isso, o autor fala de sua preocupação que não envolve tão somente com a oportunidade de 

se estabelecer direitos mas os resultados e desdobramentos dessa oportunidade.  

Pode parecer sutil, mas, isso significa que não basta as políticas públicas em sua 

existência, apesar de sua importância, mas, reafirmar no cotidiano das práticas e instituições 

se as garantias são estabelecidas a contento. Certamente, àqueles que podem dizer a respeito 

são aqueles que são alvo dessa relação que é histórica, profundamente necessária e, ao mesmo 

tempo, fortalecedora de vínculos em que todos devem se comprometer.  

Portanto, não apenas os negros, mas os brancos, todos conscientes de seus deveres 

acerca da inclusão, precisam repensar os caminhos estratégicos para que se estabeleça o que a 

legislação minimamente já garante no Brasil. 

 

É verdade que, em uma sociedade que não tem se preocupado 

profundamente com a igualdade de oportunidades e, muito menos, com a 

igualdade de resultados entre seus diferentes grupos étnicos-raciais medidas 

           õ  ,      p    l    “     ”          , controladora do poder 

desde os tempos imemoriais, que certamente perderá parte de seus 

privilégios, mas, certamente, a sociedade como um todo ganha com uma 

elite que represente proporcionalmente a diversidade do país (Silvério, 2003, 

p. 72).  

 



 

56 

 

Ainda acerca do reconhecimento das lutas antirracistas, é histórica a necessidade de 

maior reconhecimento por meio de legislações, declarações e programas, de modo que tente-

se reparar os danos causados pela tentativa de invisibilização dos povos negros, por isso, tão 

relevante quanto a Constituição brasileira que afirma os direitos fundamentais da pessoa, é 

torna-los palpáveis nos cotidianos e práticas educacionais.  

Conforme Ventura (2020): 

 

O processo de reconhecimento das lutas antirracistas dos movimentos sociais 

negros, a partir dos anos 2000, assumindo as injustiças e discriminação racial 

contra os negros no Brasil buscando uma construção de uma educação laica 

e democrática, que respeite as diferenças de todos os povos que alterou a Lei 

de Diretrizes e Bases da Educação Nacional– LDB, os artigos26 e 7910, 

instituiu a obrigatoriedade dos estudos sobre História e Cultura Afro-

Brasileira e Africana por meio da Lei n.° 10.639/2003 (Ventura, 2020, p. 95). 

 

Até porque, como indica Gomes (2011): 

 

Os estudos de Pinto (1994), Gomes (1999), Gonçalves e Gonçalves e Silva 

(2000), Silvério (2002), Passos (2004) e Gomes (2006b) revelam que o 

movimento Negro, no Brasil, conquanto sujeito político, tem sido o principal 

responsável pelo reconhecimento do direito à educação para a população 

negra, pelos questionamentos ao currículo escolar no que se refere ao 

material didático com imagens estereotipadas sobre o negro, pela inclusão da 

temática racial na formação de professores (as), pela atual inclusão da 

História da África e da Cultura Afro-Brasileira nos currículos escolares via 

Lei federal e pelas políticas de ação afirmativa nas suas mais diferentes 

modalidades (Gomes, 2011, p.137).  

 

Por isso, o currículo escolar têm papel decisivo quando se trata daquilo que envolve a 

formação dos indivíduos, independente das condições socioeconômicas, raça, cor ou outra 

especificidade. Contudo, entendendo que o reconhecimento dos sofrimentos causados pelo 

racismo em sociedade e aquilo que se fez aos povos originários negros, o currículo poderia 

compor uma maior riqueza e contribuição sobre o tema no intuito de alargar as bases 

fundamentais das concepções de teorias que resultam no conhecimento curricular. Não por 

acaso, o enfrentamento das violências se dá no plano individual, mas também institucional. 

Em nome da oficialidade curricular, os cotidianos são deixados de lado, e isso é um 

problema quando é pelo cotidiano que as insatisfações das crianças negras sobre o que sofrem 

e como se sentem discriminadas é um dos caminhos para que a escola perceba como a 

dimensão das violências raciais estão ou não permeando os relacionamentos.  

E com isso, Ferraço e Carvalho (2012) destacam que: 

 

O currículo não pode ser pensado unicamente como texto prescrito e/ou rol 

de objetivos, conteúdos, metodologia e avaliação. O currículo se expressa 

como práticas políticas de expressividade (conversações e narratividade), 

pois por meio das experiências que povoam a paisagem da escola, podem-se 

constituir círculos ampliados e diálogos em torno de temática que nos 

possam em suas múltiplas e diversas dimensões (Ferraço; Carvalho, 2012 p. 

7). 

 



 

57 

 

Nesse propósito, cotidianos e práticas educacionais não são dualizadas, muito menos 

postas em hierarquia, mas o cotidiano na prática e a prática do cotidiano do trabalho docente 

tem grande chance, dada a complexidade narrativa das crianças, de demonstrarem múltiplas 

linguagens capazes de elucidar fatos, responsabilizar indivíduos e, manter a capacidade de 

diálogo como aquela que pode resultar em consciência sobre quem são e como as crianças 

negras são pensadas pelos profissionais da escola e os próprios colegas.  

Quando todos se envolverem nessas relações profundamente comprometidas com o 

outro, aqueles que ainda não elaboraram a própria condição de preconceituoso tenha a 

oportunidade de fazê-lo, ainda mais quando a escola impulsiona esse diálogo social.  

Diante do que significa o currículo para a escola pública desde o advento da educação 

na modernidade com vistas ao mundo do trabalho, introduzir o confronto necessário, dentro 

de um ritmo de formação advindo das realidades e das necessidades concretas, faz do 

professor um grande instrumento educador em prol das diferenças como riqueza da nossa 

humanidade.  

Por isso, Gomes (2011) ao referir-se à descolonização do currículo ressalta que:  

 

[...] a descolonização do currículo implica conflito, confronto, negociações e 

produz algo novo. Ela se insere em outros processos de descolonização 

maiores e mais profundos, ou seja, do poder e do saber. Estamos diante de 

confrontos entre distintas experiências históricas, econômicas e visões de 

mundo. Nesse processo, a superação da perspectiva eurocêntrica de 

conhecimento e do mundo torna-se um desafio para a escola, os educadores, 

as educadoras, o currículo e a formação docente. Compreender a 

naturalização das diferenças culturais entre grupos humanos, por meio de sua 

codificação com a ideia de raça; entender a distorcida relocalização temporal 

das diferenças, de modo que tudo aquilo que é não europeu é percebido 

como passado (QUIJANO, 2005) e compreender a ressignificação e 

politização do conceito de raça social no contexto brasileiro (Munanga e 

Gomes, 2006) são operações intelectuais necessárias a um processo de 

ruptura epistemológica e cultural na educação brasileira. Esse processo 

poderá, portanto, ajudar-nos a descolonizar os nossos currículos não só na 

educação básica, mas também nos cursos superiores (Gomes, 2011, p. 107-

108). 

 

Por acaso, as adequadas rupturas epistemológicas envolvem a substituição de 

ideologias por epistemologias capazes de devolver, mesmo com os prejuízos históricos 

postos, lugares e representações antes não possíveis aos povos negros.  

Não que se queira dizer que já é suficiente as conquistas ou que elas bastam apenas 

pela sua existência, mas, afirmar que não se trata, como apontado pela autora, de codificar ou 

classificar a ideia de raça, mas entende-la dentro de sua capacidade de transformar, pelo 

conhecimento, os indivíduos. Nisso, o papel da escola é muito importante, pois, por ela e 

através dela boa parte do estruturado curricularmente compõe anos de formação dos cidadãos. 

N                     pl                     ‘                l’,         (2003) 

problematiza afirmando que: 

 

No Brasil o mito de democracia racial bloqueou durante muitos anos o 

debate nacional sobre as polí         “             v ”   p   l l         

mito do sincretismo cultural ou da cultura mestiça (nacional) atrasou 

também o debate nacional sobre a implantação do multiculturalismo no 

sistema educacional brasileiro (Munanga, 2003, p. 11). 



 

58 

 

Portanto, boa parte do trabalho numa perspectiva multiculturalista se estabelece para 

além de uma afirmação ou ação afirmativa, mas não se trata de algo externo, ou de outra coisa 

longe da escola ou subalternizado que mereça algum destaque, mas, de indicar que pensar 

multiculturalmente o povo brasileiro envolve compreender que são distintas as origens e 

modos de ser, mas a perspectiva multicultural permite uma convivência protagonista das 

diferenças e dos diferentes. 

O próprio conceito de democracia e liberdade pautados nos ideais ocidentais se fazem 

sobre bases distintas em diferentes países não podem ser tidos como a mesma coisa quando os 

interesses liberais burgueses objetivam em nações como o Brasil a manutenção de tudo que 

justifica o caráter colonizante dos mais pobres e negros e nessa dimensão Grosfoguel (2018) 

acentua que:  
 

       b                 O        à          “          ”, “l b      ”, 

“    l    ”, “    v    l     ”, “         ”, “E                ”, 

“                   í     ”, “     v lv            l     ”, etc., 

desconectando os privilégios e a riqueza do Ocidente do saque 

imperial/colonial (Grosfoguel, 2018, p. 70). 

 

Grosfoguel (2018) fala de um projeto antissistêmico como uma forma de romper com 

um projeto político que nega o caráter democrático de igualdade racial para todos. Ao mesmo 

tempo, o autor fala de um aspecto teórico, ainda não evidenciado na prática mas que diz 

respeito a posicionamentos críticos sobre o modelo de sociedade que temos:  

 

A decolonialidade trata da produção de um projeto antissistêmico que 

transcenda os valores e as promessas da modernidade como um projeto 

civilizatório e da construção de um horizonte civilizatório distinto, com 

novos valores e novas relações que comunalizem o poder. Necessitamos de 

projetos políticos antissistêmicos que rompam com o projeto civilizatório da 

modernidade (Grosfoguel, 2018, p. 73). 

  

Isso mostra, a partir do pensamento do autor, o poder do conhecimento científico 

acerca do tema quando este, pautados em bases fundamentadas, ao menos, tem expectativas 

de um horizonte que, no futuro breve, se modifique através de políticas e programas que 

durante as décadas vão alterando formas de processos sociais e rompimentos com certas 

estruturas, mesmo que mínimas. Isso faz com que aos poucos sejam vencidas formas de 

preconceito, racismo e discriminação e possam ser conscientizados os indivíduos acerca das 

múltiplas formas de violência.  

Quanto ao dualogismo de práticas e modos de pensar o tema relacionado ao racismo, 

Santos (2010) indica que há um caráter profundamente abissal que distancia aqueles que 

pensam e aqueles que fazem acontecer as garantias aos povos negros.  

De acordo com Santos (2010): 
  

Consiste num sistema de distinções visíveis e invisíveis, sendo que as 

invisíveis fundamentam as visíveis. As distinções invisíveis são 

estabelecidas através de linhas radicais que dividem a realidade social em 

        v               :      v     ‘      l       l    ’        v     ‘  

      l       l    ’. A   v     é   l q   ‘        l       l    ’     p      

enquanto realidade, se torna inexistente, e é mesmo produzido como 



 

59 

 

inexistente. Inexistência significa não existir sob qualquer forma de ser 

relevante ou compreensível (Santos, 2010, p. 31-32). 

 

Com isso, a invisibilidade posta em evidência perfaz um caminho fundamental nesse 

processo de escolarização do negro que é o de demonstrar na história o quanto os povos 

negros são um povo que significa Brasil que o representa, que o formou que, o constituiu 

dentro de múltiplas dimensões que ultrapassam os adornos que tendem a estereotipar os povos 

negros simplesmente.  

Por exemplo, é muito comum atribuir certos tipos de comida às origens dos povos 

negros mas invisibilizando àqueles que fazem e que produziram os pratos ou as comidas 

como típicas do Brasil. Também, quando se atribui ao samba como símbolo da cultura 

brasileira, poucas vezes encontra-se com a mesma frequência dos brancos, o reconhecimento 

daqueles que os criaram. Com isso, boa parte do processo de ofuscamento e depósito cultural 

nega o que está na sua fonte ou base, ou seja, indivíduos que se posicionaram de maneira 

criativa como negros.  

 

2.1 Raça, racismo e antirracismo 

 

Parte dos pressupostos que cooperam para uma relação dialógica entre o que está 

estabelecido em sociedade e aquilo que pode ser ressignificado, demanda, no que diz respeito 

às discussões raciais, não apenas de conhecimento teórico crítico mas também, de adotar uma 

perspectiva teórica afro-centrada com maior apelo à horizontalidade e circularidade de ideias 

e conhecimentos, assim como, maior espaço para um referencial bibliográfico enegrecido. 

Logo, romper com o caráter cultural de superioridade do branco em relação ao negro é o 

desafio, como também, um compromisso ético da própria sociedade na busca de reparação 

com os males causados aos povos negros e afrodescendentes. 

Em seu trabalho sobre o tema, Guimarães (2015) em muito contribui para produção de 

conhecimento inovador sobre essas questões. Nesse sentido, Guimarães (2015) indica que: 

 

Para pensar raça e racismo em um contexto espacial é necessário repensar 

alguns paradigmas existentes, ao mesmo tempo e na medida do possível 

apresentar outros. Não será sugerido nenhum tipo de desconstrução e 

reconstrução de paradigmas, mas um paralelismo de análises espaciais que 

favoreçam uma perspectiva de abordagem de horizontalidade de ideias, 

contrário ao existente que expressa verticalidade, ou seja, superioridade de 

conhecimentos, estudos e pesquisas (Guimarães, 2015, p. 38). 
 

Quanto a isso, é preciso entender quais são as relações entre a formação cultural e as 

bases que reiteram as violências simbólicas impostas contra o indivíduo negro. Segundo 

Guimarães (2015), essa problemática: 
 

É relevante pensar o racismo enquanto fenômeno capaz de gerar uma 

construção conceitual própria de algo que ocorre no mundo todo. Logo, no 

Brasil não poderia ser diferente e o racismo se apresenta de forma intrínseca 

em vários espaços sociais (Guimarães, 2015, p. 38). 

 

Portanto, há que se resistir aos traços imperativos do preconceito estrutural em 

sociedade, demonstrando, a partir de uma consciência multicultural de que todos contribuem 



 

60 

 

para aquilo que somos e que nos representa como nação. 

Apesar de haver uma série de discursos que tendem a minimizar o racismo no Brasil, 

não cabe a justificativa de que pelo fato de sermos um povo miscigenado, temos, por hábito e 

cultura, a condição de romper com facilidade o racismo.  

De acordo com Guimarães (2015), ela indica que:  
 

O fenômeno do racismo sofre metamorfoses no tempo e no espaço. No 

Brasil, dentre outros espaços onde é possível encontrá-lo, também se 

apresenta de forma latente na escrita e produção de alguns(mas) intelectuais, 

o que acreditamos ter influenciado o processo-projeto patrimonial nacional 

(Guimarães, 2015, p. 39). 

 

Nisso é fundamental a produção de conhecimento teórico sobre o tema no sentido de 

romper com os lugares, espaços e territórios preconceituosos fazendo, a partir dessa postura, 

um exercício contínuo e necessário para o desenvolvimento de uma sociedade mais justa, 

democrática e igualitária.  

Enquanto desenvolvimento de uma nova consciência sobre as contribuições do 

conhecimento para lutar contra o racismo, Guimarães (2015) afirma que: 

 

As construções epistemológicas de raça e do racismo auxiliam o 

entendimento sobre um dado elemento socioespacial e na definição de 

dimensões raciais do espaço de análises nos mais diferentes lugares e tempos 

históricos. Além disso, na percepção de como categorias da realidade e 

analítica influenciam vários processos estruturais de uma sociedade: 

patrimonial, jurídica, cultural, educacional, habitacional, trabalhista, entre 

outras que geograficamente podem ser entendidas como elementos 

constituintes da materialidade (objetos ou coisas) e imaterialidade (relações 

interpessoais) de um espaço geográfico (Guimarães, 2015, p. 39). 

 

Portanto, a autora retrata o caráter multissetorial e interdisciplinar da luta contra o 

preconceito materializado objetivamente nos cotidianos, lugares e formas em que as relações 

interpessoais se estabelecem. Quanto a isso, o espaço geográfico é marcante para determinar 

como os indivíduos lidam com o preconceito em diferentes esferas. 

Quanto ao lugar geográfico que ocupa os indivíduos negros, entendê-los dentro dos 

contextos é fundamental e transformador para que haja maior equidade e justiça social. 

Portanto, Guimarães (2015) afirma que: 

 

Entender raça enquanto categoria de análise é pensar nas suas muitas 

mudanças de concepção e interpretação ao longo do tempo. Indagar sobre 

como se deu o seu processo edificante proporciona refletir sobre a 

possibilidade de transformá-lo em um conceito que promova a equidade 

     l” (Guimarães, 2015, p. 42). 

 

Outra questão é a que envolve o conceito de classificação biológica e a herança da 

perspectiva do darwinismo sociológico, pois, os enfrentamentos são necessários a toda 

ideologia que tende a justificação do racismo sob qualquer desculpa. Por isso, Guimarães 

(2015) trás essa problemática:  

 



 

61 

 

Raça surge como uma classificação biológica dos seres vivos nos séculos 

XVIII e XIX. Perde a sua validade no século XX e XXI para referenciar os 

seres humanos de forma biológica, assim modificou-se o seu entendimento e 

uso para uma legitimação apenas em termos socioculturais e políticos. O 

racismo apresenta-se como um conceito relativamente recente, mas enquanto 

fenômeno é até mesmo anterior ao conceito de raça. Devido às muitas 

polêmicas e contradições que ambos geram é que se torna necessário um 

momento para reflexões (Guimarães, 2015, p. 42). 

 

Logo, entendendo as correlações diretas entre a formação social e a busca por uma 

sociedade mais justa e democrática caminham diretamente juntas na direção do conhecimento 

teórico, pois, sem a pesquisa, as formas como os indivíduos são classificados tendem a se 

manter dentro dos padrões normatizadores e formatadores de certos tipos de éticas. Do 

contrário, sem o conhecimento aplicado, os indivíduos incorrem no risco de reproduzirem o 

sistema de maneira alienada.  

Sobre o caráter psicológico que o racismo se estabelece, as diferentes formas de lidar 

com o tema é abordada por Guimarães (2015) quando destaque que: 

 

O racismo é um assunto que não apresenta nenhuma facilidade de 

compreensão e difícil de ser explicado, de ser traduzido em palavras. Para 

alguns,  um assunto doído na pele, órgãos, corpo, mente e alma, para outros 

             p     ” (Guimarães, 2015, p. 42). 

 

Por isso, é fundamental que o diálogo dentro do ambiente escolar esteja sempre aberto 

às discussões que permitem que os diferentes indivíduos, especialmente os negros, falem 

sobre os seus sentimentos, vivências, cotidianos e as experiências sofridas em circunstâncias 

de manifestação de racismo. 

Sobre as diferentes formas de manifestação do racismo, Guimarães (2015) indica que 

“O                                p         p   .           á-lo é necessário estarmos 

atentas(os) por conta de suas rápidas transformações tão sutis quanto a passagem do tempo 

p        p      p      ” ( UI ARÃES, 2015, p. 44). 

Quanto a isso, é preciso entender que há formas sutis especialmente no ambiente 

escolar, pois, trata-se de estudantes ainda em formação. Por isso, trazer à tona a problemática 

é fundamental para que ela seja discutida com clareza à luz de ideias e teorias que convirjam 

para um cenário de maturidade sobre o tema. Sobre essa relação, este estudo tende a buscar, 

na análise de dados, o modo como a escola em que crianças quilombolas estudam lidam com 

o fato que envolve os preceitos legais da Lei 10.639/2003 naquilo que traz como sugestão 

para que as heranças afrodescendentes na diáspora e de povos ancestrais sejam resgatadas.  

Naquilo que corresponde os processos colonizantes e seus desdobramentos, Guimarães 

(2015) traz em sua obra a historiografia dos fatos, especialmente com a escravização que se 

deu nas Américas:  

 

Serão abordadas duas perspectivas epistemológicas do racismo. A primeira 

bastante comum aponta o surgimento do racismo como um fenômeno. A 

concepção da sua gênese está relacionada com o início do período de 

escravização e colonização no continente africano, no século XV, que se 

expande no século XVI para a América (na diáspora compulsória de povos 

africanos de forma escravizada e conduzida por povos ou nações europeias). 

Geralmente, o racismo é concebido a partir do período das grandes 

navegações comerciais do século XVI e da colonização africana e 



 

62 

 

americana, ao menos é a partir deste período histórico que surgem as várias 

análises em torno deste fenômeno. A segunda perspectiva epistemológica – 

menos comum – é de que o racismo é histórico e sua origem vem desde a 

Antiguidade (Guimarães, 2015, p. 45-46). 

 

 Essa abordagem historiográfica tem profunda relevância, pois sem a história não se 

pode desvelar as contradições ainda existentes na atualidade que, de modo geral, estão muitas 

vezes mais presente do que se imagina. Logo, o caráter insistente desse processo faz com que 

os indivíduos negros também produzam conhecimento sobre o tema, pois, a partir da própria 

experiência e lugar de fala podem muito dizer sobre o que vivem e como se relacionam numa 

sociedade culturalmente influenciada pelos brancos.  

Também, do ponto de vista histórico, Guimarães (2015) faz uma correlação entre 

     v z           p   l             l                     ô      q   “j           ”   

escravização durante os séculos: 

 

A primeira vertente epistemológica para os estudos sobre a origem do 

racismo surge com o capitalismo comercial, a expansão marítima, a 

dominação colonial-territorial europeia. Foi influenciada pelas premissas 

centradas nas crenças míticas e fantasmagóricas religiosas (principalmente 

da Igreja Católica) e de viajantes de que a África constituía um continente 

isolado do resto do mundo,  receptáculo de monstros e criaturas diabólicas, 

imerso na ignorância e ser salva desta pelos europeus. Teriam os europeus se 

deparado com culturas denominadas “ x      ”   p             v lv     

um forte etnocentrismo. A partir desse encontro de culturas europeias com as 

culturas africanas negras, surgiram hierarquias entre povos caucasianos 

europeus e povos negros africanos com a submissão do segundo grupo pelo 

primeiro de forma naturalizada devido ao pensamento sobre o negro como 

apto a ser escravizado e dominado (Guimarães, 2015, p. 46). 

 

Quanto a isso, fica evidente que o capital tenciona o lucro, mesmo que isso afete 

diretamente a integridade física, intelectual, moral, cultural, religiosa, social de um grupo ou 

de alguém que apresente alguma diferença humana.  

Em outro momento, a abordagem de Bernardino Costa et al. (2018) traz as influências 

do capitalismo e da cultura classificatória eurocentrada dos brancos ao distinguir as minorias a 

partir de suas próprias tabulações: 

 

Outro mérito foi trazer para o primeiro plano da discussão a importância da 

raça como dimensão estruturante do sistema-mundo moderno/colonial. 

Racismo, como apresenta de forma contundente o texto de Ramón 

         l       l v  , é    “p    íp             v  que organiza, a partir de 

dentro, todas as relações de dominação da modernidade, desde a divisão 

internacional do trabalho até as hierarquias epistêmicas, sexuais, de gênero, 

  l       ”. C    b   l  b          ,        l              l              

e sua articulação com o capitalismo histórico podem ser encontradas na 

longa tradição do pensamento e da luta dos povos afrodiaspóricos 

(Bernardino-Costa et al., 2018,p. 11). 

 

Nessa relação abordada pelos autores fica claro que o conceito de racismo se manifesta 

de diferentes maneiras, não distinto de qualquer abordagem crítica em relação ao capital. Há 

que se pensar sobre o que significa o racismo em suas origens que, na cultura e por ela tendem 



 

63 

 

a manter a sociedade dividida entre brancos e negros, entre os que mandam e aqueles que não 

se estabelecem como minorias representativas. 

 

Considerando as perspectivas decoloniais que indicam as crises civilizatórias dos 

paradigmas pautados no capital que mesclam-se à cultura ocidental, todo rompimento com as 

verdades absolutas acerca da cultura evoluída,  progressiva e positivamente pautada nas 

justificavas do branco colonizador é fundamental para desconstrução das bases que 

consubstanciam o racismo. Por isso, Grosfoguel (2018) ressalta que: 

 

O racismo é um princípio constitutivo que organiza, a partir de dentro, todas 

as relações de dominação da modernidade, desde a divisão internacional do 

trabalho até as hierarquias epistêmicas, sexuais, de gênero, religiosas, 

pedagógicas, médicas, junto com as identidades e subjetividades, de tal 

maneira que divide tudo entre as formas e os seres superiores (civilizados, 

hiper-humanizados, etc., acima da linha do humano) e outras formas e seres 

inferiores (selvagens, bárbaros, desumanizados, etc., abaixo da linha do 

      ). (…) N  p   pectiva decolonial, o racismo organiza as relações de 

dominação da modernidade, mantendo a existência de cada hierarquia de 

dominação sem reduzir uma às outras, porém ao mesmo tempo sem poder 

entender uma sem as outras (Grosfoguel, 2018, p. 67). 

 

Nesse caso, pode ser observado que as relações de dominação e controle social dos 

que têm minorias representativas se dá no conjunto das instituições e práticas sociais e que, 

portanto, não se fecham numa só esfera. Isso mostra o quanto a complexidade dos fatos sócio-

históricos precisa ser analisada no conjunto dos próprios processos sociais. 

Na mesma direção, relações de dominação não existem sem parâmetros hierárquicos 

q  , p             l (2018)      l   q   “                   x             l    l     ;  l   

são duas caras da mesma moeda, e o racismo organiza a partir de dentro todas as relações 

                q                                ” (         l, 2018, p. 68). 

No caso dos negros, a barbárie instaurada durante os períodos escravocratas ainda é 

sentida pelos descendentes afro-brasileiros, especialmente no que envolve o acesso ao ensino 

superior, às condições de trabalho em pé de igualdade com os brancos, à formação 

profissional em diferentes esferas, além de outros elementos que destacam o modo como o 

capitalismo exerceu sua fúria em relação aos indivíduos tidos como inaptos, inadequados, 

com algum tipo de diferença que os desiguale do mundo ocidental. 

Quanto à diversidade cultural e as contribuições dos povos negros para o Brasil, 

Guimarães (2015) afirma que: 

 

Os povos negros africanos apresentavam amplo domínio de conhecimentos 

sobre o mundo e a vida, civilidade e inteligência, organização econômica e 

política, planeta, cosmos e ciências em geral, sem contar a diversidade 

cultural, tradicionalmente com fortes relações das religiosidades, o que 

promovia uma circularidade sem compartimentações dos conhecimentos que 

faziam parte do cotidiano e se relacionavam mutuamente (Guimarães, 2015, 

p. 47). 

 

Logo, há que se perceber que a herança dos povos originários de África se deu em 

diferentes patamares antes, durante e após o período da escravização. De todo modo, o 

conceito de pós-escravidão também deve ser questionado, pois, entendendo que as décadas 



 

64 

 

subsequentes ao período pós-abolição da escravização gerou profundas marcas e 

desigualdades socioeconômicas dos ex-escravizados, produzindo outras formas de 

desigualdade social. 

Sobre o conceito de raça e as classificações que se deram justificando uma série de 

violências contra os povos negros, o trabalho de Munanga (2004) é em muito esclarecedor: 

 

No latim medieval, o conceito de raça passou a designar a descendência, a 

linhagem, ou seja, um grupo de pessoas que têm um ancestral comum e que, 

ipso facto, possuem algumas características físicas em comum. Em 1684, o 

francês François Bernier emprega o termo no sentido moderno da palavra, 

para classificar a diversidade humana em grupos fisicamente contrastados, 

denominados raças. Nos séculos XVI-XVII, o conceito de raça passa 

efetivamente a atuar nas relações entre classes sociais da França da época, 

pois utilizado pela nobreza local que se identificava com os Francos, de 

origem germânica em oposição aos gauleses, população local identificada 

com a plebe. Não apenas os francos se consideravam como uma raça distinta 

dos gauleses, mais do que isso, eles se consideravam dotados de sangue 

‘p   ’,                   b l         p          p   õ            p           , 

administrar e dominar os gauleses, que segundo pensavam, podiam até ser 

escravizados. Percebe-se como o conceito          ‘p    ’          p       

da botânica e da zoologia para legitimar as relações de dominação e de 

sujeição entre classes sociais (nobreza e plebe), sem que houvessem 

diferenças morfobiológicas notáveis entre os indivíduos pertencentes a 

ambas as classes (Munanga, 2004, p.17) 

 

Com isso, a escravização não se deu apenas do corpo mas do espírito, das emoções, 

dos saberes antropologicamente consolidados e da história que os povos ancestrais já traziam 

em suas experiências de socialização. Portanto, é possível falar sobre traços que ainda 

perpetuam nos cenários de dominação ideológica de brancos sobre negros.  

Isso se dá em diferentes esferas e circunstâncias que vão progressivamente sendo 

colocados como verdades absolutas. Assim, questionar os axiomas centrais do racismo é 

fundamental para que se repense as diferenças humanas sejam elas quais forem. 

Naquilo que envolve os conceitos etnossemânticos e político-ideológicos Munanga 

(2004) afirma que: 

 

[...] o conteúdo dessas palavras é etnossemântico, político-ideológico e não 

biológico. Se na cabeça de um geneticista contemporâneo ou de um biólogo 

molecular a raça não existe, no imaginário e na representação coletiva de 

diversas populações contemporâneas existem ainda raças fictícias e outras 

construídas a partir das diferenças fenotípicas como a cor da pele e outros 

    é          l      . É   p                       í        “             ” q   

se reproduzem e se mantêm os racismos populares (Munanga, 2004, p. 22). 

 

Quanto a isso, as diferenças fenotípicas como a cor da pele não deveriam negar a 

individualidade nem tão pouco a coletividade também ancestral. Por isso, ultrapassando os 

conceitos mais evidentes e estéticos a discussão sobre o racismo em sociedade é fundamental 

para gerar conhecimento apropriado da experiência social. 

Portanto, a escola tem um papel fundamental em questionar o racismo em diferentes 

esferas e, de acordo com Munanga (2004), as classificações que partem de características 

biológicas, por si só são preconceituosas.  



 

65 

 

Assim, Munanga (2004) tais classificações foram feitas da seguinte maneira: 

 

Americano, que o próprio classificador descreve como moreno, colérico, 

cabeçudo, amante da liberdade, governado pelo hábito, tem corpo pintado. 

Asiático: amarelo, melancólico, governado pela opinião e pelos 

preconceitos, usa roupas largas. 

Africano: negro, flegmático, astucioso, preguiçoso, negligente, governado 

pela vontade de seus chefes (despotismo), unta o corpo com óleo ou gordura, 

sua mulher tem vulva pendente e quando amamenta seus seios se tornam 

moles e alongados. 

Europeu: branco, sangüíneo, musculoso, engenhoso, inventivo, governado 

pelas leis, usa roupas apertadas (Munanga, 2004, p.25-26). 

 

Por isso, numa correlação direta entre os pressupostos ideológicos que reforçam a 

violência contra os negros deve ser continuamente posta à prova naquilo que envolve a 

eficiência das políticas e práticas educacionais. 

Também em seu trabalho Moore (2012) traz as análises sobre a influência do 

darwinismo social durante séculos: 

 

Não se trata aqui de desvalorizar a importância do surgimento da categoria 

raça como um condicionante relativo das possíveis interpretações 

contemporâneas do racismo, mas de observar que o projeto científico 

moderno de uma compreensão sistemática e racializada da diversidade 

humana, operada nos séculos XVIII e XIX, apenas foi possível em função do 

critério fenotípico em escala planetária. As críticas reportadas às teorias 

evolucionistas, como a teoria de Spencer, o determinismo racial de 

Lombroso e o darwinismo social, que apostaram em uma continuidade entre 

dados físicos e morais, afetam a possibilidade de uma discussão do racismo 

calcada na história dos conflitos entre povos decorrentes das diferenças 

fenotípicas. Com isso, a visão de que o racismo seja uma experiência da 

contemporaneidade, cujas raízes se inserem na escravização dos povos 

africanos pelos europeus, a partir do século XVI, não é consistente 

historicamente. Embora, seja dominante, essa premissa nunca se alicerçou 

em qualquer pesquisa séria. De igual modo, a ideia de que o racismo teve um 

único berço e período de gestação não parece coerente com a realidade 

histórica (Moore, 2012, p.18-19). 

 

Por isso, discutir o racismo é fundamental desde as condições históricas que 

estabeleceram as violências contra os povos negros até os elementos individuais, particulares 

e peculiares ao tempo presente.  

Se isso não tivesse se dado no Brasil da forma como foi estabelecido, seria possível 

flexibilizar os impactos da escravização na sociedade brasileira, mas, o contrário se 

estabeleceu, ou seja, toda sorte de enquadramento e formatação por meio de estereótipos foi a 

base com que os indivíduos foram entendidos, subjugados e forçados a conduzirem suas vidas 

dentro dos modelos estanques postos e impostos pelo branco. 

As disposições acerca do monogenismo são apresentadas por Sodré (1988) da seguinte 

maneira:  
[...] racismo consiste, na passagem forçada da biologia darwinista para um 

monogenismo do sentido, onde a universalização do conceito de homem cria 

necessariamente o inumano universal (ou seja, uma identidade gerando a sua 



 

66 

 

alteridade) a partir de um centro equivalente, aquele que não se assemelha ao 

mesmo centrado na Europa (Sodré, 1988, p.36). 

 

Por isso, questionados os pressupostos teórico-metodológicos que negam a identidade 

dos povos negros é necessário num tempo em que se busca padrões, forma de consumo 

estéticos e a reprodução de linguagens que excluem as diferenças e origens. 

Quando o tema envolve as classificações produzidas em sociedade sobre os negros, 

Du Bois (2007) contribui ao resgatar as formas como os povos foram classificados: 

 

Muitos critérios de diferenças raciais foram propostos no passado, a partir da 

cor, cabelo, medidas cranianas e linguagem. E, caracteristicamente, em cada 

uma delas, o ser humano apresenta-se amplamente diferenciado. Variam na 

cor, a princípio, da palidez mármore da Escandinávia para o encorpado, 

marrom escuro do Zulu, passando pelo esbranquiçado eslavo,  amarelo 

chinês, marrom claro siciliano e marrom egípcio (Du Bois, 2007, p.7). 

 

Sobre as disposições deterministas a partir da cor da pele ou algum fenótipo esta ainda 

vem carregada por preconceito como uma realidade presente em muitas escolas brasileiras. 

No caso das crianças negras quilombolas, este estudo tende a demonstrar, a partir de suas 

narrativas, como professores e comunidade vêem os olhares de exclusão desde a infância. Por 

isso, o papel da pesquisa é fundamental por indicar traços e vertentes antes não observadas 

sem o cuidado adequado. 

Sobre as diferentes formas de compreensão do outro, Bonnett (2000) indica que:  

 

[...] alguns constroem o racismo como um dogma explícito e articulado de 

superioridade racial, enquanto, outros percebem o racismo como um sistema 

de discriminação racial e entendido como chave não para ações de 

consciência individual, mas em um processo social que direciona a 

desigualdade racial (Bonnett, 2000, p.4). 

 

Nesse sentido, a discriminação racial é uma violência contra o indivíduo e também a 

toda uma coletividade. Sobre sua luta, também é relevante partir das disposições individuais 

para o coletivo no sentido de uma abordagem consciente e direcionada para o enfrentamento 

de toda a violência que esteja posta em sociedade. 

Sobre os limites da coexistência entre as estruturas sociais e culturais que se impõe aos 

indivíduos negros, Guimarães (2015) afirma que: 

 

Assim, entendemos que não é possível limitá-lo a exclusivamente uma 

questão ideológica porque alcança muitas outras possibilidades de 

existência, como por exemplo, a construída historicamente e espacialmente 

no interior de estruturas econômicas, sociais, culturais e políticas. Outro 

fator é a sua permanência individualmente e coletivamente no psíquico dos 

sujeitos. Por outro lado, não é possível dissociá-lo de um caráter político-

ideológico porque este se encontra fortemente presente nas representações e 

discursos (Guimarães, 2015, p. 63). 

 

Logo, os espaços e territórios são lugares de reprodução ou resistência, de avanço ou 

retrocesso e, enquanto força de representação social, as instituições e os territórios se 



 

67 

 

comunicam, ambos demonstrando como os indivíduos devem se comportar frente aos limites 

culturais de cada sociedade. 

Sobre a construção da homogeneidade que reforçou o preconceito racial, Guimarães 

(2015) problematiza ao afirmar que: 

 

Não é possível pensar a construção de um conceito de racismo enquanto um 

fenômeno apenas contemporâneo. Para a sua compreensão torna-se 

imprescindível um resgate histórico dos acontecimentos e momentos que 

desenvolveram as marcas geográficas do presente na sociedade e pensar 

também que raça e racismo são conceitos que caminham juntos, embora 

gerados em momentos históricos diferentes. No tocante à raça, na sua 

trajetória mudou de uma concepção biológica no passado para uma definição 

sociocultural nos dias atuais. Contudo, importante ressaltar que o racismo é 

um fenômeno intrínseco em todos os níveis, em camadas e estruturas 

históricas e socioespaciais e atuante, dentre outros, no processo-projeto 

patrimonial no Brasil (Guimarães, 2015, p. 64). 

 

Portanto é imprescindível romper com os traços históricos dominante de concepções 

biológicas atrasadas. Até porque, quanto mais conhecimento teórico se estabelece partindo das 

narrativas e das inquietações de cada indivíduo, mais a coletividade ganha e tende a 

ultrapassar os imperativos do capital.  

Numa perspectiva histórica e filosófica é interessante entender os conceitos de raça, 

racismo e antirracismo como forma de elaboração epistemológica dos instrumentos de luta 

contra violência ao negro que, de acordo com Guimarães (2015): 

 

Tanto o racismo quanto o antirracismo apresentam muitas lacunas de 

elaboração, compreensão conceitual e teórica. Porém, ao debruçarmos em 

pesquisas sobre o assunto, uma infinidade de estudos é encontrada, uma 

enorme gama de discussões é apresentada, mas com incertezas conceituais 

pelo fato de ainda existirem muitas questões a serem reveladas, discutidas e 

construídas neste longo processo de construção científica sobre raça, racismo 

e antirracismo (Guimarães, 2015, p. 65). 

 

Desse modo, parte-se de pressupostos que sirvam de uma construção progressiva e 

fundamentada com a rigidez necessária para que se rompa com os traços reificantes do 

preconceito. Isso porque, o preconceito se estabelece em sociedade e é pela cultura que a 

força dele se manifesta pelas linguagens múltiplas entre as relações individuais. Não bastasse, 

tais mecanismos de barbárie sorrateiramente fazem parte de defesas ultra-direitas e fascistas 

que negam a essencialidade da diversidade humana como fundamental para a riqueza de um 

país, de um povo e de uma cultura democrática. 

Fundamentando-se em Guimarães (2015), é possível pensar a justiça social e racial 

como fundamental para que se entenda o que significa ser negro num contexto 

majoritariamente de privilégios brancos: 

 

A branquidade pode parecer mudança com relação à branquitude porque 

revela a consciência do branco sobre a inexistência de equidade, justiça 

racial e igualdade sociorracial, mas não extingue com o racismo e não 

interrompe a manutenção de privilégios sociais brancos, ou seja, não cumpre 



 

68 

 

em totalidade com o desejo antirracista de sanar as desigualdades 

sociorraciais (Guimarães, 2015, p. 65). 

  

Partindo do pressuposto abordado pela autora, ao apontar as ideologias de branquitude 

na história e na atualidade, pode-se entender o profundo valor das análise sobre as dimensões 

que perpassam os universos escolares, por exemplo. Na escola, se interdisciplinarmente os 

diferentes sujeitos estabelecessem pontes necessárias para um diálogo franco sobre o tema, a 

formação contínua poderia permitir maior reflexão acerca das condições que reforçam o 

reprodutivismo de práticas sociais, dentre elas, as práticas pedagógicas. Até porque, se a 

práxis educacional dialeticamente permite uma formação plural no âmbito da inclusão racial, 

todos cooperariam para um ambiente mais justo, equilibrado em termos de 

tensão/marginalização social. Nem por isso, se quer dizer que haverá o afastamento completo 

do racismo, mas, sua visibilidade mesmo que em parte ou resistência manifesta em diferentes 

formas de lidar com as realidades.  

Como resultado das resistências surgem as políticas públicas e as políticas afirmativas 

não surgem por acaso. De um modo geral elas refletem a luta de grupos ou indivíduos na 

busca de seus próprios direitos fundamentais. Em se tratando das políticas afirmativas sócio-

raciais, elas dizem muito sobre a angústia histórica dos povos negros e indígenas no Brasil 

que foram silenciados de diferentes maneiras.  

De acordo com Guimarães (2015): 

 

As transformações sociais, ao menos no Brasil, só podem ser concebidas por 

ações efetivas de políticas públicas afirmativas e reparatórias em todos os 

campos: educação, saúde, judiciário, segurança, habitação etc. Repensar o 

que foi concebido e preestabelecido no espaço geográfico brasileiro em 

termos sociorraciais poderia representar preocupações direcionadas para tais 

transformações (Guimarães, 2015, p. 67). 

 

Portanto, há que se pensar sobre os aspectos espaciais e territoriais que envolvem as 

relações sócio-raciais em suas múltiplas perspectivas. Por isso, a discussão sobre o que a 

História revela e quais são os ensinamentos que ela deixa é fundamental para revisar a 

atualidade dos fatos e transformá-la a partir de reflexões capazes de gerar engajamento grupal 

daqueles que se sentem injustiçados.  

As políticas afirmativas surgem num cenário de maior reflexão em que, a 

materialização desse direito enquanto política tende a minimizar os impactos históricos da 

negação que foi feita contra estes indivíduos ou grupos específicos. Logo, há o entendimento 

de que o aspecto jurídico-social alcança cenários antes não visíveis aos olhos dos governantes. 

Dado isso, se há a necessidade da criação e cumprimento de políticas afirmativas é sinal de 

que a ausência delas pode gerar a permanência de violências, precariedade de acesso, 

invisibilidade identitária, formação ineficiente para transformação social, dentre outros 

aspectos que compõe o Estado Democrático de Direito. 

Se a história revela que a compreensão do conceito foi algo progressivo e que se deu a 

partir da consolidação de algumas áreas das Ciências Humanas, em se tratando da criança 

negra, os impactos são ainda maiores, pois, há que se pensar que a escravização no caso 

brasileiro e de outros países que de forma remanescente foram gerando processos libertadores 

em se tratando de escravização do homem pelo homem, ainda é recente os traços que concebe 

a criança negra com mais equilíbrio próximo às concepções que são postas às crianças 

brancas.  

Dadas as divergências e especificidades socioculturais, entender a infância das 



 

69 

 

crianças negras no Brasil é ainda um grande desafio. De acordo com Gonzales (1982) há 

perspectivas históricas a serem questionadas:  

 

A história oficial, assim como o discurso pedagógico internalizado por 

nossas crianças,   l      b    l                 “      l”           que a 

história do nosso povo é um modelo de soluções pacíficas para todas as 

tensões ou conflitos que nela tenham surgido. Por aí, pode-se imaginar o tipo 

de estereótipos difundidos a respeito do negro: passividade, infantilidade, 

incapacidade intelectual, aceitação tranqüila da escravidão etc.  (afinal, como 

disse Aristóteles, existem pessoas que nasceram para dirigir e outras para 

serem dirigidas) (Gonzalez 1982, p. 90). 

 

Nesse sentido, entender os estereótipos gerados em torno da criança negra é 

fundamental para uma análise teórico-crítico consistente acerca da libertação do negro pós Lei 

Áurea. Esse relativismo necessário faz com que se pense o preconceito ainda reificado sobre 

bases legais, procedimentais, estruturais, documentais, antropologicamente organizada sob 

ideologias pouco questionadas pela pesquisa.  

Essa afirmação é possível pois, se as pesquisas dessem conta de transformar a 

realidade ou impulsionar políticas públicas afirmativas, já estaria posto mudanças concretas 

que traria maior resolução aos dilemas enfrentados pelos negros no Brasil. Como isso não 

acontece com a intensidade esperada, há um claro sinal de que ainda mais estudos, reflexões e 

abordagens sociais precisam se feitas com a maturidade de uma nação que se propõe 

democrática.  

Desse modo, se na História dos povos negros as estereotipias imperantes ainda tem em 

si traços evidentes de violência, é sinal de que maior investimento sobre o tema precisa ser 

feito para resistência à manifestação do preconceito.  

Sobre as formas de manifestação do preconceito, Carone (2012) apresenta a 

historiografia do racismo como, o declarado racismo de Gobineau que, de acordo com a 

autora trata-se de: 
 

[o] racismo de Gobineau estava fundado numa visão poligenista da 

humanidade e condenava o cruzamento inter-racial, que teria como 

consequências a perda da pureza do sangue da raça branca superior e a 

produção de seres inférteis e incapazes – os sem raça – que viriam a 

comprometer o potencial civilizatório de nosso povo. O mestiço seria o 

mulato, equivalente ao mulo, animal híbrido e infértil derivado do 

cruzamento do jumento com a égua ou do cavalo com a jumenta  (Carone, 

2014, p.14). 

 

Tal perspectiva racista fez com que, durante séculos, houvesse total estranhamento em 

  l     à  p       “        ” q  ,    B    l,      l                 q  v l        “  l   ”.  

A estereotipia mantida pela linguagem fez com que os negros fossem rechaçados à 

condições animalescas e subalternas em termos de humanidade pois, diante de uma cultura 

profundamente classificatória e hierarquizante, a normatização do indivíduo vem atrelada à 

sua desumanização pois, ao desumanizar o negro nega-lhe a possibilidade de revelar quem é a 

partir de seus traços históricos e ancestrais. Diante dessas e tantas outras concepções 

equivocadas, há uma intencionalidade de manter os brancos numa posição social de 

superioridade e, logicamente, de comando social. 

Outro olhar a ser pensado é o que Guimarães (2015) traz em sua abordagem sobre 



 

70 

 

diáspora negra, ao afirmar que:  

 

A territorialidade das culturas negras africanas se ampliou para as fronteiras 

fora da África com a diáspora, no século XX e novamente se ampliou a 

partir da rediscussão de negritude na diáspora neste mesmo século com os 

reconhecimentos e reconstruções da história africana e do negro diaspórico, 

ou seja, período histórico dinâmico e de rediscussões sobre África e 

discussões raciais, resultando em importantes referências, ações e conquistas 

(Guimarães, 2015, p. 74). 

 

Partindo desse conceito, a dinâmica que repensa as referências negras têm papel 

pedagógico pois, muitos dos estudantes negros não conseguem se auto identificar a partir dos 

percursos que povos negros africanos fizeram no país pois, a forma reducionista de conceber 

o negro passa pelas lentes da escravização tão somente, deixando de lado as contribuições 

diversas que os negros deram à cultura do próprio país colonizador.  

Nesse aspecto, reconstruir a História, o passado, e a dinâmica por trás do conceito 

diaspórico faz com que, o entendimento sobre o negro seja cada vez mais ampliado e 

conceituado à luz da própria territorialidade.  

Por isso, a territorialidade dos quilombos surge como sendo algo rico quanto à 

diversidade sociocultural dos negros no Brasil e também, símbolo da resistência e luta destes 

na busca de pertencimento, de reconhecimento social e, mesmo que diante da perseguição, a 

tentativa de reincidir com traços culturais impostos pelos colonizadores a eles. Logo, 

considerar o território diante dessa perspectiva é considerar as referências identitárias próprias 

de cada marca trazida na formação dos negros que, de geração em geração foram se 

ressignificando e, ao mesmo tempo, demonstrando como a herança cultural ancestral é 

fundamental para a manutenção das próprias concepções de cultura e afro-brasilidade. 

De acordo com Gomes (2003):  

 

A cultura, seja na educação ou nas ciências sociais, é mais do que um 

conceito acadêmico. Ela diz respeito às vivências concretas dos sujeitos, à 

variabilidade de formas de conceber o mundo, às particularidades e 

semelhanças construídas pelos seres humanos ao longo do processo histórico 

e social. (...) [Assim] a cultura negra pode ser vista como uma 

particularidade cultural construída historicamente por um grupo étnico/racial 

específico, não de maneira isolada, mas no contato com outros grupos e 

povos. Essa cultura faz-se presente no modo de vida do brasileiro, seja qual 

for o seu pertencimento étnico. Todavia, a sua predominância se dá entre os 

descendentes de africanos escravizados no Brasil, ou seja, o segmento negro 

da população (Gomes, 2003, p. 75). 

 

Nessa discussão, Gomes (2003) traz a categoria pertencimento étnico como algo 

fundamental para a construção do processo histórico e social dos negros, pois, sem isso, é 

impossível entender o modo, especificidades e relações dos negros no território brasileiro.  

No que se refere às especificidades dos negros nos múltiplos contextos, a produção da 

historicidade da cultura negra não se deu por acaso, mas, fruto de conquistas de pertencimento 

que foi feita à duras penas.  

Estão na História inúmeros exemplos que trazem esses ganhos culturais de diferentes 

maneiras, mas, todas elas, teve o seu papel social relevante. Por exemplo, inúmeros foram os 

negros que contribuíram para a formação da culinária brasileira, das áreas da música e do 



 

71 

 

cinema, no teatro e nas áreas sócio-antropológicas, médicas, dentre tantas outras que 

produziram conhecimento e transformação social.  

Sem os negros não se pode falar do Brasil, muito menos daquilo que representa suas 

especificidades em relação a outras nações. Por isso, a predominância de descendentes afro-

brasileiros deveria já ter rompido com os traços colonizantes que dominam diferentes cenários 

e formas de pensar os indivíduos em sociedade. Por isso, quanto maior participação social dos 

negros em diferentes áreas do conhecimento e da produção, mais será visível as compreensões 

frente às demandas apresentadas pelos negros enquanto grupo étnico-racial. 

Em seu trabalho, Gomes (2003) destaca as relações entre práticas pedagógicas e o 

combate à discriminação racial: 

 

Implica a construção de práticas pedagógicas de combate à discriminação 

     l,       p             ‘      l z    ’                é     /       , 

pois esta sempre desliza para o racismo biológico e acaba por reforçar o mito 

da democracia racial. Uma alternativa para a construção de práticas 

pedagógicas que se posicionem contra a discriminação racial é a 

compreensão, a divulgação e o trabalho educativo que destaca a radicalidade 

da cultura negra. Essa é uma tarefa tanto dos cursos de formação de 

professores quanto dos profissionais e pesquisadores/as que já estão na 

prática (...). Na minha opinião, trabalhar com a cultura negra, na educação de 

um modo geral e na escola em específico, é considerar a consciência cultural 

do povo negro, ou seja, é atentar para o uso auto-reflexivo dessa cultura 

pelos sujeitos. Significa compreender como as crianças, adolescentes, 

jovens, adultos e velhos negros e negras constroem, vivem e reinventam suas 

tradições culturais de matriz africana na vida cotidiana. (...). Sempre sob 

formas diferentes, essa herança está entre nós (e em nós) e se objetiva na 

história, nos costumes, nas ondas musicais, nas crenças, nas narrativas, nas 

                   p l          p   / ‘      ’,     l     ,          ,     

saberes acumulados, na medicina, na arte afro-brasileira, na estética, no 

corpo (Gomes, 2003 p.77). 

 

Não por acaso, as perspectivas pedagógicas que dão maior visibilidade ao racismo o 

fazem pela necessidade de um trabalho coletivo em ambiente escolar específico para pensar 

os negros na atualidade. Por isso, todo o caminho em que transita as áreas das Artes, da 

História e das proposições territoriais tem um profundo papel no conceito de afro-brasilidade.  

Para além disso, o entendimento da diversidade e da diferença humana como marcante 

no caso dos negros faz com que o negro não seja visto a parte, mas, com merecido destaque, 

àquele que precisa ser visto à luz de suas próprias narrativas, visões de mundo, compreensão 

ética e estética dos fatos.  

Também, entender o trabalho com a cultura negra, como abordado por Gomes (2003) 

faz com que a escola seja um lugar propício para reflexão sobre o desenvolvimento de uma 

prática pedagógica socialmente comprometida com o negro em sua luta. Nessa perspectiva, 

Silva (2001) também traz importantes contribuições para esse debate explicitando que: 

 

Quanto ao racismo, a primeira dificuldade para defini-lo e assumir sua 

existência entre nós advém do fato de ele constituir-se uma prática social 

negativa, cruel, humanamente repreensível, com a qual ninguém, em sã 

consciência (afora os/as racistas declarados/as) quer se identificar. (...) 

Explica-se como o racismo é uma expressão mais ampla que abrange, além 

do preconceito, hostilidade, discriminação, segregação e outras ações 

negativas manifestadas em relação a um grupo racial/étnico. O racismo 



 

72 

 

revela-se basicamente em três níveis: individual, institucional e cultural. No 

nível individual, um membro do um grupo racial julga-se superior a outro 

simplesmente por pertencer ao grupo tido como superior (branco, por 

exemplo). (...) No nível institucional, o racismo dispõe as instituições 

(Estado, escola, igrejas etc..) a serviço dos pressupostos do racismo 

individual. (...) No nível cultural, pode ser entendido como a expressão 

individual e institucional da superioridade da herança cultural de um étnico-

racial com relação ao outro; ou seja, o racismo se expressa na cultura quando 

todos os saberes produzidos pelas sociedades milenares africanas, por 

exemplo, não têm o valor cultural de saberes greco-romanos (Silva, 2001, 

p.65). 

 

Em seu trabalho, Silva (2001) traz o conceito de racismo e os elementos que o 

fundamentam pois, se o racismo é entendido como expressão ampla, nega-se as 

especificidades e se o racismo é entendido a partir dessas especificidades alcança-se as 

concepções mais amplas, logo, em se tratando do indivíduo aquelas dimensões amplas 

também estarão incorporadas à análise sobre o evidenciado ou sofrido por aquele indivíduo 

em particular mas, mesmo quando as abordagens são coletivas, as abordagens também são 

étnica e culturalmente compostas do conceito de racismo, de estereotipia de preconceito, de 

violências e da verticalização de comandos que faz com que brancos definam a vida dos 

negros a partir de seus olhares.  

Toda estereotipização deve ser questionada e toda violência deve ser apontada para 

que, especialmente no ambiente escolar, todos pensem o que significa o outro, e suas 

demandas humanas.  

O preconceito racial foi muito bem abordado por Gomes (2001), quando destaca, a 

partir do conceito de História Decolonial, o preconceito racial: 

 

a meu ver, raça e etnia apresentam dimensões diferentes em uma mesma 

questão. Mesmo que vejamos a população negra como um grupo étnico, não 

podemos desconsiderar as suas singularidades, as quais remetem à 

descendência africana, aos padrões físicos e estéticos específicos. A 

existência dessas particularidades interfere na forma como o racismo, a 

discriminação e o preconceito racial incidem na vida dos diferentes sujeitos. 

Interfere, também, na forma como se dá o processo de construção da 

identidade racial de negros, mestiços e brancos em nosso país (Gomes, 2001, 

p.91). 

 

Dessa maneira, a identidade racial de negros e mestiços e brancos no país é demarcada 

por hierarquias silenciosas, ocultadas e mascaradas à luz de discursos de 

violência/superioridade. Também, há nessa dimensão um processo direcionado de luta, pois, 

as causas e consequências da luta contra o racismo, quando amparadas pela apresentação dos 

negros naquilo que se sentem não pertencentes torna-se caminho de trabalho para que a luta a 

favor de uma nação democrática se pareça mais com as peculiaridades locais, territoriais, 

subjetivas e coletiva dos negros no Brasil.  

A partir disso, as particularidades estarão introduzidas na coletividade dos fatos, mas, 

ao mesmo tempo, toda pessoa que se sente menosprezada por ser negra poderá requerer seus 

direitos por ser pertencente a um grupo étnico específico.  

É possível que, o preconceito racial se dirija ao público negro de forma diferente aos 

asiáticos migrantes no Brasil ou qualquer povo que, por motivos diversos, tenha vindo para o 

país. Mesmo assim, dada a historicidade por trás da escravização e seus efeitos, tem papel 



 

73 

 

diverso do relacionado a outros povos que não sofreram o mesmo tipo de tratativa, como 

apontado por Munanga (2009): 

 

O negro tem problemas específicos que só ele pode resolver, embora possa 

contar com a solidariedade dos membros conscientes da sociedade. Entre 

seus problemas específicos está, entre outros, a alienação do seu corpo, de 

sua cor, de sua cultura e de sua história e consequentemente sua 

“         z    ”   b  x        ;     l                z                 

política, etc.(...) A recuperação dessa identidade começa pela aceitação dos 

atributos físicos de sua negritude antes de atingir os atributos culturais, 

mentais, intelectuais, morais e psicológicos, pois o corpo constitui a sede 

material de todos os aspectos da identidade (Munanga, 2009). 

 

Do ponto de vista psicológico e identitário, Munanga (2009) afirma que a consciência 

negra precisa ser resgatada a partir de uma integralidade identitária que não se fecha ao 

reducionismo e divisões do branco sobre o negro.  

Por isso, as narrativas tem um papel simbólico de autoafirmação e, ao mesmo tempo 

um caráter permanente quando, na formação escolar todos pensam o negro a partir do que 

lhes aconteceu no Brasil em diferentes tempos. Em se tratando da educação da primeira 

infância, à luz de Munanga (2009) os atributos físicos da negritude das crianças negras tem 

um papel cultural muito importante por, permitir que a alteridade seja vista como próprio de 

cada um e, ao mesmo tempo, digna de ser respeitada em suas propriedades, especificidades e 

categorias próprias. 

Dada à especificidade da educação escolar, Gomes (2003) destaca que: 

 

No caso específico da educação escolar, ao tentarmos compreender, debater 

e problematizar a cultura negra, não podemos desconsiderar a existência do 

racismo e da desigualdade entre negros e brancos em nossa sociedade. Por 

quê? Porque ao fazermos tal ponderação inevitavelmente nos afastaremos 

das práticas educativas que, ao tentarem destacar essa cultura no interior da 

escola ou no discurso pedagógico, ainda a colocam no lugar do exótico e do 

folclore (Gomes, 2003, p.77). 

 

Entende-se relevante a abordagem da autora, pois o atípico, exótico e folclórico, tem 

maior visibilidade do que a realidade dos fatos acerca da cultura e povos negros no Brasil. 

Essa excentricidade tem a ver com a sociedade do espetáculo que, julgando ser digno de 

observação faz, do homem negro algo próximo ao animalesco, ao estranho e que, diante das 

influências do Darwinismo Social ainda é algo a ser questionado no Brasil.  

Também, entendendo que aspectos como o Dia da Consciência Negra tem sua 

relevância por demarcar as lutas e conquistas negras na história do Brasil, contraditoriamente 

essas demarcações dão a ideia de que pensar o negro e a cultura negra é algo que pode ser 

esporádico, não continuado. Partindo do fato de que o cotidiano escolar deveria ser 

culturalmente composto da cultura negra todos os dias, aquilo que é esporádico pode-se tornar 

contínuo, insistente, pois, a insistência do racismo não tem data marcada. 

Ainda na perspectivada das contribuições da cultura negra para o país, Gomes (2003) 

traz os nós históricos que segundo ela: 

 

A cultura negra possibili                                 “   ”,        

história e de uma identidade. Diz respeito à consciência cultural, à estética, à 



 

74 

 

corporeidade, à musicalidade, à religiosidade, à vivência da negritude, 

marcadas por um processo de africanidade e recriação cul    l. E    “   ” 

possibilita o posicionamento do negro diante do outro e destaca aspectos 

relevantes da sua história e de sua ancestralidade (Gomes, 2003, p.79). 
 

               p   p    v           l     “   ”,                           

ressignificação da africanidade ainda é algo que precisa ser demonstrado à luz dos resultados 

práticos da cultura e, estética, ciências e contribuições dos negros no país. 

Em se tratando de identidade negra, Gomes (2006) indica que: 

 

no Brasil, a construção da(s) identidade(s) negra(s) passa por processos 

complexos e tensos. Essas identidades foram (e têm sido) ressignificadas, 

historicamente, desde o processo de escravidão até às formas sutis e 

explícitas de racismo, à construção da miscigenação racial e cultural e às 

muitas formas de resistência negra num processo - não menos tenso - de 

continuidade e recriação de referências identitárias africanas (Gomes, 2006, 

p. 21). 

 

Logo, resistir é recriar, manter é ressignificar, indicar as referências identitárias 

africanas é possibilitar aos negros, especialmente em ambiente escolar, darem voz a conceitos 

historicamente perdidos. Logo, as epistemologias negras que ressurgem no atual cenário de 

discussão faz com que sejam repensadas aquelas que foram postas no lugar destas, ou seja, o 

modo como o branco se impõe sobre o negro e faz disso algo explicitamente instrumental e 

racialmente homogêneo.  

Diante dos vínculos intersubjetivos estabelecidos, entender as razões da manutenção, 

ainda na atualidade, do racismo, é algo fundamental que, para Gomes (2004): 

 
Talvez, um primeiro passo a ser dado pelas educadoras e pelos educadores 

que aceitam o desafio de pensar os vínculos entre educação e identidade 

negra seja reconhecer que qualquer intervenção pedagógica a ser feita não 

pode desconsiderar que, no Brasil, vivemos sob o mito da democracia racial 

e padecemos de um racismo ambíguo. A partir daí, é preciso compreender 

que uma das características de qualquer racismo é sustentar a dominação de 

determinado grupo étnico/racial em detrimento da expressão da identidade 

de outros. É no cerne dessa problemática que estamos inseridos, o que 

significa estarmos em uma zona de tensão (Gomes, 2004, p.6). 

 

Logo, partindo do lugar social da escola como instituição intrassocial, não neutra, há 

que se destacar o lugar da sustentabilidade da diversidade como forma pedagógica de atuação 

de professores. Assim, no coletivo das práticas, muito pode ser feito para que as identidades 

dos indivíduos sejam identidades identitárias não marcadas por violências ou por sectarismos. 

De acordo com Munanga (2001) historicizar a memória coletiva é fundamental para 

que as estruturas individuais sejam preservadas: 

 
O resgate da memória coletiva e da história da comunidade negra não 

interessam apenas aos alunos de ascendência negra. Interessam também aos 

alunos de outras ascendências étnicas, principalmente branca, pois ao 

receber uma educação envenenada pelos preconceitos, eles também tiveram 

suas estruturas psíquicas afetadas. Além disso, essa memória não pertence 

somente aos negros. Ela pertence a todos, tendo em vista que a cultura da 

qual nos alimentamos quotidianamente é fruto de todos os segmentos étnicos 



 

75 

 

que, apesar das condições desiguais nas quais se desenvolveram, 

contribuíram cada um de seu modo na formação da riqueza econômica e 

social e da identidade nacional (Munanga, 2001, p.9). 

 

De acordo com o autor, o cotidiano é marcado por possibilidades e, quando essas 

p    b l          z   q            “      ê          ”                     p            

vem junto com a afirmação da identidade negra no país.  

Isso porque, se a luta dos negros foi necessária diante de múltiplas violências, a 

identidade do negro resgatada também não seria isenta dessa persistente luta por seus direitos 

humanos. Isso faz com que a memória individual e coletiva transitem em âmbitos geo-

histórico-sociológicos de resistência e, pelo conhecimento teórico, produza também 

conhecimento inovador capaz de demonstrar a relevância dessa luta seja individual ou 

também coletiva. Quanto a isso, a escola exerce um papel fundamental na elaboração de 

projetos e propostas de diálogos permanentes em torno dessa temática.  

Partindo do pressuposto que abolir é encerrar, quando se trata da abolição da 

escravização de negros e negras no Brasil, esse conceito e esse encerramento precisa ser 

questionado pois muito dos dispositivos legais que resultaram na abolição da escravatura 

fizeram com que outras privações surgissem na experiência dos povos negros antes 

literalmente escravizados. Isso se refere às perspectivas socioeconômicas, o estranhamento 

gerado pelo negro liberto em uma sociedade branca, as estereotipias postas em diferentes 

relações e formas específicas de recolocação desse negro antes escravizado, no mundo da 

produção.  

Quando pensadas as ações afirmativas, em se tratando de políticas públicas e 

programas que resgatam direitos, estas são necessárias para afirmação de identidades dos 

negros no Brasil em contextos em que o capital culturalmente centrado nas relações de 

consumo. Essa cultura que, no capitalismo, tem a ver com valor de troca muitas vezes se 

confunde com possibilidades de produção de um indivíduo frente às demandas sociais.   

 Historicamente, se os negros foram tidos como improdutivos, incapazes, intelectualmente 

ineficazes por serem negros, políticas que afirmam sua potencialidade foram e são 

necessárias, portanto, ainda ações afirmativas são formas diversas de destacar as injustiças 

provocadas em relação aos povos negros e seus descendentes que, de geração em geração 

sofreram os impactos dos ditames do capital na própria cultura e socialização do negro liberto 

no Brasil. 

Nesse sentido, a afirmação negra e étnica faz com que o sentido de africanidade seja 

resgatado à luz de uma perspectiva epistemológica não eurocêntrica, não embranquecida, e, 

portanto por concepções afrodescendentes e afrodiaspóricas próprias. Nessa direção, geo-

sociologicamente pensar a afro diáspora como construção sócio-histórica que resgata os 

silenciamentos historicamente impostos é um caminho para que as culturas e produção dos 

negros sejam identificadas, ampliadas e emancipatoriamente demonstradas como capazes de 

desvelar toda uma beleza geográfica, histórica, social e antropologicamente negada.   

Partindo do pressuposto de que há saberes afro-epistemologicamente consolidados, o 

entendimento e o lugar territorial dos negros no Brasil deveria, há muito, a poder das 

pesquisas, ser apresentado em suas formas e concepções.  

Quando isso não acontece, por motivos diversos, as crianças negras não são 

apresentadas àquelas contribuições que já foram feitas durante a História do seu próprio país. 

Logo, se os currículos na educação básica, nacionalmente postos como verdades absolutas, 

não incluem essas bases, há um descumprimento da Lei 10.639/2003 naquilo que lhe há de 

mais peculiar, ou seja, o resgate da herança e contribuições dos povos negros e 

afrodescendentes no Brasil. 

Logo, é possível falar de uma metodologia epistemetódica que, parte de pressupostos e 



 

76 

 

perspectivas diaspóricas e de ancestralidade do negro no Brasil para pensar a sociedade e os 

apagamentos que historicamente fizeram, dos artefatos culturais dos povos africanos aquilo 

que poderia ser tido como simplesmente exótico, daquele povo e não deste povo, se referindo 

ao brasileiro. 

Quanto aos apagamentos dos artefatos culturais, as artes podem em muito contribuir 

para demonstrar aquilo que é marca dos negros, seja, pelas construções e arquiteturas ou, 

naquilo que há de comum na música e nos contextos que envolvem as vestimentas, culinária, 

danças, contos da literatura negra infantil e formas contemporâneas de manifestação cultural. 

Entender o quilombo a partir de conceitos cartográficos envolve conceber os conflitos 

territoriais das próprias comunidades negras quilombolas. Isso também envolve as disputas 

que se deram no âmbito da apropriação de terra por ruralistas e especuladores imobiliários 

que destituíram inúmeras comunidades de remanescentes de quilombolas afirmando serem 

improdutivos, ilegítimos ou indignos de possuírem essas terras. Assim, o território e a 

identidade nele mantida, é fundamental para uma concepção de ancestralidade que faz de um 

país que pretende garantir a democracia racial algo fundamental para ser incluído nas 

legislações. 

Quando a criança negra concebe sua corporeidade dentro da diversidade sociorracial 

brasileira pode, destituída daquilo que lhe é imposto, auto afirmar-se e demonstrar sua 

condição com orgulho, autonomia, potência  e apropriadamente garantidora do direito de 

outras crianças também demonstrarem quem são. 

Em se tratando do direito quilombola à terra, o direito racial e a educação quilombola 

caminham juntos pois, se a formação, mesmo nos territórios quilombolas for do branco 

essencialmente, poderá ser mantido em termos de cultura ancestral.     Portanto, a 

manutenção dos contos, lendas, artefatos, simbolismos e dialetos ainda são exemplos de 

formação educacional necessárias para que os territórios quilombolas demarquem suas 

fronteiras epistemológicas. Logo, entender o significado das diversas geografias, inclusive as 

insurgentes, é fundamental para que os espaços e territórios sejam lugares de herança negra.  

Do contrário, a invasão de conceitos impede que essa justiça racial seja garantida no 

cenário quilombola. O que se quer, é indicar que, partindo do exigido pelos movimentos 

negros e quilombolas, o país entenda a relevância dessa luta muito além de meras narrativas 

pois, se na prática, as políticas não são garantidoras das próprias organizações e do que 

demandam, o patrimônio negro pode ser ameaçado. 

Cabe a indagação sobre o que significa o pensamento negro, afrodescente e 

afrodiaspórico que, fundamentado numa epistemologia diaspórica traz de volta 

reconhecimentos que não interessa aos brancos – o que não deveria ser assim -, por isso, são 

os negros que devem questionar no momento contemporâneo o esquecimento, apagamento e 

silenciamento de suas raízes negras. Há que se falar também sobre os traços violentos de 

desincorporarão dos negros naquilo que envolve o corpo geopolítico necessário à sua própria 

afirmação em sociedade pois, ao negar o lugar de fala expropria-se também o lugar de 

pensamento e, torna-se a partir disso fácil a recondução do negro ao lugar de escravizado. 

Em se tratando das hierarquias raciais, estas estiveram fundamentadas em conceito de 

raça, racialização e identidades sócio-historicamente marcados por funções sociais atribuídas 

aos negros em desprestígio aos brancos. Isso fez com que os espaços e territórios dos negros 

fossem sujeitados a lugares desprivilegiados e, portanto, a análise sócio-espacial desses 

contextos é fundamental, em escala micro e macro espacial para demonstrar até que ponto 

mantém-se, na atualidade, a colonização do negro sob instâncias modernas. 

Em se tratando dos povos quilombolas, suas comunidades e formas de resistências e 

de existência, pois, assumem um caráter fundamental de decolonização e luta pelo direito de 

manter o sentido de povo negro dentro de uma larga concepção de elementos geo-histórico-

sociais afirmativos. 



 

77 

 

CAPÍTULO 3 - CARACTERIZAÇÃO DO QUILOMBO DA TAPERA COMO 

TERRITÓRIO NEGRO DE RESISTÊNCIA/EXISTÊNCIA NA CIDADE DE 

PETRÓPOLIS/RJ 

3.1. Petrópolis/RJ: Cidade Imperial e Quilombola 

 

O município de Petrópolis é conhecido como Cidade Imperial e localiza-se no topo da 

Serra da Estrela. Esta, pertencente ao conjunto de montanhas da Serra dos Órgãos tem como 

limite ao Norte o município São José do Vale do Rio Preto, a Leste o Município de 

Teresópolis e Magé e ao Sul Duque de Caxias e Miguel Pereira. A Oeste faz divisa com o 

município de Paty do Alferes, Paraíba do Sul e Areal.  

Esses limites dão ao município um território de 791,144 km2 com uma população, 

segundo o IBGE (2022) de 278.881 habitantes.  

Recentemente, a partir da Lei Complementar 184 sancionada em 27 de dezembro de 

2018, Petrópolis foi novamente incluída na Região Metropolitana do Rio conforme aponta o 

Mapa 1, deixando assim, depois de longo tempo, de pertencer administrativamente à Região 

Serrana do mesmo Estado a quem comumente segue atrelada no imaginário e na percepção do 

público em geral por sua localização limítrofe aos municípios que compõem essa mesma 

região com características geográficas muito semelhantes.  

Mapa 1 - Novo mapa oficial das Regiões de Governo do Estado do Rio de Janeiro 

 
Fonte: https://www.researchgate.net/figure/Figura-2-Regioes-de-Governo-do-Estado-do-Rio-de-

Janeiro-e-seus-92-municipios_fig2_378255391. Adaptado. Acesso em: 28/04/2024.  

 

Como área de proteção, o município tem o Parque Nacional da Serra dos Órgãos 

(PARNASO)
4
 que contempla além do município, os municípios de Teresópolis, Magé, 

Guapimirim e a área considerada como plano de manejo do parque, que conforme ICMBio 

(2018, p. 27) é    p     “p l  á     otal dos quatro municípios em que insere-se o parque 

                                                 
4
  Disponível em: https://www.icmbio.gov.br/parnaserradosorgaos/ Acesso em 10 de Nov de 2023 

https://www.researchgate.net/figure/Figura-2-Regioes-de-Governo-do-Estado-do-Rio-de-Janeiro-e-seus-92-municipios_fig2_378255391
https://www.researchgate.net/figure/Figura-2-Regioes-de-Governo-do-Estado-do-Rio-de-Janeiro-e-seus-92-municipios_fig2_378255391


 

78 

 

 ARNASO”.  

Protegida legalmente por uma rede de unidades de conservação, o Parque Nacional da 

Serra dos Órgãos foi a terceira unidade conservação criada no país e como área de proteção 

ambiental federal uma das primeiras registradas pelo Decreto nº 87.561 (BRASIL, 1982) com 

área total de 59.872 ha. 

Caracterizando o município de Petrópolis, a cidade encontra-se a 67 Km da capital e 

tem acesso pela BR-040 que liga o Rio de Janeiro a capital mineira e têm como vias principais 

a BR-496 que interliga cidades importantes da região. Também pode-se falar da RJ-107, 

Estrada Velha da Serra da Estrela e RJ-117, ambas ligando as cidades próximas e 

influenciando diretamente nas áreas e trânsito comercial.  

Densamente povoada por populações indígenas, até o século XVIII, inúmeras etnias 

falantes de idiomas da família linguística Macro-Jê de etnônimo Coroado compuseram o 

território e tais populações foram importantes para a constituição do território, mesmo quando 

expulsas e exterminadas pelos brancos que ali chegaram. Interessante que a invisibilidade 

dada aos negros e indígenas na atualidade é algo que merece destaque e, ao mesmo tempo, 

crítica ao poder público que dá mais visibilidade aos colonos europeus que ali se assentaram 

do que aqueles que já estavam há séculos constituindo o território.  

A presença de indígenas foi um ponto relevante de resistência nas regiões serranas do 

Estado do Rio de Janeiro, pois, aos brancos, a dificuldade de adentrar o território garantiu 

algum tipo de proteção dessas populações por um tempo. Mesmo assim, com a abertura do 

que ficou conhecido como Caminho Novo e concessões de novas glebas a sesmeiros no 

período colonizador fez com que a região se mudasse a partir do século XVIII com a criação 

do novo caminho da Estrada Real.  

Assim, facilitando o acesso às regiões onde hoje se localiza o município de Petrópolis 

houve maior ocupação não indígena a partir deste período. Destaca-se que a subida da serra 

entre Guapimirim e Teresópolis foi aberta somente em 1818 que considerou trilhas antigas e 

com a descoberta do ouro em Minas Gerais o Caminho Novo facilitou ainda mais a ocupação 

dos brancos no território. 

Em casos muito específicos, apesar das aproximações quanto ao surgimento, cabe 

ressaltar que em seu estudo, Dias (2016) faz menção a quatro outros quilombos localizados no 

município de Petrópolis.  

Esse registro tem sua relevância por reforçar a ancestralidade do Quilombo da Tapera 

como povoado identificado e reconhecido socialmente. A pesquisadora diz que:  

 

Apesar das referências à atração dos escravos fugidos das fazendas 

valeparaibanas e da menção à formação de quilombos na Serra, apenas 

quatro quilombos foram formalmente reconhecidos pela historiografia: o 

Quilombo da Vargem Grande (subdividido entre Quilombo da Direita e 

Quilombo da Esquerda), o Quilombo de Manoel Congo (nas imediações do 

Vale das Videiras), o Quilombo da Tapera (na Estrada de Teresópolis, em 

Itaipava) e o Quilombo de Petrópolis (localização indeterminada) (Dias, 

2016, p. 93). 
 

Isso pode ser identificado no mapa 2 que indica a localização aproximada dos 

quilombos em Petrópolis datadas ainda no início do século XX.  

 

 

 

 



 

79 

 

Mapa 2 - Localização aproximada dos quilombos de Petrópolis (1938) 

 
Fonte: Prefeitura Municipal de Petrópolis: Diretoria de Obras, 1938. 

 

Portanto, esse recorte geográfico em registro cartográfico tem relevância quando 

comparados com o mapa 3 que também buscou mapear onde se localizavam esses quilombos 

no município. Em ambos os mapas observa-se o quanto o potencial desse mapeamento 

geográfico contribui para o atual reconhecimento do Quilombo da Tapera como comunidade 

remanescente.  

Mapa 3 - Localização dos quilombos de Petrópolis 

 
Fonte: Museu da História Negra de Petrópolis 

 

De todo modo, os aspectos que registram geo-historicamente tais territórios são 

fundamentais para a atualidade dos fatos em que a desterritorialização (HAESBAERT, 2004) 



 

80 

 

por motivos diversos, mas comumente o econômico, faz com que muitas formas de violência 

sejam aplicadas aos negros quilombolas quando estes não são reconhecidos pela sua 

historiografia.  

Dessa forma, os estudos de Kling (1932) tem uma profunda relevância por indicar a 

existência de um desses quatro quilombos que foi o Quilombo de Vargem Grande. 

 Em seu trabalho observa-se: 

 

Aí por volta de 1820, um grupo de escravos composto por onze negros e 

cinco negras, fugiu de uma fazenda dos arredores de Pati do Alferes, no 

município de Vassouras e depois de caminhar muitos dias, por ínvias 

picadas, no interior da mata virgem, sem ter mesmo um destino certo, vinha 

a dar na cabeceira do Rio da Cidade no lugar hoje conhecido por Vargem 

      ,  í             “q  l  b ” q                  p            

população superio                     ― “  jõ  ” (Kling, 1932, p. 1). 
 

Nisso, a composição do Quilombo da Vargem Grande abre espaço para a identificação 

de tantos outros que resistiram ao tempo e aos interesses do branco por terra.  Na mesma 

medida, o estudo Kling (1932) indica vestígios arqueológicos da existência do Quilombo da 

Vargem Grande que retrata o quão difícil é a demarcação do território quilombola quando não 

se identifica elementos materiais que comprovem a existência ancestral.  

 

Há poucos anos, quando o governo ordenou a demarcação daquelas terras 

p       v         ”p  z  ”,                  -se ali vestígios da existência 

daquele núcleo em plena mata virgem (...)encontraram ali (...) socas de 

bananeira, rama de mandioca, inhame (...) No terreno das coisas de utilidade 

imediata, lá foram encontrados cacos de louça, vidros, garrafas, restos de 

ferramentas, pedaços de ferro e de cobre (...) Pena é que essas testemunhas 

mudas, da ocorrência de uma época que se foi, não pudessem mais descrever 

as angústias e sobressaltos de que devia ser presa de contínuo aquela pobre 

gente (Kling, 1932, p. 04). 

 

Mesmo assim, a existência dos quilombos é um grande desafio que é atravessado por 

elementos culturais e pela miscigenação, além de perceber-se que muito desses quilombos 

foram dissolvidos com o êxodo rural para que as gerações fossem se apropriando do viver no 

espaço citadino sobretudo em busca de melhores condições de trabalho e subsistência. 

Portanto, como os quilombos do município tiveram surgimento e processos diferenciados, as 

poucas marcas servem como base para que os órgãos públicos destinem as terras àqueles que 

as requerem.  

 

3.2.Caracterização física do Quilombo da Tapera 

 

Caracterizando o Quilombo da Tapera, alguns estudos indicam sua historicidade e 

legítima permanência territorial desde meados do século XIX. Localizado no Vale da Boa 

Esperança, no Vale do Cuiabá, a última comunidade Quilombola do município de 

Petrópolis/RJ ainda reserva profundas raízes de ancestralidade, memórias culturais e 

narrativas que testemunham os movimentos da diáspora negra enquanto subalternização 

histórica promovida pelo domínio imperial no Brasil (LE  OFF, 1996), (CASADEI, 1991), 

(FR ES, 1964). 



 

81 

 

Foto 1 - Entrada do Vale do Cuiabá 

 

Fonte: Foto tirada pelo autor, 08 de novembro de 2023. 

 

Foto 2 - Vale da Boa Esperança 

 

Fonte: Foto tirada pelo autor, 08 de novembro de 2023. 

 

 

 



 

82 

 

Foto 3 - Caminho para o Quilombo da Tapera pelo Vale da Boa Esperança 

 

  

Fonte: Mosaico de fotos tiradas pelo autor, 08 de novembro de 2023 

 

Foto 4 - Foto panorâmica do Quilombo da Tapera/Petrópolis/RJ 

 
Fonte: https://soupetropolis.com/2018/11/13/8-curiosidades-sobre-a-ultima-comunidade-de-descendentes-de-

escravos-e-africanos-de-petropolis/. Acesso em 19/06/2021 
 
 



 

83 

 

Figura 1 - Localização do Quilombo da Tapera, Petrópolis, RJ 

 
Fonte: Google Earth, adaptado pelo autor (acesso em  05/12/2021) 

 

3.2.1 Relevo e hidrografia do Quilombo da Tapera 

 

Partindo como referência principal do Relatório Antropológico e Agroambiental 

(ITERJ/INCRA, 2018) em sua versão preliminar, foi possível um maior aprofundamento 

sobre a caracterização do Quilombo da Tapera em diferentes perspectivas. Considerando que 

o acesso à comunidade quilombola se dá na rodovia que liga Petrópolis a Teresópolis (BR-

495) próxima ao Vale do Cuiabá, localizado no distrito de Itaipava, de acordo com Pereira 

Júnior (2018):  

 

A área da fazenda ocupa um total aproximado de 606 hectares e seus limites 

são definidos pela circunscrição da Bacia Hidrográfica do rio Santo Antônio. 

Os divisores de água dessa bacia são constituídos por um cinturão de 

afloramento rochoso de rocha granítica (Figura 1), que circunda 

praticamente todo o limite da fazenda (Pereira Júnior, 2018, p. 39).  

 

Assim, a relevância técnica desse relatório fez com que, a partir da observação de 

Júnior (2018) percebesse com mais clareza o que é e como se constituiu o território 

quilombola. Isso pode ser melhor identificado conforme Pereira Júnior (2018, p. 40) na Figura 

2:  

 

 

 



 

84 

 

Figura 2 - Caracterização do território quilombola de Tapera 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018) – Quilombo da Tapera 
 

Desse modo, esta figura identifica melhor o Quilombo da Tapera tendo conforme 

Pereira Jú     (2018, p. 40) “A l          l    p          l         á         z l os rios e 

          p            á   ”. O         l          l      z     é    bé           z       

relatório que, conforme Pereira Jú     (2018, p. 40)          “     p            l    

 p  x           3.7 K ”. O   l            q                  v    l, sentido Norte-Sul 

   p       “      p        l          p  x           2.5 K ”.  

Pra Pereira Jú     (2018, p.40),                          , “   v l    l   v       

fechado, mas que possibilita habitação das famílias e suas produções agrícolas. A delimitação 

geográfica desse vale é feita por escarpas bastantes abruptas (inclinação máxima de 69% no 

             v    l   45%            l          l)”. C               3 – perfil de elevação no 

sentido longitudinal (Oeste-Leste) da área da comunidade quilombola da Tapera: 

Figura 3 - Perfil de elevação do sentido longitudinal (Oeste-Leste) da área da comunidade 

quilombola de Tapera 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018. p.41) – Quilombo da Tapera 

 

 

 

 

 



 

85 

 

Figura 4 - Perfil de elevação do sentido transversal (Norte-Sul) da área da comunidade 

quilombola de Tapera 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018. p.41) – Quilombo da Tapera 

 

Desse modo, Pereira Júnior (2018, p. 41) demonstra como a elevação tem um perfil 

acentuado e se constitui como um grande maciço rochoso granítico constituído de picos com 

altitude de 1.700 m.  

Assim, O Quilombo da Tapera tem vistas para as pedras de Tapera e do Triunfo 

conforme apontado por Pereira Júnior (2018, p. 41) nas fotos 5 e 6: 

 

Foto 5 -Vista da pedra da Tapera 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018. p.42) – Quilombo da Tapera 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

86 

 

Foto 6 - Vista da Pedra do Triunfo 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – ITERJ/INCRA – Quilombo da Tapera (p. 42) 

 

Também, Las Casas (2018) constata a profundidade entre o passado e o presente no 

que diz respeito à etnicidade dos quilombolas integrantes da Tapera, e ao mesmo tempo, 

reforçando o lugar territorial e o valor simbólico que este ocupa. Nisso, observa-se uma série 

de afirmações importantes:  

 

O presente, que não aparece em oposição ao passado, está marcado nas 

narrativas de resistência do processo de luta pela terra. No caso de Tapera, as 

narrativas acerca do testamento de Agostinho Goulão, que doou (em 1847) a 

terra, para seus parentes ascendentes, são atualizadas na contínua elaboração 

da memória coletiva. Esta memória resulta da identificação do grupo com 

determinado passado. Desta forma, deste passado ligado à escravidão 

surgem elementos, forjados pelas relações entre essa etnicidade e a luta pelo 

território, que são carregados de valor simbólico (Las Casas, 2018, p. 10).  
 

Porto-Gonçalves (2017) destaca que: 

 

A Luta pelo Território – Essa consigna retira o caráter substantivo desse 

conceito, até recentemente visto como base natural do Estado. Até então, o 

               v        l z   . C              “l    p l  v   , p l            

e pelo territór  ”                          é          l z   . A  

ressignificarem o conceito de território, resolvem a velha demanda 

campesina por terra e, ao mesmo tempo, a demanda pelo reconhecimento 

étnico-cultural, onde muitos desses movimentos querem ser reconhecidos 

como povos, nacionalidades (Equador) ou comunidades (Bolívia). Enfim, 

Território é igual a Terra + Cultura através das relações de poder. O conceito 

de território é, assim, deslocado do seu sentido jurídico-político consagrado 

     “b             ”   p  sa a ser disputado por diferentes segmentos da 

sociedade que portam diferentes sentidos para estar na terra, indicando que 

não há território sem territorialidade e, assim, desnaturalizam esse debate 

chamando a atenção para o processo de apropriação do espaço geográfico- 

processo de territorialização (Porto-Gonçalves, 2017, p.27). 



 

87 

 

Na contribuição do autor é fundamental perceber que a luta por territórios se dá em 

toda a América Latina e não se fecha só numa dimensão como a estudada nesta dissertação. 

Isso faz com que seja percebido o caráter desnaturalizante daqueles que se estabelecem como 

a voz de uma sociedade, a política dominante.  

O lugar na terra e o lugar identificado por aqueles que a possuem é algo a ser 

resgatado no sentido jurídico-político por um Estado de Direito que demarca territórios 

continuamente. Trata-e de marcos temporais fundamentais para fazer justiça àqueles que 

foram negados historicamente.  

Numa perspectiva antropológica, Porto-Gonçalves (2003) pontua que: 

 

O conhecimento que essas populações forjaram dos seus espaços ao longo 

do tempo está inscrito nas suas práticas, são saberes incorporados, é dizer, 

estão inscritos nos seus corpos, nos seus hábitos, nas suas posturas. Seus 

saberes não são da ordem do dizer; são da ordem do fazer. Sendo assim, não 

estão inscritos em documentos. São, todavia, saberes em grande parte 

exteriorizados em seu espaço construído, materialização do seu fazer e, 

assim, parte de seu habitat (Porto-Gonçalves, 2003, p. 310 e 311). 

 

Assim, o mapeamento da cultura se dá em múltiplas formas em que os corpos se 

reestabelecem, se reinscrevem em linguagens muitas vezes não objetivas. O modo como 

constroem suas casas, produzem, estabelecem os seus afazeres e reinscrevem o território faz 

com que a propriedade deste seja vista para além de uma dimensão jurídica.  

No caso do quilombo da Tapera, como os estudos do próprio Ministério Público e 

instituições como ITERJ/INCRA faz com que sejam postulados direitos fundamentais àqueles 

que ali moram. Isso é um dos indícios que reforça o direito do território para eles.  

Portanto, terra e direito, memória e ancestralidade, etnicidade e atualidade são 

categorias que se comunicam apesar do tempo, distância geográfica e ambiente que se alterna 

cotidianamente.  

 

3.2.2 Vegetação do Quilombo da Tapera 

 

Para Pereira Júnior (2018), a vegetação observada no Quilombo da Tapera pode ser 

caracterizada da seguinte maneira:  

 

A Comunidade Remanescente do Quilombo de Tapera está inserida no 

Bioma da Mata Atlântica, na fitofisionomia da Floresta Ombrófila Densa. As 

chuvas locais são intensas e constantes, configurando uma tipologia florestal 

também conhecida como floresta úmida ou mata perenifólia. Esse tipo de 

formação florestal é caracterizado pela presença de um denso extrato 

vegetal, com árvores emergentes de até 40 m de altura. A vistoria realizada 

na área identificou que a floresta enquadra-se num estado avançado de 

regeneração, não havendo grandes árvores dominantes, que pudesse 

caracterizar como floresta primária. É provável que em época pretérita a área 

tenha sido desmatada para produção agrícola. Apesar disso, área encontra-se 

em considerável estado de conservação ambiental, sendo a principal classe 

de uso do solo a formação florestal (mais de 50% da área é coberta por 

          l      l). (…) A   l restas encontradas na área se encontram 

razoavelmente preservadas, principalmente o maciço florestal localizado ao 

norte do rio Santo Antônio. A face sul da área é a menos preservada, 



 

88 

 

apresentando maior área de campos e de vegetação degradada. Isso pode ser 

justificado pela maior exposição dessa face aos raios solares, e pelo fato de 

ser o local onde ocorre as práticas agrícolas das famílias residentes (Pereira 

Júnior, 2018, p. 42-43). 

 

Entendendo que as Unidades de Conservação presentes no município tem uma 

relevância patrimonial considerável para o Estado, a comunidade quilombola também 

contribui para sua manutenção, pois, o território intercepta duas Unidades de Conservação 

         q      ,                       Jú     (2018, p. 44)    “Á                Ambiental 

(A A)    R      S               p l          q   N      l    S               ”          

mapa 4:   

Mapa 4 - Interceptação da área quilombola com as Unidades de Conservação Federais  

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018. p.43) – Quilombo da Tapera 

 

Destaca-se que, esta figura utilizada no Relatório Antropológico e Agroambiental, em 

versão preliminar, do Instituto de Terras do Estado do Rio de Janeiro (ITERJ/INCRA, 2018) 

sobre o Quilombo da Tapera permitiu ao observador delinear estas áreas conforme figura 

acima. Desse modo, Pereira Júnior (2018, p. 44) informa que linha amarela intercepta a APA 

da Região Serrana de Petrópolis (polígono marrom) e o Parque Nacional Serra dos Órgãos 

(polígono vermel  )”.  

Como apontado por Pereira Júnior (2018, p. 44), a APA da Região serrana de 

Petrópolis, enquanto Unidade de Conservação enquadrada na categoria de uso sustentável 

permite a prática de atividades agrícolas promovida por famílias sendo necessário o 

desenvolvimento de, pelo menos, duas atividades de forma sustentável. Isso envolve coleta e 

uso de recursos naturais e ambientais garantindo a segurança ecológica. Desse modo, a APA 

serve ao quilombo em sua força garantidora de sustentabilidade econômica e, ao mesmo 

tempo, equilíbrio ambiental.  

Em se tratando do Parque Nacional da Serra dos Órgãos (PARNASO) este encontra-se 

na categoria de Proteção Integral sendo possível o uso indireto de recursos naturais, o que não 

envolve o consumo de tais recursos mas apenas seu uso indireto. Portanto, tendo atividade de 

turismo ecológico e pesquisa não é permitido nenhum tipo de uso direto para atividades 

agrícolas no solo.  

Como destacado no Relatório Preliminar do ITEJ/INCRA a comunidade quilombola 

está ocupando um território que não afeta diretamente a APA e se constitui ao longo das 

margens do Rio Santo Antônio. Observa-se que as atividades agrícolas tradicionais não 

afetam o ecossistema e os microambientes. Quanto a constituição da área de reserva legal para 



 

89 

 

Pereira Júnior (2018, p.45) não há excessivos problemas na área ocupada de floresta, frente às 

exigências legais, pois a área florestal do quilombo é superior a 50% enquanto o exigido 

consta de apenas 20%. 

Como pode ser observado, o Quilombo da Tapera se constitui num território 

amplamente vegetado com adequada drenagem mesmo que cercado de morros e vales. As 

partes planas se harmonizam com as íngremes com uma composição de vegetação recente 

datada predominantemente de três ou quatro décadas atrás, pois anteriormente houve a 

expropriação do território para a utilização do manejo rural e atividades agrícolas.  

Como destacado por Dias (2016): 

 

O Vale da Boa Esperança, apesar de integrar a área rural do município, e de 

estar incrustado em meio a uma Área de Proteção Ambiental, (APA) é um 

condomínio fechado, de casas de luxo (protegido por segurança privada), por 

meio do qual é necessário atravessar para chegar até o Quilombo da Tapera. 

O condomínio apresenta todos os equipamentos urbanos de um bairro de 

classe alta: arruamento planejado; pavimentação; iluminação pública, acesso 

à rede de comunicação, equipamentos de esporte e lazer individualizados 

(cada casa tem suas próprias quadras esportivas, campos de futebol, piscina) 

(Dias, 2016, p. 133-134). 

 

  Nesse relato, a autora indica a existência do condomínio de luxo aos pés do 

Quilombo da Tapera demandando que estes quilombolas precisam atravessar o condomínio 

para acessarem suas residências. Essa disparidade territorial na utilização da área foi um dos 

elementos apresentados neste estudo que gerou a disputa e interesse especulativo imobiliário 

pelo território do quilombo dado o seu prestígio de localização e exuberância natural o que 

poderia torná-lo em uma imensa área loteada com vistas a um extraordinário lucro por este 

setor. 

Como apontado por Dias (2016), as instituições públicas têm um papel relevante na 

confirmação sobre a existência e permanência da comunidade quilombola no território de 

Tapera: 

 

Em setembro de 2010, a Fundação Palmares emitiu o certificado de 

Comunidade Quilombola à Tapera, baseado em sua autodefinição e nos 

dados fornecidos pelo Relatório Informativo 20/2010 emitido pelo 

Ministério Público Federal, que testificou ser a Tapera uma comunidade 

remanescente de quilombo (Dias, 2016, p. 140). 

 

Portanto, percebendo que a Fundação Palmares e o Ministério Público testificam a 

existência do remanescente quilombola não há motivos para questionar os desdobramentos 

relativos a inúmeros direitos como no caso, do direito à terra.  

 

3.3.Caracterização do Quilombo da Tapera pelos Quilombolas  

 

O Quilombo da Tapera é lugar de luta e uma luta que precisa do resgate do passado 

para se afirmar como presente na resistência aos desmandos do colonizador branco em 

detrimento dos mais pobres negros. 

Pensando as áreas limítrofes que indicam o território do Quilombo, Las Casas (2018) 

destaca que: 



 

90 

 

A identificação dos limites desta terra da comunidade remanescente do 

quilombo da Tapera foi feita a partir de indicações da própria comunidade, 

bem como a partir de estudos técnicos e científicos que consistem na sua 

caracterização espacial, histórica, ambiental e sociocultural (Las Casas, 

2018, p. 12).  

 

O que se observa a partir da autora é a relevância das narrativas dos quilombolas como 

elemento factível quanto aos limites da terra. Talvez, por se tratar de uma comunidade em que 

os registros foram se consolidando oralmente, a falta de condensação desses registros em 

documento público, oficial e garantidor de direitos tenha sido um dos grandes entraves para 

que o Quilombo se consolidasse como território em termos legais como alguns imaginam. 

Apesar disso, os poderes públicos mais sensíveis às reclamações dos quilombolas não deixam 

de indicar aquilo que lhes parece por direito, nesse caso, o território quilombola.  

 

Mapa 5 - Localização do Quilombo da Tapera, Petrópolis, RJ. 

 
Fonte: Google Earth, adaptado pelo autor. Acesso em: 09/07/2024. 

 

Destaca-se que, alguns serviços públicos como energia elétrica, coleta de lixo, 

transporte escolar e água encanada são recentes, desde 2013, e que o acesso a veículos de 

comunicação como televisão e internet, apesar de reforçarem a apropriação dos modelos 

estéticos e éticos de uma indústria cultural ocidental branca e eurocêntrica, há indícios de 

resistência antropológica quando memórias e narrativas são cultivadas, como pensadas por 

Benjamin (1994), Bourdieu (2004), Bosi (2012).  

Derivando do pensamento de Barbier (1994) e Pollak (1992; 1989), pode-se afirmar 

que o imaginário presente nas rememorizações são símbolos e orgulho de uma ancestralidade 

multicultural e emancipada de modelos únicos de história.  Por exemplo, as tipologias das 

      ,                 “             ”, “p    z    ”   “v     /v       í  ”
5
 são exemplos 

de manifestações das tradições que, somadas às lendas, rituais de cura, danças e vestimentas, 

                                                 
5
  Disponível em: https://soupetropolis.com/2018/11/13/8-curiosidades-sobre-a-ultima-comunidade-de-

descendentes-de-escravos-e-africanos-de-petropolis/ acesso em 19/06/2021 



 

91 

 

 p  x                                            “ l   p       ”   l                     .  

Mesmo assim, segundo Hanchard (2002 p. 26), o atual movimento de consciência 

negra promovido pelas lideranças da comunidade quilombola, tende a resgatar os contos, o 

      á   ,     í b l        “    l             q   p        p       ”. A   p     ,      

destacado por Candau (2002), traços antropológicos são descobertos por meio das pesquisas e 

aproximações com a comunidade.  

Para Oliveira (2003):  
 

(Nos mitos negros) o universo é pensado como um todo integrado; a 

concepção de tempo privilegia o tempo passado, o tempo dos ancestrais, e 

sustenta toda a noção histórica da cosmovisão africana; já a noção de pessoa 

é vista de modo muito singular, cada qual possuindo seu destino e 

procurando aumentar a sua Força Vital, o seu axé; a Força Vital que é a 

energia mais importante desses povos, insufla vitalidade ao universo 

africano. A palavra, por sua vez, é tida como um atributo do preexistente, e 

por isso mesmo, promovedora de realizações e transformações no mundo, 

veículo primordial do conhecimento. A morte, por seu turno, não significa o 

fim da vida, mas parte do processo cíclico da existência que tem como 

referência maior os ancestrais. A morte é restituição à fonte primordial da 

vida, a lama que está situada no orun. A família é a base da organização 

social. Os processos de socialização forjam coletivamente o indivíduo, 

fundamentando o objetivo a ser atingido socialmente: o bem-estar da 

comunidade. Por fim, o poder, que é vivido coletivamente, tem o objetivo de 

promover a comunidade e garantir a ética africana (Oliveira, 2003, p. 220).  
 

Logo, do ponto de vista educacional, como demonstrado por Oliveira e Arruzzo (2018; 

2015), há um resgate dos sentidos antropológicos das geografias, lugares, territórios e espaços 

que simbolizam um movimento memorialista reivindicado pela própria comunidade, com o 

intuito de apresentar a legitimidade identitária do Quilombo enquanto remanescente dos 

povos negros escravizados na região durante séculos.  

Como apontado por Munanga (2000):  
 

Para que os elementos culturais africanos pudessem sobreviver à condição 

de despersonalização de seus portadores pela escravidão, eles deveriam ter, a 

priori, valores mais profundos. A esses valores primários, vistos como 

continuidade, foram acrescidos novos valores que emergiram do novo 

ambiente (Munanga, 2000, p. 99).  

 

Também, a partir do estudo de Fanon (2022) e Habermas (2001; 1999), percebe-se a 

relevância do desenvolvimento emancipatório e político-intelectual de crianças e adolescentes 

quilombolas enquanto continuadores de uma nova perspectiva geracional capaz de engajar-se 

no trabalho de garantia da história de resistência à opressão cultural e étnica.   

Segundo Arroyo e Silva (2012): 
 

Se a infância luta por se afirmar e sair da invisibilidade a que foi relegada, 

há, entretanto, corpos de crianças mais invisibilizados e inferiorizados, 

vítimas de preconceitos históricos. As lutas para superar inferiorizações 

preconceituosas contra sua classe, seu gênero, sua etnia e sua raça são bem 

mais complexas (Arroyo e Silva, 2012, p. 13). 



 

92 

 

Considerando as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar 

Quilombola na Educação Básica, em seu Art. 3º, inúmeras são as garantias para as populações 

quilombolas: 
 

I - os grupos étnico-raciais definidos por auto-atribuição, com trajetória 

histórica própria, dotados de relações territoriais específicas, com presunção 

de ancestralidade negra relacionada com a resistência à opressão histórica;  

II - comunidades rurais e urbanas que:  

a) lutam historicamente pelo direito à terra e ao território o qual diz respeito 

não somente à propriedade da terra, mas a todos os elementos que fazem 

parte de seus usos, costumes e tradições;  

b) possuem os recursos ambientais necessários à sua manutenção e às 

reminiscências históricas que permitam perpetuar sua memória.  

III - comunidades rurais e urbanas que compartilham trajetórias comuns, 

possuem laços de pertencimento, tradição cultural de valorização dos 

antepassados calcada numa história identitária comum, entre outros (Brasil, 

2012, p. 3-4).  

 

Assim, na garantia de tais direitos e resgatando parte da história e ancestralidade do 

povo negro do Quilombo da Tapera, histórias infantis foram contadas por personagens em 

quatro livros ilustrados, com os títulos 'Dona Sebastiana e como tudo começou'; 'Tapera 

Encantada'; 'As pedras da Tapera' e 'Como proteger as crianças e fazê-las crescerem fortes'
6
. 

Essas obras literárias, como demonstrado na foto 3, retratam os hábitos, tradições e crenças da 

comunidade quilombola, além de revelar os modos próprios sobre como os descendentes 

diretos de negros escravizados se organizaram socialmente na região de Petrópolis/RJ.  

Figura 5 - Coleção Griôs da Tapera 

 
Disponível em: https://amp.tribunadepetropolis.com.br/noticias/a-historia-da-comunidade-da-tapera-o-

quilombo-petropolitano-agora-em-livros acesso em 19/06/2021 

Escritos pela autora Sinara Rubia Ferreira
7
, estudo organizou as histórias contadas 

pelos moradores (ou griôs) do Quilombo da Tapera, revelando memórias ancestrais passadas 

                                                 
6
 Disponível em: https://azizaeditora.com.br  Acesso em 21/06/2021 

7
 Endereço para acessar o currículo Lattes da autora: http://lattes.cnpq.br/8620594295130299 – Lattes: 

8620594295130299 



 

93 

 

de pai para filho, especialmente as contadas pela matriarca do povo da Tapera, Sebastiana 

Augusta da Silva ou Dona Sebastiana que nasceu em 1821 e faleceu, aos 120 anos, em 1951. 

Vale o registro sobre a simbólica cessão de terras dadas por Agostinho Goulão aos 

antigos moradores da Tapera que, conforme Dias (2016) se deu em ocasião em que o próprio 

Agostinho Goulão o fez em relação à dona Sebastiana, matriarca do Quilombo:  

 

A narrativa da comunidade a respeito do seu marco inicial alterna entre 

eventos, heróis, mitos e temporalidades distintas. Este deslocamento 

temporal e simbólico da narrativa varia desde a contagem do tempo a partir 

da morte de Agostinho Goulão, passando pela fixação do nascimento da 

comunidade com Sebastiana, até identificar o nascimento da comunidade 

quilombola em 2009, quando efetivamente teve início sua busca por uma 

memória e identidade negras que passam pela assunção de seu vínculo com a 

escravidão e com os símbolos a ela associados (Dias, 2016, p. 151). 
 

O destaque vale para o fato de que, apenas no ano de 2009 é que iniciam-se processos 

de vinculação desse tronco de ancestralidade com os remanescentes moradores do local que 

requereram seus direitos sobre a posse da terra. Com isso, fica evidente que a  invisibilidade 

social e territorial é um problema para os mais pobres e para comunidade como a quilombola 

da Tapera. 

Esse resgate de contribuição negra em sua constituição multicultural, significa pensar 

a afrobrasilidade no território em que vivem, suas linguagens, processos de socialização, a 

formação humana e o contínuo questionar teórico-crítico das raízes que permitem, ainda na 

atualidade, a permanência da violência estrutural, do racismo, do preconceito, da 

marginalização e colonização em diferentes áreas e perspectivas (FOUCAULT, 1996), 

(WEBER, 1999).  

Para Machado (1938), foi no entorno das fazendas que os próprios escravizados 

compuseram ou reconfiguraram suas histórias após a abolição.  

 

Quilombo é também expressão locativa perfeitamente histórica aplicada a 

uma região acima da Fazenda Inglêsa nas cabeceiras do rio da Cidade que 

nesse trecho é chamado rio Inglês. Mais ou menos no local onde houve nos 

velhos tempos reinóis a aldeia de índios referida por Cunha Matos, criou-se, 

em princípio do século passado, uma outra aglomeração humana, mas desta 

vez de pretos desertores das senzalas. Divide-se o território em duas sessões 

denominadas Quilombo da Esquerda e Quilombo da Direita. Existe ali 

também o córrego do Quilombo, atravessado pela estrada que se dirige ao 

município de Vassouras. Ainda vive em todo o interior do município a 

tradição desse mocambo de custoso acesso, escondido dentro de florestas 

impenetráveis e que, por suas obras de defesa, durante muitos anos, tornou 

infrutíferas várias investidas dos senhores prejudicados (Machado, 1938, p. 

173). 
 

Por isso, o resgate geo-histórico sobre como se portaram e como se apropriaram da 

terra tem uma relevância para indicar uma série de fatores como os indicados por Lacombe 

(1942) em seu trabalho sobre a Fazenda Santo Antônio em Petrópolis. 

Para Dias (2016): 

 



 

94 

 

Lourenço Lacombe (1942) informa em seu artigo 'A Fazenda Santo Antônio 

em Petrópolis (seu histórico e suas origens)', que em 11 de novembro de 

1847, um dia após a morte de Agostinho Goulão, seus sobrinhos procederam 

à abertura do inventário e leitura do testamento (providenciado pelo ancião 

desde 1844) no qual Goulão listava seus bens e deixava libertos, 

incondicionalmente, todos os seus escravos. Listando-lhes os nomes em um 

rol anexo ao termo de alforria (minuciosamente elaborado, desde 1828), a 

fim de que não repousasse qualquer dúvida sobre sua condição de libertos, 

de tal modo que nenhum herdeiro, testamentário ou procurador, pudesse 

reivindicá-los como bens (Dias, 2016, p. 103-104). 

 

 Em outro relato identifica-se a antiguidade da cessão das terras por Agostinho Goulão 

que se deu, num primeiro momento, à escravizada liberta de nome Isabel e à outra de nome 

Júlia, ambas beneficiárias.  

Em seu trabalho, Machado (1941) indica que: 

 

Percorrendo o longo caminho da existência sem prender-se ao matrimônio, 

não deixou Agostinho Goulão descendência legítima. Legou terras da Tapéra 

a uma escrava de nome Isabel e um sítio banhado pelo córrego do Carvão a 

uma outra de nome Júlia [...] (Machado, 1941, p. 69). 
 

Portanto, a historiografia sobre a doação de terras à Isabel e Júlia tem profunda 

relevância pelo seu destaque quanto à proximidade da antiga fazenda de Agostinho Goulão 

com o Quilombo da Tapera. Mesmo após a sucessão das terras a outras famílias e 

   p                                   ,               p   D    (2016, p. 105) q   “         

das terras a Isabel e Júlia pudesse ser tomada como um acordo verbal entre o senhor e suas 

ex-     v  ”. 

A antiga Fazenda Santo Antônio, conforme registro de 1944 serviu a muitos donos e 

interesses. Em seu relatório, Pereira Júnior (2018) indica: 

 

A antiga Fazenda Santo Antônio foi-se desmembrando ao longo dos anos 

entre terras de uso da agroindústria; terras voltadas à exploração imobiliária 

de alto padrão, dentro dos moldes da vilegiatura; e terras classificadas como 

Áreas de Proteção Ambiental (Pereira Júnior, 2018, p. 47). 

 

Figura 6 - Fachada da antiga Fazenda Santo Antônio 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018, p. 52) – Quilombo da Tapera  

 



 

95 

 

Nesse aspecto, a terra enquanto território quilombola cedido serve como ícone de 

representação identitária e cultural que, no resgate histórico, demonstra o quanto seus 

ocupantes são historicamente descendentes dos antigos escravos e resistentes há gerações de 

interferências externas no modo como convivem e produzem a terra. 

Em se tratando dos quilombos do Brasil, muitos destes se perderam no processo de 

silenciamento histórico e descaracterização de suas matrizes, demandando de uma 

constituição de referência diversa sem abrir mão dos preceitos indicativos de suas matrizes. 

Tal aspecto se aplica ao quilombo da Tapera, objeto do estudo que, apesar de não haver clara 

identificação cultural por meio de danças, artesanatos, arquitetura, dentre outros aspectos, 

mantém na memória das narrativas de seus moradores todo percurso de seus ancestrais e a 

luta de manutenção e garantia de direitos. 

De acordo com Arruti (2006):  

 

[o] conceito de grupo étnico (…) rapidamente desliza semanticamente para a 

adoção da noção de auto-atribuição, seguindo o exemplo do tratamento legal 

dado à identidade indígena. Essa leitura pragmática da identidade étnica 

disseminou-se rapidamente, passando mesmo a constar nas listas de itens ou 

critérios de identificação das comunidades remanescentes de quilombos 

(Arruti, 2006, p. 93). 

 

A partir do autor, consolida-se a perspectiva da Associação Brasileira de Antropologia 

(ABA) pois, a auto-atribuição abre prerrogativas e se estabelece como preceito legal para 

identificação dos povos quilombolas que, em sua grande maioria, se auto-reconhecem como 

comunidades remanescentes de quilombos.  

Nesse aspecto, a materialidade desses agrupamentos em termos legais, se concretiza 

para além de um largo processo de justificativas e exames comprobatórios. Nessa dimensão, 

muitas das comunidades remanescentes de quilombos resgataram, a partir desse conhecimento 

identitário, aquilo que lhes faltava enquanto elo representativo de suas matrizes ancestrais, 

fazendo-as objeto e símbolo da continuação de uma luta que há séculos representou e ainda 

representa na atualidade, a resistência negra no Brasil. 
 

3.3.1 Moradores do Quilombo da Tapera 

 

 Ao mesmo tempo, como apontado nos estudos de Carone et al. (2014), Maldonado-

Torres (2007), Machado (1941) e Fridman (2011), enquanto símbolo de resistência de uma 

população negra, o Quilombo da Tapera evoca uma ressignificação da ancestralidade que 

identifica, territorial e culturalmente falando, o pertencimento identitário das atuais vinte 

famílias que ali habitam, apesar da introdução de paradigmas culturais modernos por meio da 

cultura branca, que permeou, no último século, a convivência social desses descendentes de 

escravizados (VASCONCELLOS, 1988). 

A foto 7  apresenta parte dos atuais moradores da Comunidade da Tapera: 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

96 

 

Foto 7 -  Moradores da Comunidade da Tapera 

 
Fonte: https://www.diariodepetropolis.com.br/integra/projeto-social-estrela-do-amanha-realiza-atividades-

culturais-no-quilombo-da-tapera-116784- (acesso em 04/12/21) 
 

Para Pereira Júnior (2018), 

 

As famílias que compõem essa comunidade remanescente de quilombo 

possuem laços de parentesco com a senhora Sebastiana, uma das escravas 

que constam no testamen      A            l   (…)                 

Tapera possui uma rede de parentesco com elevado grau de consanguinidade 

nas alianças entre os grupos familiares. (Pereira Júnior, 2018, p. 48). 

 

Essa constatação, integrante do Relatório Preliminar do ITERJ/INCRA demonstra o 

quanto inúmeros registros em diferentes épocas e feito por diferentes indivíduos vão 

reafirmando a mesma narrativa de vinculação da comunidade com seus ancestrais.  

Na busca de mapeamento sobre quem são os moradores e onde moravam e moram 

atualmente no território de Tapera depois de reassentados por conta da tragédia ambiental de 

2011, os técnicos que realizaram o Relatório Antropológico e Agroambiental de cooperação 

técnica entre Iterj e Incra (2018), em sua versão preliminar, fizeram com a comunidade uma 

cartografia social conforme mapa 6: 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



 

97 

 

Mapa 6 - Mapa participativo do território 

 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018, p. 105) – Quilombo da Tapera. 

Adaptado. 

 

42 

50 

41 

51 

43 

45 

34 

58 

57 

50 

33 

36 

60 

60 

48

0 

53

0 

54

0 

61

0 
52

0 32

0 49

0 

55

0 

60 

60 

31

0 
62 35 

56 

46 

39 

27 

11 
9 

36 

40 

5 

60 

30 

10 60 

17 

19 18 
22 

23 24 25 
26 

28 29 

15 

47 

16 

13 14 

44 

4 

3 

1 

2 

6 

7 

8 

12 

21 

20 



 

98 

 

Figura 7 - Legenda do Mapa Participativo do Território 

 
 

Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – (ITERJ/INCRA, 2018, p. 106) – Quilombo da Tapera  
 

A relevância dessa cartografia social enquanto mapa participativo do território restaura 

memórias desconhecidas pelos pesquisadores e, ao mesmo tempo, resgata aquelas que vão se 

perdendo à medida que as gerações se vão. Desse modo, quando partilhada no coletivo da 

comunidade, inúmeros saberes são vinculados ao próprio território, indicando mudanças e 

modos de vida que lhes são próprios.  

Quanto a isso, os estudos de Imbelloni (2019) também são muito relevantes por ter a 

pesquisadora realizado à época, também etapas de cartografia social que detalhadamente 

foram percorridas a partir da sua escolha metodológica. Assim, segundo Imbelloni (2019, p. 

55) as cinco etapas descritas detalhadamente em sua pesquisa, na elaboração da cartografia 

social pela comunidade foram muito colaborativas para identificação do território. Estas 

podem ser vistas nos mapas e figuras a seguir:  

 

 



 

99 

 

Mapa 7 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas 

 
Fonte: Imbelloni (2019, p. 55) 

 

Foto 8 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas 

 
Fonte: Imbelloni (2019, p. 56) 

 

 

 
 



 

100 

 

Figura 8 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas 

 
Fonte: Imbelloni (2019, p. 59) 

 

 

 

 



 

101 

 

Figura 9 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas 

 
Fonte: Imbelloni (2019, p. 63) 

 



 

102 

 

Figura 10 -   Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas 

 
Fonte: Imbelloni (2019, p. 64) 

 



 

103 

 

Figura 11 - Mapa participativo do território feitos pelos Quilombolas 

 
Fonte: Imbelloni (2019, p. 66) 

 



 

104 

 

 

De acordo com Imbelloni (2019) a cartografia social envolve aspectos importantes das 

regionalizações que trazem, no mapeamento do território, o modo diferente com que os vários 

moradores do quilombo o enxergam. Destaca-se que plantações, ruas e o mapeamento da 

natureza compõe formas típicas de registro que fizeram dessa cartografia e estudo algo de 

extrema relevância para o desenvolvimento da pesquisa nessa área. 

Cabe ressaltar o mapeamento realizado sobre a sequência cronológica de transmissão 

da terra por indicar nessa sequência o objeto principal da requisição dos atuais moradores do 

Quilombo da Tapera.  

Conforme o Relatório Preliminar Antropológico e Agroambiental do INCRA/ITERJ 

referente ao Quilombo da Tapera, a tabela 1 indica tal sequencia: 

Tabela 1 -  Sequência cronológica de todas as transmissões ocorridas sobre o terreno e do 

processo de desterritorialização (continua) 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



 

105 

 

Tabela 1 -  (continuação) 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

106 

 

Tabela 1 -  (continuação) 

 

 
Fonte: Relatório Antropológico e Agroambiental – ITERJ/INCRA – Quilombo da Tapera (p.70-72) 

 

 

Por si só a tabela indica a sequência de proprietários e os registros de alforriamento 

que se deram na segunda metade do século XIX com a cessão de terras a partir de 1844. Isso, 

de acordo com o relatório foi resultado de pesquisas de Di Pietre (2007) que, de acordo com o 

mesmo autor houve uma série de procedimentos de resistência dos moradores do Quilombo a 

partir de 1935. 

Fica claro que esse Quilombo, diferente de outros que existiram no município, não é 

resultado do rompimento dos escravizados com seus senhores, mas, pelo contrário, uma 

“p  í    ”    v vê              q              um indivíduo religioso e benevolente. Esse 

retrato ainda reforça o elemento vinculante entre a cessão da terra e a figura de seu senhor 

que, enquanto religioso causa o interesse da própria comunidade em seguir seus passos de 

benevolência e religiosidade. 

Mesmo não havendo elementos que configure essa relação entre a cessão da terra e a 

aproximação religiosa, suas possibilidades existem indicando que a perda da ancestralidade 

em termos religiosos é um aspecto a ser considerado e que não poderia ou não deveria ser 

empecilho para a constatação do remanescente atual. 

Considerando a preocupação que se tem em torno dos traços de ancestralidade que 

envolve os remanescentes do Quilombo da Tapera cabe destacar o apresentado por Dias 

(2016) quando afirma que tais elementos culturais e também religiosos foram se perdendo ao 



 

107 

 

longo dos anos pela influência da tradição religiosa branca:  
 

Da influência que o primeiro proprietário exercera sobre a futura 

comunidade, pode-se citar, além da provável doação de terras, a transmissão 

de uma forte herança religiosa. No plano do legado tangível, consta a Capela 

de Nossa Senhora da Soledade, com pequeno cemitério aos fundos, e a 

Capela de Nossa Senhora das Graças. Entre os legados intangíveis, a fé cristã 

e a doutrina católica, assimiladas nas celebrações de missas diárias e em 

ocasiões especiais. (Dias, 2016, p. 105). 

 

Portanto, não se pode culpabilizar os remanescentes quilombolas da Tapera por 

desvinculação com traços da ancestralidade cultural africana, pois esse processo de 

aculturação aconteceu não somente ali, mas em tantas outras regiões do país que durante as 

gerações vão sendo influenciadas por outros interesses, perspectivas epistemológicas dentre 

elas as religiosas.  

Isso porque, os traços da religiosidade africana são múltiplos e diversos e que talvez, 

não sejam minuciosamente mapeáveis, não obstante o grande esforço empreendido pelas 

Ciências Humanas e Sociais para esse mister,  a ponto de se poder afirmar ser este ou aquele 

um traço que garanta a vinculação entre gerações. Portanto, mesmo havendo sincretismo 

religioso isso não descaracteriza, por si só, a ancestralidade quilombola. 

 

Foto 9 - Capela Nossa Senhora das Graças 

 
Fonte: Foto tirada pelo autor, 08 de novembro de 2023. 

 

Partindo do pressuposto de que a memória coletiva abarca o imaginário, as narrativas e 

uma série de pressupostos antropologicamente forjados pela luta e resistência dos povos 

quilombolas, a partir do levantamento proposto no Relatório Preliminar Antropológico e 

Agroambiental produzido pela cooperação entre Incra/Iterj
8
, Las Casas (2018) afirma que:  

 

O levantamento da memória coletiva acerca da sua territorialidade integra o 

conjunto de ferramentas metodológicas colocadas em uso nesta pesquisa. 

Afinal, apenas a partir das histórias relatadas pelos integrantes da 

comunidade acerca de seu passado, será possível compreender a relação 

                                                 
8 

 Disponível em: http://www.iterj.rj.gov.br/iterj_site/fale-conosco Acesso em 10 de Nov de 2023 



 

108 

 

deste grupo social com seu território (Las Casas, 2018, p. 10). 

 

Desse modo, não apenas os relatos indicam o presente como também o passado que de 

maneira viva demonstra como o território e o grupo social se intercala. Por isso, a integração 

que se faz entre o território e a subjetividade é amplamente complexa e merece destaque 

quando se trata daqueles que não tem, na maioria das vezes, visibilidade política ou status 

social que lhes condicione um lugar de fala.  

Nisso, a marginalização socioeconômica se filia à marginalização territorial que, no 

caso do Quilombo da Tapera ainda é um desafio a ser vencido, pois seu território, apesar desse 

relatório tão importante demonstrar quem são e como atuam na terra, não foi suficiente para 

que o poder público chancelasse definitivamente o direto à terra. 

Portanto, há outros quilombos com marcas mais evidentes das cultuas de origem 

africana e que tendem a favorecer seus moradores a partir de tais traços. Desse modo, a 

materialidade da cultura, por ser algo antropologicamente esperado numa comunidade 

quilombola é também um grande desafio para este quilombo que tem suas demarcações 

territoriais e registros historiográficos desde meados do século XIX.  

Sobre as dificuldades de mapeamento em relação à memória e ancestralidade africana, 

Dias (2016) retrata tais desafios: 

 
Quando a comunidade compreendeu a necessidade de refletir sobre seu 

passado para resolver suas questões do presente e realizar suas projeções de 

futuro, compreendeu também a necessidade de suscitar as memórias que 

permitissem reabilitar a identidade quilombola por parte dos membros da 

comunidade. Assim, iniciou sua busca pela coleta de material que contasse a 

ancestral vinculação do grupo à terra e que legitimasse sua identificação 

como uma população negra tradicional, descendente de escravos, uma 

comunidade remanescente de quilombo (Dias, 2016, p. 148). 
 

Por isso, observasse a relevância da pesquisa que, somada a tantas outras tende a 

contribuir para o desenvolvimento e análise sobre os direitos consolidados dos moradores 

remanescentes do quilombo reforçando as petições públicas de direito à terra. Nisso, a 

legitimação identitária e cultural quilombola vai sendo ressignificada à medida que as 

pesquisas vão divulgando e ampliando as informações sobre a importância e papel social do 

quilombo para o resgate da memória afro-brasileira daquele território.   

Somado a isso, percebesse aquilo que Dias considera relevante, que é a construção da 

identidade e memória negra dentro da comunidade mesmo tendo esta perdido características 

próprias de comunidades remanescentes dos quilombos durante o tempo. Nem por isso seus 

moradores deixam de serem remanescentes quilombolas como se tais deveriam reprisar os 

mesmos traços de seus antepassados. 

Para Dias (2016): 

 

Quanto à sua caracterização como comunidade afro-brasileira, é importante 

ressaltar que, uma vez iniciado o processo de certificação junto à Fundação 

Palmares, as lideranças da Tapera encontraram dificuldades (...) para 

determinar a presença de traços culturais que contribuam para a construção 

de uma identidade negra dentro de sua comunidade. (Dias, 2016, p. 141). 
 

Na pesquisa de Dias (2016) observa-se retratos do cotidiano laboral dos integrantes do 



 

109 

 

quilombo que, em sua maioria, servem aos moradores não quilombolas que moram no 

condomínio Vale da Boa Esperança. A autora descreve nos seguintes termos: 

 

A caracterização da Tapera como comunidade negra rural fora de difícil 

estabelecimento, pois as atividades rurais há muito deixaram de ser o 

principal meio econômico da comunidade. A maioria de seus membros, 

mesmo entre os mais velhos, presta serviços domésticos às casas do 

Condomínio Vale da Boa Esperança. (Dias, 2016, p. 141). 
 

Tratasse da possibilidade de retratar o histórico processo de vinculação do negro a 

tipologias de trabalho desprestigiado ou subvalorizados que, ao servir o branco dono do 

capital, mantém-se a vinculação serviçal para fins óbvios, ou seja, o da sobrevivência. À 

ép                 , D    (2016, p. 43)         q   “      b       T p         p       

         ê                 l                                  p á      q          ”.  

 

3.4. Entrevista semi-estruturada com líderes do Quilombo da Tapera 

 

Dada à necessidade de compreensão sobre como se estabeleceu as relações entre poder 

público e as instituições no Quilombo da Tapera, algumas questões foram realizadas em 

entrevista a duas das principais lideranças comunitárias do Quilombo, Adão e Denise. Assim, 

os dispositivos necessários para um maior envolvimento com as realidades desses 

quilombolas, se deu na busca de aproximação de suas realidades, vivências, narrativas, 

memórias coletivas dentre outros fatores necessários para a identificação adequada do que 

fora considerado como relevante para este estudo.  

Ao imergir no espaço e tempo cultural dos quilombolas do quilombo da Tapera 

elementos do método foram aflorando: 
 

A imersão em campo significa ir para observar, olhar, sentir, detectar, ver e 

analisar. As ações expressas por esses verbos permitem ao pesquisador a 

compreensão e até a transformação de uma realidade estudada. Logo, a 

pesquisa de campo pode ser considerada uma arte em que o pesquisador, por 

meio da observação e de instrumentos de coleta de dados, pode desvendar o 

que está atrás das aparências e esculpir uma interpretação do que está visível 

e do que não está ao alcance dos olhos. (Matos; Pessôa, 2013, p. 158, 159). 

 

Portanto, as realidades foram sendo apresentadas e os dados coletados permitindo 

desvelar as realidades de maneira múltipla, pluralmente estabelecida sem que houvesse 

pressupostos que infligissem na concepção integral do território e daqueles que ali se 

estabelecem. Isso faz com que o método de análise seja mais amplo e interdisciplinarmente 

composto. 

Em outro momento Suertegaray (2002) destaca: 

 

A pesquisa de campo constitui para o geógrafo um ato de observação da 

realidade do outro, interpretada pela lente do sujeito na relação com o outro 

sujeito. Essa interpretação resulta de seu engajamento no próprio objeto de 

investigação. Sua construção geográfica resulta de suas práticas sociais. 

Neste caso, o conhecimento não é produzido para subsidiar outros processos. 

Ele alimenta o processo, na medida em que desvenda as contradições, na 



 

110 

 

medida em que as revela e, portanto, cria nova consciência do mundo. Trata-

se de um movimento da geografia engajada nos movimentos, sejam eles 

sociais, agrários ou urbanos. Enfim, movimentos de territorialização, 

desterritorialização e reterritorialização. (Suertegaray, 2002, p. 66). 

 

Portanto, é pela análise das contradições e desafios sociais que são revelados os 

elementos postos em movimento dentro da territorialidade ou desterritorialização daqueles 

que buscam, em muitos momentos, juridicamente reterritorializar-se dentro do quilombo que 

sempre lhes pertenceu. 

Diante de variadas leituras considerou-se que o método ultrapassa muito das 

argumentações metodológicas que se vê em alguns estudos. Isso porque, durante a análise dos 

elementos coletados durante a pesquisa, correlacionou-se a análise dos fatos à teoria e, 

portanto, não há uma metodologia central mas um método como epistemologia de análise que 

se faz a partir do objeto. 

Nisso, não há uma preocupação com uma suposta neutralidade científica como 

pensada no positivismo nem tão pouco a ideia de justificar o objeto deixando o pesquisador se 

confundir subjetivamente com aquilo que analisa.  

Portanto, foi mantido o distanciamento necessário para que se garantisse o 

estranhamento dos fatos por parte do pesquisador mas, ao mesmo tempo, não lançando mão 

de uma metodologia pragmática única, fechada, capaz de negar outras concepções de método 

que poderiam ajudar na análise.  

Assim, o método pautou-se em teorias críticas, afro-epistemológicas e decoloniais  

que, justificadas em estudos consolidados sobre a Geografia e sobre a abordagem dos povos 

quilombolas fez com que à medida que os dados fossem coletados as análises fossem feitas de 

maneira sensível à causa quilombola dentro de uma concepção de totalidade social. 

Sendo assim, a primeira questão feita em entrevista a Adão, líder do Quilombo da 

Tapera e sua esposa Denise foi: 'Em sua opinião, aqui na cidade de Petrópolis o poder 

público e as instituições reconhecem o quilombo da Tapera como espaço de identidade e 

território cultural negro?' 

 

Sobre o poder público, eles reconhece a gente da maneira deles, na 

hora que eles querem, nas épocas de festas pra tá tirando foto, pra tá 

falando, aí eu acho que é um pouco de, pra eles tirar um pouco de 

vantagem.  (Informação Verbal)
9 

 

 Segundo sua percepção, de acordo com Adão há uma exploração da imagem dos 

quilombolas ali residentes quando o poder público, especialmente os políticos, tendem a se 

aproximarem da comunidade para fins eleitoreiros sobretudo e tantos outros diversos. Nesse 

sentido, observa-se que a preocupação direta com as realidades plurais destes quilombolas 

ainda é um grande desafio para o enfrentamento dos dilemas vividos por eles em inúmeras 

circunstâncias.  

Uma característica importante apontada no Relatório Preliminar Antropológico e 

Agroambiental (ITERJ/INCRA, 2018) é o da endogamia que, de acordo com o relator Júnior 

pode ser retratado da seginte maneira: 

                                                 
9
  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

111 

 

A organização social e a forma de ocupação territorial dessa comunidade se 

ancoram em sua lógica de parentesco. Trata-se de uma comunidade que 

pratica a endogamia até os tempos atuais como forma preponderante de 

ordenar suas alianças políticas. Sendo esta uma das maneiras como esta 

comunidade resistiu aos processos de desterritorialização. (Iterj/Incra, 2018,  

p. 49).  
 

Essa constatação foi reafirmada durante entrevista dos atuais líderes do Quilombo 

Adão e Denise que são primos em primeiro grau e que afirmaram que essa é uma 

característica da própria comunidade como forma de resistência na proteção do direito à terra. 

Em outro momento sobre os laços endogâmicos de parentesco Pereira Júnior (2018) destaca: 
  

Tal fato se estrutura em suas correntes de tradições culturais - em seus laços 

endogâmicos de parentesco, em seus modos de convivência com aquele 

meio ambiente, habitado por membros das mesmas famílias há, no mínimo, 

seis gerações. Na análise da árvore genealógica desta comunidade foram 

identificados cerca de 15 mil percursos genealógicos consanguíneos que 

conectam os indivíduos. O que evidencia um alto grau de endogamia, prática 

cultural usada por etnias que buscam preservar sua etnicidade, assim como, 

sua territorialidade. (Pereira Júnior, 2018, p. 56) 
 

Mais uma vez a preservação da etnicidade vinculada à territorialidade aparece como 

uma prática cultural utilizada por várias etnias. 

Não por acaso, há que se observar que as instituições não estão atentas como devido, 

às necessidades dessa comunidade naquilo que lhes é mais sensível, por exemplo, o domínio 

do território, a disponibilização de alguns serviços para a comunidade, dentre outros fatores 

de relevância. 

 

Aí tem umas, uma instituições que eu acho que já reconhece, tá na luta com 

a gente. É igual o Ministério Público Federal, é CDDH, Fio Cruz também é 

um parceiro muito grande, aí esse pessoal reconhece a gente mesmo. Já, o 

que a gente precisa, fala com eles, eles escuta a gente, do nosso jeito, aí já o 

poder público é um pouco complicado. Que tudo o que a gente, que eles 

falam, que o nosso direito é diferenciado por ser uma comunidade 

quilombola, mas aí tudo o que a gente vai conseguir de Ministério Público 

tem que tá o Ministério Público Federal. A gente tem que se rastejar, pra eles 

tá fazendo as coisa aqui. Aí eu já acho um pouco complicado é pelo poder 

público. (Informação Verbal)
10 

 

 Apesar da frágil relação entre as instituições públicas e a própria comunidade, 

houve o destaque para o Ministério Público e o Centro de Defesa dos Direitos Humanos 

Petrópolis (CDDH), e ainda a Fio Cruz como instituições que reconhecem a luta da 

comunidade e os Direitos Humanos que lhes são vinculados como comunidade quilombola. 

E          A            q  , “a gente tem que se rastejar, pra eles tá fazendo as coisa 

 q  ”.         ,       v                           úbl    q                     p     

                                                 
10

  C                 p   A    [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [em respost  à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 

 



 

112 

 

interdisciplinarmente e por meio das instituições as demandas dessas comunidades de um 

modo geral. Portanto, vale a compreensão mais profunda dos aspectos fundamentais que 

revelam as necessidades e as urgências solicitadas pela comunidade. 

 

É, as outras instituições não, as outras instituições já reconhece a gente 

mesmo como quilombola mesmo já, já escuta a gente, escuta a gente mais é, 

tudo o que vai fazer dentro da comunidade é pelo querer da gente, do nosso 

jeito, aí já o poder público é mais complicado. (Informação Verbal)
11 

 

 Há o reconhecimento que as instituições não tem uma forma única de ação e, 

portanto, em sua análise não há um reducionismo na percepção dos fatos pois tem aquelas 

q  ,           b       p   A   , “já                              q  l  b l ”. 

 

É também assim, eu penso igual ao Adão, mesma coisa que eu ia falar 

contigo que, igual o Ministério Público, CDDH é, Fio Cruz tem uma parceria 

forte com a gente aqui e também não posso deixar de falar do AfroSerra. 

AfroSerra também, é uma casa que tem aqui em Petrópolis, ela que é 

administrada pela Monica Valverde, ela é a presidente e em todo o 

movimento que ela tá, em todas as reuniões que ela tá, ela sempre fala do 

povo negro de Petrópolis que é a nossa comunidade remanescente Quilombo 

da Tapera, sabe? Ela sempre frisa ali o nosso nome, ela nunca deixa de falar 

da comunidade. E, sempre quando tem um evento, ela agora mesmo tá tendo 

um evento, e ela sempre pede apoio à Prefeitura, ela também não consegue. 

Então eu sinto aqui que o, a Prefeitura, não só com a nossa comunidade, mas 

com muitas partes do povo negro, eles deixam a desejar. (Informação 

Verbal)
12 

 

  Do mesmo modo, em concordância com Adão, há também o reconhecimento das 

instituições que se preocupam com a comunidade. Além do destaque a uma figura pública que 

vem lutando pelos direitos do quilombo da Tapera e sua preocupação contínua com tais 

direitos e o adequado atendimento a comunidade. Em relação da atuação direta da Prefeitura, 

Denise afirma que os gestores não se preocupam com o povo negro como um todo, e não 

apenas com a comunidade.    

 

Então, nós temos a Coordenadoria da Igualdade Racial, em Petrópolis que é 

dentro da Prefeitura, aonde que é pra ver não só da comunidade quilombola, 

em todas, em todos os seguimentos organizados, mas em especial o (...) em 

Petrópolis, aí eu não sei como que tá na cidade então a governadoria, o 

coordenador que está hoje é um parceiro muito grande da comunidade aonde 

nos ajuda, procura nos ajuda até a escrever projeto que é coisa difícil pra 

gente fazer, mas a coordenadoria em si, é difícil, é muito distante da 

comunidade, porque todos os eventos que nós vamos fazer é, na comunidade 

                                                 
11 

 C                 p   A    [Líder do Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
12 

 C                 p   D     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

113 

 

tipo, uma festa que é da Consciência Negra aonde que (...) comunidade 

quilombola, só tem apoio pra levar a gente pra lá. (Informação Verbal)
13 

 

Na expectativa de soluções para uma série de entraves político-administrativos, Adão 

reconhece que a Coordenadoria de Igualdade Racial do município tem sempre dado o 

adequado destaque quando o assunto envolve a consciência e o enfrentamento do preconceito 

em relação à comunidade negra. Isso indica que a existência dessa coordenadoria é relevante 

para a história do quilombo, dentre outras comunidades que envolve o coletivo das condições 

do negro na cidade de Petrópolis/RJ. Com isso, ficam evidentes as proposições com que as 

comunidades envolvem-se na busca de direitos e os expositivos públicos para que tais sejam 

respeitados adequadamente.  

 

A gente quer fazer alguma coisa dentro da comunidade, não consegue um 

centavo, um centavo pra tá ajudando a gente pra fazer aqui. Aí isso nos deixa 

muito triste também. Aí a gente quer uma melhoria na estrada, a gente pede 

apoio eles e não tem a força sendo um órgão que é dentro da Prefeitura, a 

Prefeitura não apoia um órgão desse. Isso é uma coisa também que entristece 

muito a gente. (Informação Verbal)
14

 

 

D           ,        l      p   A   , “        q      z    l                     

          ,                      v ,         v  p    á  j              ”,               

insatisfação diante dos dilemas e entraves sociais que são visibilizados pelo poder público, 

especialmente os gestores da Prefeitura Municipal.  

 

Então o que adianta ter uma coordenadoria da Igualdade Racial se não 

consegue fazer nada por uma comunidade quilombola que temos aqui? É um 

pouco é, é uma coisa também que aí já dá pra gente vê é uma é, a gente 

sente, a gente como quilombola sente que é uma reclusão que, quer que a 

gente vai lá pro Palácio de Cristal, porque não pode fazer dentro da 

comunidade? Aí também eu acho também um tipo um, é um, um preconceito 

estrutural, é isso? Não? Como é que é? Sei lá! Eu acho isso, porque a gente 

tem que fazer aqui onde que nós estamos, tem que trazer o pessoal aqui não 

é a gente ir lá pro pessoal lá, na onde que eles querem, lá no Palácio de 

Cristal. Certo a gente tem que ir, pra gente ser visto, pra gente levar nossa 

cultura lá, mas a gente quer fazer dentro do nosso território. (Informação 

Verbal)
15 

   

Diante da insatisfação gerada pelo descaso do poder público em relação ao quilombo, 

A           q   “  q                     ordenadoria da Igualdade Racial se não consegue 

                                                 
13

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
14 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
15

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

114 

 

  z        p                  q  l  b l  q          q  ?”. A    ,                       , 

o lugar do negro em detrimento aos dispositivos garantidos aos pobres ainda é um grande 

desafio quando se trata do enfrentamento ao preconceito racial e uma série de pressupostos 

que ainda reforçam a estereotipia em relação ao negro.  

  Trata-     q  l  q   A             “p                    l”,           q    á     

consciência desse líder acerca do que é significado como preconceito estrutural a partir de 

elementos centrais dentro de uma cultura embranquecida, de influência e herança europeia 

que ainda mantém os negros em lugar de subalternidade, sejam quilombolas ou outras 

comunidades diversas.  
 

Até porque, antes quando a gente ia pra lá (...) agente era muito bobo, a 

gente ficava muito feliz de ir e também a gente sentia que ia ter mais, o 

pessoal ia ver mais a comunidade, pra reconhecer a comunidade. Mas aí a 

gente chegava lá eles colocava a gente numa barraquinha, molhava nossos 

produtos tudo, acabava com nossos produtos, sabe. Era uma tristeza. Até que 

foi nessa época que conhecemos a Monica Valverde que é do Afro Serra, ela 

  l  : ‘isso não pode acontecer, como assim?  Vocês são a parte mais 

importante dessa festa e v  ê               b         ’.   l    p      , 

aí Adão foi correndo pra comprar (...), isso foi na Praça da Liberdade é. 

(Informação Verbal)
16

 

 

  A insatisfação se deve pelo fato de que, como relatado por Adão e também por Denise 

em relação a não disponibilização das atividades festeiras da comunidade nas mesmas 

localidades em que são realizadas para os descendentes dos alemães, especialmente, ou outra 

comunidade historicamente expressiva no município.  

  Para os negros, quando no muito, os espaços disponibilizados estão aquém daquilo que 

vem sendo ofertado ou, sem a adequada relação de igualdade de oportunidades para que o 

quilombo fale a respeito de si e seus moradores de suas demandas sociais.  

  Também, foi por isso que certamente Denise aponta como desafio a forma como ainda 

são tratados quando são convidados para realizar a exposição de seus produtos para venda em 

locais públicos.  

  Nessa narrativa observa-se diretamente que há, em plena atualidade em que se fala do 

preconceito estrutural e daquilo que envolve a colonização cultural ainda marcante quando o 

tema envolve as comunidades e os povos negros.  

  Não por acaso, quando afirma que o abandono e descaso vem de longa data, 

demonstra-se que na gestão municipal ainda distante é aquilo que entra como parte das 

narrativas dos indivíduos e o que se faz quando o tema envolve a igualdade de Direitos 

Humanos e visibilidade.  

  Trata-se do histórico silenciamento cultural que nega, sobre formas ideológicas de 

convencimento, a oportunidade do indivíduo negro falar a respeito de si, suas matrizes e 

ancestralidade que ainda estão vivas e presentes no cotidiano desses indivíduos.  

 
Eu cheguei lá, eu como liderança cheguei lá que as barracas das meninas 

tava tudo molhando as coisas das meninas. Eu fui, eu comprei caixa, não 

tinha, não tinha uma mesinha, uma bandeja pra botar nada. Comprei caixa de 

                                                 
16 

 C                 p   D      [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

115 

 

papelão na hora, o dinheiro só dava pra comprar a caixa de papelão, eu 

comprei com o meu dinheiro. É ai montei a caixa pra poder fazer tipo mesa 

pra elas e tava tudo molhando. Tive que comprar lona, plástico lá, e os 

únicos centavos que eu tinha no bolso eu fui lá pra mim gastar, pra mim 

poder fazer isso, pra rodear pra poder não molhar as coisas deles e não 

molhar elas. (Informação Verbal)
17

 

 

Quanto a esta experiência, em sua fala, a demonstração plena de insatisfação quando 

deveria ser a Prefeitura, organizadora do evento, a disponibilizar toda estrutura para que os 

cidadãos que estavam ali demonstrando os seus produtos pudessem fazê-lo com dignidade, 

fator que não aconteceu dentro da disposição e ocasião em que os fatos estão sendo narrados.  

É nessa perspectiva, apontada por Denise e Adão que, os elementos que ainda 

persistem como forma de preconceito e violência individuais e institucionais é que são 

apontados como marcas que revelam a falta de diálogo ou sua inconsistência na 

transformação prática das realidades. 

 

Um ano foi no Palácio de Cristal, (...) esse foi 2016. É sempre Novembro, 

festa da Consciência Negra. É agora eles tem aumentado um pouco, mas 

neste último, nesta última festa nós nem participamos não, lá não, não fomos 

lá participar não. Mas a gente queria fazer um evento aqui. Eu participei da 

reunião e tudo, aí pedi verba, falaram que não tinha verba pra dá, sendo que 

eles já estavam com uma programação lá pra trazer criança, foi na época da 

pandemia, ai já estava com uma programação lá pra trazer as crianças das 

escolas pra cá, ai eu falei: como assim? Que vocês vão falar assim vai trazer 

os alunos com essa parte da pandemia nós temos idosos aqui até pra 

preservar as crianças também. Não tem como trazer alguém pra cá nesse 

momento não, restrito é fazer uma coisa fechada entre a comunidade só 

entendeu? Aí falaram que não tinham verba, mas, queria trazer as crianças 

pra cá sem comunicar, já tava lá já. Já tinha uma programação. (Informação 

Verbal)
18

 

 

 Vale o destaque para a indignação de Adão quando, em plena Pandemia provocada pela 

COVID-19, a Prefeitura decide convidar estudantes para realização de uma festa na 

comunidade sem a prévia consulta de sua liderança. Quanto a isso, houve a indignação de 

A    q              q   “                z    l  é  p    á                  ,          é 

  z                                                   ?”. A    ,                    A    

também reflete o estranhamento que foi comum em toda Pandemia pela necessidade de 

distanciamento social diante do quadro alarmante provocado pelo vírus. Portanto, há que se 

indicar que, a percepção provocada pela gestão municipal sobre a comunidade quilombola 

apenas reprisou aquilo que já era feito quando se trata de outros eventos, demandas e 

proposições em que a comunidade quilombola não é ouvida.    
 

                                                 
17 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
18 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

116 

 

É isso que eu estou falando. Eles quê fazer as coisa aqui, mas, sem ouvir a 

comunidade (...). Teve um ano, não lembro o ano que foi, se a Denise 

lembrar, Denise vai falar aí, que data Denise guarda mais data. Eles queria 

fazer a festa da Consciência Negra, eu briguei muito vieram aqui, vieram é, 

o prefeito era o Bernardo Rossi, queria fazer a festa no estacionamento, a 

festa da Consciência Negra, eu briguei, vieram no meu trabalho pra poder 

falar comigo, não vai ser feito, eu falei: vai ser feito? Não tem que ser feito 

mesmo não, mesmo que a gente não participe, mas a gente não quer um 

negócio desse. [Denise]: Eles queriam fazer a festa no estacionamento da 

Secretaria de Educação. [Adão]: Eles queriam fazer a festa, não lembro o 

ano que era (...). Eles queriam fazer a festa no estacionamento eu falei: pô, se 

todas as festas eles faz no Palácio de Cristal, então, ou faz na Praça da 

Liberdade ou faz no Palácio de Cristal que lá não vai ser feito não. 

(Informação Verbal)
19 

 

Em seu desabafo Adão deixa evidente que os políticos geralmente fazem o que quer 

com a comunidade e que em circunstâncias de festejos eles aparecem simplesmente para 

tirarem foto e dizerem que estão ao lado dos negros do município.  

Contudo, fica claro que não há uma participação dinâmica e democrática naquilo que 

os interessa, pois eles não abrem possibilidades para que possam participar da organização de 

políticas públicas ou outras demandas próprias dos negros no município.  

Também, em sua fala, Denise e Adão concordam que a festa da Consciência Negra 

feita no estacionamento da Secretaria de Educação não foi o adequado, pois, as demais festas 

de colonizadores brancos acontece no Palácio de Cristal ou na Praça da Liberdade, indicando 

o desprestígio e a não consideração das contribuições dos negros no município que é um 

município que se constituiu a partir das experiências dos próprios negros.  

Assim, fica evidenciado o descaso histórico com a questão dos negros a partir desse 

não lugar ainda colonizador e que destoa das políticas públicas que atualmente tendem a dar 

maior visibilidade às minorias sociais. 

 

E a estrutura que eles faz na festa da Consciência Negra é a mínima, enxuga 

tudo o que pode fazer. Igual ao que ela tava falando, que aí levava aí a gente 

ia tudo bobo pra lá, mas, o quê que, Adão vai participar da mesa aqui quando 

vai abertura, aí sentava eu, a esposa do prefeito, primeira dama, todo mundo 

lá, uma maravilha, mas pra quê? Pra tirar foto (...).  [D     ]: “El      

 p  v    v                 ,   b ”. [A   ]: “Aí             v     j    l, 

Diário, não sei o quê, todo mundo de foto lá, e todo mundo (...), mas nada. 

[Flávio]: Qual prefeito? [Adão]: O que tá hoje aqui! Porque, esse (o atual 

prefeito, Rubens Bomtempo) ainda fazia isso, o outro, o outro, o outro 

(Bernardo Rossi), nem chama, nem participava e teve aqui, teve aqui. Teve 

ali, sentou comigo e o meu pessoal que tinha ali, aí eu falei com ele, falei 

assim ó: agente ó, o quê que a gente quer fazer? Aqui a gente, não tem jeito, 

vai vim aqui vem todo o mundo, tá liberado, pode vim vereador, vem todo o 

mundo, vai chegar aqui vai fazer, vai falar suas propostas, mas, a gente vai 

sentar a gente vai conversar, a gente vai tentar chegar num querer que 

atende, não tem que atender Adão, não tem que atender Denise, tem que 

atender a comunidade. Aí nos falamo, eu falei com ele: falei, pô, mas a gente 

                                                 
19 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

117 

 

tá cansado de ter que ajoelhar pra pedir pra fazer as coisas. É coisa mínima. 

É limpeza da estrada, é melhorar o acesso por causa do escolar (ônibus), é 

manter o escolar em dia por causa das criança, que a gente não quer mais 

andar quatro hora a pé, que a gente andava duas horas pra ir e duas horas pra 

voltar a pé pra estudar, a gente não quer que as criança faz isso porque o 

sonho da gente é tirar a criança formada daqui. (Informação Verbal)
20

 

 

Fica evidente que a indignação de Adão também reprisa o aproveitamento do poder 

público em relação à imagem trazida pela comunidade, pois, em ocasião da festa da 

consciência negra Adão indica que o prefeito e sua esposa se aproximaram para tirarem fotos 

e que essa aproximação teve um caráter político enfim, eleitoreiro declarado. Com isso, vale o 

     q   p            l  q             q   “         á cansado de ter que ajoelhar pra pedir 

pra fazer as coisas. É coisa mínima. É limpeza da estrada, é melhorar o acesso por causa do 

    l   (ô  b  ), é              l          p                    ”.  

Em outro momento, Adão em tom de desabafo, relata as dificuldades de deslocamento 

entre o quilombo e a escola e suas implicações para o processo de aprendizagem formal das 

crianças e adolescentes daquele lugar, o que torna para essa liderança comunitária, uma das 

maiores prioridades de sua luta por melhorias do Caminho da Tapera. A exposição dessa 

realidade, denota a indiferença da administração municipal em dar soluções mais eficazes 

para esse problema vivenciado cotidianamente por essa comunidade.     

 

A criança descendo andando duas horas, voltando duas horas aí dorme só, 

faz dever de casa, que o dia vai, aí vai disputar com quem? [Denise]: O 

Douglas, nosso filho, a gente levava ele nas costas, a gente descia com ele e 

subia. [Adão]: O que eu falo de mim, eu estudei até a quarta série aqui em 

baixo (E. M. Dr. Teodoro Machado), quando acabou a quarta série, que era 

quarta série. Eu saí, fui trabalhar. (Informação Verbal)
21

 

 

S b                      l                         ,        q   “                   

andando duas horas, voltando duas horas aí dorme só, faz dever de casa, que o dia vai, aí vai 

   p         q   ?”. S          ,       l    q     p     p                                  

comunidade ainda é algo que faz mais parte da experiência de Adão e Denise do que dos 

políticos que assumem a responsabilidade com o público.  

E q  ,               p   D     , “  D   l  ,         l  ,         levava ele nas 

costas, a gente             l      b  ”. O                    v             q           l     

não estão distantes e que, mesmo com a disponibilização do ônibus ainda há outras conquistas 

que vem demorando a serem disponibilizadas pra comunidade, indicando que se trata de algo 

simples e que se apresenta como entrave ao desenvolvimento da comunidade e formação dos 

estudantes em outros níveis e etapas está no plano da vontade política em disponibilizar 

adequadamente recursos para uma comunidade que é histórica e que ajudou na construção do 

próprio município. 

 

                                                 
20

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
21

  C                 p   A    [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [em resposta à] entrevista [qu  

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

118 

 

Meu pai não queria, queria que eu estudava. Só que tinha que estudar lá em 

Itaipava lá no Cândido Portinari. Eu não fui, porque eu tinha que andar duas 

horas, pegava um ônibus e ia e voltava de novo. E não faltava um dia, a 

gente não faltava, por quê? A gente sabia que se perdesse aquele ano era 

mais um ano que a gente tinha que andar a pé. Chegava molhado, chegava e 

era os primeiro chegar na escola. Mas aí como é que a gente vai tá preparado 

pra disputar (...). (Informação Verbal)
22 

 

Em se tratando da própria experiência pessoal, Adão afirma que não faltava um dia se 

quer de aula pois sabia que era mais uma ano para andar a pé diariamente duas horas indo e 

duas horas voltando da escola.  

Assim como nas outras experiências, essa narrativa marca profundamente a 

experiência de Adão que não deseja o mesmo para as próprias crianças da comunidade e que, 

afirma em sua fal    v      v z   “     é q           v    á p  p      p      p    ”  á     

preocupação direta de Adão com o coletivo e o futuro dessas crianças que estão a mercê de 

uma formação plena e condizente ao potencial delas.  

Assim, se a educação é um dos direitos fundamentais e garantia ao indivíduo como 

essencial para sua subjetivação, sem a formação escolar mínima o indivíduo estará aquém do 

acesso ao mundo do trabalho e ingresso em etapas superiores de educação.  

Quanto a isso, fica clara a heteronomia da formação que pressupõe a normatização de 

condições para que o estudante por si só, vença meritocraticamente as fragilidades sociais e 

econômicas que lhes são impostas historicamente. Quanto a isso, há que se destacar a 

disparidade entre o garantido e o vivido na realidade cotidiana dessas crianças, elemento que 

tem trazido indignação para o casal de líderes da comunidade. 

 

É difícil, é difícil. Não to me vitimizando não, eu só to te falando isso pra tu 

vê com a luta que eu tenho com o escolar (transporte), pra tá aqui pra pegar 

as crianças. Eu vi quando começou o escolar, quebrava, eu tinha um Pálio, 

eu saia do meu serviço, meu garoto já estava na escola, mesmo assim com as 

outras crianças. Enchia o carro de criança e ia. Eu vim, pedia o caminhão, 

não tinha gente pra fazer, deixaram o pó de pedra ali que o caminhão não 

tava passando, eu fique ali o dia todinho espalhando pó de pedra pro 

caminhão passar, pro ônibus passar e levar as crianças pra escola. É uma 

luta. (Informação Verbal)
23 

 

Q             q   “é    í  l, é difícil. Não tô me vitimizando não, eu só tô te falando 

isso pra tu vê com a luta que eu tenho com o escolar (transporte), pra tá aqui pra pegar as 

        ”,  b   v -se que o enfrentamento da realidade concreta ainda é um entrave para essa 

comunidade e demonstra a centralidade das questões políticas e econômico dentro do 

capitalismo.  

Em relação aos quilombolas, ainda não legitimados em seu território por conta de 

disputas diversas no cenário da especulação imobiliária, por décadas essa comunidade vem 

                                                 
22

  C                 p   A    [Líder do Quilombo da Tapera]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
23

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

119 

 

sofrendo com novos modelos e perspectivas colonizantes pois sua luta se reprisa na 

atualidade, mesmo em se tratando de um outro tempo em que as leis e o lugar do negro 

quilombola ainda não estava tão próximo do que acontece hoje e vem sendo divulgado pela 

grande mídia.  

Em se tratando da desapropriação, da desterritorialização, ou seja, de ser retirado do 

lugar de origem, essa violência que se materializa quando se trata de povos remanescentes 

ainda é um entrave na sociedade brasileira.  

Em seu trabalho, Haesbaert (2002), traz categorias geográficas fundamentais para a 

análise do que significa o território em seus controles fronteiriços, político, culturais e 

identitários:  
 

Temos então, dependendo da ênfase de um ou outro de seus aspectos, uma 

desterritorialização baseada em uma leitura econômica (deslocalização), 

       á     (  p               â     ), “ é                 l” 

(desmaterialização das conexões), política (superação das fronteiras 

políticas) e cultural (desenraizamento simbólico-cultural). Na verdade, 

parece claro, são processos concomitantes: a economia se multilocaliza 

tentando superar o entrave distancia, na medida em que se difundem 

conexões instantâneas que relativizam o controle físico das fronteiras 

políticas, promovendo, assim, um certo desenraizamento das pessoas em 

relação aos seus espaços imediatos de vida. Mas o que se vê, na realidade, 

são relações muito complexas. (...) A desterritorialização que ocorre em uma 

escala geográfica geralmente implica uma reterritorialização em outra. 

(Haesbaert, 2002, p. 132-133) 

 

Logo, o autor faz com que seu estudo se justifique várias frentes e demonstra com 

muita propriedade científica que essa análise não se fecha tão somente nas dimensões 

jurídicas, por mais que esta seja a força da propriedade privada no modelo ocidental 

capitalista. Assim, pensar em superações decolonizantes é fundamental, principalmente em 

disputas jurídicas que se arrastam durante décadas como no caso dos quilombolas de Tapera 

que vem tentando demonstrar sua ancestralidade e o lugar que ocupam na sociedade 

petropolitana. 

Haesaert (2007) traz a materialidade do território em suas dimensões como discussão 

necessária: 

 

Apesar de ser um conceito central para a geografia, território e 

territorialidade por dizerem respeito à espacialidade humana têm certa 

tradição também em outras áreas, cada uma com enfoque centrado em 

determinada perspectiva. Enquanto o geógrafo tende a enfatizar a 

materialidade do território, em suas múltiplas dimensões que deveria incluir 

a interação sociedade e natureza, a ciência política enfatiza sua construção a 

partir de relações de poder (na maioria das vezes, ligada a concepção de 

Estado; a economia, que prefere a noção de espaço a de território, percebe-o 

muitas vezes como um fator locacional ou como uma das bases da produção 

(enquanto força produtiva); a antropologia destaca sua dimensão simbólica, 

principalmente no estudo das sociedades ditas tradicionais; a sociologia o 

enfoca a partir de sua intervenção nas relações sociais, em sentido amplo, e a 

psicologia, incorpora-o no debate sobre a construção da subjetividade ou da 

identidade, ampliando-o até a escala do indivíduo (Haesbart, 2007, p. 37) 

 



 

120 

 

Portanto, a inter-relação entre os aspectos econômicos e culturais fazem da força 

produtiva uma força simbólica cujas tradições se ampliam e se incorporam na construção das 

subjetividades dos indivíduos e o grupo. Isso se aplica plenamente ao território quilombola 

como um lugar que não está isolado da sociedade geral mesmo que, em alguns momentos da 

história, tenha se estabelecido como refúgio de segurança e manutenção da vida.  

Com a descoberta ou abertura para convivência social entre quilombolas e demais 

sujeitos da sociedade, novas formas de manifestação dessa cultura também foram ganhando 

outros espaços, o que permite entender que, como no quilombo da Tapera, não há a 

necessidade de justificativa plena de traços dessa ancestralidade como sendo o único caminho 

p              q  l  b             “v         ”, j       áv l    p        v        p        

terra.  

Há que se pensar sobre as modificações que o próprio tempo se encarrega de fazer na 

mescla cultural de qualquer povo ancestral que foi durante gerações, tendo a oportunidade de 

conviver com outros povos e, no caso do quilombo, com aqueles que eram antes seus 

colonizadores.  

Mesmo assim, entendendo todo o aparato e estudos que justificam e demonstram a 

ancestralidade do povo do quilombo da Tapera, não há motivos que neguem o lugar e o direito 

à terra senão aqueles que se aproximam dos interesses do mercado imobiliário naquele 

território. Vale lembrar que trata-se de um território vizinho a um condomínio de luxo no 

município de Petrópolis que, há muito tempo, vislumbra a posse do território e que mais uma 

vez o capitalismo se estabelece como força de contraponto à liberação dessa terra para os 

quilombolas. 

Ainda na definição de território, Souza (2012) traz contribuições:  
 

O território [...] é fundamentalmente um espaço definido e delimitado por e a 

partir das relações de poder. A questão primordial, aqui, não é, na realidade, 

quais são as características geoecológicas e os recursos naturais de uma certa 

área, o que se produz ou quem produz em um dado espaço, ou ainda quais as 

ligações afetivas e de identidade entre um grupo social e seu espaço. Estes 

aspectos podem ser de crucial importância para a compreensão da gênese de 

um território ou do interesse por tomá-lo ou mantê-lo [...], mas o verdadeiro 

leitmotiv é o seguinte: quem domina ou influencia e como domina ou 

influência esse espaço? Este leitmotiv traz embutida, ao menos de um ponto 

de vista não interessado em escamotear conflitos e contradições sociais, a 

seguinte questão inseparável, uma vez que o território é essencialmente um 

instrumento de exercício de poder: quem domina ou influência quem nesse 

espaço, e como? (Souza, 2012, p. 78-79). 

 

Dentre as contribuições, o autor destaca as características geoecológicas e recursos 

naturais do território como fundamentais para se pensar como tais características influenciam 

no modo de produção e vida dos indivíduos e grupos.  

Nesse caso, a inseparável dimensão geoecológica do cotidiano faz com que o lugar 

seja visto não como uma terra comum mas dentro da especificidade que a natureza propõe. 

Nisso, os elementos e características geobiofísicas se fundem aos culturais pois estes não se 

dissociam nas relações  espaço-temporais. 

Sobre as menções que envolve a integralidade de uma sociedade, de um povo, é 

importante tratar o conceito de desterritorialização partindo-se dos estudos de Haesbaert 

(2002): 

 



 

121 

 

Desterritorialização (...) antes de significar desmaterialização, dissoluções 

das distâncias, deslocalização de firmas ou debilitação dos controles 

fronteriços, é um processo de exclusão social, ou melhor de exclusão sócio-

espacial. Da mesma forma que cada momento histórico tem os seus próprios 

                                xp   ê    ,        ‘    l’,         

            l    , p l        ‘       l’    ‘     ’      p   ,           á    

mais concreto, ora mais simbólico, cada contexto tem também os seus 

próprios agentes básicos de desterritorialização. Na sociedade 

contemporânea, com toda a sua dinâmica, não resta dúvida de que o 

processo de exclusão promovido por um sistema econômico altamente 

concentrador é o principal responsável pela desterritorialização (Haesbaert, 

2002, p. 36). 

 

Nesse conceito apresentado pelo autor de desterritorialização observa-se um conjunto 

de análises que são materiais e simbólicos, ideológicos e concretos mas que, discursiva e 

concretamente são postos no cotidiano dos indivíduos e das sociedades, com isso, leis e 

programas são feitos e refeitos, justificados ou não e que, com base num discurso de força 

tende a romper negativamente para aqueles que são mais frágeis economicamente. Com isso, 

o lugar daquele que possui a terra frente àquele que não a possui geralmente ganha mais força 

nas legislações e portanto, mexe com toda uma condição de justiça social com os sem 

representação por gerações. Isso aconteceu com os povos quilombolas que, por mais de um 

século, muitos vem lutando pelo direito ao território que possuíram nas circunstâncias de 

reestabelecimento territorial. 

Sobre a reterritorialização Haesbaert (2004) afirma que:  

 

Quando somos nós que definimos o território dos outros, de forma imposta, 

 l                                  l z    , p        ‘          l z   ’ p   

outros, especialmente quando completamente contra nossa vontade e sem 

opção, significa desterritorializar-  . A    , ‘            l z    ’   pl       

movimento de resistência – à desterritorialização imposta pelo movimento 

de territorialização comandado por outros (Haesbaert, 2004, p.259-263). 

 

Haesbaert (2004) ressalta o olhar externo sobre o outro quando se trata do território 

supostamente ocupado. Isso se aplica plenamente aos quilombolas que tiveram que, por meio 

do branco, ganhar o direito da terra que possuem ou foi possuída pelos seus ancestrais, esse 

movimento de exterioridade nega o direito daqueles que, na maioria das vezes, possuem terras 

improdutivas, obsoletas para subsistência daquele que simplesmente a herdou. Em outros 

casos, as antigas divisões territoriais, advindas das capitanias hereditárias, são postas como 

justificativa para impedir que povos como os quilombolas sejam considerados donos da terra. 

O próprio conceito de propriedade faz com que a reterritorialização seja estabelecida de fato e 

de direito. 

No caso do Quilombo da Tapera, ao imaginar essa possibilidade, seus líderes e 

integrantes se sentem profundamente coagidos quando há algum tipo de percepção dessa 

possibilidade. Trata-se de entender o território como identidade dos sujeitos em coletividade 

que, para Las Casas (2018): 

 

A percepção do território, a rede de parentesco, a trajetória de resistência 

cultural às várias frentes de desterritorialização enfrentadas, dentre outros 

aspectos, revelaram o contexto e as especificidades que configuram a 

comunidade da Tapera como remanescente de quilombo (Las Casas, 2018, p. 



 

122 

 

12). 
 

Logo, é na coletividade do ser comunidade que o indivíduo se apropria das belezas e 

símbolos ancestrais, pois, por eles se sente contemplado e se ressignifica a cada movimento 

em que a própria comunidade tende a falar da importância de seus ascendentes e o modo 

como eles constituíram suas famílias e se autoidentificaram como negros. Portanto, o negro 

quilombola, desterritorializado é aquele que sofre as inúmeras mazelas de uma sociedade 

colonizadora e portanto embranquecida pela violência da lei branca.  

Trata-se de uma denúncia clara e de um esclarecimento político que de fato evidencia 

o modo como os negros quilombolas são tratados no Brasil, ou seja, como alguém que 

simplesmente está exigindo demais pela condição de negro. Não há, pela comunidade branca, 

a consciência sobre o que é ser negro, muito menos quilombola em sociedade pois, se assim o 

fosse, a tratativa dos políticos diante das garantias fundamentais destes já estaria claramente 

resolvida de diferentes formas. 

 

Eu só pude começar trabalhar mesmo, assim fora, depois que o Douglas tava 

um rapazinho. Porque, tinha que levar ele para o colégio, porque não tinha 

ônibus escolar ainda. [Adão]: O Douglas fez dezenove anos agora, tu vê que 

não é muito tempo. Igual ela tava falando aí, ele foi estudar com seis anos, 

eu descia com ele no pescoço, o escolar pegava lá onde meu irmão te deixou 

(início da estrada da Tapera). Deixava ele ali, ele não ficava na escola no 

primeiro ano, eu ia correndo atrás de escolar, pra ficar na escola com ele. Aí 

depois Denise descia pra buscar ele. Pô, chegava em casa quase no mesmo 

horário que eu  do trabalho.  (Informação Verbal)
24 

 

Vale o destaque também para a insatisfação em relação à escola quando afirmam que 

“      p               b l         ,           ,   p    q     D   l     v       p z    . 

   q  ,       q   l v    l  p        lé   , p  q             ô  b       l        ,  é”.  

Quanto a isso, a perspectiva apontada por Denise é um entrave à mulher negra e mãe 

que, pela condição que lhe foi apresentada, não podia exercer atividades laborais por conta 

dessa fragilidade que ainda lhe atingia, ou seja, o simples fato do transporte escolar não ter 

chegado ao tempo em que seu filho, hoje com dezenove anos, estudava.  

É perceptível o fato como a constituição de 1988 não estava em plena implementação 

no ano de 2004, pois trata-se de um tempo muito recente em que as políticas públicas que 

envolve o transporte escolar já eram garantidas pela LDB de 1996. Ou seja, Sete anos depois 

ainda a marca do descaso público com a comunidade quilombola era evidente para essa 

comunidade. 

 

Ele chegava meio dia ali, quatro hora nós dois estávamos em casa. [Adão]: 

Chegava em casa quatro hora, pra outro dia sair dez pra seis da manhã de 

casa. [Denise]: Ele estudava na parte da manhã. [Flávio]: Quando começou o 

escolar?  [Denise]: O escolar, quando viemos pra cá, em 2003. [Adão]: Teve 

um escolar eles vinha só que pegava só em baixo, não subia. Aí, quando nós 

chegamos pra cá que foi uma luta. Quando pediu pra vim, eu falei, eu queria 

                                                 
24

  C                 p   D      [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

123 

 

vim com o escolar, aí com o apoio do Ministério Público, aí nos dois 

primeiros dia, eu tava morando no Madame Machado (comunidade próxima 

à localização do Quilombo), que eles vieram primeiro do que eu. Que eu 

aloquei todo mundo primeiro nas casa pra depois eu vi.  Aí o escolar veio, 

ficou perdido, briguei, o caminhão da COMDEP carregou as crianças ainda, 

o caminhão da COMDEP carregou as crianças, aí o escolar foi. Aí 

contrataram uma Van, aí a Van, eles escutava no rádio, como eu tem mania 

de falar, ai vai chover, ficava para da lá em baixo, não subia. Aí foi uma luta. 

Aí tirou, aí  foi a empresa que era contratada da empresa da Salvini, que já 

fazia o escolar ali em baixo, tava fazendo. Teve uma discriminação com as 

crianças. A monitora, teve discriminação. Denunciei. Da Teodoro, só que era 

              S lv   . D        ,  í          p  j    q   é ‘C          

E   l ’,  í q   v          l   p    á.       é   j ,     s dor de cabeça com 

    l  . Aí v         ,    p      vá     ô  b  . Aí       ‘     á’ q       

pra tá aqui, que é o mais forte, mas tem um outro que tá sempre quebrando, 

sempre quebrando. (Informação Verbal)
25

 

 

Ainda pelos entraves gerados pela disponibilização do ônibus escolar, ficou claro que 

tardiamente, apenas em 2003 o ônibus escolar foi disponibilizado para a comunidade, mesmo 

assim, alternando períodos em que vans foram disponibilizadas e também a única 

possibilidade era as crianças terem a carona de caminhões de uma empresa que serviam nas 

regiões próximas.  

O que fica claro é a consciência política de Adão quando denuncia a não efetivação do 

programa Caminhos da Escola que já estava consolidado à época pelo poder público em todo 

o Brasil.  

Sendo assim, os dispositivos públicos disponibilizados para essa comunidade não 

faziam parte do cenário da descentralização de recursos para tal e, apontado pela resposta de 

Adão, o serviço ainda não era adequado às demandas próprias da região. 
 

Pouco tempo ficou um tempão aí, um mês, aí eu tive que entrar, denunciar de 

novo, denunciei, pedi licença ao presidente, denunciei, aí contrataram uma 

Van, ficou dois  mês fazendo porque se não, não tinha. As crianças da 

comunidade vizinha aqui do Cantagalo ficou um tempão se ir a escola 

porque eles não tem essa força, porque o Ministério pode fazer isso porque a, 

comunidade quilombola ele atua porque é Ministério Público Federal. Ele 

        lá,   é   l        l ,  l    l        : ‘                  z   p   

 l  ’. E  p      do, cheguei pedi porque eu falo, eu acho, aqui tem que ter 

mesmo, tem que ter esse apoio do escolar porque é uma reparação, é uma 

reparação histórica. Mas só que eu também, eu não quero que, implica na, 

em tudo no (...) na educação. Por causa disso que eu fui falar dele lá. Mas 

não teve como. Aí a gente vê um pouco o descaso. Eu acho que acaba sendo 

          . A ! Q    l   v     l   q  , ‘           q  l  b l            

    l      p  í     p     l  ’. T       v    ! T       v     q           

pode falar porque que a gente, a gente que sei. Educação, saúde que eles 

falam tanto aí que Petrópolis fala que participa de várias reuniões igual eles 

falam. Tudo mentira, tudo mentira, tudo mentira. Mentira, mentira pura. 

                                                 
25 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

124 

 

(Informação Verbal)
26 

 

Como relatado, Adão destaca que uma comunidade vizinha ao quilombo que também 

ficou sem a disponibilização de ônibus escolar e que a falta de apoio escolar é entendida por 

Adão como a falta de uma reparação histórica do que foi feito com os negros no Brasil. 

Segundo ele trata-se              , “p           ”. 

 

Aí eles gosta, aí eles chega dia 13 de maio que a gente nem gosta de 

comemorar, comunidade, mas eles chega aqui com a turma aqui pra fazer um 

ato político, eles vem fazer um ato político na comunidade. Quem tava na 

administração da comunidade era outro porque se fosse na minha época eles 

nem falava nada aí, porque já aconteceu. Teve uma festa que nós foi fazer ali 

     v     v        lá, ‘  ,    v     l  ’      l  ,     v     l       , v  ê  

não ajudaram, Era coordenadora, era coordenadora coitada, gente boa! 

Tenho uma relação com ela até hoje muito bom mas aí era coordenadora que 

tava e era o Adão presidente da associação, eu falei não, num vai ser não. 

Não vai, não vai, não pode deixar virar bagunça que eles, se eles pudé é 

desse jeito. Ih, é igual to te falando é, igual o negócio de tirar foto. Veio prá 

fazer os pedaço de asfalto aqui, vai a Prefeitura não pode fazer, aí o 

Ministério Público conseguiu (...). Tem a compensação pra fazer da 

Prefeitura veio. Secretário de obras, Mustrangi, veio pra que? Pra tirar um 

monte de foto, um monte de foto aí. Tanta coisa pra ser feito não voltou. 

Não, ele não faz. Veio, tirou uma porção de foto aí. Recente, ele tava, ele 

tava como secretário. Ele é o vice e ele tava como secretário de obra e 

        í                        ‘A   z    ,           q ê’,  í       

doidinho que ele volte de novo. [Denise]: E a matéria que eles fizeram na, no 

Diário uma época deu entender se, as pessoas até me perguntavam né, dava a 

entender que eles asfaltaram a estrada toda, não foi a Prefeitura que tinha 

asfaltado nada aqui. [Adão]: A Prefeitura não fez nada. Veio fazer umas 

coisinhas agora porque foi cobrado, foi cobrado até pra fazer as coisas, não 

faz. Fala não tenho condições de fazer.  Aí tu vê, tem lugar que, todo lugar 

precisa, mas tem lugar que carro passa, tudo tranquilo, eles tão metendo 

asfalto aí. (Informação Verbal)
27 

 

Sua indignação envolve também o fato de que os políticos gostam de sempre 

aparecerem ao lado da comunidade quilombola no dia Treze de Maio (data em que se celebra 

a decretação da Lei Áurea em 1888 que aboliu a escravatura no Brasil), dia da Consciência 

Negra, mas que não há nenhum tipo de contrapartida como, por exemplo, o asfalto  e outros 

serviços.  

Durante sua fala, Adão afirma que o secretário de obras esteve na comunidade, tirou 

inúmeras fotos mas nunca mais voltou nem enviou equipe necessária para solucionar os 

problemas da comunidade e que, em reportagem no jornal Diário de Petrópolis houve a ideia 

de que a estrada até o quilombo havia sido asfaltada pela prefeitura, fato esse que nunca 

                                                 
26 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
27

  C                 p   A    [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [em resposta à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

125 

 

ocorreu.  

Não se sabe ao certo se recursos públicos são disponibilizados para a prefeitura 

mesmo quando esta não realiza obras que são tão necessárias e se, a disponibilização de dados 

pela comunidade são utilizadas pelos políticos de maneira equivocada na busca de recursos.  

De todo modo, fica claro que para o casal entrevistado as políticas públicas e 

programas existem e fazem parte do arcabouço legal brasileiro, mas que, pela inoperância do 

poder público ainda não chegaram até o quilombo nem há uma expectativa de maior 

investimento de recursos.  

 

Uma história pra vê como que a gente são tão desvalorizado que entristece a 

gente: Marco Antônio Kinkin, era coordenador da Igualdade Racial, época 

do Bernardo Rossi. Eu tava saindo da presidência, tava passando pro outro: 

‘A                v    p     z   q       v       z       v      í,     

   j    ,           q ê’. F l  : b l z .        p   A    l  , p          v   , 

conversou com as mulher (...), se trazer, nós faz tudinho. Aí chegou ele ali, já 

        p  p    , ‘é q       v     z     p     ,   l                ’. Aí 

 l       l     p     . Aí         l   q  . Aí      p    ,         : ‘R    

X’, v       ,     v       . E     ‘R    X’, J      . Aí       depois, aquele 

q       p    , ‘N     ’,  í          ‘N     ’  l , p        ,       , é     

político, maluco. Chegou com bandeira, chegou com tudo o cara [Denise]: 

“   q       ép        l     . [A   ]: “Aí p    ,         l , aí ele veio 

andando pra cá eu f l  : ‘ p       ,        q               ,              

q             v    p        q  ’  ô,      é q                           

comunidade cara. Ele arrebenta a gente. Eu falei: ele arrebenta a gente. Tira 

a credibilidade todinha da gente em frente da comunidade. Tira, porque se 

tivesse falado antes, a gente ia chegar pra ele e ia falar: ia acontecer isso e 

aquilo, não era aquilo. Eu falei: já que tá aqui, nós estamos querendo aqui 

meu amigo. É deputado, era treze de maio, então, nós estamos precisando 

aqui: duma academia, porque que a gente vê um monte jogada aí que 

ninguém usa, essa academia pra idoso, nós tem hipertenso, tem diabético, e, 

é um jeito de, vamo usar. N  ,    v            ’          l   p             

       . ‘N  ,    v           ’. Aí   q    encima. Aí ele falou ass  : ‘ ô 

cara, eu vou conseguir pra tu sim, mas eles vão até me chamar de maluco, 

b                                            p      p      ’. Aí        

falei mais com ele. Aí também foi preso também. Ele falou. (Informação 

Verbal)
28 

 

Nesse relato extenso e profundo sobre as promessas políticas feitas à comunidade, 

além de descredibilizar a própria liderança indica também uma forma de profundo descaso 

com a comunidade local. Sem nenhum esforço, apenas pela constatação dos fatos fica claro 

que a própria comunidade já não mais sustenta as promessas políticas pois estas vem 

carregadas de interesses subalternos e, de um modo geral, com desvio de dinheiro público.      

No Quilombo da Tapera a música, enquanto resgate e afirmação da identidade 

pode ser vista como resistência/existência em território negro? Quais manifestações 

artísticas compõe essa resistência/existência? 

 

                                                 
28 

 C                 p   A    [Líder do Quilo b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

126 

 

A música, eu acredito que seja assim, a música, não só no quilombo da 

Tapera como é, em todo lugar, mas eu acredito muito porque, igual nós aqui 

tem, temos o nosso grupo de pagode aqui que é uma coisa que num canta é, 

só o samba, mas, eles canta é, o pagode deles mas sempre que tem essa roda 

acaba estando o grupo todo. Aí já é fortalecimento. Aí tem o forró nosso da 

comunid    q                       . ‘A , q       é  ú          v       

negro, sei lá, vão falar. Mas nós aqui fomo criado desse jeito e era um jeito 

de se manifestar, de tá todo mundo junto onde fazia seus forró desde de 

antigo. E aquela parte de luz de lamparina, comendo inhame cozido, 

comendo aipim, comendo rosca, tomando café, é um jeito da gente tá se 

unindo e fazendo nossa manifestação, porque foi desse jeito entenderam lá 

trás.  (Informação Verbal)
29 

 

Quando questionado sobre a música a pergunta foi: No Quilombo da Tapera a música, 

enquanto resgate e afirmação da identidade pode ser vista como resistência/existência em 

território negro? Quais manifestações artísticas compõe essa resistência/existência? 

Em suas respostas, há uma compreensão de que, por vezes, há uma expectativa que a 

resposta será relacionada a danças típicas dos africanos ou afrodescendentes antigos que, nos 

quilombos, mantinham tradições como danças do jongo, dentre outras. Mas, neste estudo há 

uma clara compreensão de que os intercâmbios culturais com o branco foram normalmente 

acontecendo dentro dos múltiplos cenários dessas comunidades quilombolas e, nem por isso, 

as descaracterizam como quilombo. 

Para pensar o conceito de diferença e identidade Las Casas (2018) lança mão de uma 

série de atributos antropologicamente relevantes para o conceito de território étnico: 

 

O direito à diferença está no campo da identidade, e este, por sua vez, 

vincula-se ao direito a um território étnico, ou seja, um território capaz de 

garantir não apenas a sobrevivência física das famílias que pertencem àquela 

comunidade, como também a continuidade de suas correntes de tradições 

culturais e maneiras próprias de se relacionar com o meio envolvente. (Las 

Casas, 2018, p.23). 
 

Portanto, há que se falar sobre a sobrevivência da identidade que, assumindo-se como 

identidade de direito tem a possibilidade de traduzir suas culturas à medida que a reafirma. 

Nisso, o processo educacional tem um papel muito importante quando atrelado a uma série de 

ações na direção da garantia de Direitos Humanos aos quilombolas que, enquanto importantes 

para que a nação brasileira resgate sua própria história haja a indicação de que rememorar o 

passado auxilia no processo de revisão histórica para que não se cometa os mesmos equívocos 

de antes.  

Assim, entender o território étnico por trás do quilombo não é algo que possa ser 

reduzido a uma escala material, da terra ou do mero estabelecimento de uma comunidade no 

lugar, mas envolve aquilo que simboliza cada objeto nesse território, sua arquitetura, sua arte, 

e os elementos materiais e imateriais que constituem sua cultura.  

O que é interessante é que, há na memória coletiva o fatos dos antigos quilombolas 

  z          ,             A   ,   “l z    l z    l  p     ,                  z   , 

                                                 
29 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

127 

 

comendo   p  ,              ,            é”,           q             l      é         

também por outros elementos que não tão somente àqueles que estão presentes em outras 

comunidades quilombolas no Brasil.  

 

O nosso forró era na sanfona. O tio do Adão, falecido seu Manoel que tocava 

na sanfona e os menino batendo pandeiro. Eu sinto também agora falta do 

que a gente assim antes tínhamos, o grupo de jovens que, de dança, sabe. A 

gente tinha a parceria com a Micheline que era professora de dança do nosso 

grupo jovem, aí isso nós perdemos, e tentar resgatar de volta esse grupo. 

Jongo não temos não. Teve uma época que teve até capoeira aqui que meu 

irmão na época ele fazia, dava aula pras criança sabe. Mas também parou, 

não voltou mais com esse resgate. Era hip-hop, era jongo que fazia com as 

criança. Tem até na internet, se você entrar, tem até foto. Foi a primeira vez 

que foi até o Afro Serra que convidou as criança. A primeira vez que teve um 

grupo negro em Petrópolis dançando na maratona, primeira maratona que 

teve em Petrópolis. E, é assim, foi aniversário de Petrópolis eles nunca 

convidava as pessoas negras pra tá indo participar a e o nosso grupo foi um 

dos grupos que participou. (Informação Verbal)
30 

 

Mesmo sem a constatação da dança do jongo, a capoeira e outras danças sempre 

fizeram parte da comunidade, pois, como negros se sentem participantes do modo brasileiro 

de expressar pelas danças e pelo corpo o que sentem e alegria que compõe o cotidiano da 

própria comunidade. Por outro lado, não podemos deixar de considerar as causas da 

desconstrução, invisibilização e negação que demarcam a relação colonial com os povos 

negros. Assim como, é necessário acrescentar ao debate o contexto político de se tratar de um 

‘     íp     p    l’,   b      l ê           p              descendentes imperiais e o que 

essa situação gera em uma sociedade demarcada pela colonialidade. 

Dessa maneira, a expressividade marcada pela arte é também algo que faz com que a 

comunidade tenha suas próprias formas de expressão e demarcar seus gostos e interesses 

diversos.  

Nesse caso, o forró, o hip-hop, as danças jovens e uma série de outras referências 

foram compondo o cenário estético da concepção de arte da própria comunidade portanto, não 

se pode afirmar que, pelo fato de não haver o jongo isso descaracteriza a comunidade, pelo 

contrário, o que se vê é o interesse da própria liderança em manter a ancestralidade e o modo 

como podem ser caracterizados em suas expressões artística. Durante a fala, movimentos 

negros são destacados como Afro Serra que buscou vinculações entre a comunidade e modos 

próprios de expressão artística. 

Na busca de maior identificação identitária da comunidade foi questionado: É possível 

falar que a ausência de alguns traços culturais determinantes da identidade negra no 

Quilombo da Tapera dificultaram sua caracterização enquanto comunidade 

remanescente quilombola? 
Em sua Resposta Adão afirmou: 

 
Então, eu, sobre essa, essa questão aqui eu acho que, é, até dá uma segurada 

um pouco na, na identidade, mas, é pra atrapalhar não que um pouco de 

                                                 
30 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

128 

 

característica nós já tinha porque é eu quero ver chegar desde quando chegar  

desde do primeiro pesquisador e chegar e perguntar o quanto tempo tá. A 

comunidade existe quando Petrópolis tinha quatro anos. É mais de 150 anos. 

É então, a resistência já é, já mostra a característica. É porque, quero ver as 

pessoas é existir e resistir do jeito que nós resistimos é, sem água encanada, 

sem o saneamento básico, sem a estrada adequada é, sem energia elétrica, 

em Petrópolis, não é qualquer canto não, no momento de hoje. Isso é, é, e a 

relação que nós temo com a terra também. Isso tudo nós resistimo por causa 

da relação que nós temos com a terra. E até a tragédia nós morava em casa 

de pau a pique, terra batida. O quê que  a gente pode fazer se uma tragédia 

natural veio acabou com tudo e o município veio e construiu essas casas? Foi 

desse jeito, é o que nós podemo. E, é a nossa união.  Quê, que  vê muito aqui 

fora e até assusta muito a gente, é um querendo passar por cima do outro. E a 

gente aqui não, a gente aqui é um ajudar o outro (...). A dor do outro é a 

minha dor. E a gente tá sempre um conta pra ajudar o outro sabe. E, tipo da 

relação com a terra que nós temo aqui. (Informação Verbal)
31

 

 

É interessante que a dificuldade de caracterização ou reconhecimento público do 

Quilombo da Tapera não se justifica e, de acordo com Adão tem existência há mais de 150 

anos. Em sua fala ele afirma que a existência é resistência e que essa resistência envolve a luta 

por melhores condições de vida da própria comunidade com a disponibilização de água 

encanada, saneamento básico, estradas e energia elétrica, o que o município não disponibiliza 

como necessário.  

De todo modo, ao relatar uma tragédia ocorrida numa outra região do próprio 

Quilombo onde habitavam, Adão afirma que as casas de pau a pique de terra batida que, vale 

destacar, trata-se de uma técnica construtiva ancestral, foram destruídas numa catástrofe e 

que, o fato de terem sido removidos para outra parte do território não os descaracteriza.  

Foto 10 - Casas de pau a pique no Quilombo da Tapera antes de 2011. 

 
Fonte: Fotos do Autor tiradas do Acervo da E. M. Dr. Theodoro Machado. 

                                                 
31

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

129 

 

 

Foto 11 - Casas construídas no Quilombo da Tapera depois de 2011. 

 
Fonte: Fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023. 

 

Com isso, a reconstrução dessas casas foi feito dentro do possível mesmo que isso 

tenha descaracterizado a ancestralidade das construções que haviam anteriormente. Em outro 

momento ele afirmou: 

 
Igual, muitos querem comprar terra igual compraram posse indevido dos 

nosso. Tentaram comprar a nossa, nós, nós não vende de jeito nenhum. É a 

relação que nós tem com a terra desde de lá de trás, de nosso antepassado. 

Que a gente se assusta porque, o pessoal vai aí fora compra a terra hoje por 

dez mil, ofereceram cem mil amanhã e já tão vendendo aí não tem relação 

nenhum com a terra, eu acho. E do outro ponto acaba atrapalhando né 

porque que a gente acabamo perdendo um pouco da nossa parte cultural 

aonde a gente trabalha pra ter o resgate pra vê se fortaleça mais é, quando 

chega as pessoas aqui que acha que vai chegar agente morando na casa de 

pau a pique, vai tá usando a calça no meio da canela, descalço. Mas não. 

Mas é gente e, como é que pode, que eu falei, todo mundo pensa e se evolui 

né. Não adianta a gente ficar parado lá no passado. E, que eu vejo com meus 

irmão das outras comunidade quilombola, são tudo desse jeito, vai todo 

mundo, vamo seguindo, não tem, não tem como. Só que as pessoa usa isso 

pra ver se não é fraqueja mais falando que, não pode ter uma antena, não 

pode ter internet é, é desse jeito. Mas eles faz desse jeito é pra tentar é, 

enfraquejar a gente. É, a gente tem que ficar atento. Eles fala é isso que a 

gente quer pra ganhar terra. Aí a gente é, usa desse jeito, fala que é 

comunidade quilombola pra a gente ganhar terra. Mas eles não vê a relação 

q                       . N   vê lá   á  ,   q   p        lá   á . ‘A , q   

   , v v      pl       ’! H j          l    p          á                      



 

130 

 

comunidade autossustentável. (Informação Verbal)
32

 

 

Em sua narrativa há um inconformismo do não reconhecimento legal adequado à terra 

q         p      q     p     é   q   A            ,      j , “    l     q                 

            lá      á ,              p      ”.  

Por fim, em sua forma simples de narrar sua ancestralidade e aquilo que os pertence 

Adão refaz um percurso sociológico de seus antepassados indicando que a comunidade 

avançou e não deixou suas raízes pelo fato de existir antena parabólica, internet, pois, o que 

está caracterizado na ancestralidade quilombola são suas origens que fazem profunda relação 

com a própria terra, conviver nela, plantar e ter essa comunidade autossustentável. 
 

Todo mundo tá querendo trabalhar dentro da comunidade mas nós estamos 

num sistema. Não adianta a gente largar o que a gente tamo fazendo hoje e já 

tentar viver só daqui não dá. Mas uns tempo atrás é, uns vinte anos atrás 

vivia de plantação mas como é que escoava a produção? O acesso, não 

acesso. Era lombo de cavalo, tava chovendo, não tinha como levar. Aí tu vê 

teus filhos, como é que tu vai, vai começar, é, sustentar teus filhos? É 

   í  l”.  [D     ]: “      vô q      p        l,     p     v  q            

 l                    ”. [A   ]: “É, q      p    v    l           

comunidade era carrinho de mão e lençol. Botava no lençol, um garrava um 

na frente. Quando falecia alguém dentro da comunidade, o corpo era tirado 

desse jeito. Botava dentro de um lençol, um pegava na frente ali outro atrás 

pra poder levar. Não tinha como. Mulher grávida ganhava neném, ia lá pra 

ter o parto. Antes ganhava dentro da comunidade. Depois foi evoluindo 

nesse negócio da condução, hospital. Hoje é a te um perigo (...) até uma 

parteira fazer e não tem, na comunidade não tem. Mas é até um perigo fazer 

é, aqui dentro da minha casa alguém parir e ter um filho aqui mas vai pro 

hospital. Ia pro hospital, saia um correndo pra pedir carro aí (...) no meio do 

caminho, ia divagazinho quase ganhando criança ou então botava nas costas. 

E quando ganhava filho lá no, no hospital, aí dava os três dias eu acho pra 

vim pra casa, e vinha pra casa, saltava ali em cima que era mais ponto, era 

quase uma dia pra chegar em casa quem fazia cesárea  que tinha andar, não 

tinha jeito. (Informação Verbal)
33

. 

 

Em outro momento traz a indignação e o modo como o poder público lidava com a 

comunidade desde muitos anos antes, p   ,            q   “q        l      l  é            

          ,      p                   j    ”           q    l          v                     

próprios mortos e                    l    l   q   “  l      áv         v     é ,    lá p   

ter o parto.  

A          v                      ”           q    p                l             

deveria exigir do próprio Quilombo que a forma como lida com seus mortos seja igual a cem 

anos atrás  ou que as mulheres grávidas tenham que ter seus filhos com o apoio tão somente 

de parteiras.  

                                                 
32 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 
33

  C                 p   A    [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [e     p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

131 

 

Isso, por si só, não caracteriza o Quilombo, pois é direito dos quilombolas utilizarem 

os recursos disponibilizados no hospital público. E que, mesmo assim, quando a mulher tinha 

seu filho tinha que andar uma longa jornada até chegar em sua própria residência, dada a 

imobilidade de acesso ao próprio Quilombo. 

Também, contribuindo com a questão, Denise afirma: 
 

(...) agora o prefeito colocou uma van pra levar pra levar as, as mães e os 

filhos pra casa. Acabou de ter alta agora tá levando pra casa. Falei, quem 

dera se nessa época tivesse (...). Mas também não ia adiantar, a gente não 

tinha estrada. Eu acho que nem com helicóptero, porque não tinha nem lugar 

para parar helicóptero, a gente era abandonado mesmo. (Informação 

Verbal)
34

 

 

Assim, o descaso público revelado por Denise foi um grande entrave e ainda é sobre 

vários aspectos, pois a falta de recursos mínimos necessários ao desenvolvimento da própria 

comunidade afeta a todos, por isso a luta da própria comunidade.  

 

Mas eu vou te falar uma coisa, eu tô te contando isso tudo, mas, eu te falo do 

fundo do meu coração, mas sabia q               l   ” [D     ]:  a gente era 

mais feliz e não sabia! [Adão]: Cara, sério mesmo, sério, era, pô, sem 

brincadeira, era todo mundo junto era brincadeira toda! Agora, da certa hora, 

todo mundo dentro de casa. Era toda semana era forró, era brincadeira, é 

pique é peque esconde, pique bandeira, amarelinha, era desse jeito. A gente 

era feliz. Não tinha uma estrada que, atrapalha nas outras coisa, não tinha 

energia mas era (...). [Denise]:  era lamparina. [Adão]: Os forró, fazia os 

forró, ia até de manhã. Era lamparina, depois mudou pro lampião. Foi 

evoluindo. Era barraca coberta com folha de bananeira, se chovia molhava 

tudo mas que alegria, que alegria (...). [Denise]: Mas antes da chuva, antes 

da chuva de 2011 nós fizemos um forrozão pro Sr. Jorge, 60 anos né. Sr. 

Jorge estava fazendo 60 anos. Aí eu falei pro Sr. Jorge assim: Sr. Jorge essa 

noite eu tive um sonho com o senhor (...), sonhei que Tapera tava acabando 

q     v     v            l    l  : ‘ á   l          ,               nta 

    ,                      (...)’. Uma semana antes eu tive esse sonho e 

falei com ele. Aí  l ,  í  l    l  : ‘   ,                      ’,  í          . 

Em 2011 a gente ainda vivia assim. A gente tinha nossa casa de pau a pique. 

(Informação Verbal)
35

 

 

A           b      D             q   “                   l z         b  ”,    

referindo ao cotidiano da própria comunidade as brincadeiras que ela e Adão destacam mesmo 

                                                 
34

  C                 p   D      [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 
35 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 

 

 

 

 



 

132 

 

quando não havia estrada nem energia elétrica.  

Esse passado foi alterado com a chegada da tecnologia, mas que junto dela, o sonho 

revelado por trás do cotidiano e da luta de seus moradores tem profunda relação com a 

arquitetura, com as linguagens, brincadeiras, festejos e uma série de acontecimentos que 

fizeram parte de suas infâncias e juventudes.  

Por isso, ao relatar sobre a barraca coberta com folha de bananeira, a lamparina e o 

forró, trazem consigo linguagens e memórias afetivas que fazem parte de um tempo que vem 

sendo ressignificado e que deveria ser considerado pelo poder público para fins de 

reconhecimento dos moradores do Quilombo e de sua terra. 

É interessante que Denise afirma que dias antes de acontecer à destruição das casas 

por uma forte chuva havia sonhado e relatado a um dos moradores que essa chuva destruiria 

todas as suas casas. Isso aconteceu pouco tempo depois e vem sendo relatado como uma 

experiência que teve diante da tragédia e do ocorrido.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

133 

 

Figura 12 - Reportagem sobre a tragédia de 2011 e suas consequências em Tapera 

 
Fonte: Biblioteca Municipal de Petrópolis 



 

134 

 

De todo modo, há uma relação profunda com esse passado, pois o trauma causado pela 

tragédia natural também vem carregado de outras tragédias que, no âmbito político, reiteram 

formas colonizantes que invisibilizam o Quilombo ou, os utilizam para fins alegóricos em 

datas comemorativas. 

 

Aí o Adão tinha um geradorzinho, que a patroa dele deu pra ele (...), mas só 

podia ter luz assim, à noite na hora da novela, novela e jogo [Adão]: 

Primeiro era bateria e queria ver as bateria. Aí ia carregava as bateria subia 

isso com o peso, botava. Aí, ligava novela, minha mãe, botava lá na casa da 

minha mãe, bateria de carro. Aí ligava, dava para quinze dia, desse jeito. Aí 

ligava a novela das seis, que era só Globo, só pegava, por causa da antena 

né? Ligava na novela das seis, aí dava aquele jornal de quinze minuto, 

corria, desligava. Nós não via reportagem, tinha que vê.  [Denise]:  Isso em, 

isso de 2010, 2011, era assim. [Adão]: Aí foi o gerador, foi o gerador. Botava 

ele, aí eu, eu puxei, mesmo que ele não aguentava mesmo assim eu dividia, 

botava peso nele, aí, ligava na hora da novela pra ela ver desligava e na hora 

do jogo que eu gostava de ver meu flamengo. Aí eu botava nessa hora. É 

brabo cara. Mas era, é o que estou te falando. (Informação Verbal)
36

 

 

Dentre os recursos que chegaram à comunidade, Adão era um senhor que tinha um 

gerador que, movido a bateria, permitia que a comunidade assistisse novela, jogos e que essa 

bateria precisava ser carregada para todos pudessem assistir a novela das seis da Globo. Logo 

em seguida assistiam o Jornal e era um momento de encontro coletivo partilhado por todos. 

 

Aí, ia no mercado, comprava as coisas, não tinha cavalo que eu nunca fui 

bom mexer cavalo, eu não conseguia cavalo. Pô, trazia de quilinho de 

quilinho porque não tinha como o homem de carro vim, de trazer. Aí, ah, vou 

fazer compra! Deixava lá embaixo, trazia o, porque não aguentava trazer 

tudo. Gás que as vezes tava chovendo assim, que a gente nunca cortamo 

galho perto de casa. A gente sempre fomo buscar as árvores secas que já 

estava seca no meio do mato. [Denise]: A gente tinha o fogão de lenha, mas 

assim, tinha que ter o gás porque se tivesse chovendo (...). [Adão]: Mas tava 

chovendo assim igual esses dia tudo, esses dia tudo, não tinha como usar a 

lenha se não tivesse estocada. Trazia o gás, aí descia com ele nas costas lá 

(...). Eu, pra tu vê, eu tô com quarenta e dois anos, tem pouco tempo, casei 

tinha vinte e um anos, então, vinte quatro anos. Desse tempo pra cá. Eu, é o 

que sempre falo, eu e o irmão dela novo. É muito recente isso. É muito 

recente. Não é que a gente tá contando uma história lá de trás, lá que pô.  

Imagine meu pai quê que meu pai  passou  lá trás. Meu avô, o quê que o meu 

avô passou lá trás. O quê que o meu avô passou lá trás então. Com certeza a 

luta foi bem mais pior. É por causa disso que a gente não pode deixar a 

peteca cair de jeito nenhum, não pode não. Podemos não. (Informação 

Verbal)
37

 

No relato de Adão fica claro que os recursos foram chegando aos poucos como o 

                                                 
36

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003.0 
37 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

135 

 

fogão a gás, a luz elétrica, e que o transporte possível sempre foi a cavalo, por não terem 

estradas. Essa relação entre o transitar dentro do próprio território e as dificuldades vividas 

por eles indica que, de certo modo, essa comunidade viveu e vive com poucos recursos dentro 

de um isolamento que aparece cada vez mais dentro de suas falas.  

Q             q   “  q ê q        vô p      lá    z      ”             l    q        

ancestrais tiveram para manter o território ocupado e terem direito ao solo, entende que não 

podem deixar de lutar por esse direito e de serem reconhecidos legalmente em relação à terra. 

Isso envolve um sentimento de pertencimento coletivo e que, no âmbito individual move 

esses quilombolas na direção da luta e da exigência por uma determinação clara. 

 

Eu acho que sim sabe por quê? Porque antes, minha mãe conta, seu Jorge 

conta que a aqui tinha as pessoas era da parte da Umbanda. E, isso faz muita 

parte também da cultura quilombola. Mas só que aos poucos as pessoas 

foram (...), mistura de religiões. Não tem mais o candomblecista e nem 

Umbanda só tem a Católica e a Evangélica. Mas só que eu assim, eu  vejo 

que Deus é um só (...) e, muitas pessoas quando chegam aqui vê que isso não 

tem, por isso não ter eles falam, acham que a gente não é uma comunidade 

quilombola. Mas não é a religião (...), mas também é a luta, a resistência de a 

gente estar aqui tanto tempo resistindo sem energia elétrica, sem saneamento 

básico, e, é tentando resgatar nossa cultura, né? Tamo aqui resistindo muito 

tempo tentando resgatar a cultura. Igual uma moça veio aqui uma vez 

chegou aqui viu que a gente, tinha parabólica, b     [...]: ‘  , v  ê     

parabólica? Ah, não gostei de ter conhecido a comunidade de vocês. A 

              v  ê      é             p     p q  ’. C         ? N   é 

porque nós somos é comunidade quilombola que a gente não pode ter essas 

melhorias né? Eu ainda falei com ela na época é, eu graças a Deus por ter 

energia elétrica agora e ter internet e ter a minha parte da, como é que se fala 

meu Deus, é tecnologia, porque agora eu to vendo seus comentários racistas. 

Ela   l  : ‘   ,     é        ,     é        . É p  q         v     q   

vocês, comunidade quilombola não é assim (...)’. F l     q               

pode se vestir do jeito deles. Como assim? Nós também somos quilombolas, 

mas somos seres humanos né? Somos pessoas como eles. (Informação 

Verbal)
38

 

 

Como abordagem sobre o aspecto religioso que possa caracterizar a comunidade 

quilombola, Denise apresenta a sua e reafirma que, o direito à escolha religiosa é um direito 

constitucional a todos e que o fato de escolherem outras religiões que não de matrizes afro-

brasileiras não descaracteriza o Quilombo ou a herança ancestral quilombola.   Segundo 

ela há a clareza de que a resistência se dá em muitos aspectos que não apenas o religioso. Por 

exemplo, quando ouviu de uma pesqu           q   “v  ê   ê  p   b l    ?”,      l       

dizer que as melhorias não invalidam as ricas construções deles pois, como reafirmou, trata-se 

   “      á             ”.  

Quanto a isso, a concepção de racismo de Denise é aquela que tende a enfrentar a 

estereotipia, própria das bases que constitui o preconceito e sua manifestação. Também, 

              l  q        z q   “                     é,       p             l  ”, 

indicando sua consciência política acerca de sua própria humanidade e que sua identidade 

                                                 
38 

 C                 p   D      [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [em resposta à] entrevista 

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

136 

 

amplia essa humanidade sobre vários pontos de vista. 

Entendendo então as conexões entre a ancestralidade e os aspectos remanescentes da 

cultura quilombola foi questionado: Quais caminhos os moradores da comunidade 

remanescente quilombola têm buscado para resgate identitário de modos de socialização 

de seus ancestrais? 

 

Ah, a gente vêm fazendo muitas pesquisas. Eu fiz na época também, 

trabalhei assim, a árvore do ITERJ, pra fazer o, a nossa árvore genealógica. 

[Adão]: É isso mesmo, é pesquisa mesmo que é a única coisa que nós pode 

tá fazendo que a comunidade, quando a gente abrimo o olho pra gente entrar 

nesse movimento é, os mais antigos já tinha tudo ido embora, já tinha 

falecido. Aí, o problema nosso que nós (...), a melhor história, a melhor 

pesquisa pra nós dentro da comunidade é a oralidade, um passando, um vai 

passando pro outro. Aí um pouco a gente tá conseguindo com meu pai que 

ele vai falando, as vez a gente consegue já e anota, já vai anotando. Nós 

vamos fazendo isso pra a gente tá, por que, isso é uma coisa também que nós 

sentimo muito, sentimo, faz muita falta pra gente. Mas aí a gente vem 

buscando, vem buscando, vem buscando o, é , é desse jeito. Aí tem outros 

que saíram pra fora que é mais antigo sabe a história. Igual, nós não qué que 

eles volta mas nós tenta, nós tenta trazer, anota, vamo fazendo desse jeito. 

Porque é, que é uma luta muito grande. [Denise]: Por isso que eu falo, as 

vezes quando as pessoas vem e a gente contando  a nossa história é isso 

também depois vai ser pros jovens né? Já vão ouvindo as histórias e vai 

passando de geração pra geração. [Adão]: A gente tenta passa pro jovem mas 

nem todos é que nem, segura mas aí a gente tenta falar que uma hora podem 

precisar né? (Informação Verbal)
39

 

 

É interessante que em seu depoimento, a experiência de ter construído uma árvore 

genealógica, partindo dos elementos trazidos oralmente pela cultura faz com que o resgate 

registrado das vivências de gerações anteriores componha dados que, para fins de 

reconhecimento do Quilombo, são fundamentais.  

Ao mesmo tempo, a preocupação de repassar as histórias e experiências para as 

próximas gerações é algo que faz parte do cenário e da cultura local, pois, de pai para filho 

vão demonstrando como o Quilombo é importante e características fundamentais para a 

própria existência cultural deles.  

Isso indica que, se a cultura for negada nega-se também os indivíduos e quando 

resgatada, resgata também os indivíduos que, como quilombolas, manifestam seus interesses, 

perspectivas de vida e fundamentações epistemológicas próprias. Isso independe se as roupas 

que utilizam hoje não são as mesmas dos escravizados há mais de cento e cinquenta anos, 

nem mesmo se suas casas não são mais aquelas que sujeitas a uma série de dificuldades foram 

substituídas por tijolos e concreto.  

Logo, essa relativização necessária faz com que entenda-se que, assim como outros 

grupos étnicos como os povos indígenas, os quilombos sejam compreendidos dentro da 

atualidade social e das condições materiais concretas de vida.   

Também foi questionado: Quais estratégias de resistência e enfrentamentos à 

manifestação do preconceito racial no quilombo são identificadas? Há manifestações de 

                                                 
39 

 C                 p   D      [Líder do Quilombo da Tap   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

137 

 

preconceitos contra vocês? 
 

É, tem assim, a gente, não é, diretamente a nós de manifestação né? Já foi, 

eu ach  q   já       é      p    p  q                 v         , ‘A   

quilombola, é lá da Tapera assim de um jeito pejolativo mermo, pra bota a 

gente pra baixo. Agora não, mas tudo também é porque a gente não sabia 

agora a gente sabe falando né. E a manifestação é o quê? É a gente contando 

nossa história é, a gente, o conhecimento, a gente procurar o conhecimento 

pra gente saber o que a gente, o que a gente tá falando e fortalecendo nosso 

jovem (...). Porque quem sofre mais com esse tipo de coisa eu acho são os 

jovem. Aí, as vez não quer se enturmar naquela turma porque eles faz isso 

faz aquilo. [Denise]: A monitora teve preconceito com eles por que foi: o 

escolar pegava eles lá embaixo onde você parou e teve um dia que ela falou 

que não ia subir com eles porque ‘            l           l    ’. 

Eles pegava aqui, tava pegando aqui só que nesse dia deu pobrema é, falou 

que é a chuva que  não ia subir por causa da chuva e que num madaram eles 

morar longe. Aí eles me ligaram chorando da escola e falou mais umas 

coisas lá e o motorista ficou falando eles não entenderam, me ligaram da 

escola eu falei: pera aí que eu vou aí. Fui lá, chamei ele na escola que, graças 

a Deus na Teodoro ali eu sempre tive, eu tava sempre lá, agora to até 

voltando de novo que eles me chamaram para mim tá, que eu ficava muito 

encima que o Douglas estudava lá ainda, mas, não era (...). Aí pegou falei 

      (…) posso falar com a Márcia, ela é professora de História, sempre me 

ajudou a diretora ,ela. Adjunta, dona Renilda, também conhecida desde 

criança, antiga ali, aí eu falei: posso falar? Aqui, aconteceu isto com as 

criança aconteceu isso, isso aquilo eu queria saber o quê que a escola pode tá 

fazendo porque também isso é, impl              l     bé . ‘A     ,     

      q ê q  ’,      l  : v                 ! Aí    ,            l     ‘A    

    p          ’,     alei: agora já era, já liguei, já to indo pra lá! Aí eu 

sentava assim de frente da cama e denunciava memo. Os outro falava: ‘ ú 

     ê          ?’ Ué,   q ê q      p       z  ? Aí foi, aí caçou a menina 

eu falei: eu não quero que manda ela embora não mas tem que vê com ela 

que uma pessoa que faz isso não é preparada pra trabaiá com criança. Aí teve 

lá (...) nem sabe, nem a comunidade sabe. (Informação Verbal)
40

 

 

Adão retrata que a forma pejorativa com que são tratados muitas vezes indica a 

insistência da manifestação violenta do preconceito sob diversas formas e que, segundo 

Denise, um fato que lhe veio à mente foi quando a rota escolar não quis levá-los até a 

residência pelo fato de ser longe.  

A grande questão é que se a escolarização é um direito e uma garantia necessária a 

todos, compete ao poder público disponibilizar recursos para que essas crianças tenham o 

adequado transporte escolar como prevê a Lei de Diretrizes e Base da Educação Nacional, Lei 

9394/1996.  

Adão reitera a mesma questão indicando que o transporte escolar afirmou que não ia 

subir por causa da chuva e que essa postura foi entendida como um descaso em relação à 

própria comunidade.  

Ao reclamarem, ouviram o quanto foi preciso uma ação conjunta da Escola e da 

                                                 
40

  Comunica          p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

138 

 

Direção para que houvesse uma solução do caso e que, sem a busca por direitos essa 

comunidade não teria a resolução de uma série de problemas como foi possível em algumas 

ocasiões.  

De um modo geral, a luta e a resistência de adão e Denise como casal de líderes da 

comunidade faz toda diferença no coletivo das ações e movimentações políticas em prol dos 

Direitos Humanos que lhes cabem. 

 

O diretor da empresa veio aqui pra falar, me ofereceu um monte de coisa eu 

falei: não, não quero nada não só quero que dá um aperto nela mermo, 

coitada veio aqui (...). Aí tiveram a reparação deles, eles tiveram de arcar 

com uma coisa das criança, as criança tiveram um dia no Museu do Amanhã, 

conheceu lá o negócio da Marinha, sei lá, Cais do Valongo aí aproveitamo 

levamo um grupo pra lá assim.  Aí fizemo essas coisinha assim. E tem a 

parte do preconceito é mais assim memo né? Dos outro falar. A estratégia 

nossa que a agente acha é isso o que nós tamo fazendo hoje aqui. É, tá 

falando da nossa cultura, do nosso jeito [...] e tá sempre e é o que fortalece a 

gente, a nossa união de sempre, a gente tá sempre falando e fortalecendo 

nosso jovem. Que as veze os outro usa muito a gente com preconceito contra 

a gente também têm a falta de informação. As veze não sabe. Tem uns 

porque que eles são ruim memo são ruim memo que, sei lá, é não vê o outro 

como ser humano sabe?  Mas só que o outro já vê já falta de informação. Aí 

a gente vai lá explica não: é assim. Aí acaba entendendo, sei lá o que se faz 

que não entende também, não sei (...) o preconceito vem de outros negro 

encima da gente também. A gente sente , é desse jeito. [Denise]: É igual a 

Eva também, a Eva passou por isso, por preconceito. Ela é mais escurinha do 

que eu e o Adão, a irmã do Adão. A mulher virou pra ela e falou que ela era 

muito branquinha p       q  l  b l . (...) ‘    D           l   (...)       b  

           ’. É isso aí mesmo não deixa não, não abaixa a cabeça não. 

(Informação Verbal)
41

 

 

Ao relatar que o diretor da empresa de transporte escolar foi até a comunidade oferecer 

uma série de reparações houve também muitas promessas e que, de certo modo eles 

entenderam que há relevância quando reclamam e que mostram o quanto estão insatisfeitos 

em relação a esse serviço tão essencial para o desenvolvimento das crianças em período 

escolar.  

Isso aconteceu, por exemplo, quando a própria empresa de ônibus levou as crianças no 

Museu do amanhã e essa experiência pareceu, de acordo com Adão e Denise um modo 

reparador que evitasse algum tipo de denúncia pública em relação à própria empresa. De todo 

    ,              q   “  p           v                                        bé ” 

Adão e Denise entendem como os negros do Brasil ainda sofrem com o preconceito e racismo 

estrutural e que as classificações, muitas vezes se dão em relação a nítida manifestação de 

violência em relação à própria pele.  

I          l    q            l            “ l            b   q      p        

q  l  b l ”                             p           q   p              l          ualidade 

social. Há que se pensar que a mera constatação ou o reconhecimento do Quilombo enquanto 

comunidade histórica não garante, por si só, que o preconceito seja rompido na estrutura e 

                                                 
41

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

139 

 

formas de convivência mas que é no processo de socialização e de maior visibilidade que 

podem exigir direitos e forma humanas da sociedade lidarem com eles.  

Quando questionado sobre as dificuldades relacionadas à titulação terra, foi 

perguntado: Pelo que estudei, vocês ainda estão com dificuldades na titulação da terra 

quilombola. Quais caminhos vocês têm seguido para buscar esse direito? 

 

Tem dificuldade muito grande né?  Em todo o Estado não sei a nível 

nacional, mas a nível estadual as dificuldades são de todas as comunidade. O 

nosso caminho mais fácil que nós tão procurando fazer pra fortalecer a gente 

é que o Ministério Público é ficar a frente de tudo, até a frente da 

comunidade porque que as pessoas respeita muito o cargo né? Então é por 

causa disso. Mas mesmo assim, aí essa semana já falamo com o secretário 

que tá hoje o Ronaldo Santos que é o Secretário de Povos Tradicionais e 

Quilombolas do Governo Federal e pedi a prioridade, ele ficou de vê essa 

semana prioridade pra comunidade, pra nossa comunidade pro quilombola 

da Tapera, mas tá muito difícil, muito difícil.(Informação Verbal)
42

 

 

Eu tenho articulado assim também com a ACQUILERJ, quando eles fazem  

algum movimento eu participo, CONAQ [...] quando eles fazem um 

movimento eu participo do evento (...), Adão participa da reunião, vou eu 

também, quando eu posso participar eu participo das reuniões. A gente tá se 

articulando, as comunidades tão se unindo porque a ACQUILERJ é a 

Associação das Comunidades Quilombolas do Estado do Rio de Janeiro 

então aí elas chamam as lideranças e assim, quem tá muito ativo nessas 

partes também, desses pedidos de titulação é as mulheres das comunidades. 

Então a gente tá se unindo (...). E tem também o grupo das mulheres 

quilombolas do Estado do Rio, aí eu participo do grupo e a gente vai 

passando uma pra outra né? Aí a gente tá se organizando porque tem que tá 

organizado também nessa parte né? Aí pergunta: ‘Ah, como é que tá o 

andamento da sua comunidade, como é que tá sendo’? Aí agente vai 

passando uma pra outra. Dali ela vai, aí a ACQUILERJ vai passa para as 

outras coordenadorias. A Bia também que é a nossa presidente ela tá sempre 

lá no INCRA, correndo atrás. (...), foi até nisso que a gente descobrimos né 

Adão? Que a nossa comunidade tinha voltado, já tava tudo encaminhado aí 

voltou tudo atrás. Aí quando o doutor Charles teve aqui nós passamos pra 

ele, ele falou que vai entrar em processo também contra o INCRA pra tá 

voltando (...). (Informação Verbal)
43

 

 

Adão afirma que o Ministério Público tem apoiado no fortalecimento da luta e 

reconhecimento da própria comunidade e que, com o apoio de secretarias atentas aos direitos 

dos povos tradicionais no âmbito federal vem buscando, junto coma comunidade que haja o 

adequado reconhecimento dessas lutas que são históricas e, portanto, só serão sanadas quando 

a comunidade for entendida a partir do que ela é. 

Dada à consciência de que as instituições na luta por direitos quilombolas é 

                                                 
42

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
43 

 C                 p   D      [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

140 

 

importante, os líderes vem articulando junto com Associação das Comunidades Quilombolas 

do Estado do Rio de Janeiro (ACQUILERJ) formas próprias de manifestação da insatisfação 

que vivem em relação a fragilidade nos trâmites relacionados aos pedidos de titulação.  

É interessante que Denise ressalta o papel das mulheres na comunidade e que são elas 

fundamentais para a organização de documentações e coordenação com instituições como, o 

INCRA e tantas outras.  

Nessa articulação, o jogo político reforça ainda que trata-se de uma luta que alcançará 

anos posteriores, ou seja, a preparação de uma liderança forte e de futuras gerações é 

fundamental para que, não sendo no tempo presente esse reconhecimento haja o ajustamento 

dos processos à aquilo que vem sendo pedido pelo poder público. E nisso, o papel da escola 

assim como, o da Lei 10.639/2003 podem desempenhar um extraordinário avanço na 

formação dessas novas lideranças. 

  Foi Questionado: Atualmente são identificadas raízes de preconceito e violências 

nos lugares, territórios e espaços que as crianças e adolescentes aqui do Quilombo 

ocupam?  
Não. Preconceito pode até ser né? Eu digo pra você que violência não temos, 

preconceito pode até acontecer porque o preconceito é troço que o sujeito faz 

escondido mas a gente não consegue ver não, não exclui as criança, não tem 

excluído, não tem nada não. [Denise]: e até que se isso acontecesse as 

crianças ia falar com a gente porque (...) eles logo (...) eles tem uma 

confiança muito forte no Adão né? Aí eles sempre liga, fala a gente quando 

tá em reunião participando, eles fala com a gente aí essa parte (...) eu acho 

que tá tranquila. [Flávio]: O trânsito delas (crianças) dentro do Condomínio, 

da Associação, com os moradores? Não, não tem problema nenhum não (...). 

Quando nós vão fazer a festa das criança eles, faze doação de brinquedo. As 

vez muitas coisa não, a gente que não aceita do jeito nosso mes  : ‘   ,     

quero não porque, pra não tê isso mas da ultima vez que nós fizemo uma 

festa do dia das criança aqui doaram os brinquedo grande, fez isso tudinho 

né? (Informação Verbal)
44 

 

Deixa eu falar que o Condomínio também quando a  síndica faz a festa lá 

pras crianças ela convida a comunidade só que a gente tenta não, a gente não 

quer muito envolvimento entendeu, aí a gente não manda as crianças [Adão]: 

E aí pra tá voltando até sobre esse negócio aqui do condomínio, não sei nem 

se tem nada haver aí, quando aconteceu a tragédia aqui, aí tem uma senhora 

aqui em baixo que eu presto serviço pra ela já tem um tempinho já ela 

liberou a casa dela pra não deixar ninguém ir pra abrigo. Sem tirar uma 

prataria do lugar. Até hoje eu sou muito grato a ela por causa disso. Sem tirar 

uma prataria, sem nada. A casa dela principal dela que ela é riquíssima né? 

É, deixou todo mundo ficar lá. Aí por causa disso que eu f l : ‘   v z         

quer falar (...)’. U         é   z   p       q      b l  v  p    l ,      

minha família aqui. Mas quando eu falei pra ela: não, não sou eu não. Eram 

treze famílias, treze famílias. Aí chegou na hora que ficou lá dois, três dias aí 

os outros patrões dos outros que trabalha no condomínio que liberou, mas 

por causa dela. Sem tirar uma prataria do lugar. Mandou vim alimentação do 

Rio, mandou alguém buscar. Sala dela virou um dormitório, botou 

colchonete naquilo tudo por que não dava. [Denise]: Ela fazia compra não 

deixava a gente trabalhar (...): ‘    v  ê      v     z             ’. B     

                                                 
44 

 C                 p   A    [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [em respos   à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

141 

 

uma pessoa pra cozinhar (...). [Adão]: Aí os outro foi pros outro lugar aí 

ficou a família, a minha família, meu pai, da minha irmã um mês dentre da 

casa dela até construir essa cocheira, construiu, aí tivemo que fazer tudim. 

Eu pegava nota e ela pagou as nota tudinho.  [Denise]: Porque naquela época 

tava difícil da gente consegui alugar casa. Foi o Cuiabá todo né? Em peso.  

[Adão]: E olha, e nunca chegou pra mim, só na época que nós tava lá que aí 

veio o patrão, o patrão quase não falava (...), nunca falou, chegou perto de 

        l              q  : ‘pô te ajudei, nunca, merma coisa que nada, 

nunca chegou (...). Porque ela me ligou eu vi um telefone lá no meio do mato 

21    l      p    l      l  : ‘A   , p                               , v  ,  í 

     l  :             ,     v      x       p   p     á , ‘não teu pai 

   bé ’. N  ,             p     l? ‘N  ,           ’. C         á  p     

pra vim (...) veio com o helicóptero rodou, não tinha como me pegar, aí 

correram atrás e des    . Aí        lá        : ‘ í    , é lá              ’ 

aí eu falei mas, então é o seguinte: vamo tirar o caseiro, que tem o caseiro, 

b     l  p                  , ‘   ,     é          é            lá           

    ’. A    ,               ,                   l    ,     p       ,         

lugar, nada do lugar. Sabe também, conhece também, sabe que gente tava 

  l       lá  é,    ,           j       l  , ‘  q   p       ’. Aí   l        l  

‘               ’  l    l   ‘   ’. Aí        z       á b ,       v    z      í 

ela mandou quebrar tudo e mandou. Eu pegava as notas e entregava pra ela 

lá, entregava o caseiro pra passar pra ela pra poder pagar. Tinha uma 

empresa que tava construindo pra ela, tinha uma empresas que tava fazendo 

a parte de cima, um anexo. Tava começando, tava desmontando o anexo. Ela 

  l  : ‘   ,    v            p   lá, v      b  á lá’, uma empresa do Rio, um 

monte de funcionário. Aí ficou trabaiando lá um tempão lá com a gente lá aí 

fez desse jeito (...). E a gente pagava o aluguel da cocheira. O primeiro mês 

eles pagaram (...). Aí que a gente vê, tem uns que queria que a gente saia 

mas, tem uns que ajuda mermo. [Denise]: tem uns que implica que quer tirar 

a gente daqui mas tem uns que não.  (Informação Verbal)
45

                   

 

Na busca de identificação das raízes do preconceito e violências simbólicas que se 

estabelecem nos territórios, a partir das narrativas de crianças e adolescentes mesmo que 

dentro da perspectiva de Adão e Denise este estudo contribui para um entendimento sobre 

como o tema é tratado pelas crianças dentro da comunidade e, também, pelos adolescentes 

que, por frequentarem os ambientes escolares torna-se possível a identificação do modo como 

a própria escola lida com o tema. 

Em sua fala, não há de acordo com Adão reclamações vindas das crianças sobre a 

manifestação de preconceito e que nesse aspecto, no ambiente escolar essa dimensão não 

apareceu ou não foi manifesta. O mesmo se aplica quando perguntado: “O trânsito delas 

(crianças) dentro do Condomínio, da Associação (...), com os moradores (...) ?” 

 

Não, não tem problema nenhum não (...). Quando nós vão fazer a festa das 

criança eles, faze doação de brinquedo. As vez muitas coisa não, a gente que 

              j               : ‘   , não quero não porque, pra não ter isso 

mas, da ultima vez que nós fizemo uma festa do dia das criança aqui doaram 

                                                 
45 

 C                 p   D      [Líder    Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

142 

 

os brinquedo grande, fez isso tudinho né? (Informação Verbal)
46

 

 

Nesse aspecto, há uma percepção de que o condomínio lida bem com a comunidade, 

mesmo entendendo que há uma disputa pelo território do Quilombo partindo dos interesses 

imobiliários locais. 

Dentre os relatos que depõe a favor dessa relação com os moradores do condomínio, 

sua narrativa sobre o modo como a patroa lidou com o grupo abrigando-os quando houve a 

tragédia na localidade é muito interessante e que, eles puderam ficar alojados dentro da 

própria casa dela com o fato que envolve a contratação de alguém para cozinhar e cuidar deles 

nos dias que lá estiveram. 

De um modo geral, também se referindo ao esposo dessa senhora que os ajudou no 

momento da tragédia, Adão e Denise afirmam que nunca houve nenhum tipo de cobrança em 

relação a isso pelo contrário, fizeram de bom grado e que isso demonstrou um ato de muito 

respeito e humanidade a todos que ali moravam e que, inclusive quando foram se alojar numa 

cocheira, por não haver lugar que pudessem alugar após a tragédia, essa patroa e seu esposo 

bancaram com as adaptações necessárias para que ali se alojassem durante um período até que 

pudessem ter de volta as suas casas.  

Portanto, a questão levantada, na busca de entendimento sobre a manifestação de 

preconceito em relação a eles foi algo que, na visão de Adão e Denise não aconteceu e não 

vem acontecendo como em outras comunidades. Isso demonstra que há uma relação amistosa 

entre os grupos.   

Correlacionando as políticas públicas e o modo como elas se materializam no 

cotidiano e experiência do Quilombo da Tapera foi questionado: Como se dão os 

desdobramentos das políticas públicas aqui no quilombo? Você acha que essas políticas e 

benefícios ajudam a afirmar os direitos dos moradores enquanto cidadãos quilombolas?  

 

Então, a política pública aqui no, tem, tem (...). Mas tudo que a política 

pública quando acontece dentro da comunidade é por causa do Ministério 

Público Federal, isto é que eu to falando, é isso. A gente faz ofício, a gente 

tem uma associação registrada, ativa tudo certinho. A gente faz o ofício e 

manda, não é atendido. A gente liga pro Ministério Público Federal não 

passa de cindo dias vem com a tropa toda pra fazer as coisas. É iluminação 

pública que tá queimada as lâmpada a gente pede. Limpeza da COMDEP 

que é fazer a limpeza tudinho. É desse jeito. É isso que a gente veio lá trás, é 

um preconceito com a gente porque que não respeita a gente, e que respeita o 

Ministério Público, respeita o cargo. É isso, é então. Mas tem, tem essas 

política pública. A gente cobra, a gente pede a gente como cidadão porque 

que a gente marca reunião aqui a coisa mais triste [...]. Chega ali, aí vem os 

engenheiro aí da Secretaria de Obra tudinho pra fazer as coisa. Eles me 

chega aqui e já acha que a gente vive só aqui. A gente tem o trabaio da gente. 

‘A ,     q               l  p   ,       z        ’. Aí q             l  

     : ‘       á q    l  l  p          l           l                 

serviço lá da COMDEP ’? (Informação Verbal)
47

 

                                                 
46

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
47

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

143 

 

A última reunião aconteceu isso que veio um pessoal junto com o doutor 

Charles aqui (...). A última reunião que tivemos aqui aconteceu novamente. 

[Adão]: Eu já tô até com medo na próxima (...), já chegou perto de mim e 

falou que vai chegar junto dele se ele falar de novo. [Denise]: Ele chegou ali 

e falou que tava arrumando, eles estão arrumando a estrada mas que também 

pediu pro Ministério Público. Aí tá, doutor Charles pediu, aí tem que botar 

uma manilha pra água não descer pra estrada aqui. Ele virou e (...), o 

secretário de obra virou e perguntou se a comunidade não poderia abrir, abrir 

na mão né? Pra botar a manilha. Aí eu ia levantar pra falar aí o doutor 

C   l   v         l  : ‘   ,      l       v     z       ,  l            b l   

deles. Como assim? Vocês também, vocês lá vão arrumar a rua de vocês é 

vocês que abrem?  [Adão]: Mas eu tô falando isso com eles já um tempão. 

Por que quem tá de frente? Tem o presidente, tem eu e eles conhece, já vem 

direto ne mim aí vão descer nós aqui. Aí tem uma vala entupida, pô, o cara já 

fala. Pô, aquilo já dá um, dá até uma vergonha na gente aí eu falei, aí eu, não 

tem como isso, não dá. Aí eu falei com o doutor Charles: se for pra ele ficar 

falando assim eu nem vou mais. Que a gente passa vergonha [...]. Mas, eles 

pode fazer cara, vem a Comdep pra fazer o serviço ué. A COMDEP vem e 

pede, mas, eles acha é que a gente que (...). [Denise]: É, mas o mal da nossa 

comunidade é assim aqui na comunidade: eu se ver que tá errado, eu falo. Se 

Adão vê que tá errado, Adão fala. A comunidade fica quieta, sabe. Tá todo 

mundo da comunidade mas todo mundo fica ali parado, quieto, não fala 

entendeu? Bom assim, eu também era assim quietinha não falava mas assim 

eu aprendi que a gente tem que falar, tem que se expor que se a gente 

também não falar eles vão fazer o que quer com a gente entendeu? E assim, 

uma coisa que eu aprendi é: eles não pode falar da nossa comunidade sem tá 

a comunidade ali sim. Eu assim falo: eles não pode falar de nós sem nós né? 

Então aí eu acha assim: eu tento abrir o olho da comunidade falo: gente não 

pode deixar eles fazerem isso. E passando  que se não vai acontecer sempre 

isso. Não adianta uma reunião que tá a comunidade em peso aí tá eu, Adão, a 

minha irmã também é muito de falar. As vezes, a reunião parece até que a, a 

reunião  é entre Adão, Denise, Alex e Alessandra. Que aí a gente debate, fala. 

[Adão]: São três irmão e só eu de intruso. [Denise]: Ele é o intruso mas aí 

junta eu meu irmão, meu irmão que é o presidente, isso que eu te falo. 

[Flávio]: O presidente da Associação hoje não é o Adão? [Denise]: Não é o 

Adão não é o Alex. O Adão tá como vice presidente.  [A   ]: “     í        

  l        ”. [D     ]: “A       é   l        . E     bé      l        , q   

a gente tá sempre corrend     á            ”. [Fláv  ]: Essas políticas e 

benefícios ajudam a afirmar os direitos dos moradores enquanto cidadãos? 

[Denise]: Sim, ajuda bastante. [Adão]: Ajuda, ajuda, sim ajuda, ajuda 

bastante. Podia ser feito mais assim sem a gente precisar entrar no Ministério 

Público e fazer todas as política pública dentro da comunidade, mas, é assim, 

mas só que a gente também não pode deixar de falar o que já faz né? Já é, 

antes que não tinha nada lá trás agora já tem. [Denise]: Já tem iluminação, 

saneamento básico, tudo isso que agente não tinha antes que 2011 não tinha 

agora em 2023 né? Já tem. (Informação Verbal)
48

 

 

Em seu parecer, a política pública é mais evidente quando o Ministério Público 

Federal age e demonstra interesse na busca por recursos e apoio ao Quilombo mas que, como 

                                                 
48

  C                 p   D      [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

144 

 

         p   A    “          z   í           ,     é         ”. N                        q   

apesar das políticas o entendimento sobre sua importância em termo de garantias não acontece 

basicamente com a manutenção da limpeza e luz elétrica adequada indica que, nem sempre, a 

existência da política por si só não basta.  

Há também a constatação por parte de Adão que há clara manifestação do preconceito 

em relação ao próprio grupo e sua liderança e que a efetivação de alguma política pública vem 

acontecendo apenas com a imposição das sanções e petições do Ministério Público.  

É clara a consternação em sua fala quando o poder público, ao visitar o Quilombo, em 

vez de buscar recursos a partir das necessidades apontadas, em sua maioria tende a questionar 

o porquê das ruas do Quilombo não estarem limpas adequadamente como relata ao se referir 

ao engenheiro da prefeitura que, em visita ao povoado, ao Ives de buscar soluções ficou 

realizando críticas descabidas. 

Essa inversão de papéis, muito própria de uma gestão ineficiente no que diz respeito a 

garantia de direitos fundamentais é um quadro contínuo nas experiências dos serviços 

públicos brasileiros mas, em se tratando do Quilombo como comunidade que tem direitos 

fundamentais comuns a qualquer cidadão, aquilo que é garantido em outras regiões da cidade 

ali não vem acontecendo como água potável, estrada com viabilidade necessária e 

esgotamento sanitário.  

Além disso, Denise e Adão destacam as promessas não cumpridas e, de certo modo, a 

passividade da comunidade atribuindo apenas à liderança, o papel de realizar cobranças do 

p     públ   . I    é           q      D             q   “                  q     ”. 

Apesar da comunidade ter atualmente saneamento básico, o relato de Denise vem do 

inconformismo em relação ao poder público que, somente após muita cobrança é que vem 

servindo à comunidade em alguns aspectos. E que, apesar de Adão não exercer atualmente a 

p     ê                        j         q   “         l        ”              q     p p l 

social deles não se prende  ao cargo burocrático mas pela conexão entre poder público e as 

próprias necessidades da comunidade.  

Nisso, essas relações vem sendo cada vez mais próximas com o Ministério Público e a 

busca de fazer valer as condições fundamentais para que, como cidadãos, tenham atendidas 

suas demandas estruturais, de saúde pública, no que diz respeito à pavimentação das estradas 

e uma série de outros fatores fundamentais que precisam ser considerados no lugar onde 

encontra-se atualmente o Quilombo. 

Naquilo que diz respeito à qualidade de vida e autonomia da própria comunidade foi 

perguntado: Pode-se falar em possíveis ações, projetos e programas do poder público que 

ajudam os moradores a terem mais qualidade de vida e autonomia  aqui no quilombo? 

 

Tem, tem sim, tem. O saneamento né? Saneamento básico, água encanada 

que já é incluído aí porque que isso já implica tudinho né? Implica nisso aí, 

saúde é muitas coisas e. Igual energia elétrica já ajuda porque muitos usam 

remédio e precisa ficar em. [Denise]: Ficar em geladeira. Mesmo assim dá 

problema tá, que a luz acaba muito. [Adão]: Memo assim ainda, mesmo 

assim não tem como a gente deixar aqui. A gente deixa na casa do vizinho lá 

embaixo no condomínio porque que a luz aqui acaba muito. As vez, fica dois 

dias sem voltá a luz aí, lá tem gerador. (Informação Verbal)
49

 

 

                                                 
49 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

145 

 

Uma vez ficou uma semana sem luz, ficamos uma semana sem luz. [Adão]: 

Aí as vez lá tem gerador. Agora melhorou bastante isso aí, mas já foi bem 

mais. Melhorou não, porque quando ficou essa época aí era Ampla. Nós 

botamo na justiça. [Denise]: Mas agora é, Enel também tá, sem vergonha, 

ficou pior que a ampla. Na época eu convidei a comunidade pra processar 

eles não quiseram aí eu e Adão é processamos aí ganhamos. Eles ficaram 

pagando um ano. (Informação Verbal)
50

 

 

Pagou um ano? Depois eles me cobraram tudo de novo maluco (...). Depois 

aumentou minha conta. [Denise]: Agora a Enel tá pior porque a Ampla a 

      l   v   l   v            E  l    . F l v  q   ‘               l     ’, 

cadê aquele h  á    q            ”. [A   ]: Ó, criança, caiu uma árvore ali 

embaixo (...) no meio da rua (...). [Denise]: Tem dois meses. [Adão]: Não, 

tem mais de dois meses. Me ligaram. Corremo atrás ligamo, doutor Charles. 

Recorremo ao Hingo (antigo presidente da Câmara de Vereadores), tudinho. 

Os cara da Enel veio ali armou a luz, sorte que não tava o outro de cima e 

rapou fora. Pegou fogo nos fios. Veio a Defesa Civil chegou ali não queria 

deixar. Com criança, tudo criança nova, criança de seis ano sete anos sei lá 

esperando para vim em casa. Aí nós cercamo o carro da Defesa Civil até eles 

liberá. Saiu da escola que hora? Cinco horas. Foi chegar em casa quase três 

horas da manhã por causa de um galho lá embaixo que podia (...). Era só eles 

vim desligar. Nós com moto serra pra nós tirá mas nós não podia se não nós 

morria. É, pra vê, aí nós ficamo lá. É um descaso demais, tem hora que (...). 

(Informação Verbal)
51

 

 

[Flávio]: Descaso que você diz é da companhia de energia? [Adão]: Foi 

p  q     D      C v l         l , D      C v l       ,  í          l   ‘    

pode, não pode mexer não, não p      z          ’           q ê,         já 

falando no telefone. Desceu, eu falei: gente, vão ficá aqui. Eles passam pra 

cima que nem um bobo. Nós divia ter feito isso como o carro da Enel 

quando chegou primeiro que não deixamo passá. Sabe o quê que um diretor 

  l   lá   l               l               l     ? ‘      p          l  ’.É, 

tava eu, as irmã dela, irmã, sobrinha. Aí quê que eu fiz? Peguei meu carro e 

b    ,   l  : ‘             a                               ’. Aí    b        

         , ‘p    ,     p        ’. Aí   é q              lá  í          l  : 

‘    p       zê     ’. O          lá   z               v   í j            

Defesa Civil, o Flávio meu cunhado , o meu irmão tudo com moto serra pra 

cortar pra abrí pra dá pra passá. Pô, já era três hora da manhã já que eu fui 

chegar em casa sem criança (...). [Flávio]: Isso foi uma árvore que caiu aqui 

no caminho de vocês? [Adão]: Árvore que caiu, no caminho. A gente não 

queria nem que eles ligava a luz pra cá não era só fazê o teste e desligar 

realmente pra vê que a gente cortava pra poder passá. Não tem como criança 

ficá (...). Mas é brabo, complicado. O cara ainda falou pra passá por cima 

ainda. [Denise]: Antes a gente ainda tinha (...) aí o Adão colocava, chamava 

pra vim aqui, Adão colocava matéria, aí acontecia as coisas. A gente 

conseguia algumas coisas assim. [Adão]: Mas agora a imprensa que vem faz 

                                                 
50 

 C                 p   D      [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
51  

C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

146 

 

pro lado deles. [Denise]: É, agora a imprensa é toda a favor da Prefeitura. 

[Adão]: Vem faz a matéria, distorce tudo o que tu falou já joga do lado deles. 

Complicado. (Informação Verbal)
52

 

 

Como pôde ser indicado por Adão, saneamento e saúde são fundamentais para o 

desenvolvimento de qualquer comunidade e que, a luz elétrica também é um fator de 

necessidade básica que não pode ser negligenciado quanto ao fornecimento.  

Como destacado pelos líderes em outro momento, há uma percepção equivocada 

muitas vezes de que o Quilombo não deveria gozar de certas tecnologias e comodidades do 

mundo moderno como se devessem eles se manterem numa condição histórica semelhante aos 

seus ancestrais. Como em qualquer indivíduo, não apenas os direitos fundamentais devem ser 

garantidos mas como também o entendimento de que trata-se de uma comunidade com raízes 

históricas e heranças fundamentais para o entendimento de quem são enquanto quilombo mas,  

ao mesmo tempo, a relevância de transitarem em sociedade com a liberdade que lhes é 

garantida.  

Quando apontado sobre problemas comuns de uma comunidade como de uma árvore 

que em sua queda afetou o fornecimento da luz elétrica, eles destacam que o descaso é 

contínuo e o atendimento rápido e necessário para a comunidade que, muitas vezes passa toda 

uma madrugada e horas a fim sem uma solução definitiva e, também denunciam alguns 

aspectos que envolvem a imprensa local que, segundo relato, atendem mais aos interesses da 

Prefeitura do que da própria comunidade.  

Essa relação conflituosa e inadequada faz muitas vezes com que os indivíduos não se 

sintam contemplados em seu lugar social, gerando um sentimento de incompetência frente à 

falta de visibilidade que ocupam no município e por não terem uma representação política 

eficaz que possa gerar melhores resultados. 

Naquilo que envolve os objetivos desse estudo, entendeu-se necessário questionar: 

Você já ouviu falar na Lei 10.639/2003 que afirma que escolas precisam ensinar sobre 

cultura Afro brasileira e sobre os povos originários que vieram de África? 

 

Já, já ouvi falá mas é, é um pouco difícil né? Porque, aí envolve eu acho 

muita vontade de, é uma Lei né, que é pra ser cumprida, mas isso aí a gente 

vê que no nosso país as lei são um pouco complicado né? Mas eu gostaria de 

vê essa Lei sendo, sendo cumprida é, pra tá todo mundo sabendo como é que 

tá acontecendo e principalmente na escola onde forma os nosso que é aqui 

embaixo no Teodoro porque, sei lá, é, desse jeito né? [Denise]: Porque a luta 

também das comunidades quilombola é porque tem muitas comunidades 

quilombolas, a nossa não porque a nossa é pequena, mas tem comunidades 

quilombola que tem a escola no próprio território né? Então, lá também eles 

passam por essa dificuldade de tá colocando professores que seja é, 

professores quilombolas dali e tal e, aqui, aí as pessoas sempre perguntam: 

‘p   q ê q   v  ê                  la dentro da comunidade de vocês?’  

Pra gente, a gente assim, Adão sempre fala, pra gente, a gente nem vê muita, 

ah, como é que eu posso dizer, porque aqui é, são poucos alunos (...) é 

necessidade disso, porque são poucas crianças. Então a gente sente que eles 

precisa ter mais convívio fora com outras crianças que convive fora. Até 

também pra eles verem, como as pessoas também conhecerem a cultura 

                                                 
52

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

147 

 

deles. Porque não adianta eles tá aqui, só eles, vim uma professora 

quilombola, vir aqui dá aula só pra eles ali e eles ficá (...) só aquela parte da 

quilombola ali. Também tem que conviver coisas fora porque, por causa 

dessas coisas preconceituosas que tem acontecido né? Tem muita coisa que 

tá acontecendo então nós tem que tá vivenciando ali também pra tá depois 

podê se defendê. (Informação Verbal)
53

 

 

É o que eu penso. Eles vão fazer uma escola aqui até qual é o ano que eles 

vão fazer a escola? Aqui nós não temo professora formado aqui. Eles vão 

trazê uma professora de fora pra dá aula pra eles. Aí eles vão tá e daqui a 

pouco eles vão ter que saí pra fora. Então porque que eles (...). E, mermo 

assim, umas, aqui sessenta, vamo botá  sessenta e oito pessoa mais ou meno 

  j . El   v   v     v                      p                 l   q  . ‘A , 

inaugurou, bunitão aquele negócio das foto, bonito. Um, dois três ano 

professora, não tem professora aqui. Daqui a pouco a escola tá aí fechada. É, 

eu, não, esse é o pensamento meu que eu tento passá pra comunidade. O quê 

que eu penso?  Que eles pega apoiam, dá melhor condição aqui igual 

Teodoro que forma as criança que depois sai dali né, com escolar 

(transporte) apoia pra tirar pra fora. Porque que dali, aí as criança vai ter o 

convívio, vão se prepará mais. [Denise]: E se eles pudé colocá essa Lei 

dentro dali da Teodoro Machado e se cumprir a lei né? Eu acho que seria 

bem. [Adão]: E através dessa Lei que vocês estuda dentro das escola, tudo 

começa pela educação, desde de novinho lá. Eu acho que ia dá uma 

melhorada bem nesse negócio de preconceito. [Flávio]: Assim, lá na, 

Teodoro Machado, nunca teve um projeto, eles não falam sobre esses 

assuntos lá? (Informação Verbal)
54

 

 

Falam, falam. Eles falam na semana da Consciência Negra (...). Não só a 

Teodoro. Tem uma escola aqui vizinha que a gente vamo lá, já demo 

palestra. [Denise]: Mas eu acho isso errado falá só naquela semana da 

Consciência Negra. Eu ache que tem que ser né trezentos e poucos dia né 

(...) e falá só uma vez no ano né? Até convidaram a Eva na época pra Eva ir 

tá lá participando. Aí teve um evento que também eles vieram com as 

crianças foi a culminância, um negócio assim, vieram aqui eles fizeram. Aí 

depois disso não. Eu acho que tem que ser cumprida a Lei. Eu acho que não 

é só (...), tem que falar o ano todo né? Aí o dia da Consciência Negra aí 

manda fazê trabalho aí é complicado. [Flávio]: Mas eles já chamaram vocês 

pra ir lá, já vieram aqui? [Denise]: Já, já vieram aqui já. E antes também 

assim, tinha Teodoro Machado e tinha uma escolinha aqui em cima também 

no Jacó. Essa do Jacó não resistiu, fechou. [Flávio]: Jacó é o quê? [Adão]: É 

uma comunidade rural. A maioria dos nossos parente tem lá também. 

[Flávio]: Mas é quilombola também? [Adão]: Não, é só rural mermo. 

[Denise]: Mas tem família nossa lá. [Flávio]: É Petrópolis Jacó? [Adão]: 

Aqui em Petrópolis, é. (Informação Verbal)
55

 

                                                 
53

  C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
54 

 C                 p   A    [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     [q   

   põ       D             b    í  lo] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
55

  C                 p   A    [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [em resposta à] entrevist  [q   

   põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ 

e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

148 

 

Ao tratar que, o conhecimento de que há leis que os protegem em termos de direitos e 

do papel das instituições educacionais no reforço às contribuições da ancestralidade negra no 

país, há uma certa descrença sobre sua efetividade que, segundo Adão, o cumprimento de 

qualquer legislação no país é complicado.  

Por isso, afirma que gostaria de ver essa Lei sendo cumprida nas realidades das 

    l     q        p             v                  õ      p í     ,              , “         

    p  q           é p q    ”. C       ,  á                  q  , p             

comunidade menor tal legislação não se cumpre. Entende-se relevante destacar que o 

conhecimento sobre a cultura quilombola é fundamental. 

 Ao tratar entre o distanciamento entre a legislação e a prática cotidiana do Quilombo, 

mesmo que escola atenda aos preceitos dessa legislação, ele afirma que só uma professora ir 

até o Quilombo dar aula ou os alunos ir até uma escola e serem conhecidos como quilombolas 

não os afirma enquanto identidade e cultura pois, é pela contradições sociais desafios 

enfrentados é que, de acordo com Adão, que se evidencia de fato o que a comunidade entende 

por quilombo pois, sem o movimento de resistência e luta essa existência do Quilombo não 

recebe sua característica principal que é a capacidade de resistir como povo que luta por 

direitos fundamentais básicos de cidadania há mais de duzentos anos. 

É interessante que, ao afirmarem que não há um interesse da comunidade na existência 

de uma escola própria é porque já preveem os impactos e os problemas que tendem a 

enfrentar como a falta de professores e de estrutura básica. Se isso já acontece em outras 

esferas, a desconfiança é que o mesmo aconteça no âmbito da educação, impactando ainda 

mais o desenvolvimento das crianças.  

O grande problema da escolarização não é a existência de uma Lei que garanta que a 

comunidade quilombola seja reconhecida em sua cultura mas,  o garantir o transporte escolar 

e uma qualidade educacional que envolva o enfrentamento ao preconceito que enfrentam 

todos os dias das crianças.  

Há um aspecto também muito relevante é q   A      z q   “ l     l                

C     ê     N    ”                   l     q                                 C     ê     

Negra de maneira alegórica. Entende que são inúmeros os desdobramentos dessa legislação 

que faria diferença no cotidiano dessa comunidade que, assim como outras, têm sobre seus 

ombros uma série de estereotipias próprias de modelos únicos sobre o negro, sua 

ancestralidade e formas/processos de socialização.  

Nisso destaca-se que quando se fala de África ou do negro, é fundamental pluralizar 

essa compreensão pois são muitos os negros e muitas áfricas a serem pensadas no coletivo das 

práticas educacionais no sentido de reinventar as concepções e demonstrar os papéis sociais 

do negro no Brasil.  

Com isso, o Quilombo é aquele que, enquanto representante dessa herança, ultrapassa 

a própria dimensão do Quilombo quando atinge toda sociedade nas esferas que envolvem a 

luta pela garantia de liberdade e direito de ser único dentro da humanidade que aproxima a 

todos. 

  Ainda na aproximação com os aspectos que envolvem o lugar da pesquisa e do 

pesquisador como representante de uma instituição educacional entendeu-se que era 

fundamental perguntar a relação entre Quilombo e os pesquisadores que ali atuaram. Foi 

perguntado: Você entende que as pesquisas feitas aqui no quilombo ajuda a vocês a serem 

reconhecidos como povo quilombola? 
 

Sim, é muito importante. Porque, é, assim, igual é, igual você tá vindo aqui 

hoje a gente falando da nossa história. A gente também vai ficar uma coisa 

                                                                                                                                                         

 



 

149 

 

que vai ficar registrado né, até pros nossos, nossas crianças aí pode passar  

de geração pra geração. Porque também se a gente não contar a nossa 

história pras pessoas é, como vai ficar esse resgate. Vai ficar guardado só pra 

gente? Uma coisa que tem que ir passando né? [Adão]: Que nem, então a 

pesquisa e, tu tá vindo tá fazendo diretamente com a gente aqui da 

comunidade. Muitos sabe, tão fazendo as coisa pegando, olhando , vendo 

porque, através do teu trabalho muitos vão chegar até a gente. E isso acaba 

fortalecendo a gente memo porque a gente as vez nesse mundo do jeito que 

está louco a gente vai falando a gente acaba esquecendo. Sobre uma pesquisa 

a gente vai falando a gente vai lembrando das coisa tudinho nessa hora. Isso 

é muito bom é, pro nosso fortalecimento. A comunidade tem muito a ganhar 

com isso. Tem uns que caba até atrapalhando. Porque uns vieram aí uma vez 

vieram pra fazer negócio, coisa de (...) aí o cara sumiu. Aí veio essa menina 

da, esqueci o nome dela aí (...). Eu to falando dessa que veio aí negócio da 

língua aí que pô, me deixou mal e sumiu. [Denise]: Veio fazer o teste de, da 

nossa ancestralidade e sumiu, não veio mais. Não voltou mais pra trazer o 

resultado mas sendo que o resultado saiu porque eu vi na internet. [Adão]: E 

fora uns outro que vieram aí e a gente (...). Aí o quê que vai acontecendo: 

que (...) sempre me procura eu ou procura Denise. Eu falo com o pessoal 

(...). A      A    ‘é    q       q     z  ’. A é q      p        l  , ‘v   

p            l      A   ’      D     . Aí, só que as vez, é, acaba tirando 

aquele. Um outro que vem faz um mal trabalho de pesquisa acaba tirando a 

credibilidade da gente acreditar em outro. Aí a gente estuda bem, vê a 

pessoa, conversa com a pessoa pra ver se realmente tem interesse memo, aí é 

desse jeito. Mas é muito bom é muito bom memo. (Informação Verbal)
56

 

 

Há um entendimento da parte deles que a pesquisa é fundamental pois ganham mais 

visibilidade e há um registro histórico daquilo que acontece no Quilombo. Também, de acordo 

com Denise essa é uma contribuição q   “p    p                 p           ”. 

Nisso, a comunidade que já foi alvo de muitos trabalhos se fortalece pois, pela 

pesquisa a própria comunidade resgata uma série de memórias e percepções sobre quem são e 

os avanços como comunidade. Mas que, quando não se sentem contemplados pela pesquisa 

isso é muito ruim.  

Afirmam que houve circunstâncias em que pesquisadores realizaram seus estudos e 

                  v l   v  p      p  p                 q  , q               q   “      

trabalho de pesquisa acaba t              b l              ”              q       á 

interesse deles na realização de estudos mas que o lugar da pesquisa está fundamentalmente 

em contribuir com a própria comunidade local.  

 Questionou-se: Quantos Habitantes tem hoje o Quilombo da Tapera?  

 
[Adão]: Sessenta e oito entre jovens, criança e adulto. [Flávio]: Quantas 

famílias? [Denise]: Vinte e duas cadastradas mas vai chegar a vinte e quatro 

que já tem pessoas também já casando na comunidade. [Flávio]: Quantos 

idosos? [Adão]: Cinco idosos. [Denise]: Quantos adolescentes? [Denise]: 

nove adolescentes. [Flávio]: Crianças, vocês sabem? [Denise]: Sete. Eu vou 

fazer um censo direitinho pra gente. [Flávio]: O IBGE teve aí né? [Denise]: 

Teve. Mas também a contagem deles é assim muito diferente da nossa 

                                                 
56

  C                 p   D      [Líder do Quilombo da T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

150 

 

contagem. Foi muito abaixo da nossa contagem. (Informação Verbal)
57 

 

 Vocês possuem atividades econômicas?  

 

[Denise]: Não. [Adão]: Só o meu pai e o João Mário que são aposentado aí 

eles pranta pra tê um é, vendê revendê mas é só pra acrescentá renda. E o 

Jair que trabaia lá. Tem um também que mora lá (no quilombo) que mexe 

com isso, por conta própria lá. Antes era tudo é  pra vendê, era assim. Aí só 

que com as dificuldade aí teve que saí fora e todo mundo trabaia agora de 

carteira assinada. Agora que voltamo pra lá vimo que é possível né trabalhar 

diretamente na terra. Mas só que até a gente consegui saí do sistema é 

complicado. Largar tudo é difícil. Já tamo dez ano nessa luta pra tenta mas é 

complidado largar tudo assim. Só que acabamo entrando no sistema né e é 

difíci. Aí não tem apoio, é um pouco complicado apoio pra, que se a gente 

for que a parte econômica mais forte que a gente é a prantação e agora que a 

gente vai, que tamo se preparando pra trabalhá com turismo de base 

comunitária onde vai ter o restaurante. Mas igual pra gente prantá a gente 

tem que prantá não igual era antes no convencional, prantá orgânico ou um 

outro tipo de prantação limpa né e é um pouco complicado da gente já 

começá assim pra gente sustentá, tirá o sustento da família já disso, já de 

cara. Aí vamo aos pouco tentando vê se a gente consegue. Mas vamo 

conseguí. (Informação Verbal)
58

. 

 

Quando questionados se exerciam alguma atividade econômica dentro do próprio 

Quilombo, as respostas envolveram uma série de desafios para que gerem subsistência a partir 

do próprio solo. Como se sabe, seriam necessários uma série de investimentos e apoio público 

para que a própria comunidade pudesse manter-se a partir da plantação da lavoura como 

faziam antes com insumos orgânicos naturais e para a própria subsistência.    Ao 

apresentar os desafios indicam que há um sonho de que atuem na comunidade com 

restaurante para servir a turistas e escolas quando na realização de visitas mas que, até esse 

projeto não tem se efetivado pela falta de recursos. Isso demonstra o quanto, não basta haver 

boas ideias e projetos sociais, mas que, sua concretização envolve o mínimo de estrutura para 

o enfrentamento maior que, segundo eles, envolve a falta de recursos econômicos.  

Nisso, fica evidente que não há por parte do poder público e da Prefeitura de 

Petrópolis/RJ um envolvimento maior ou um projeto que coletivamente pudesse abarcar a 

existência e a manutenção do Quilombo como um lugar de produção eficaz para a própria 

comunidade.  

Eles se sentem obviamente usados pelo poder público por não serem contemplados nas 

políticas públicas e, como consequência, se sentem abandonados em inúmeras esferas da 

gestão. Nisso cabe destacar que o lugar do negro no Brasil ainda necessita ser garantido para 

que, a partir da problematização sobre quem são e como se auto representam em sociedade 

inclua as discussões próprias das políticas públicas. 

Como categoria fundamental a ser analisada à luz da Geografia, questionou-se: Como 

                                                 
57 

 Comuni            p   A       D      [Lí         Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à] 

     v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade 

de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
58  

C                 p   D      [Lí         Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

151 

 

você se vê e se relaciona com esse lugar? 

 

Eu não sei nem te falá isso, eu não sei, eu não me vejo em outro lugar, eu 

não sei, eu não sei nem. Nem sei o que vou falar, eu não me vejo. Eu vou 

falá uma coisa aqui que as vez a gente tem que tomá até cuidado pra gente tá 

falando as coisa porque que a gente não gosta se ofendida não gosta de 

ofendê ninguém. É, morei aqui embaixo na cocheira onde tá pertinho do 

quilombo, mas tava junto com a minha família. Minha família que eu falo 

não é eu e Denise não. A família que eu falo é a família quilombola. Quem 

não pôde, ficou próximo tava sempre junto. Mas o pio momento da minha 

vida não é por causa da vizinhança não, até hoje são meus amigo, que eu fiz 

amigo lá no Madame Machado. O pió momento da minha vida foi quando eu 

fiquei é, dois ano. Vou botá, três ano fora da comunidade morando fora. E 

tudo perto, padaria perto. Escola do meu filho era assim, eu podia ficá 

olhando ele do portão de casa que ele tava dentro da escola mas foi o pió 

momento da minha vida. Então eu não consigo me vê outro lugar, não 

consigo mesmo. As veze as luta, as vez fazê a gente dá uma fraquejada mas 

            ,        .        lá: ‘   A              l    p        í’. 

Não, eu prefiro ficá no meu cantim, quieto. E é isso que segura a gente lá as 

vez as pessoa não entendi. Igual as pessoa falaram como os meu, comigo não 

falava porque eles sabia que eu era maluco eu tava brigando pra voltá pra lá 

     .       l v             ,   l v  : ‘pô v  ê        l    v l á p   

aquela lonjura lá, tudo difícil mas não sabe a relação que a pessoa tem com a 

terra. É difícil. Aqui fora, tú vai vê compra uma terra paga dez reias hoje 

amanha chega vinte reais o cara vai e entrega. Lá não é isso, sei lá, é difícil. 

É uma coisa que eu não vou saber te expricá que eu não consigo vivê em 

outro lugar. [Denise]: É, eu também. Eu não me vejo em outro lugar não. 

Pelo tempo que eu morei fora também e, é, fiquei doente, depressiva porque 

ali é a nossa liberdade né? Temos nossa liberdade de criar os nossos filhos à 

vontade. Assim, é, minha, toma conta. Eu saio minha mãe pode tomar conta, 

a minha sogra pode tomar conta, minhas irmã, prima. É um tomando conta 

do filho outro sabe? É uma união. Eu não me vejo também em outro lugar 

não. Não viveria bem.  (Informação Verbal)
59

 

 

A fala de Adão fornece elementos que demonstra autorreferenciamento e identificação 

com o lugar que ocupam. E mais, o cuidado coletivo: outra característica da vida comunitária, 

tradicional e quilombola. Demonstram que morar próximo à cachoeira, junto da família e se 

identificar como família quilombola indica que o lugar não se dissocia de suas próprias 

identidades mesmo quando são obrigados a trabalharem em outras regiões da cidade e ali 

morarem.  

Como destacado por Adão, quando morou em outro lugar fora do Quilombo não se 

sentia ali pertencente, mesmo com condições sociais melhores e mais próximo de escolas, 

padaria ou outras comodidades.  

É interessante que quando afirma que nem por um milhão ele sai dali é que o lugar em 

que moram, mesmo que longe tem uma relação profunda com a própria terra. Foi interessante 

que num                              l          q    á     “  l     q     p          

           ”   q   “       vê          l    ”. N    ,    z        b        q     l b          

                                                 
59 

 C                 p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

152 

 

criar os filhos à vontade é algo muito importante e que a união que tem enquanto quilombo os 

fortalece num senso de comunidade único.    

Foram questionados sobre as festividades, as datas e ocasiões em que se reuniam na 

comunidade. Em resposta afirmaram que: Tapera tem festividades? Quais? Datas? 

 

Tem mas só que a gente tá parado vamo voltá de novo porque parou na 

pandemia e aí depois lá o centro lá começou em obra  aí ficamo sem espaço 

pra fazê. Tudo pra nós é motivo de festa né. Não sei como que ainda não 

fizeram festa quando que tu morreu, porque não dá né mas é tudo é motivo 

        , ‘Vai ter um batizado na criança é festa é assim. Mas tem as festa da 

comunidade que é a festa junina e a Consciência Negra que é a feijoada que 

a gente sempre faz que são as festa marcada mermo da comunidade. 

[Flávio]: A junina sempre acontece assim em que data? [Adão]: Não a data 

certa não é no mês de Julho né. Teve um ano que foi dia treze outro ano 

dezesseis que a gente calcula pra batê num sábado tranquilo pra podê o 

soutro tá participando tranquilo. Aí teve um ano que acabou fazendo em 

agosto porque deu atraso numas coisa fizemo uma festa agostina. A última, 

que não é nem eu que tava na direção não que a soutra foi tudo feito na 

minha direção. Era outra direção que tava. E tem as outra festa que é entre 

nós memo. Mas essas festa são, essa festas são aberta ao público, essa 

junina. E treze de maio já fizemo alguma coisa lá mas né porquea gente, os 

pessoal enfiou dentro da guela da gente abaixo a gente aceitamo que nem 

bobo mas só que nós não, agente memo não comemora não. Só que aí vem o 

podê público oferecendo aí nós, nós que nem. Mas agora nós não faz isso 

mais não. (Informação Verbal)
60 

 

É interessante que a festa é sinônimo de quilombo, pois indicam que se reúnem 

sempre por vários motivos e que essas ocasiões permitem que eles possam expressar suas 

danças, modos de ser e pensar sobre as contribuições que o próprio quilombo fazem em 

relação a comunidade pois as festas são abertas.  

A       ê     q   A      v l    b     “T  z         ”           q        j    

“l b                 v  ” é                   , pois há clara compreensão de que essa é uma 

data do branco em exaltação a um suposto feito de liberdade branca.  

Portanto, essa consciência histórica e política sobre a data revela-se um fator ainda a 

ser melhor trabalhado no âmbito educacional pois, sem uma relação crítica sobre o tema o que 

se vê é o reprodutivismo de uma prática que reitera a decisão legal de um branco sobre a 

necessidade legal de um negro como aquele que não incluído socialmente após a suposta 

libertação dos negros escravizados no Brasil. 

Entendendo as inúmeras possibilidades do município em desenvolver projetos na área 

do turismo no Quilombo foi perguntado: A questão do turismo em tapera existe? 

 

Existe sim. Só que a gente não era assim é, a gente fazia turismo de base 

comunitária sem sabê que a gente tava fazendo. Escola, aí os outros grupos 

aí a gente parava andava com o pessoal explicava as coisa eu contava 

história a Denise contava meu pai contava história fazia feijoada aí as 

menina vendia feijoada. Isso acabava sendo um turismo de base comunitária. 

                                                 
60

  C                 p   A     [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [em resposta à] entrevista 

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

153 

 

Mas só que aí agora é que agente se preparamo né? Fizemo oficina pra gente 

fazê tudo direitinho, ter o guia, ter o pessoal certo e ter um lugar melhor pra 

gente tá é acolhendo o pessoal. E tê os horário, tê tudo certinho, o momento 

da comida como a gente vai falá. Tê um cronograma pra gente montá um 

cronograma e segui tudo certim. [Denise]: Aí fazer oficina de turbante que 

eu seria oficineira. Aí oficina de ervas que seria dona Tereza. O Adão 

contando a história. O seu Jorge contando a história antiga e o Adão 

contando a luta de agora. [Flávio]: Mas já está acontecendo isso ou Está no 

projeto ainda? [Denise]: Tá no projeto. Quando tiver já o restaurante 

funcionando aí começa. [Flávio]: Esse restaurante assim é vocês que estão 

fazendo, o recurso próprio ou tem alguém ajudando? [Adão]: Não é tudo 

TAC, é TAC . [Flávio]: O quê é TAC? [Adão]: TAC é uma compensação que 

o Ministério Público assim, eu não vou te explicá certinho eu vou tentá 

porque eu não sei direito também não. Eu sou bronco, eu sou bronco memo, 

eu sou roceiro, eu sou roceiro. Mas é, assim o Ministério Público vai e 

condena alguém, condena não, condena o juiz condena. Aí ele tem que pagar 

uma compensação. Aí essa compensação as vez é em dinheiro aí eles faz 

numa comunidade. O nosso já vem um tempão (...) que foi pelo, pela APA 

Petrópolis que foi feito. Aí só que aí cabou, começaram aí cabou a verba. Aí 

o CDDH também doou. O CDDH presta assistência jurídica pra 

comunidade. É um órgão excelente em Petrópolis também o CDDH. Aí fez, 

aí terminou a parte da cozinha eles. Aí agora teve outro aí que tá devendo a 

justiça aí a doutora Vanessa também botou pra fazê aí tá fazendo o piso. Aí tá 

desse jeito. Aí até que faltou um pouco mais de dinheiro aí a Fio Cruz 

também assumiu. Só que a Fio Cruz tá assumindo com o dinheiro não é 

porque eles tão devendo não. É que tem dinheiro de um projeto eles pode tá, 

todo mundo empenhado, tem uns órgão empenhado é a ajudar a gente. 

Aquilo não dava pra nós fazê não já tava mais de duzentos mil aquilo. Nossa 

mãe. Aí      l   lá,           p    lá          l   ‘    á   l    b  á      

p     í v      á’.         v      l  á. S             l  á v      l  á      

aí que dá pra gente comprá, tu tá maluco. Eu quase briguei com o cara. A 

gente coloca o que a gente dá pra fazê né. Aí vai comprá o porcelanato lá, 

gastá quase  cinquenta mil. Nós não tem nem dez mil. Não tem quinhentos 

reais. Mas aí é o que eu falo rapá era de pau a pique maluco. Aí pegamo, nós 

(...). Não, era uma barraca feia, era uma barraca de lata feia. Aquilo a gente 

recebia como uma maravilha mas tudo limpinho. Aí fizemo a inauguração, 

fizemo tudo. Aí eu e meu irmão Paulo cismamos: ‘v      zê     b      , 

vamo fazê um pau a pique aí. Nós pelejamo. Fomo no mato buscamo pau. 

Fizemo, barriamo, fizemo. Poxa não dava tanto trabaioigual esse tá dando 

né? [Denise]: Aí eu até falei neste dia em nossa reunião que, eu falei com 

 l  : ‘     ,                          l z q                v              

sedezinha de pau a pique. A gente podia recebê as pessoa. Era simples mas 

recebia as pessoas. E agora tá colocando a coisa tá ficando bonito mas assim,  

mas a gente não tá podendo receber ninguém no momento, entendeu? Aí as 

festas, teve que parar as festas. Teve que parar o acolhimento com as 

pessoas, que as pessoas vin    v      . Aí      l        l  : ‘            

muito triste por essa parte. Assim, agradeço muito a Deus por essa 

oportunidade de tá melhorando né mas era simples mas a gente era muito 

mais feliz. [Flávio]: A mão de obra é de vocês mesmo? [Adão]: Não, é tudo 

contratado, tudo contratado né?  (Informação Verbal)
61

 

                                                 
61

  C                 p   A     [Líder do Quilombo da Tapera] em 27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

154 

 

Como destacaram que o turismo sempre aconteceu, mesmo sem uma estrutura ou 

orientação adequada, Denise afirma que seu pai contava histórias e que feijoada era vendida 

para os visitantes.  

Isso gerava certa renda e que no horário de almoço havia um cronograma de contação 

de histórias, oficinas de turbantes, oficina de ervas e que o próprio Adão era um dos 

contadores de histórias. Isso demonstrava o quanto era importante que a comunidade já 

realizava o turismo nessa perspectiva. Também é interessante que Adão lutou junto com o 

Ministério Público para que houvesse a liberação de verbas para a comunidade fruto de 

condenações judiciais que resultavam em multa e que esta era destinada para instituições e 

comunidades como as quilombolas, dentre outras instituições que asseguram certos direitos 

para a própria comunidade como a APA e CDDH.  

Serviços comunitários prestados por aqueles que precisam cumprir com certos deveres 

jurídicos são prestados dentro da comunidade em forma de serviços prestados. Nisso, o Termo 

de Ajustamento de Conduta (TAC) surgiu como apoio fundamental na construção do 

restaurante da comunidade e espaços de convivência, ampliando possibilidades, mas que 

trata-se de soluções temporárias e que muitas vezes demandam de um longo tempo para sua 

efetivação.  

 

Foto 12 - Novo restaurante de Tapera ainda em construção 

 
Fonte: Fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023. 

 

Foto 13 - Novo restaurante de Tapera ainda em construção 

 
Fonte: Fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023. 

 

Foi questionado: Tapera tem redes sociais? Quais?  

                                                                                                                                                         

 



 

155 

 

[Denise]: Tem o Instagran e tem o Quilombo (...), turismo de base 

comunitária no facebook. E tem o instagram que é Quilombo da Tapera. 

(Informação Verbal)
62 

 

Sobre a relação com projetos sociais, ficou claro que há uma intenção de alguns órgãos 

públicos em apoiá-los. Logo, perguntou-se: Existe projetos sociais no Quilombo? Quais? 

 

Projeto social tem, o CDDH é um projeto social. Só que não tem feito 

projeto social. Fizeram muito, o CDDH fazia muito lá que eu pedia pra 

engajar os jovens mas aí não tem feito não. Mas, eles presta assistência 

jurídica. Isso engloba nisso? Então, eles faz isso. E a Fio Cruz. A Fio Cruz 

porque a Fio Cruz tá fazendo, faz oficina, tem vários projetos lá pra mexer 

com abelha, pra mexer, apicultura né? Apicultura, esse troço aí. Agora 

voltamo a mexê no horto que aí eu fiquei responsável pelo horto 

(medicinais). E tem outro curso que nós tamo fazendo. Tem artesanato que tá 

fazendo, de bambu. Pessoal não, pega pouco né? Pouco se interessa. Aqui 

tem disso né? Nas comunidade,  a gente que tá de frente tem hora que a 

gente segura cada uma. Porque que as veze nem todo mundo abraça as coisa 

do jeito que é. Que as vez na hora de criticar tem um montão. Mas aí na hora 

de tu, que é o que eu falo, eu tem que pegá , tu tem que vim aqui fora buscá e 

levá pra comunidade. Chega lá o pessoal tem que agarrá comigo. Mas aí tem 

hora que é complicado. Mas eu falei na r                  p    l  : ‘         

q é, v      zê             ’   p             v i se chegando junto com a 

gente. (Informação Verbal)
63

 

 

Mas o negócio não pode é parar né? [Adão]: Que a cabeça do ser humana é 

complicada, é difícil,, eu sei. Mas aí a gente vai aprendendo ser psicólogo, a 

gente vai aprendendo a ser tudo. Vai conversando ali, vai aqui, vai indo. 

[Flávio]: (...) Sobre o curso que você está fazendo de racismo ambiental (...) 

você pode falar alguma coisa sobre isso? [Denise]: Já terminou aí, eu vou 

participar agora do fórum. Vai ser online no dia dezenove né? E o que eu 

percebi assim no curso, que, eu nem sabia que era um racismo ambiental que 

a gente vive né? Igual o nosso direito de ir e vir que te muita dificuldade de 

ter o transporte público né? Que tem que tá. É, igual a saúde também que é 

difícil acesso pra saúde. Aí o saneamento básico agora pouco tempo que 

conseguimos ter mas até 2011 a gente não tinha. Então, esse caso aí é um 

caso bem pesado memo porque era um racismo ambiental muito, muito 

grande. Porque que quando eles ia lá em cima em época de voto, eu 

l  b  v ,                      l  b  ,    lá p       : ‘        l   v      zê 

     áq     v   p   á        v     zê (...) lá’.  E      v  lá,   b        

casa da gente era lata de óleo, esses negócio que os lixo ficava tudo 

montado, queimava lixo. O poder público sabia que nó tava lá  porque que 

eles ia lá na hora do voto. Eles ia lá, ia lá enganava, enganava meu pai, 

enganava o Amarildo, enganava todo mundo. Veio um lá de Teresópolis, o 

pessoal não tinha voto, a maioria não tinha voto (...). Veio lá de Teresópolis 

                                                 
62 

 C                 p   D       [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
63

  C                 p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

156 

 

(...) botou eles tudo dentro de um carro levou lá pra Teresópolis tirou Título 

lá. Aí vinha aqui buscava eles perto da eleição ia lá na serra fazia feijoada 

pra eles. É, mas na hora de ir fazer as coisa, não fazia não. [Denise]: Isso era 

um racismo ambiental que a gente vivia e ainda vive até hoje né?  [Adão]: 

Esgoto ia direto pro rio gente. Isso é um (...). Era lixo queimado, queimava 

lixo. É, ficava essas lata que num queimava, ficava preta, lata de óleo (...). 

Acabava virando um lixão ué. [Denise]: A síndica aqui do condomínio 

queria fechar, eu percebi também que isso também é um racismo ambiental 

que ela tava praticando com a comunidade né? Fechar o acesso que a gente é 

tem que passá. Essas coisas assim eu fui só me ligando nas coisa que lá foi 

falado né? E Petrópolis, tem muito isso com os negros né? É, da nossa 

história, nossa história não podê ser contado. Não é contado a nossa história 

certo na escola que era pra ser contado. Tem a Lei e tudo mas, eles não 

praticam a Lei. Aí agora vai ter um fórum que eu vou contá a nossa 

dificuldade, da nossa luta. (Informação Verbal)
64

 

 

Como respondeu Adão, a Fio Cruz vem se interessando com a recriação do horto com 

plantas medicinais e também oficinas de apicultura. São aspectos que os aproxima da natureza 

e portanto faz inúmeros resgates com a própria natureza. O destaque vale para a narrativa de 

Denise que descobriu o significado de racismo ambiental como categoria que vem estudando 

no curso ofertado para a comunidade.  

Essa categoria envolve o lugar social daqueles que ocupam territórios rurais como o 

próprio Quilombo da Tapera que estão à margem do investimento e interesse público no apoio 

a essas comunidades por uma série de fatores, dentre eles, o da cor.  

Nisso, o conceito serve não apenas para dar visibilidade, mas para indicar que, 

semelhantes ao território da Tapera, aquilo que sofrem povoados brancos não se assemelha ao 

sofrido por eles, destacando tal aspecto do racismo ambiental. Isso pode ser visto como nas 

promessas político-partidárias feitas em período de campanha eleitoral, o descaso com os 

pedidos feitos pela própria comunidade naquilo que é dever do Estado em garantir quando 

D        z q   “      l             ,  l       p       ”, mas uma vez reforça que não se 

trata de um aspecto legal ou  a inexistência da Lei mas a dificuldade que enfrentam para fazer 

valer aquilo que lhes é básico. 

 

Foto 14 - Horto com plantas medicinais 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023. 

                                                 
64 

 C                 p   D       [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

157 

 

Sobre expectativas do futuro do Quilombo da Tapera foram questionados: Quais são 

as principais expectativas de vocês quanto quilombolas e moradores do Quilombo da 

Tapera? 

 

A expectativa é muito grande que vem da onde desde lá de trás quando vem 

lutando. E não vou parar enquanto não consegui se Deus quizer, meu pai. É 

vê a terra titulada, o quilombo autossustentável e alguém da comunidade 

lutando pela gente memo. A gente formando, formando gente dentro da 

comunidade, advogado, professores, não, sei, veterinário, que a gente 

depende de todo mundo de fora. Mas se Deus quiser por isso que eu luto 

tanto pela educação dentro da comunidade que eu quero ver alguém formado 

dentro da comunidade. Não sei qual é a área que a área eles vão escolher, 

mas, tem todo o meu apoio. Eu luto pra isso demais, demais, demais, demais. 

[Denise]: Ah, eu também tenho uma expectativa. Eu tenho uma expectativa 

que as mulheres da comunidade é percebam o valor que as mulheres 

quilombolas tem no seu território. Que na nossa comunidade é muito, muito 

assim, não sei se elas não entende, são poucas mulheres sabe? As vezes a 

gente faz reunião, participa de reuniões mas assim, não entra na cabeça a 

importância de ser uma mulher quilombola. [Adão]: Não, isso a gente tem 

que trabalhar e cima deles (...), trabaiá, trabaiá, trabaiá, trabaiá (...). 

(Informação Verbal)
65

 

 

[Denise]: Eu comecei a gostar dessas coisa quando eu fui trabalhar na 

Câmara Municipal. Aí eu percebendo ali das injustiças que eu sabendo assim 

eu via que o as coisa que a gente tinha direto e esse direito não chegava à 

comunidade. Aí eu comecei a perceber que eu tinha que ajudar o Adão a 

lutar por isso né? Não era ele sozinho que tinha que lutar. Então todos tinha 

que ter, ele sozinho não ia conseguir né? Aí eu comecei também. [Adão]: Eu 

nem sei como é que eu comecei nisso porque se perguntar qualquer um da 

comunidade eles vão falar que quando eu saí como, hoje graças a Deus eu 

me tornei uma liderança dentro da comunidade é assim, na luta né? Até hoje, 

nem, eu acho que nem meu pai, nem meu pai acreditava que ia lutá tanto 

assim. [Denise]: E hoje eu percebo que as minhas sobrinhas, mais as 

pequenininhas né, elas me tem como referência então eu acho isso muito 

bonito e vejo que nossa luta não é e vão né? Igual Adão também, os jovem 

fez uma vez uma homenagem pro Adão linda. Então assim eu vejo que a 

nossa referência pra eles é uma referência muito importante. Que assim eles 

vão carregar o nosso legado né? (Informação Verbal)
66

. 

 

A auto-sustentabilidade comunitária é fundamental para preservação daquilo que lhes 

é mais caro, ou seja, a ancestralidade que os idêntifica com os seus antepassados. Também, há 

uma perspectiva que vem partindo da Denise, que envolve o lugar da mulher quilombola no 

seu território.  

Quanto a isso, o território e a identidade se mesclam numa percepção que é política e 

que não se trata tão somente de saber-se quilombola, mas de fazer com que o lugar do 

                                                 
65 

 C                 p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
66

  C                 p   D       [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

158 

 

Quilombo seja o da luta e o da resistência. É clara a percepção de que o casal se enquadra se 

concepção Gramsciana, Gramsci (2001), de intelectuais orgânicos como aqueles que 

representam social e politicamente a própria comunidade, mesmo que não tivessem uma 

formação acadêmica pra isso. Nessa constatação, não precisam obviamente de um cargo mas 

de uma clara concepção do que querem para própria comunidade e suas famílias.  

Como resultado, Denise afirma que suas sobrinhas e parentes, além da juventude local 

os têm como referência de luta pelos direitos necessários da própria comunidade. Esse 

reconhecimento social é pera eles o que os motiva a continuar lutando.    

  Como vocês veem ou percebem a atuação da universidade sobretudo das 

universidades aqui de Petrópolis na questão quilombola aí no Tapera? Elas realizam 

algum tipo de trabalho no quilombo? 

 

Tem nada. Só falam que vai ajudar a gente a fazer isso fazer aquilo. Tem 

    ”. (Informação Verbal)
67

 

 

Igualzinho aquele pessoal, eu vou mandar mensagem pra eles. Aquele 

pessoal da (...), Urbanismo, Urbanismo não, Arquitetura (...). Da UERJ 

mesmo. Fez uma reunião com a gente que nós estamos com um projeto de 

fazer um museu cultural aqui na comunidade aí eles iam vim pra fazer a 

planta pra gente e tal, ia vim ver o espaço aí ficou de marcar aí ficou de 

férias em julho depois não entraram mais em contato. (Informação Verbal)
68

 

 

Mas eles são tudo, a maioria, a maioria deles lá são tudo (...). São (...) porque 

vem engana a gente. Ah, é por causa disso que fica difícil da gente até 

receber os outros. Porque eu e Denise nós somo maleável, a gente vai 

conversando, a gente vai levando. Mas muito da comunidade fechou as porta 

por causa desse tipo de coisa. Aí, pô aí vem fala com a gente. Aí a maioria 

das coisa que a gente faz agente pega aqui a gente tá na reunião nossa nós 

passa pra eles. Aí acaba quem também ficando mal aí dentro da 

comunidade? É difícil. É difícil demais.  (Informação Verbal)
69

 

 

[Flávio]: “Então quer dizer que não existe nenhum tipo de parceria 

entre o Quilombos e as Universidades aqui de Petrópolis”?  
 

[Adão]: Não, não tem não. [Denise]: De vez em quando eu recebo umas 

mensagens lá no Instagram, alguém perguntando se agente tem é, se estamos 

recebendo visitação aí eu falo que no momento não mas, assim que a gente 

tiver recebendo eu entro em contato. [Adão]: Por que a gente tem, igual esse 

da arquitetura memo aí, pô ia ajudá bastante? Porque a gente tem biblioteca 

                                                 
67

  C                 p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003.  
68

  C                 p   D       [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 

Recentemente, nas Redes Sociais do Quilombo da Tapera, especificamente Instagram, havia postagem acerca de 

parceria fechada entre a comunidade e alunos/as da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade 

Federal do Rio de Janeiro – UERJ – Campus Petrópolis/RJ acerca de projetos relacionados ao museu cultural do 

Quilombo da Tapera, biblioteca e a brinquedoteca. 
69

  Co                p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

159 

 

pra gente tá construindo. Pelo menos pra ajudar a fazer o projeto pra gente 

correr atrás de recurso. Aí tem o museu. Pô, têm muita coisa boa pra gente 

de se fazer na comunidade assim. Mas aí num, num, só que eu se eu fazer, eu 

faço o papel de rascunho pra Prefeitura não adianta. Igual lá pra construí isso 

lá ( a cozinha comunitária) graças a Deus foi uma luta pra conseguí. Aí o seu 

Júlio, arquiteto, doou o projeto aí depois ele acabou pegando a obra pra fazê 

quê que a doutora Vanessa na achava justo ele doar o projeto e não fazê o 

trabalho. E, mesmo assim numa luta danada. Quem ajudou a gente a 

desenrolar o papel lá dentro da Prefeitura pra fazê aquilo lá foi o falecido 

Maurinho (ex-vereador). E o Ministério Público ali, cobrando. Aí cobrava a 

gente e aí pedia Denise, Denise correu atrás aí conseguimo desenrolá aquilo 

lá. Quê a gente qué fazê. Aí agora que seguí a bibrioteca que a gente for fazê. 

Ne é mais bibrioteca já tá te mudando de, brinquedoteca (...). Que a gente 

tem a biblioteca da comunidade que a Prefeitura foi lá fez até uma matéria 

né? Só que só têm os livro não têm o espaço físico. Mas fizeram lá, fizeram  

matéria. Quê ganhamo muito livros, é um projeto da comunidade a 

biblioteca. Ganhamos muitos livros mas não têm o espaço físico pra colocar 

os livros. [Denise]: D  v z    q        p     l p       p          : ‘A , 

vocês têm uma biblioteca aí que eu vi no jornal? Aí eu tenho que explicar 

tudo de novo né? [Adão]; Têm cinco computadores, nós não temo lugar 

ainda pra tá usando. Ganhamo de doação. Que ia sê nessa biblioteca. Aí 

bom, vai montá o espaço lá né, vamo tê que montá algum lugá no restaurante 

pra  botá pra usá pra botá as criança lá (...). [Denise]: Que o nosso medo é o 

de o computador daqui a pouco parar de funcionar né? Ficá parado assim 

sem manejo. Assim, a gente acha muitas pessoas assim que, querem ajudar 

sabe? Mas é, né?   [Flávio]: Aí vocês não tem interesse de ter uma escola na 

comunidade? [Adão]: Não, temo não. [Denise]: Nosso interesse seria se 

alguém pudesse vim dá alguma aula pra alguns adultos que queiram voltar 

né a lecionar e crianças que tiverem alguma dificuldade.   (Informação 

Verbal)
70

     

 

Fica claro em sua narrativa que as promessas das universidades e pesquisadores vêm 

frustrando a própria comunidade quando há algum tipo de aproximação com eles, pois, de 

promessas já estão cheios. Também, ao afirmarem que são maleáveis enquanto liderança 

indicam que estão abertos ao diálogo e que isso tem sua importância para que as portas não 

estejam fechadas à pesquisa, mas, que é um entrave que vem impactando diretamente 

possibilidades futuras.  

É interessante demonstrar que a biblioteca prometida por órgãos públicos está sendo 

construída pela própria comunidade e que o tão sonhado museu só será possível também com 

o esforço coletivo dos moradores. 

Ao destacar o papel e a contribuição do arquiteto Júlio na construção da cozinha 

comunitária esse destaque se conecta a outras ocasiões que as melhorias comunitárias foram 

fruto da luta individual de certas pessoas que tiveram o interesse de buscarem recursos, de 

exigirem do poder público alguma melhoria e que sem essa ajuda não seria possível se tudo 

dependesse tão somente da prefeitura local.  

O fato de terem ganhado uma quantidade grande de livros para comporem a própria 

biblioteca não resolveu esse aspecto do projeto, pois o espaço físico da biblioteca não está 

construído. O mesmo vale para a doação que receberam de cinco computadores que não estão 

                                                 
70

  C                 p   A      D      [Lí         Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à] 

     v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade 

de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

160 

 

sendo utilizados também por falta de espaço. Nisso, a desarticulação do poder público na 

garantia de espaços e estrutura para o Quilombo impacta diretamente o cotidiano e vida 

escolar de todos os estudantes que poderiam obviamente estarem utilizando esses espaços.   

A existência da agricultura na comunidade é fundamental e por isso questionou-se: 

Com relação à agricultura na comunidade, vocês plantam alguma coisa hoje? O quê 

planta? Plantou no passado?  

 

[Adão]: Nós vivia da agricultura. Agora, igual eu tava te falando, aí tem um  

pessoal lá que planta igual meu pai, planta folhagem né? Couve, esses 

negócio, aipim , feijão. Eu também até 2013 eu plantava pra podê (...). 

[Denise]: Têm até uma foto aqui em casa que era, até o Mucambo de Paraty 

até falou comigo: Ah eu me lembro, você é daquela casa que o jardim é tudo 

prantação. Tudo couve, alface? [Adão]: Eu vendia final de semana. Aí, 

quando não conseguia dava. Mesmo assim eles viraram as costas pra mim. 

Aí não deu pra mim seguir não por causa do trabalho. (Informação Verbal)
71

 

 

[Flávio]: Você plantava o quê? [Adão]: Eu plantava tudo assim, plantava: 

repolho, couve, agrião, alface, cheiro-verde, jiló. Não vivia, Denise acho que 

até ia mandá eu sumi. Eu chegava em casa, sendia a luz e ficava trabalhando 

até onze hora da noite. Aí era todo dia. Eu gostava, eu gostava. Aí sábado, 

garrava ia trabaiáva, chegava, preparava. E domingo, todo domingo ficava o 

dia todo na rua. Aí Denise ia comigo pra vendê. Ficava o dia todo vendendo 

né Denise?  Na rua pra podê é (...). Só que eu não conseguí demonstrá que 

eu tava tirando renda desse dinheiro. Aí eu, sabe, não tinha mais tempo. Aí 

eu trabalho, tinha isso, tinha o meu som e, muita coisa. Aí correndo atrás das 

coisa da comunidade aí não deu. Mas eu pô, eu olho assim pro terreiro vejo 

aquilo que é grama falo: ‘    D        é                 b     ’. 

(Informação Verbal)
72

 

 

Adão afirma que a agricultura era muito importante e havia fartura em termos de 

plantação mas que sobreviver da agricultura não era o suficiente. Tratava-se de um trabalho 

duro que não resultava no retorno adequado, pois o tempo dedicado na divisão de tarefas não 

lhe permitia outro tipo de atividade social.  

Então, a atividade econômica comunitária e agricultura tem relações e historicidades 

amplas mas, do ponto de vista econômico os entraves são maiores e impeditivos para uma 

continuação comercial dessa atividade.  

Na busca de elementos sobre a ancestralidade e costumes tradicionais perguntamos: 

Quanto a artesanatos tradicionais, vocês fazem? 

 

[Adão]: Não, não. Só faz só assim trabaia lá é com retalho né. Minha mãe, a 

Eva que faz colcha, faz tapete, esses negócio assim. [Denise]: Colares, 

brincos. [Flávio]: Comidas típicas? [Denise]: Faz doce. Só mais na festa. 

Fazem doces, geleias que dona Tereza e dona Eva também fazem, doce que 

minha mãe faz. [Flávio]: Parteira ainda têm? [Denise]: Não, não tem mais 

                                                 
71

  C                 p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
72

  C                 p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

161 

 

não, faleceu. [Flávio]: Vocês ainda usam objetos antigos como pilão, potes, 

panelas, fogão à lenha? [Adão]: Foi embora na enchente. [Denise]: O fogão 

de lenha vai fazê agora de novo na cozinha. Na cozinha antes quando era, 

antes de ser esse restaurante que tá fazendo, tinha o nosso fogãozinho. Tem 

até foto dele.   (Informação Verbal)
73

 

 

O interessante é que boa parte da contribuição cultural da comunidade envolve 

vestimentas, utensílios domésticos e os festejos mas que, objetos mais antigos como pilão, 

panelas e potes dos avós foram levados embora na enchente que ocorreu no ano de 2011. Esse 

é um traço que demarca o antes e o depois dessa comunidade pois muito do vivenciado por 

eles foi impactado diretamente com o resultado dessa enchente.  

Sobre a paisagem perguntou-se se a paisagem do Quilombo mudou muito ao longo do 

tempo: A paisagem do quilombo mudou muito ao longo do tempo? 

 

[Denise]: Mudou bastante. [Adão]: Mudou, mudou porque era é, criou mais 

mato que nós não bagunçamo porque era boi né? Tinha criação de boi e tinha 

plantação. Agora não, agora virou mato né? [Denise]: Ali onde é nossas 

casas agora era plantação de brócolis (...). (Informação Verbal)
74

 

 

Com a realocação dessas famílias após a enchente que houve em 2011, o assentamento 

fez com que o cotidiano envolvesse uma outra relação com a terra, diferente do manejo do 

gado que existia naqueles pastos. Isso também fez com que pudessem plantar hortaliças e 

reconfigurarem o cenário onde hoje é o Quilombo. Logo, do ponto de vista geo-histórico, o 

lugar e o tempo fazem com que as paisagens e território sejam reconfigurados como forma de 

manifestação da vida e da historicidade que compõe a existência humana. 

Quando perguntados: Como avalia o papel, a função e o objetivo da escola para a 

formação e o desenvolvimento do quilombo e das populações negras? Tem alguém no 

Quilombo com curso superior? 

 

[Adão]: Tem não. Tem uma menina agora que casou com meu primo, que 

agora ela é quilombola, ela casou com ele. Mas aí já veio formada de fora 

né, que ela é professora. Eu acho muito importante né? Mas é assim, o bom 

seria se contasse a nossa história também desde noninho lá na escola pra 

todo mundo tá sabendo e aí ia sei lá, ia fortalecê também até os nosso memo. 

Que ia vê, tá falando na escola já até na raiz. Mas é muito importante porque 

a gente educa dentro de casa. Vai  pra escola pra formá eles né? A educação é 

eu acho que a educação o conhecimento é o que fortalece né? Que vai 

fortalecer. Que antigamente lá eles brigava na base da foice, facão. Agora 

não. Uma pessoa bem formada, com a educação boa é com certeza vai saber 

muito mais lidar com todo tipo de situações né, dentro da comunidade. 

(Informação Verbal)
75

 

                                                 
73 

 C                 p   A      D       [Líderes do Quilombo da Taper ]    27-08-2023 [      p     à] 

     v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade 

de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
74

  C                 p   D       [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
75

  C                 p   A     [Lí       Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

162 

 

E        l , A            q   “                   o de casa (...) a educação, o 

             é   q        l   ”                l            l                 l p      

desenvolvimento da comunidade e modo como os indivíduos agem em situações diversas.  

 E nisso, muito além do papel da escola no sentido curricular, há uma compreensão de que, 

mesmo não havendo ainda alguém com formação em curso superior, há uma formação 

fundamental que é a consciência sociopolítica do lugar que ocupam enquanto comunidade. 

Na finalização da entrevista foi questionado: O que é o Quilombo e o que é ser 

quilombola? 

 

[Denise]: Ser quilombola pra mim é todo dia de muita resistência. [Adão]: É 

resistir pra existir né? Se a gente não vir a resisti a gente não estaria aqui 

hoje. A gente que eu falo é os mais velhos lá porque eu ainda tô novo né? 

Mas o que é o quilombo? Quilombo é alegria né? É vida. [Denise]: 

Liberdade. (Informação Verbal)
76

   
  

Nisso, a definição de quilombo como alegria, vida, liberdade e resistência são 

fundamentais para indicar as diferentes faces do cotidiano que de forma complexa permite 

que continue a pensar o ser quilombola independente das concepções externas, das garantias 

legais ou do reconhecimento público sobre quem são. Nisso, há uma afirmação contínua por 

parte dessa liderança ao demonstrar seu papel social dentro dessa comunidade e para toda 

sociedade que se afirma ser democrática. 

  

3.5.Entrevista semiestruturada Escola Dr. Teodoro Machado: Experiências, narrativas e 

práticas pedagógicas de Geografia à luz da Lei 10.639/2003  

No intuito de correlacionar as narrativas dos líderes do Quilombo da Tapera com os 

profissionais que atuam na Escola em que grande parte dos estudantes quilombolas são 

escolarizados, foi feita entrevista com a diretora da Escola e com o professor de Geografia 

que lá trabalha.  

Quanto ao histórico dessa Unidade Escolar de Ensino Fundamental, Pereira (2021) 

descreve da seguinte forma:  

 

A Escola Municipal Dr. Theodoro Machado fundada em 1942, num terreno 

doado pela família Hungria Machado, então proprietária da Fazenda Santo 

Antônio, está localizada no Vale da Boa Esperança, no 3° distrito (Itaipava) 

do município de Petrópolis, a cerca de 30 quilômetros da área central 

(Pereira et al., 2021, s/p)  

 

Vale ressaltar que trata-se de uma Escola pequena e que portanto tem uma atuação 

bem específica em relação ao Quilombo e ao trabalho com os próprios alunos. Nisso, a 

dinâmica em torno do processo de escolarização dos alunos quilombolas tem características 

bem peculiares e que envolvem diretamente o modo como este estudo intencionou saber sobre 

a relação escola e aluno para que, comparado aos dados apresentados pelos líderes do 

Quilombo, fosse possível entender como a Lei 10.639/2003 se materializa no cotidiano e 

                                                 
76

  C                 p   A       D      [Lí         Q  l  b     T p   ]    27-08-2023 [      p     à] 

     v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade 

de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

163 

 

práticas pedagógicas.  

 

Foto 15 - Fachada da E. M. Dr. Theodoro Machado 

 
 

Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

Foto 16 - Ônibus escolar  

 
Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

Assim, a primeira questão foi: A Lei 10.639/2003 afirma que as escolas precisam 

ensinar sobre cultura Afro-brasileira e sobre os povos originários que vieram de África. 

A Escola Municipal Dr. Teodoro Machado é uma instituição pública de ensino que 

atende crianças, adolescentes e jovens do Quilombo da Tapera. Você entende que a 

escola atende aos preceitos da Lei 10.639/2003? 

 

História, cultura dos povos e depois ela foi ampliada para os povos 

originários também né? Infelizmente a gente não tem muito por aqui né? Té 

porque é interessante,                     I   p v            ‘p      q   



 

164 

 

r l  ’. E        v      ,               ,            q        l     o 

fixaram aqui. Interessante né? Assim, você entende que atende os preceitos? 

Sim. Se você pensar é, no estudo da História e da Cultura Afro-brasileira, 

são feitos os trabalhos. A própria Lei ela diz e ela dá uma certa, apesar dela 

falar em todas as disciplinas ela dá uma centralidade na História e na Arte. A 

L      x  lá: ‘ l  , p           b l    ,       v       ,  pesar de você criar a 

questão do dia que é importante. Eu sou contra a gente trabalhar, o Ensino 

Fundamental I se trabalha muito por data né? Obviamente no 2º a gente não 

trabalha por data, mas, as datas tem um poder simbólico, de movimentação. 

Então aqui a escola e conversando com a Shirlei diretora que eu acho que 

reuniu um monte de material pra você, dentro desse movimento pós Lei que 

eu acho bem interessante. É, o Quilombo da Tapera ele vai se reafirmar. Era 

uma espaço um pouco mais afastado  mas tinha uma certa relação né? Mas 

essa própria questão de identidade, sentimento de identidade, diferença, 

pertencimento e representação foi sendo construída e reforçada nas últimas 

décadas. Como eles conseguiram se apropriar desse embate étnico, 

identitário e consolidar um espaço, um território quilombola, aqui pertinho 

da gente né? E, então como que a gente faz isso?  É importante 

contextualizar período de Pandemia e troca de professores. A gente teve 

muitos professores se aposentando. Eu sou de 2010 aqui na Escola. Estamos 

em 2023. Eu hoje sou talvez o segundo ou terceiro professor mais antigo da 

Escola. [...] como que essa Lei foi importa pro próprio movimento da Tapera 

com o entorno né? Como que eles vão se fortalecendo também, e 

constituindo é, uma relação com a Escola com a comunidade, com 

pesquisadores que produzem por exemplo, essa série de livros (se referindo à 

coleção de Sinara Rúbia) né? E assim, e outras coisas mais, os eventos que 

hoje em dia eles têm né? Então por exemplo, se a gente for pegar a Escola 

como um todo, a gente trabalha esses livrinhos com as crianças mas temos 

p                 j     T p   . Já   v         ,     ú     b        ”. 

(Informação Verbal)
77

    

 

Por isso quando eu falei pra você logo no início que pouco porque nós já 

tivemos assim alunos em praticamente todas as séries, todos os anos de 

escolaridade. Mas se a gente for parar pra pensar é até uma situação cultural 

também, a questão do número de filhos né. Eram muitos irmãos agora não se 

tem mais né? Então assim, vai diminuindo também. Reduziu bastante.  

(Informação Verbal)
78

    

 

Eu fiz uma experiência uma vez com o professor de Educação Física mas 

falando, eu como entrei em 2010 eu era o mais novo e hoje eu sou um dos 

professores mais antigos da Escola. E muita gente vindo de Teresópolis né? 

Isso por conta de Pandemia também. Por exemplo nós já fizemos uma 

atividade que a nossa orientadora pedagógica Meri, o professor de Educação 

Física, o Sérgio, A Meri que não está mais na Escola com a gente o Sérgio se 

aposentou, nós fomos andando até a Tapera daqui.  Uma parte foi com a 

gente andando, moradores etc., mas outra parte subiu com, de ônibus, 

                                                 
77

  C                 p   L  z  A  ô    (                       )    05-09-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
78

  C                 p   S   l   (Diretora da Escola) em 05-09-2023 [em    p     à]      v     [q      põ  

     D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua 

Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

165 

 

escolar. [Shirlei – Diretora da Escola]: Justamente até pra trazer essa questão 

deles. Teve um grupo que veio e foi a pé. A gente tem um escolar. A gente 

faz o transporte deles de difícil acesso. [Luiz Antônio]: O que mostra até 

uma realidade deles no período em que você não tinha essa questão do 

transporte, como que é importante. E, tem a questão da alimentação né? As 

vezes, o aluno andava quase uma hora pra vir pra cá, pra ter aula né? Eu 

namorava ainda minha esposa e el    l  : ‘L  z v  ê                     

de lenha na sexta-       q  ’.     v cê ter uma ideia, em 2010/11 boa parte 

dos moradores de lá eles não tinham fogão à gás. [Shirlei]: Eu até falei pra 

ele que foi antes da tragédia das chuvas, antes não se tinha justamente 

porque eles ainda moravam em outras casas né? E aí depois, com o ocorrido, 

foi se construído novas casas. Aí sim a questão da luz elétrica, a questão do 

gás, essa questão do carro né? Que até então não se tinha muito essas 

situações lá. [Luiz Antônio]: Então assim, eu percebo assim, de 2010 pra cá, 

que é o marco temporal que eu to aqui é, na escola sempre foi trabalhado. O 

professor de Educação Física se aposentou. Ele acampava lá. Ele tinha o 

hábito de ir pra lá, tinha uma interação com a comunidade. Então, todo ano a 

gente ainda continua com isso né?  [Shirlei]: Sim a gente costuma subir é, 

novembro. A gente faz a culminância do Projeto Áfricas da Escola, que a 

gente vai trabalhando durante o ano. E a culminância a gente  geralmente faz 

no mês de novembro a gente faz uma visita. E a cada ano a gente leva uma 

turma. O ano de escolaridade é de 6º ao 9º. Sobe com o ônibus mesmo, a 

gente não faz mas essas aventuras na caminhada,  a gente vai com o ônibus e 

aí quando, chegando lá tem sempre uma roda de conversa preparada pelos 

moradores né. [Luiz Antonio]: No espaço de convivência. [Shirlei]:  E aí eles 

fazem lá. Onde eles estão fazendo o restaurante né? Tá lá em obra. E aí 

trazem essas histórias. Contam um pouco lá pros nossos alunos e tem essa 

abertura pra que eles possam trabalhar, essa questão deles aí. [Luiz Antonio]: 

Então assim é, a gente tem um número de estudantes da Tapera. Então a 

Tapera é uma das comunidades que a gente atende. Então ela tá presente na 

                           ‘ ’       . A redito que uma na valorização 

dessa História e Cultura africana e afro-brasileira. Então, o Projeto Áfricas é 

um projeto na área de História que tem a culminância que às vezes a gente 

faz um diálogo. A área também de Artes também é uma área que faz esse 

diálogo. A Escola tem dois projetos no contraturno aqui. Aula de capoeira e 

de dança. Então assim, são dois projetos que a Escola tem em grande parte 

devido a essa relação que é constituída e a importância da história e da 

  l    . E          , ‘         l    z?’ ,   z,          q         q    l   á 

presente não só nos anos iniciais mas nos anos finais também. Então: 

      pl    H       ? C     pl    H       ,       pl    C l    ”. E  í      

que entra Geografia se nós formos pensar?  (Informação Verbal)
79

    

 

Como pode ser observado, a escola afirma ter um projeto que contempla o estudo da 

História e Cultura Afro-brasileira ultrapassando a mera constatação sobre a ancestralidade e 

historiografia dos negros no Brasil em datas comemorativas. Assim, como afirmado pelo 

p                     , “          ,             p            ”             í       p         

na proposta desse projeto coletivamente construído.  

                                                 
79

  C                 p   L  z  A  ô    (                       )   S   l   (D           E   l )    05-09-

2023 [      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como 

Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito 

da Lei 10.639/2003. 
 



 

166 

 

Também, há evidências de que a Escola se preocupa em contextualizar as dimensões 

da cultura e contribuições dos povos originários para além da simbologia que está presente 

com muita força em relação aos europeus que contribuíram para a construção da cidade de 

Petrópolis.  

Nisso há uma preocupação da Escola em reafirmar o lugar dos povos negros como 

fundamentais na construção da cidade em diferentes espaços, territórios e lugares. Nisso, a 

afirmativa do professor de Geografia de que há um conjunto de atividades interdisciplinares 

que são pensadas à luz de uma perspectiva Geo-antropológica de formação que repensa o 

lugar dos negros para a contribuição da cultura e memórias coletivas dos moradores da cidade 

reafirmando o quanto os negros no município foram fundamentais para o desenvolvimento da 

própria sociedade petropolitana.  

Portanto, o Projeto Áfricas da Escola Municipal Dr. Teodoro Machado, trabalhado 

durante todo o ano em diferentes ações docentes envolve o diálogo, a introdução da capoeira e 

danças de origem africanas no intuito de progressivamente introduzir tais elementos como 

forma de desenvolvimento da consciência negra em toda comunidade escolar.  

No entendimento sobre como as diferentes áreas do conhecimento trabalham esse 

tema foi questionado: Como os professores nas diferentes disciplinas trabalham o tema 

quilombo aqui na escola?  

 

Então, normalmente       p  j    ‘Á      ’,   p            H           b l   

porque eu em Geografia, aqui a Escola é um barato porque, cada professor 

mais o menos que, apesar da gente ter sempre a parceria de outro professor, 

um professor pega um projeto tipo, a gente tinha  q   ‘A      21’. E   , 

aquele parquinho que tá ali atrás, é, foi num concurso que a prefeitura fez de 

quem é, arrecadasse mais garrafa Pet. Antes do concurso a gente já tinha, já 

transformou a Escola num Ecoponto de óleo, pilha, bateria. Então assim, já 

fazia parte da nossa cultura. E agente com duzentos e poucos estudantes, 

uma comunidade pequena, ganhou em primeiro lugar. É interessante. Isso já 

foi publicado na Revista Educação Ambiental. Então, eu sempre tive mais 

relação com esse Projeto: da gente buscar os problemas do entorno e 

trabalhar essa relação sociedade/natureza. Depois da tragédia, eu tinha um 

projeto de pesquisa e extensão na faculdade que (...), como agir em e como 

evitar inundações e deslizamentos. Então a gente foi abordando esses 

elementos são centrais prá própria comunidade. Nem toda comunidade tem 

problema de deslizamento e inundação. Aqui é uma área diretamente 

afetada. Então é pro isso que a gente tem que trabalhar. Esses rios e córregos 

da região, o grande problema, talvez seja do centro de Petrópolis também, é 

a grande quantidade de plástico você vê depois de uma enchente. E a Méri 

que era nossa coordenadora pedagógica, ela conversando com os moradores 

do entorno dela dentro dessa bacia hidrográfica, nossa, Ela tá reduzindo a 

quantidade de, ou seja, um impacto direto da Escola, no entorno. Eu sempre 

tive mais voltado pra esse Projeto. É, como que eu trabalho a questão é, não 

só da Tapera mas a questão étnico-racial de uma forma geral? Então vamo lá, 

Sexto Ano. Sexto Ano a gente trabalha muito com o conceito, com a 

categoria de Lugar. Então assim, o primeiro momento que eu tenho com o 

estudante, é o espaço vivido. E a gente também tem visto uma mudança do 

perfil da própria comunidade. Por exemplo, tinha a questão de fazer uma 

oração (...). Agora no mês de setembro, dia de São Cosme e Damião era um 

dia que a Escola ficava vazia, ficava vazia, menos da metade dos estudante 

vinham realmente. E hoje, a Escola tá ficando mais cheia. Aí a gente vai 

trabalhar, por exemplo, essa questão eu acho que foge do tema, mas assim, é 

da religiosidade, do respeito. Não é porque eles trazem de casa, trazem do 



 

167 

 

      , ‘p  q   S   C       D      é             ô   ’. E  b            

     l  : ‘      v    á,     p          b  ,   z        b   . S    p    

alguém quer chamá-l            l        lp ’? El  ,     p        . E    , 

p  q   q           v     l   q    l  é    ô   ’. S   l  é   á p         p   

alguma razão. Enfim a gente tem que compreender e respeitar a religião 

deles. Você não é obrigado a pegar, mas você não pode ofender. Então 

algumas tensões relacionadas à religião, ali no 6º Ano a gente consegue 

perceber. Aí eu trabalho  q  l , ‘Aq   é       l    ’  é? Pô, aquele meu 

l      l          l      l       lé       l  : ‘pô L  z,   j                

trabalho mais porque vai pegar numa coisa do Or xá’,   b ? E    l : ‘   , 

sem p  bl   ’.     q ê?    q           p       ú       v     l           

noção de lugar, espaço de vivência e pertencimento que envolve uma 

religião, que envolve é uma comida uma alimentação, que envolve práticas 

de lazer de relacionamento etc. E aí depois eu peço pra eles obviamente: 

‘     , v  ê v                    ú    ,      q   é       l    ’? E         

que entrar os alimentos, tem que entrar como é que é o final de semana. 

Entende? Eu faço uma prática pedagógica e quando nós temos alunos da 

Tapera isso também entra. Então a gente procura valorizar depois, com eles, 

esse aspecto do Lugar. E, um outro elemento muito importante no 6º ano por 

exemplo, é a cartografia. Então, eu gosto muito de fazer a casa deles e depois 

o espaço do entorno. Por quê? Porque ali você vai saber o aluno que dorme 

na cozinha, o aluno que dorme na sala. Você consegue ter uma noção 

socioeconômica melhor do estudante naquilo que ele te revela. Então, na 

verdade, nesse início de 6º Ano, o primeiro contato que eu tenho do aluno é 

através do lugar e dos elementos cartográficos, eu começo a ter um olhar 

diferenciado mesmo sendo vinte cinco, trinta alunos na turma você consegue 

começar a perceber e ir estabelecendo uma relação que você vai durar até o 

9º Ano. Quer dizer, como eu sou o único professor de Geografia aqui eu 

pego essas crianças no 6º Ano, que eles me chamam de tio, lápis/caneta e 

vou até o 9º Ano, até o final do 9º Ano com eles. Então, a gente vai 

construindo essas relações também porque eu acho que no 6º Ano, a gente 

pega muito essa relação sociedade/natureza, como é que são produzidos. E 

não é de forma artificial. Ela vai entrando nesses elementos que a gente vai 

constituindo ao estudar o entorno. Vou dar um exemplo. Um problema que a 

gente tem muito grande aqui, hoje não envolve a Tapera, envolve o bairro 

Madame Machado. Passou aquela colina ali, do outro lado fica um bairro 

chamado Madame Machado. Que é um bairro proletariado, que é um bairro 

que tem problema com o tráfico de drogas. Então muitos alunos nosso hoje, 

vem de lá pra não estudar na escola que tem lá. Então hoje a gente tem 

problemas maiores trabalhando a questão do pertencimento, de uma 

valorização com os alunos da Madame do que com a da Tapera por exemplo. 

Bem interessante isso né? Porque a gente vai estudando e percebendo a 

comunidade e como que ela vai, percentual de alunos daqui e dali e dos 

conflitos que a gente vai tendo. E aqui é uma região que (...), ‘  ,    

    v       l ’,         q    er ônibus aí ônibus de manhã, à tarde. Então 

assim, é usado na disciplina Geografia 7º Ano (...). Mas, por exemplo, assim, 

no 7º Ano (...) a gente trás a formação do território brasileiro no 7º Ano, 

então, desde o início né? Fazendo uma associação também econômica. Esse 

processo de ocupação se dá por ciclos econômicos, de extração, (...). E aí a 

gente vai tencionando os povos originários reforçando essa questão dos 

povos originário. Porque eu gosto de fazer tipo de um mini censo em sala de 

aula, a gente vai fazendo um mini censo. Então quantos ali se veem com 

        í          í     . A  v z   v             : ‘  ,       av     ’. E    , 

muitos não percebem. Então esse apagamento, entre aspas, essa ausência, 



 

168 

 

vamos chamar assim, essa ausência, ela se dá via um processo violento que 

ocorre né? Aí a gente vai pegar os números no Brasil, no Estado do Rio de 

Janeiro e em determinados momentos quando a gente vai estudar as regiões 

né? A tensão na região Centro-Oeste, a tensão na região Norte. Então os 

povos originários entram aí. E a população quilombola também entra muito 

nesse processo. Mas a gente entra também no aspecto histórico da 

escravidão e do perfil étnico-racial da população brasileira. E aí, a gente 

sempre faz, isso não culmina no mês de novembro, eu gosto de trazer duas 

coisas que estão pouco nos livro didáticos, as vezes com estatísticas muito 

simples. Têm um videozinhos até do IBGE mesmo, trabalhando o racismo 

estrutural, mostrando como que negros ganham menos do que brancos, e que 

mulheres ganham menos que homens então entrando numa questão de 

gênero e como mulheres negras que muitas vezes são as mães que assumem 

toda responsabilidade pelo lar não só aqui, mas no Brasil de uma fora geral, 

por serem mulheres e por serem negras ganham menos. A gente vai discutir 

essa questão do racismo presente na sociedade brasileira, o racismo 

estrutural. E é interessante que a gente faz tipo de um perfil na sala de aula e 

eles tem uma dificuldade de se reconhecer negro. Apesar que o Brasil é 

diferente de outros países, que,  Estados Unidos, pode ser branco de olhos 

 z   , q  l      ? É     q                . Aq    l      , ‘           

     ,        p    ,           b     ’. É              v          l        

como que eles estão presentes ali é, de uma sociedade que não se enxerga 

como negra né. Essa é a verdade né? E que pela cor da pele, as 

características isso vai trazendo elementos negativos sociais do ponto de 

vista social, econômico né? Então é uma interessante da gente trazer pra 

valorizar, trazer esses elementos. O trabalho tava no PCN. Você tinha ali 

pluralidade cultural e tá presente sim. Muita gente bate na BNCC, mas, 

dentro das políticas de currículo, aqui a gente vai recontextualizar. Pô, vai 

trazer a música, tem a questão do Evangelho (...), pega o BNCC, a gente 

abre a BNCC com o pai (...), ‘ l     ,             é     ,  á             ,  

           á              ’. E    ,           z     l          bé      

           q                      l     p  , ‘ q     l        p        

diversidade sabe, combater o prec       ’. E        ente aborda esses 

elementos nesse sentido aí. Então entra no estudo da população e entra no 

estudo das regiões também. Tanto a questão dos povos originários e a 

questão da população negra. E aí não há uma relação assim, pode fluir até as 

vezes no diálogo com os estudantes. Estudantes que moram na Tapera 

acontece muito. A gente tá discutindo alguma coisa e o aluno traz elementos 

da vivência dele pra gente que aí se torna um ponto. Mas pode também, não 

acontecer. Necessariamente a gente tem esse aluno. Aí quando chega no 8º 

Ano, é muito interessante quando a gente vai estudar continente africano. Eu 

        b          p        , ‘  q ê q   é   Á     ’? Al           q   é 

país. Outros, associam a áfrica só com coisas ruins, né? Eu faço uma 

pe          ê    p    l  : ‘     v  ê                    ? E  q  l p í  

v  ê                     p  q ê’? ‘Q  l   p    q   v  ê                 

           q ê’? E          ,  l      z       v        África ainda muito 

negativa né? E obviamente, ao longo do ano a gente vai desconstruindo 

quando estuda o continente africano. E no 9º Ano a gente estudando agora, 

entra indiretamente a questão do racismo mais da xenofobia. Os meninos 

gostam muito de futebol, são muito apegados a futebol então sempre quando 

a gente vai estudar a questão xenofobia entra também a questão do racismo, 

em escala global. Então assim, é assim que a gente procura trazer. Então 

assim, ele têm a centralidade? Por isso que eu tô dizendo. A gente vai usando 

os conceitos, diversas categorias. A gente vai estudando muito a questão do 



 

169 

 

lugar porque é o próximo do aluno. A gente traz do ponto de vista, 

discutindo elementos populacionais, pra entender a população brasileira. A 

gente traz quando vai estudar regionalização do Brasil e também, do mundo. 

Todo ano a gente tá trabalhando algumas ações. Algumas dessas ações eles 

fazem estória em quadrinho. Eles fazem cartazes de combate ao racismo e a 

desigualdade de gênero. Então, a gente procura explorar diversos 

instrumentos pra todo o ano está trabalhando com eles. Eu acho que, hoje 

essa questão do racismo já esteve mais latente aqui. A gente já teve problema 

com isso, mas hoje em dia muito menos. E, hoje o que chama mais atenção 

da gente é essa questão de baixa estima no lugar que mora no caso da 

Tapera. É interessante pensar também porque, hoje quando você projeta a 

Tapera você trabalha também com o sentimento de valorização do lugar e 

traz uma conotação positiva né? Enquanto que em outros espaços a gente 

tem um processo inverso. É complexa, a realidade é complexa né? [Shirlei]: 

E assim, até a forma do relacionamento deles com a Escola e isso também 

vai se modificando no decorrer do tempo. Então antes nós verificávamos 

assim, uma situação de isolamento. Eram uns grupos maiores. Um número 

maior de alunos, eles ficavam sentados em grupo. Eu dei aula pra eles 

também porque também eu era professora da sala de aula. E agente 

observava o grupo né? Eles estavam lá, num grupinho de quatro, cinco 

alunos da Tapera. A gente já identificava na forma de sentar, na forma de se, 

e agora a gente não verifica isso mais. A gente vê uma situação muito mais 

natural de uso da fala, de saber se conseguir ali colocar a sua importância. 

Igual esse aqui é o Jackson, nosso aluno do 7º Ano, ele é orador. Então 

assim, então é uma vitória. Não tem mais aquela coisa. E acaba trazendo 

           q          v l   z        T p       p  p      l    l ”.  [L  z 

Antônio]: Por exemplo, a gente vai trabalhar a questão de, a gente participa 

todo ano da Olimpíada Brasileira de Astronomia e Astrofísica. Então eles 

falam das fases da lua. Aí eles contam como que é bonita na lua cheia. O quê 

que dá pra ver o quê que não dá pra ver (lá na Tapera). Então a gente vai 

trazendo, vai valorizando esses elementos que esse aluno que, por exemplo, 

que  mora numa comunidade com tráfico ele não tem, essa realidade né. É 

uma realidade muito diferente , do que a gente encontra né?    (Informação 

Verbal)
80

    

 

Fica claro que o Projeto Áfricas, relatado pelo professor de Geografia é um projeto 

que transita em diferentes disciplinas, envolvendo diferentes percepções sobre o 

conhecimento científico estruturado e aquilo que o currículo estabelece como ponte para que 

o cotidiano seja valorizado dentro da formação desses alunos.  

De maneira muito peculiar e sensível o professor afirma que o problema ocorrido com 

o Quilombo da Tapera envolvendo o deslizamento de terra foi utilizado para pensar a 

sustentabilidade, meio ambiente, a própria comunidade quilombola e uma série de outros 

saberes que envolveu de fato a trágica experiência que vem ocorrendo em diferentes anos e 

lugares da cidade.  

Por isso, enchentes e degradação por uso inadequados dos solos e territórios vem 

sendo abordado numa composição mais ampla e portanto, diferentes categorias geográficas 

são trabalhadas em diferentes anos escolares permitindo que a Arte dialogue com as 

                                                 
80 

 C                 p   L  z  A  ô    (                       )   S   l   (D           E   l )    05-09-

2023 [      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como 

Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito 

da Lei 10.639/2003. 
 



 

170 

 

Linguagens e Geografia com a Matemática mas, tendo como ponto central, uma prática 

pedagógica em que todos os estudantes da Tapera são participantes desse movimento 

interdisciplinar.  

Também, foi destacado que a Cartografia, por exemplo, é um elemento importante 

para o 6º Ano e serva para indicar como cada ano escolar se envolve com um saber específico 

como, no caso, o 7º Ano que discutiu os ciclos econômicos  de extração, dos solos e também 

povos originários dentro dessa perspectiva interdisciplinar. Portanto, a Escola vem 

aproveitando a existência desse projeto para discutir elementos recentes que envolvem as 

dimensões étnico-raciais da população brasileira e, de maneira bastante específica, o racismo 

presente em sociedade.  

Destaca-       l     p         q             q           “               q          

  x               ”    z                   b     p p l        l      l   p             

reprodução didático curricular de conceitos que não dialogam com as experiências práticas e 

cotidianas.  

É interessante destacar que, em sua resposta, quando o professor afirma que há uma 

q       “   b  x        ”,                 l                q            T p   ,   p  p    

Escola constatar tais elementos vem desenvolvendo uma conotação positiva em torno do 

Quilombo e seus integrantes.  

Nisso, essa visibilidade e introdução vem permitindo que haja uma concepção mais 

viva sobre o lugar da Tapera dentro do projeto político pedagógico da Escola e o modo como 

desenvolve as dimensões didático-curriculares. 

Na busca de aproximação entre a experiência prática do professor e aquilo que pode 

ser chamado de consciência geográfica dos alunos quilombolas questionou-se: Há algum tipo 

de trabalho pedagógico que envolva a consciência geográfica dos alunos quilombolas 

sobre a importância histórica do território que moram?  

 

Quando a gente trabalha, a gente não envolve só a consciência geográfica 

desses alunos, mas, de todos os alunos porque, quando a gente vai trabalhar, 

por exemplo, a gente foi apresentar a Agenda 2, Revista Educar, a gente 

    b         : ‘q       l  é        q  ’? E    é         l  q    á,   b , 

afastada do centro de Petrópolis. Hoje a gente tem a maior parte dos 

professores que não são daqui.  Então, tem esse elemento dos alunos as 

v z  : ‘  ,    v          p l  ’,       p   b     : ‘é,     v  ê    á      ’? 

‘E        I   p v ’. E    q                  . E    ,               l    . 

Eles estudam a História de Petrópolis mas, muitas vezes assim, pra eles é 

algo estranho. Então, tem esse elemento de ser petropolitano mas estar numa 

periferia relação centro/periferia necessariamente. É, tem a questão da 

Tapera né? Todos os seus aspectos históricos e culturais são importantes pra 

região, muitos foram nossos alunos, fazem parte da comunidade escolar 

quando tem os eventos na Escola e são pessoas que estão sempre aqui, 

abraçam a Escola, a Escola é um centro de referência de educação, há 

gerações. A gente também trabalha com as pessoas que moram na 

comunidade ali, no Madame Machado. E a gente tem uma característica 

também que a gente passou por uma tragédia. Então na verdade, agente vai 

criando e trabalhando essas consciências dentro das práticas de Geografia 

mas de uma forma natural. Por exemplo, agora no 6º Ano, a gente tava lá 

trabalhando do ciclo hidrológico, as partes de um rio. Por exemplo, esse rio 

  q  , p    l  ,               q  , é   ‘p   ’. E    ,  l      b     , 

recriação. E, o que vai passar aqui o rio, que foi uma região mais atrás, passa 

   ‘B         S p ’                  . E  í v  ê: ‘     q      v   

       ,      é   q            l     ,       v  ,            ’? Aí v  ê v   



 

171 

 

pegando a própria consciência espacial da vivência deles pra mostrar né, 

como é uma página de livro. A gente vai trazendo pra consciência mesmo 

deles e eles vão entendendo que dentro de uma parte a água vai correr com 

uma velocidade maior, relacionando com o relevo. Essas áreas, devido à 

retirada da cobertura vegetal e outras intervenções e o período de chuvas 

acentuadas aí daqui a pouco entra a questão da atmosfera, podem provocar 

inundações e enchentes (...), então assim, em diferentes espaços. A gente tá 

sempre trabalhando, mas assim, não de uma forma que eu acredito assim, 

artificial. Ela é intencional. A gente procura valorizar o morar nessa região 

independente do seu espaço e criar uma relação sociedade/natureza melhor e 

o sentimento de valorização então, a Tapera entra direta e indiretamente 

nisso. (Informação Verbal)
81

    

 

Como afirmado pelo professor, a Escola é referência de educação para eles há 

gerações e que há uma relação muito próxima e afetuosa que ganha destaque em diferentes 

                     l         ,  p      q      6º A   “           b l        l  

     l        p               ”    z         xp   ê        v vê   as desses alunos nas regiões 

q                      v l   z           “      ê       p    l    v vê    ”             

o professor.  

Nisso a relação sociedade/natureza como apontado pelo professor tem inúmeras 

possibilidades de ser trabalhada com os estudantes da Tapera de maneira direta. Logo, 

observou-se que relevo, hidrografia, vegetação, clima, espaço, território, lugar, paisagem são 

trabalhadas de maneira intencional nessa composição que o Projeto Áfricas permite. 

Também, para dar visibilidade àquilo que geralmente é fruto do silenciamento, ou seja, 

a manifestação do preconceito, questionou-se se: Pelo fato de serem quilombolas, em algum 

momento na escola os alunos afirmaram haver possíveis manifestações de preconceito, 

racismo, estereotipias, marginalizações ou violências em relação a eles?  

 

Eu acho que tem dois elementos aqui: pelo fato de serem quilombolas, aí 

tem a questão de pertencimento deles. Antigamente, eu peguei esse 

finalzinho, eles procuravam sentar e nos intervalos, sempre entre eles. E, 

hav      ,    já p            l                  l     q  : ‘             

preto porque eu não gosto de preto. Isso há uma década atrás. É, hoje,se você 

perguntar pra mim, hoje a quantidade diminuiu muito né? Mas eu acho que é 

uma coisa interessante, você se identifica como quilombola? Isso porque aí 

entra o elemento político e de representação. Eu posso te dizer que eu dei 

aula para vários deles. Muitos não se reconhecem como quilombola, outros 

se reconhecem como quilombola. Isso é bem interessante porque não é uma 

comunidade homogenia, há lideranças, entende? E aí entra outro elemento 

que a gente não tinha discutido, muitos também não se reconhecem como 

negros. É complexo. É complexo aqui, essa pergunta aqui. É, mas se 

considerando vamos botar aqui a questão quilombola ou os negros. Hoje 

essas manifestações de preconceito e racismo, estereotipias eu acho que elas 

são muito menos presentes no nosso cotidiano. A gente faz um trabalho 

muito forte com isso. Eu acho que a sociedade também isso está mais 

presente na sociedade. [Shirlei]: Às vezes a gente encontra algumas 

situações que aí a gente faz, trabalha muito com as crianças, rodas de 

                                                 
81

  C                 p   L  z  A  ô    (                       )     05-09-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

172 

 

conversa e aí a gente enquanto equipe gestora, acaba pegando na sala de aula 

nesse sentido é, pra que eles possam refletir sobre sobre suas atitudes e as 

vezes essas questões de preconceito não vem  ao encontro à situação do 

Quilombo em si. Assim talvez uma situações raciais como ele disse. Nós 

                             q      v z  , v       z        , ‘ í          

ainda o preconceito do que diretamente o Quilombo que já está tão dentro da 

nossa escola nesse sentido. Então a gente as vezes encontra algumas 

q    õ  , v                      é      , ‘      p           p  q          

   q  l  b ’. A  v z      l    q    l              ão de sofrimento, de 

preconceito e não é nem do Quilombo. Então tem essa questão que, quando 

Luiz Antonio coloca que é muito complexa, que quando a gente consegue 

v     q          l ,        . A            p          q  l  q      , ‘   

esses são do Quilomb ,       q    l   v v  ’?           é  l         

natural ter o Quilombo aqui dentro com a gente, ter as crianças quilombolas. 

Então assim, até quando você trouxe essas questões a gente atpe fez uma 

reflexão Luiz Antonio, nesse sentido, que o Quilombo já faz parte né? Então 

assim, a gente não consegue verificar essas afirmações assim né: 

‘p           p       Q  l  b ’. N  ,  é? [Luiz Antonio]: Se a gente for 

olhar, eu acho que tem dez, doze alunos que mora na Tapera. [Shirlei]: Nem 

isso, menos. [Luiz Antonio]: Eu tenho turma, 8º, 9º talvez que eu tenha 

metade de pardo ou negro. E, assim, talvez um more na Tapera. Então assim, 

essa questão do racismo mais estrutural na sociedade brasileira, acaba sendo 

algo mais latente do que sabe, a questão quilombola poderia trazer, mas a 

gente, eu não consigo enxergar a presença por ser quilombola ou ser 

morador da Tapera, sabe.   E assim, nem nas brincadeiras entre aspas, muitas 

  p    í, ‘   é    T p   ’   b . [S   l  ]: N      . [Luiz Antonio]: Mas é da 

Madame Machado a gente, onde muitos é mais presente isso. Então assim, é, 

obviamente, eu acho que a história de preconceito e racismo, estereotipadas 

estão muito mais lá como uma questão racial realmente do que quilombola. 

Marginalização e violência eu vou te dizer que assim, violência a gente não 

se depara aqui. Nem física e nem verbal. Se a gente for pegar o que ocorreu 

há dez anos ou mais anos atrás, uma coisa bem pontual e assim, é muito mais 

de uma indivíduo do que da turma. Tanto que quando a gente vai discutir é 

uma questão que os próprios colegas até pelo o que eu to te dizendo, é, não 

deve ser o perfil da população de Petrópolis, mas aqui, se a gente sentar 

numa sala, muitas das salas de aula elas são compostas em sua maioria por 

pardos e negros. Isso é bem interessante. Mas que não como moradores da 

Tapera. [Shirlei]: São sete alunos da Tapera na Escola inteira do 3º Período 

até o 9º Ano. (Informação Verbal)
82

    

 

De um modo geral, o professor entrevistado e a diretora que em alguns momentos 

pôde participar da entrevista não há atualmente nenhuma clara evidência de manifestação de 

violência ou preconceito contra os estudantes quilombolas o quê, segundo eles, pode ter 

ocorrido há muitos anos mas, que nesse momento não parece ser algo que está em evidência.  

Ao contrário, a busca da comunidade escolar em dar maior representatividade política 

e identitária aos estudantes quilombolas que pertencem à Escola fez com que, 

progressivamente, houvesse uma aproximação direta de todos os estudantes com seus colegas 

                                                 
82

  C                 p   L  z  A  ô    ( Professor de Geografia) e Shirlei (D           E   l )    05-09-

2023 [      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como 

Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito 

da Lei 10.639/2003. 
 



 

173 

 

negros e quilombolas.  

Nisso, a Escola afirma ter havido um ganho relevante na busca de maior compreensão 

sobre a consciência negra vivenciada no intercâmbio de ideias, percepções, proposições éticas 

e formas múltiplas de vivências.  

Nessa pluralidade de atuações da Escola, o ser quilombola ali não representa uma 

ameaça mas tem sido parte de um grande projeto que traz como destaque o lugar e a 

contribuição dos povos negros na cidade de Petrópolis e também na vida da própria Escola. 

Então, essa constatação não está presente segundo eles como resultado direto de uma 

formação para a diversidade humana. 

Como é tradição escolar a comemoração de datas presentes no calendário civil 

brasileiro, perguntou-se: Em datas rememorativas sobre o negro, a escola fortalece e/ou 

amplia o conhecimento dos alunos sobre os ancestrais quilombolas? A cultura negra e 

afro-brasileira é trabalhada? 

 

Sim. Então a questão do Projeto Áfricas. A culminância é em novembro por 

uma questão de data, mas não se faz por ser mas porque acaba como o nome 

diz, a culminância do Projeto. [Shielei]: E, aí é 6º ao 9º nós temos a visita né, 

na Tapera, roda de conversas. [Flávio]: Essas visitas são anuais? [Shirlei]: 

Isso. A gente faz todo ano. Normalmente a gente elege uma turma pra visitar 

e ano passado foi o 7º Ano e foi muito interessante. Em todas as turmas 

temos uma representatividade um aluno da Tapera ali. E aí lá eles, é viram 

monitores. Então eles vão mostrar a comunidade, vão trazer muito dessa 

fala. E no turno da tarde que são os alunos menores, a gente costuma 

convidar um morador da Tapera pra trazer é, um porco dos costumes pros 

alunos daqui. A gente faz um momento aqui que são na verdade mães dos 

que estão estudando, Então assim, é muito próximo esse nosso 

relacionamento. [Luiz Antonio]: A gente já ganhou nesses concursos de 

Petrópolis, um deles a gente trouxe a temática da Tapera. [Shirlei]: De 

vídeos. Luiz Antonio]: Por isso é que estou te dizendo, as vezes a gente 

trabalha muito a questão racial e muitos de nossos alunos, a grande maioria, 

não mora na Tapera. [Shirlei]: E aí o Projeto Áfricas, vem justamente nesse 

encontro que aí não vai falar somente da Tapera e sim de várias Áfricas. E aí 

a gente acaba trabalhando todo esse contexto aí. (Informação Verbal)
83

    

 

 Foi interessante perceber que, apesar da data de 20 de novembro que envolve o Dia da 

Consciência Negra ser trabalhado na Escola, não é essa perspectiva desenvolvida em 

ambiente escolar pois há uma concepção de que a representatividade do negro tem que ser 

algo que envolve toda experiência de formação em suas diferentes etapas modalidades e 

coclos em que a questão racial é trabalhada.  

Foi interessante que o professor de Geografia afirma que a Escola foi vencedora de um 

concurso de Petrópolis trazendo a temática do Quilombo da Tapera. Nisso, o modo como a 

Escola trabalhou o tema foi em muito representativo para o desenvolvimento de uma práxis 

pedagógica em que a questão racial não é trabalhada tão somente quando os problemas 

acontecem mas envolve uma concepção ampla do ser quilombola e do ser negro dentro dessa 

sociedade.  

Aqui na escola, você acha que há estereótipos geradores de marginalização dos 

alunos que são quilombolas? 

                                                 
83

  C                 p   L  z  A  ô    (                       )     05-09-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 



 

174 

 

Não. Já foi mais marcado isso. Mas assim, antigamente sim, hoje em 

dia. [Shirlei]: Não, é. Tinha até como eu estava dizendo a questão da 

separação muito até deles também e por isso fazer essa junção em se 

entenderem como pertencentes porque se não fica algo fora que vem à 

escola. Não, não é isso. Eles fazem parte da comunidade, eles fazem 

parte da Escola. E eu acho que é, isso com o tempo a construção disso 

com o tempo. E eles se por perceber parte e aí trabalham muito mais 

naturalmente com essas situações né?   (Informação Verbal)
84

    

 

Na intenção de fazer um comparativo entre as contribuições dos migrantes europeus 

que chegaram na cidade de Petrópolis com a contribuição negra e quilombola questionou-se: 

Em sua opinião, a sociedade comemora mais os símbolos e a cultura branca do que a dos 

negros na escola ou na sociedade de Petrópolis? 
 

Ah, isso é uma coisa brasileira né? Vamos nos destacar aqui. Os alunos as 

v z      b           l  : ‘               H   ória de Petrópolis do que 

vocês né’? Porque a gente vai falar né, 7º Ano também sobre colonização 

Petrópolis, eles batem cabeça né? ‘É          l       q ê’?        ê , 

italiano? Então Petrópolis tem essa questão do colono alemão né? Tem dia, é 

feriado municipal, festa. Aí entra uma dimensão turística hoje em dia que, 

relacionada à parte econômica né? É com certeza assim, isso Petrópolis, 

Teresópolis agora inventando porque aqui foi alemão, em Friburgo foi suíço. 

Teresópolis como George March era um inglês agora eles querem criar como 

se tivesse ocorrido uma colonização inglesa pra lá. Isso é dimensão de 

projetar a cidade, de evento turístico né e a África fica ausente aqui dentro 

dessas comemorações. Então assim, quando te falo na cidade e na sociedade 

brasileira como um todo, com certeza. Na Escola a gente aqui é eu acho que 

nos anos iniciais tem mais essa questão de trabalhar com datas específicas 

sabe. Uma coisa que faz mais parte da cultura do Fundamental 1. E como eu 

tava te dizendo, é que a gente às vezes tem orientadora pedagógica que vem 

do um. E sempre que vem, há um período de estranhamento por que? Eu não 

vou trabalhar isso na data tal, eu vou trabalhar isso sempre ao longo do ano 

quando tiver oportunidade. [Shirlei]: É e assim, a gente não trabalha muito 

essa questão marcada datas comemorativas não é, é um conjunto. E quando, 

tanto que até nossa festa junina que tem né, que isso aí é, todas as escolas né, 

aí eu fia roda de capoeira na festa junina. Então essa valorização. É festa 

junina com capoeira. Então assim, então traz isso e aí você traz a questão do 

negro a questão da cultura. E aí assim, todos os momentos a gente acaba 

valorizando mais até porque nós estamos aqui. E pra gente, por mais que a 

gente trabalhe isso com as crianças a gente tem que trabalhar a questão da 

cidade de Petrópolis. Pra eles tá um pouco longe. Os moradores daqui veem 

o centro lá em Petrópolis. Então, eles não vivem muito essa questão dos 

colonos, essa situação. E é muito nosso interior , aquilo que a gente trabalha 

aqui. Então a gente acaba resgatando mais essas questões né, e valorizando 

mais né? [Luiz Antonio]: Mas Shirlei, eu acho que é legal assim também 

resgatar, desde quando a gente tem a dança e a capoeira? [Shirlei]: Tem mais 

de dez anos. É um projeto que vem há muito tempo pela Escola. [Luiz 

                                                 
84

  C                 p   L  z  A  ô    (                       )    05-09-2023 [      p     à]      v     

[q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território Negro na Cidade de 

Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 10.639/2003. 
 



 

175 

 

Antonio]: O quê que eu acho? São relações que vão sendo (...) ao diálogo do 

Tapera com (...). E as relações são constituídas de uma forma de convivência 

    xp   ê          l            l. ‘A ,         L  ,                q      lá 

      q     z  ’. N  . E  í         v               p  j              x      

acordo com que a gente vai percebendo né? Mas diferentes disciplinas. E 

cada professor acredito eu, a gente vai, por exemplo, talvez em Língua 

          ,  l     b l       ê     , q           j    Á       v       ‘v   

fazer alguma      ’.           v            aí a gente vai trazendo os 

elementos e vai procurar criando essa interdisciplinaridade. Que é o que eu 

acho mais fácil por ser uma escola pequena. Ou um professor pra cada 

disciplina nos encontros que a gente tem a gente consegue é, ir pensando as 

coisas, do que a gente tá fazendo. [Shirlei]: Mesmo quando não fazem parte 

do especificamente do grupo do conselho escolar mas sempre vem uma 

representatividade pra trazer o olhar também lá dos moradores. Isso não só 

na Tapera como outra comunidade aqui dentro do Cuiabá, Cantagalo 

também. Então a gente costuma fazer trazer essa comunidade pra dentro. E 

pra gente acaba sendo algo muito natural nesse sentido né? Até porque a 

gente já trabalha isso sempre. Então, trazem as contribuições a questão do 

trajeto. O ônibus vai lá buscar os alunos e traz pra Escola. Então tem todo 

esse relacionamento é muito próximo e a gente acha só coisa boa só prêmio. 

(Informação Verbal)
85

    

  

É interessante que, de maneira unânime, tanto a diretora da Escola como o professor 

de Geografia demonstram sua indignação em relação à visibilidade dada aos povos europeus 

que foram colonos no município em detrimento aos povos negros que ainda tem uma 

representação concreta, material e consistente pela existência do Quilombo.  

Nisso, há uma comunicação entre a insatisfação dos líderes do Quilombo quando 

afirmam que festas que tratam dos colonos brancos estas acontecem em lugares de prestígio 

na cidade como no Palácio de Cristal e o mesmo não se sucede em relação às festas do 

próprio Quilombo.  

        , q              q   “  Á                    q  ”   p          p        

traços hegemônicos do preconceito que tem, no interesse do capital em promover festas e 

reafirmar a cultura branca em detrimento à cultura negra, como se esta não tivesse visibilidade 

dentro da própria administração do município.  

Portanto, quando a diretora afirma que, durante festas juninas a capoeira é trazida, há 

uma preocupação da Escola em fazer o oposto, ou seja, impedir que a mera estereotipia sobre 

o negro assuma um lugar de centralidade negando não somente o Quilombo mas também toda 

uma comunidade que representa majoritariamente o povo brasileiro. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
85

  C                 p   L  z  A  ô    (                       )   S   l   (D           E   l )    05-09-

2023 [      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como 

Território Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito 

da Lei 10.639/2003. 
 



 

176 

 

Foto 17 - Biblioteca da E. M. Dr. Theodoro Machado 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 

Foto 18 - Biblioteca da E. M. Dr. Theodoro Machado 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 

 

 



 

177 

 

Foto 19 - Material elaborado para o Projeto Áfricas 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

Foto 20 - Afroteca 

 
Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 

 

 

 



 

178 

 

Foto 21 - Afroteca 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

Foto 22 - Coleção Griôs da Tapera 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

  



 

179 

 

3.6. Entrevista semiestruturada com a Secretaria de educação de Petrópolis/RJ 

Na busca de maior compreensão sobre como a Secretaria Municipal de Educação de 

Petrópolis implementa no contexto das escolas, a Lei n
o
. 10.639/2003, foi realizado uma 

entrevista com a Gerente de Projetos Educacionais da SME em 25 de outubro de 2023 tendo, 

como base das questões, os mesmos pressupostos que foram selecionados como eixos de 

análise nesse estudo.  

 

Foto 23 - Secretaria de Educação de Petrópolis 

 

Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

Assim, foi questionado: A Lei 10.639/2003 afirma que as escolas precisam ensinar 

sobre a cultura africana e afrobrasileira. Você entende que as escolas sobretudo da rede 

municipal assim como a secretaria de educação do município de Petrópolis atende os 

preceitos dessa Lei? 

 

Efetivamente não! Existem ações muito pontuais, infelizmente a 

maioria delas centrada no mês de novembro onde as escolas fazem 

projetos e trabalham a consciência negra, trabalham algumas 

personalidades pretas, mas isso ainda não está dentro do currículo 

satisfatoriamente pra dizer que a Lei está sendo atendida. A gente tem 

   p   l l , p        é   q          ‘H ’ (H       ,          , 

T         T â              p l  ), q     ‘H ’ p             formulado, 

na disciplina de HGTP o conteúdo precisa ser reformulado colocando 

a história da pessoa preta em Petrópolis e a história indígena com a 

devida importância, isso não ocorre dentro do material da disciplina. 

Então desde, assim, do início de 2022  a gente começou a falar dessa 

reformulação mas não conseguimos ainda chegar a um denominador 

comum. A Secretaria tem sido pressionada pelo Conselho Municipal 

da, é, o COMPIR e a Coordenadoria, que fala da igualdade racial, 

Conselho da Igualdade Racial. E a gente tá trabalhando pra isso. Mas 

a gente também depende de efetivar uma comissão pra fazer essa 

reformulação. E a outra coisa é o atendimento da Lei 10.639/2003, 



 

180 

 

que a gente já vem com algumas ações desde o início de 2022 

principalmente trabalhando com literatura afro-referenciada dentro das 

escolas, mas, enquanto grade curricular a Lei não é atendida da forma 

correta, ainda. Mesmo já tendo 20 anos. A Secretaria vem trabalhando 

pra isso, mas a gente, eu não posso mentir pra você dizendo que a Lei 

é cumprida no seu teor porque não é. (Informação Verbal)
86

    

 

Como observado, a afirmação de que não existem ações concretas, do ponto de vista 

do ensino sobre a cultura africana e afro-brasileira, fica constatado que as falhas no 

atendimento da legislação são evidentes e, portanto, não exploram todas as possibilidades que 

o Município tem, partindo de sua própria história como cidade até o alcance da comunidade 

quilombola que se localiza em seu território. Ao mesmo tempo, a entrevistada considera sua 

importância e reafirma que, do ponto de vista curricular e administrativo as ações precisam 

ser ampliadas.  
 

  Como os professores nas diferentes disciplinas trabalham o tema quilombo nas 

escolas da rede municipal de Petrópolis? 

 

Eu acredito que bem poucos professores trabalhem o termo quilombo ou até 

citem o Quilombo que ainda existe na cidade o que ainda tem de 

remanescente do Quilombo da Tapera. Pouquíssimos devem trabalhar ou 

citar especificamente esse termo. Porque os professores da nossa rede eles 

não tem letramento racial. Então não existe é, uma preocupação específica 

do resgate da história quilombola do município. Tanto que quando você vê, 

por exemplo, o material turístico sobre a cidade você não vê citado o 

Quilombo da Tapera, né? Não é um foco dentro da regionalidade turística ou 

dentro da realidade do cotidiano do petropolitano. E isso se reflete também 

na educação. Então acredito que bem poucos professores, só aqueles 

mesmos que já tenham trabalhado alguma questão específica de letramento 

étnico-racial ou tenham passado por alguma universidade ou pós-graduação 

que se preocupa com essa temática com a devida importância né? 

(Informação Verbal)
87

    

 

Quanto à formação de professores o entendimento da gestora de que há pouca 

divulgação sobre o Quilombo da Tapera e que o Município não trabalha atividades turísticas 

possíveis soma-   à      l         q  ,          l , p                       “l          

étnico-     l”. Q            , p    b -se a consciência da gestora acerca do tema e ao que 

parece, este estudo tende a reacender um olhar diferenciado em relação ao Quilombo e, quem 

sabe, a partir deste estudo, colaborar para análises sobre projetos e programas que vinculem o 

Quilombo da Tapera às ações político enfim educacionais do Município.  

Ainda foi questionado sobre quais materiais didáticos e pedagógicos envolviam o 

                                                 
86 

 C                 p   A        ( Gerente de Projetos Educacionais    S E/     p l  )    25-10-2023 

[      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território 

Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 

10.639/2003. 
87

  C                 p   A        (               j     E               S E/     p l  )    25-10-2023 

[      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território 

Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 

10.639/2003. 
 



 

181 

 

ensino e cultura afro-brasileira perguntando se: Há algum tipo de trabalho (s), projeto (s), 

materiais didáticos e pedagógicos que envolva a consciência geográfica, histórica, 

cultural, social dos alunos mostrando a importância histórica do território quilombola 

em Petrópolis? 

 

Não existe esse material. A gente está fazendo vários estudos pra poder 

produzir algo que seja que esteja de acordo com a relevância desse tema 

porque ele não pode continuar da forma como ele está posto na última edição 

do material que a gente têm de HGTP. Então assim, todas as iniciativas que 

agente vem planejando desde 2022 falando da educação antirracista, a gente 

tem tentado incluir o território da Tapera e também os seus moradores né. A 

gente por exemplo, tá conversando sobre um projeto de contação de história 

de uma das integrantes lá do Quilombo que é a Eva, ela faz contação de 

história e a gente tá com o processo em andamento pra comprar os livros de 

história de autoria da Sinara Rúbia sobre o Quilombo da Tapera. Esses 

exatamente, dessa coleção Os Griôs da Tapera né?  Porque a gente desde 

2022 a gente começou com essa questão da literatura infantil afro-

referenciada colocando as afrotecas dentro das escolas. A afroteca chegou 

nas escolas com dez títulos diferentes e agora a gente tá fazendo a ampliação 

e dentre essa ampliação vão entrar mais doze títulos tem essa coleção Os 

Griôs da Tapera pra gente poder marcar a presença desse território em todas 

as unidades escolares iniciando que seja pela literatura infantil.(Informação 

Verbal)
88

    

 

Apesar do relato de que há vários estudos em andamento e que estes colaboram para a 

menção sobre o Quilombo, pelo fato da gestora ser também professora da disciplina 

H.G.P.T./E.T (História e Geografia de Petrópolis, Turismo e Educação para o Trânsito) que 

tem como objetivo tratar as questões raciais e desenvolver uma consciência antirracista, não 

há uma vinculação direta entre o currículo oficial e o desenvolvido em ambiente escolar, 

apesar da professora no âmbito particular ter a preocupação de trazer elementos do Quilombo 

da Tapera para as suas aulas. De igual forma a abordagem se dá utilizando-se parte da 

literatura infantil afro-referenciada ao quilombo como forma de demarcar o território e a 

análise sobre a contribuição deste povoado para o município. Assim, percebe-se que há uma 

consciência e esforço individual mas que este não se mobiliza para a esfera política 

educacional municipal de modo consistente a ser abordado em diferentes anos escolares em 

toda Educação Básica. 

  Há algum projeto que contemple a ida de estudantes das escolas municipais ao 

Quilombo? 

 

Sim. A gente tem esse planejamento e a gente tá realmente na dependência 

da estrutura deles lá. Porque o que ocorre? A maioria deles trabalha durante a 

semana né? Eles tem trabalhos fora do território quilombola e eles precisam 

ter essa estrutura mínima pra que alguém esteja lá pra receber os alunos, 

contar como é o dia-a-dia deles, quais são as lutas que eles ainda travam, 

como é a história deles enquanto é, território quilombola. Então assim, a 

                                                 
88 

 C                 p   A        (               j     E               S E/     p l  )    25-10-2023 

[      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território 

Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 

10.639/2003. 
 



 

182 

 

gente ainda não começou a levar grupos. A gente já tem isso dentro do nosso 

planejamento desse campo da educação antirracista inclusive mas a gente 

ainda precisa que primeiro que eles estejam dispostos a receber. Mas pelas 

nossas conversas até então, o problema é a infraestrutura que eles têm lá né? 

Eles ainda não conseguiram se organizar pra ter pessoas que possam receber 

esses grupos lá. Inclusive a nossa última ida até o Quilombo a gente foi num 

final de semana, foi num sábado e aí conversamos muito sobre isso, mas, e aí 

eles colocaram essa dificuldade de ter ainda uma pessoa que possa fazer esse 

trabalho ali no Quilombo né? Eles colocam também uma insatisfação que 

eles são muito procurados por pesquisadores que levam a história deles pra 

fora mas não trazem o retorno pra dentro do território. Isso eles colocam 

sempre. (Informação Verbal)
89

    

 

Percebe-se que, há uma intencionalidade em desenvolver atividades no Quilombo mas 

que isso depende da estrutura e disponibilidade dos quilombolas. Até porque, por não haver 

um consistente plano de turismo rural que envolva o Quilombo, não há uma estrutura 

previamente adequada, pelo menos até este momento, que permita um maior intercâmbio. 

Há que se destacar que a professora em sua ação diretamente colabora para dar maior 

visibilidade ao Quilombo trazendo elementos das culturas orais e da memória coletiva para 

dentro da sua prática docente.  

 

  Em sua opinião a sociedade petropolitana e até mesmo a brasileira, comemora 

mais os símbolos e a cultura branca do que a dos negros nas escolas e na cidade de 

Petrópolis? 

 

Ah, com certeza, com certeza assim: A gente tem uma história é, de 

Petrópolis que se inicia em 1843 mas o território já tinha história antes dessa 

data. Porem, a gente uma população em sua maioria com questões racistas 

muito sérias né? Então dentro da educação é óbvio que isso vai se refletir. 

Agora que a gente começou desde o ano passado com esses cursos de 

letramento racial a gente observa a resistência das pessoas. Então, a gente 

tem um projeto que se chama Ubuntú Aiomi que vai às escolas falar de 

história da África as questões de racismo religioso são muito sérias né? A 

não aceitação que os alunos participem do projeto por algumas famílias. A 

gente também já teve citações dessa natureza. Então assim, existe muita 

resistência. A sociedade petropolitana é muito racista ainda, né? É, na 

verdade todos somos racistas mas, a sociedade petropolitana e, dentro do 

campo educacional a gente ainda tem muita resistência né. Essa questão do 

pacto da branquitude ainda tá muito forte e isso impede muitas vezes que 

esses conteúdos ligados às questões raciais é, não tanto da indígena porque a 

indígena é nula mesmo na cidade mas com a questão preta muita resistência 

a gente encontra ainda. Aq  l     l                  q   ‘    vê             

     , q                     , q                                    l  ’. 

Acontece com muito mais frequência que a gente possa pensar.(Informação 

Verbal)
90

    

                                                 
89 

 C                 p   A        ( Gerente de Projetos Educacionais da SME/Petrópolis) em 25-10-2023 

[em r  p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território 

Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 

10.639/2003. 
90 

 C                 p   A        (               j     E               S E/     p l  )    25-10-2023 

[      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território 



 

183 

 

Fica declarado a partir de sua resposta que a professora e gestora também tem clara a 

constatação de que há um processo de invisibilidade da cultura afro-brasileira e quilombola 

local apesar dos movimentos de resistência que professores/as conscientes acerca do racismo 

estrutural tendem a estabelecer marcos referenciais curriculares necessários ao 

desenvolvimento dessa consciência negra. Isso diz respeito a uma série de elementos como, 

por exemplo, o trabalho que se dá acerca dos povos originários, negros e indígenas que 

constituíram o Brasil.  

Há uma percepção que, nas narrativas da entrevistada deve ser objeto de uma ação 

concreta que é a frequência com que esse trabalho é desenvolvido nas escolas. A partir disso, 

um consistente projeto pode modificar a cultura curricular acerca do tema dando maior 

entendimento sobre o que é o racismo presente ainda na atualidade. 
 

  Quais são suas expectativas com relação ao futuro dessas questões abordadas 

nessa entrevista? 

 

Eu tenho expectativas muito positivas porque desde que a gente começou 

com as ações de educação antirracista em 2022 cada vez mais a gente tá 

tendo adeptos, cada vez mais as pessoas vem aderindo. Ano passado quando 

a gente fez o seminário em novembro que culminou todas as atividades e 

estratégias que a gente planejou durante o ano, a gente teve um público super 

presente que já começou a procurar se vai ter uma segunda edição do evento 

né? E, no, no seminário a gente tenta trazer questões atuais que falem do 

racismo na atualidade. Questões ligadas à docência também, da pessoa preta 

na docência. Que a gente nos espaços públicos você vai ver que agora até 

que se modificou bastante. Depois da Lei de Cotas eu acho que o perfil 

mudou né? O perfil da sociedade mudou muito, mas em Petrópolis em 

particular, nas repartições públicas, nas escolas você encontra a maioria das 

pessoas que tão em alguma situação de poder são pessoas brancas né? O 

lugar da pessoa preta ainda é dentro da subalternidade. E, as pessoas brancas 

tem muita dificuldade quando isso se inverte. Mas eu tenho perspectivas 

bastante positivas.  (Informação Verbal)
91

             

 

Para a professora a esperança é que move o seu trabalho e que o recente movimento de 

educação antirracista ainda tem um grande percurso para avançar partindo da formação e 

consciência de professores que assumem postos de gestão nas diferentes secretarias e 

coordenações de educação.  

Quanto a isso, o lugar de subalternidade vai sendo rompido por ações que, mesmo 

pontuais, tem o papel de alcançar a coletividade escolar, a sociedade e a todos que, 

comprometidos com uma sociedade democrática, lutam contra toda forma de violência e 

negação de direitos humanos fundamentais. 

 

                                                                                                                                                         
Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 

10.639/2003. 
91 

 C                 p   A        (               j     E               S E/     p l  )    25-10-2023 

[      p     à]      v     [q      põ       D             b    í  l ] O Quilombo da Tapera como Território 

Negro na Cidade de Petrópolis/RJ e sua Relevância para o Ensino Escolar da Geografia no Âmbito da Lei 

10.639/2003. 
 



 

184 

 

Fotos 24 e 25 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 

 
Fonte: fotos tiradas  pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 

 

Fotos 26 e 27 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 

 
Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 

 



 

185 

 

Fotos 28 e 29 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 

 

Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 
 

 

 

Fotos 30 e 31 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 

 
Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 

 

 



 

186 

 

Foto 32 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2005 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 

Fotos 33 e 34 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2016 com inclusão do Quilombo da 

Tapera 

 
Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

 



 

187 

 

Fotos 35 e 36 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2016 com inclusão do Quilombo da 

Tapera 

 
Fonte: fotos tiradas pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 

Foto 37 - Cadernos pedagógicos de HGTP/ET de 2016 com inclusão do Quilombo da Tapera 

 
Fonte: foto tirada pelo Autor, 08 de novembro de 2023 

 



 

188 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Considera-se que esse estudo que aprofundou as relações étnicas, territoriais, sócio 

espaciais, geo-históricas e outras esferas interdisciplinares contribuiu para o desenvolvimento 

do conhecimento científico que, à luz de referenciais teóricos-críticos tende a contribuir para 

o saber geográfico do estudo objetivado.  

Assim, a relevância nas correlações entre o ensino escolar de Geografia no âmbito da 

Lei 10.639/2003 foi sendo elaborado considerando a importância do Quilombo da 

Tapera/Petrópolis/RJ enquanto as múltiplas ações educacionais corroboram para o 

desenvolvimento integral de crianças e adolescentes moradores da Tapera. 

De um modo geral, o estudo ampliou-se em outras esferas e sujeitos percebendo, a 

partir do mapeamento de fatores geo-históricos, como a práxis pedagógica se estabelece como 

caminho de conscientização e resistência ao saber ancestral que diz respeito a Afro-

brasilidade de seus moradores. 

Desse modo, as profundas contribuições que diz respeito a identificação de suas 

individualidades corroboram para o movimento de resistência à manifestação de toda sorte de 

violências sofridas por seus moradores, em especial, as manifestações de preconceito, 

racismo, estereotipias, marginalizações econômicas, trabalhistas ou de outras esferas. Isso 

porque, de fato a comunidade quilombola depende do esforço social para que as instituições 

dêem o suporte necessário para o seu estabelecimento.  

Assim, dado os diferentes elementos histórico-culturais que foram, durante a história 

do quilombo, gerando processos de silenciamentos, invisibilidade e apagamento da cultura 

negra quilombola, por meio da pesquisa deseja-se que haja o resgate dos traços remanescentes 

quilombolas para que, por meio da educação e de ações complexas possam seus moradores 

exigirem direitos à luz do estabelecido pela Lei 10.639/2003.  

Para além disso, há relevância no entendimento de que outras legislações corroboram 

com os direitos humanos e que o quilombo precisa ser percebido em todas as esferas e 

riquezas que compõe os cenários apresentados. Por isso a pesquisa e análise de dados é tão 

relevante para o quilombo estudado. 

Nisso, entendendo as condições identitárias necessárias para afirmação de direitos 

educacionais fundamentais observou-se, a partir deste estudo, o quanto o conhecimento 

teórico pode elevar as ações diretas em prol da constitucionalidade identitária do grupo e 

aquilo que podem avançar como comunidade. 

A partir deste estudo concluiu-se a historicidade da posse da terra partindo de 

diferentes registros históricos e documentais, além do aprofundamento do estado da arte 

correspondente ao Quilombo da Tapera, possibilitando clareza sobre suas petições em relação 

a terra, mesmo que os processos de posse do território quilombola ainda estejam em 

desenvolvimento.  

Também observou-se a riqueza trazida na própria historiografia e elementos geo-

históricos correspondentes a outros quilombos já não existentes no município de Petrópolis 

que, após período de escravização correspondeu ao descaso do poder público com as 

comunidades remanescentes.  

Assim, a conscientização sobre o caráter histórico e suas matrizes, possibilita que a 

sociedade reaveja falhas historicamente profundas que ainda marcam aqueles que, por motivo 

justo, buscam pelo direito a manifestar suas culturas e formas próprias de vida. Até porque, 

apesar da estereotipização e racismo manifesto em sociedade, estudos como este têm larga 

contribuição material e científica por corresponder a fatores geopolíticos necessários ao 

cumprimento das legislações que reafirmam a contribuição dos quilombos no Brasil. 



 

189 

 

Também, a partir da aproximação com a liderança do Quilombo da Tapera e seus 

moradores ficou claro o modo como a sociedade lida com essa comunidade e aquilo que vem 

sendo possível, por exemplo, à escola em relação ao desenvolvimento da comunidade escolar 

sobre as matrizes africanas e afro-brasileiras. Ficou claro que quanto mais pesquisas sobre o 

quilombo maior referência terá a comunidade, autoridades e instituições em reconfigurar 

percepções acerca do próprio quilombo e sua significância.  

Quanto a isso, quanto mais democrático forem os espaços dialógicos para reflexões 

sobre a coletividade e riqueza da população brasileira, mais serão os elementos de reflexão 

sobre o caráter diverso e culturalmente composto da cultura negra e sua ressignificação da 

africanidade quando se pensa nos quilombos.  

Assim, as instituições no coletivo de práticas tem a possibilidade de rememorar os 

saberes afro-epistemologicamente consolidados como herança e produção de saberes que 

cotidianamente se revelam por meio de contos, lendas, artefatos, simbolismos, dialetos e 

acima de tudo, a necessária demarcação e titulação territorial dos quilombos como forma de 

registro material das vozes que lhe corporeificam. 

Também, naquilo que envolve o caráter e limites geográficos do quilombo, sua 

localização por si só revela o quilombo como lugar-esconderijo que, como lugar de refúgio, 

reforçou os laços de ancestralidade entre os seus moradores durante os séculos no auto-

reconhecimento e preservação desse coletivo. Isso afeta diretamente as futuras gerações para 

que estas não venham a sofrer os mesmos danos causados pelo elemento branco colonizador.  

Essas marcas próprias causadas pelo território como lugar de comprovação e de 

existência ancestral não se dissolveram mas, mesmo que intercambiado pela atualidade da 

cultura, manifesta-se em novas narrativas testemunhais do movimento que compôs os 

interesses dos antigos moradores do Quilombo da Tapera a partir dos relatos de seus atuais 

integrantes.  

Quanto a isso, não calcado no modo registral e único de produção da história, o 

Quilombo traz consigo outras formas de percepção de domínio da terra que, a partir da 

colonização e os rituais de posse da propriedade privada, obrigaram aos possuidores da terra o 

enquadramento por meio de certidões. Isso deixou um lastro para a cobrança de impostos e 

controle do Estado direta/indiretamente sobre aqueles que detém seus domínios. 

 Sendo esta característica historicamente não familiar aos quilombolas, muitos deles 

foram retirados de sua terra desterritorializando-os de suas posses por não estarem elas 

enquadradas nos padrões colonizadores. Esse movimento de resgate em prol do direito à terra 

fez com que ficasse evidente nas narrativas dos líderes do Quilombo da Tapera a angústia e a 

           p   “p    í   ” p    é       q  l        ório mas, legalmente falando, ainda não 

serem reconhecidos como donos de direito e de fato.  

Observou-se também que relatórios oficiais e pesquisas são relevantes na atualidade 

dessa luta para que possam eles avançar na identificação desses direitos e, ao mesmo tempo, 

voltarem-se ao lugar da demarcação cultural contribuindo para riqueza da sociedade 

brasileira.  

Também, destaco que o Relatório Preliminar do ITERJ/INCRA tem uma relevância 

profunda na caracterização do Quilombo e na busca de direitos e que estudos como de 

Imbellone (2019) foram fundamentais para que fosse possível ampliar este estudo com outros 

olhares. Assim, com uma contínua aproximação das realidades, vivências, narrativas e 

memórias desse quilombo, este estudo foi sendo construído como forma de contribuição para 

que a própria comunidade revelasse suas urgências frente aos direitos que lhes cabem.  

Assim, o povo negro que no Quilombo da Tapera busca igualdade racial revela, por si 

só, os desafios e contradições sociais de um país que, majoritariamente composto por povos 

negros, ainda se mantém em discursos e cultura embranquecida que relega, aos povos negros 

remanescentes, o lugar de subalternidade frente àquilo que lhes cabe ou podem eles 



 

190 

 

apresentar. 

Outro fator relevante envolve o caráter político-eleitoreiro que utiliza-se do próprio 

Quilombo da Tapera para se estabelecer sem um compromisso direto com a própria 

comunidade. Apesar de serem observadas políticas públicas para que sejam satisfeitos os 

serviços públicos, educacionais e estruturais que a comunidade necessita, percebe-se a 

precariedade com que são implementadas o que se destaca como exemplo do racismo 

institucional a que são submetidos. Nisso o papel da liderança quilombola em muito contribui 

pela insistência em fazer valer o investimento público, econômico, educacional e social dentro 

da própria comunidade.  

Por fim, este estudo trata de origens de resistência que perpassam gerações e 

manifestam-se no desenvolvimento da própria comunidade, além das perspectivas e potencial 

da educação no resgate de elementos étnicos esquecidos que podem, à luz da Lei 

10.639/2003, reiterar o lugar da escola como espaço-tempo para o desenvolvimento da 

autonomia e emancipação sócio-intelectual e cultural dos estudantes do município. Nisso, este 

estudo tende a demonstrar o papel da Geografia durante a escolarização dos indivíduos e as 

diferentes linguagens que esta pode utilizar-se para ressignificar os povos minoritários 

sociologicamente e restaurar o diálogo entre a diversidade, o multiculturalismo e o ser e estar 

no território. 

Considera-se a relevância deste estudo, mas, também seus limites que, dado o curto 

espaço de tempo para a realização de um Mestrado observou-se o quanto a continuação desta 

pesquisa, amplie os olhares e o desenvolvimento científico sobre o tema em outras esferas. 

Isso porque, o Quilombo da Tapera é digno de revisitação contínua, assim como, sua luta pelo 

direito de existirem apesar das faces neocolonizantes  ainda presentes em sociedade. 



 

191 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE ANTROPOLOGIA (ABA). Comunidades Negras 

Rurais: Documento Dirigido à Fundação Cultural Palmares. In: Regulamentação de Terras de 

Negros no Brasil. Florianópolis, UFSC, 1997. p. 81-85. 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico 

Sul.São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

ALMEIDA, Alfredo W. B de. Quilombos: sematologia face a novas identidades. In SMDDH; 

CCN. (Org.) Frechal. Terra de Preto: Quilombo reconhecido como Reserva Extrativista. São 

Luís: 1996, p. 11-19. 

______. Os quilombolas e a base de lançamentos de foguetes de Alcântara: laudo 

antropológico. 2 v. Brasília: MMA, 2006a. 

______. 1997. Quilombos: repertório bibliográfico de uma questão redefinida. In: ITESP. 

Quilombos em São Paulo. Tradições, direitos e lutas. [org. De Tânia Andrade]. São Paulo: 

IMESP. 

______. O  q  l  b          v         . I : O’DWYER, El     C         (   .). Q  l  b  : 

identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2002, p. 43-81. 

______. 2008. Terras de quilomb ,           í     , “b b       l v   ”, “              p v ”, 

faxinais e fundos de pastos: terras tradicionalmente ocupadas (2ª Ed.). Manaus: 

PGSCA/UFAM. 

______. Quilombolas e novas etnias. Manaus: UEA Edições, 2011. 

ANJOS, Rafael Sanzio Araújo dos. Territórios étnicos: o espaço dos quilombos no Brasil. In: 

SANTOS, Renato Emerson (Org.). Diversidade, espaço e relações étnico-raciais: o negro na 

Geografia do Brasil. Belo Horizonte: Autêntica, 2007. p. 115-136. 

_______.Territorialidade quilombola: Fotos & Mapas - Rafael Sanzio Araújo dos Anjos. 

Brasília : Mapas Editora & Consultuoria, 2011. 

______. Quilombos: geografia africana, cartografia étnica, territórios tradicionais. Brasília: 

Mapas Editora & Consultoria, 2009a. 

______. Territórios étnicos: o espaço dos quilombos no Brasil. In: SANTOS, Renato 

Emerson dos. Diversidade, espaço e relações étnico-raciais : O Negro na Geografia do Brasil / 

Renato Emerson dos Santos (organizador). – 2.ed. – Belo Horizonte: Editora Gutenberg, 

2009b. 

______; CYPRIANO, André. Quilombolas: tradições e cultura da resistência. São Paulo: 

Aori Comunicações, 2006. 

______. Territórios das comunidades remanescentes de Antigos Quilombos no Brasil: 

primeira configuração espacial. Brasília: Edição do autor, 1999. 92 p. 

ARROYO, Miguel; SILVA, Maurício Roberto da. Corpo e Infância: exercícios tensos de ser 

criança; por outras pedagogias dos corpos. Rio de Janeiro: Vozes, 2012. 

ARRUTI, José Mauricio Paiva Andion. Mocambos: A    p l                   p           



 

192 

 

         q  l  b l . Bauru, SP: EDUSC, 2006.  

_____. “E      F       ”: O processo de identificação de “remanescentes” indígenas e 

quilombolas no Baixo São Francisco. 2002.Tese (Doutorado). Rio de Janeiro: UFRJ/ Museu 

Nacional, 2002. 

_____; FIGUEIREDO, A.L.V. Processos cruzados: confi     õ      q       q  l  b l      

   p  j  í        R      J      . Boletim Informativo NUER, v.2, 77-94, 2008.  

BALDI, Cesar Augusto. Territorialidade étnica e proteção jurídica: as comunidades 

quilombolas e a desapropriação. In FERNANDES, Edésio; ALFONSIN, Betânia. (Coords.) 

Revisitando o instituto da desapropriação. Belo Horizonte: Fórum, 2009. 

BANDEIRA, M. L. Terras Negras: invisibilidade e expropriação. Terras e territórios Negros 

no Brasil. Textos e Debates, Núcleo de Estudos sobre Identidade e Relações Interétnicas da 

UFSC, Ano I, n° 2 EDUFSC, Florianópolis. 1991. 

BARBIER, R  é.  obre o imaginário. T   .  á     L pp       F           C       V       

   l . E  Ab    : B   íl  ,     14,  .61, j  ./   . 1994. D  p  ív l   : 

[http://www.emaberto.inep.gov.br]. Acesso em: 16 de dezembro de 2023.  

BARTH, Fredrik. Os g  p   é                        . In: ____.O  uru  o  niciador e Outras 

 ariaç es  ntropológicas (      z        T  k  L  k). Rio de Janeiro: Contra Capa 

Livraria, 2000.  

BENJA IN, W l   . O         :           õ     b      b      N   l   L  k v. In: _____. 

 agia e t cnica  arte e política:           b     l                          l    . S      l : 

Brasiliense, 1994.  

BENTO, Cida. O pacto da branquitude / Cida Bento. – 1.ed. – São Paulo: Companhia das 

Letras, 2022.  

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, 

Ramon (org.). Decolonialidade e pensamentoafrodiasporico. 1.ed. Belo Horizonte: 

Autentica, 2018.  

BLUMER, Herbert. Preconceito de raça como sentido de posição de grupo. Universidade da 

Califórnia, Berkeley. Tradução de Benno Victor Warken Alves e Paulo de Tarso Medeiros 

Valério. Plural, Revista do Programa de Pós-Graduação em Sociologia da USP. São Paulo, v. 

20.1, 2013, p. 145-154. 

BONNETT, Alaistair. Roots of resistance: the antecedents and ambivalences of anti-racism. 

In: BONNETT, Alaistair. Anti-racism. Londres: Routledge, 2000, p.9-46. 

BOSI, Eclea.  emória e sociedade: l  b         v l   . 17.  . S      l : Companhia das 

Letras. 2012.  

BOURDIEU, Pierre. O Poder  imbólico. Bertrand: Rio de Janeiro, 1998.  

______. Os usos do povo. In: _____. Coisas Ditas. S      l : Brasiliense, p. 181-187, 2004. 

BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. LDB - Lei nº 9394/96, de 20 de dezembro de 

1996. 

______. Ministério da Educação. Resolução CNE/CEB nº 8, de 20 de novembro de 2012. 

Define Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação 

Básica. Diário Oficial da União, Brasília 21 nov. 2012. 



 

193 

 

______. Decreto nº 87.561 de 13 de Setembro de 1982. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/atos/decretos/1982/d87561.html. Acesso em 10 de Mar. 

de 2024.  

______. Presidência da República. Decreto nº 4.887, 20 de novembro de 2003. Brasília, DF: 

Diário Oficial da União, 21 nov. 2003. 

______. Lei 10.639 de 9 de janeiro de 2003. D.O.U. de 10 de janeiro de 2003. 

______. 1988. Constituição da República Federativa do Brasil. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm. Acesso em: 14 de 

Janeiro de 2023. 

______. (2004), Procuradoria-Geral da República. Parecer n. 3.333/CF, de 17 de setembro 

de 2004. Parecerista: Cláudio Fonteles. 

CALLAI, Helena Copetti. O Ensino da Geografia no Brasil: alguns caminhos. São Paulo: 

FFLCH, 1995. 

CANDAU, J  l. Memorias y amnesias colectivas. In:  ntropología de la  emoria. Capitulo 

V. N  v  V     : Buenos Aires, p.56-86, 2002. D  p  ív l   : 

[http://www.cholonautas.edu.pe/biblioteca/memorias-y-amnesias- colectivas/]. Acesso em: 

Acesso em: 16 de dezembro de 2023. 

CARDOSO, Marcos Antonio; SIQUEIRA, Maria de Lourdes. Zumbi dos Palmares. Belo 

Horizonte: Mazza Edições, 1995. 

CARONE, Iray e BENTO, M.A.S. (orgs.). Psicologia social do racismo: estudos sobre 

branquitude e branqueamento no Brasil. 6.ed.      p l  , RJ: Vozes, 2014.  

CASADEI, T. O. A respeito de Africanos livres. I :      p l  :   l               . E . 

  á     J    l    C     , p. 192-196, 1991.  

CASTELLAR, Sonia Maria Vanzella. Educação geográfica: teorias e práticas docentes. São 

Paulo: contexto, 2006.  

CASTILHO, Eliana. Quilombo da Tapera:                    á   . (Ví   ) D      : 

07 32 . D  p  ív l    www.youtube.com.br. Acesso em 01 de junho de 2021. 

CASTRO, Iná Elias de; GOMES, Paulo C.da Costa; CORRÊA, Roberto Lobato. Geografia: 

conceitos e temas. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 

CAVALCANTI, Lana S; CALLAI, Helena C. (orgs.) Didática da Geografia: Aportes 

Teóricos e Metodológicos. São Paulo: Xamã (2012).  

CIRQUEIRA, Diogo Marçal. Inscrições da racialidade no pensamento geográfico (1880- 

1930) / Diogo Marçal Cirqueira. – Niterói: [s.n.], 2015. 230f. 

D’ADESKY, J  q   . Pluralismo étnico e multiculturalismo: racismo e anti-racismos no 

Brasil. Rio de Janeiro: Pallas, 2009. 

DANTAS,Carolina Vianna. O Brasil café com leite: história, folclore, mestiçagem e 

identidade nacional em periódicos. Rio de Janeiro, 1903-1914, Tese de doutorado (Doutorado 

em História), Programa de Pós-graduação em História/UFF, 2007. 

DIAS, Paola Vanessa Gonçalves. Do apagamento à fala pública: a memória negra em 

Petrópolis a partir da trajetória do Quilombo da Tapera. Dissertação de Mestrado. Programa 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/atos/decretos/1982/d87561.html


 

194 

 

de Pós-Graduação em Memória Social da UNIRIO. 2016. Disponível em: 

http://www.memoriasocial.pro.br/documentos/Disserta%C3%A7%C3%B5es/Diss388.pdf 

DOMINGUES, Petrônio. Uma história não contada: negro, racismo e branqueamento em 

São Paulo no pós-abolição. São Paulo: Editora Senac, 2004. 

DU BOIS, W. E. B. The conservation of race and the negro. Pensylvania: Pensylvania 

University - Eletronic Classics Series, 2007. 

ELIAS, Norbert. O Processo Civilizador:                          . 2.ed. Rio de Janeiro. 

Editora Zahar, 2011.  

_____. A sociedade de corte:   v            b          l           l z                       

corte. Zahar, 2001.  

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução Ligia Fonseca Ferreira , Reguna 

Salgado Campos. – Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 

FERRAÇO, Carlos Eduardo; CARVALHO, Janete Magalhães. Currículo, cotidiano e 

conversações. Revista E-Curriculum, São Paulo, v.8, n 2, agosto, 2012. 

FIABANI, Adelmir. Mato, palhoça e pilão: o quilombo, da escravidão às comunidades 

remanescentes (1532-2004). São Paulo: Expressão Popular, 2005. 

FIGUEIREDO, André. 2011. O caminho quilombola: sociologia jurídica do reconhecimento 

étnico. Curitiba: Apris. 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso - Aula inaug   l    C ll       F     . 

               2      z  b      1970. S      l . Ed. Loyola: 1996.  

FREITAS, Décio. O escravismo brasileiro. 2. ed. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1982. 

FRID AN, F    . C            l            B    l I p    l. I : I S  p     B    l        

C           H        , 2011, Paraty. Anais do    impósio  rasileiro de  artografia 

 istórica, 2011.  

FR ES, Gabriel Kopke. Curiosidades Petropolitanas: O p l                 D   A     . 

In: Revista Social n.54, p, 18, 12 de abril de 1964. 

GOMES, Flávio dos Santos. Quilombos/Remanescentes de quilombos. In SCHWARCZ, Lilia 

Moritz; GOMES, Flávio dos Santos (Orgs.) Dicionário da escravidão e liberdade: 50 textos 

São Paulo: Companhia das Letras, 2018. p. 367-373. 

_______. Mocambos e quilombos : uma história do campesinato negro no Brasil /Flávio dos 

Santos Gomes. — 1.ed.— São Paulo : Claro Enigma, 2015.  

______.Terra e camponeses negros: o legado da pós-emancipação. Revista do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional, Brasília (IPHAN), v. 34 [dossiê História e Patrimônio], p. 

375-395, 2012. 

______. “N  l b               ,              pé ”:    p             ,           p  -

emancipação na Amazônia, c. XIX-XX. História Unisinos, Canoas (UNISINOS), v.10, n.3, 

p. 281-292, set./dez. 2006a. 

______. História de quilombolas: Mocambos e comunidades de senzalas no Rio de Janeiro, 

século XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 2006b. 

______. A Hidra e os pântanos: quilombos e mocambos no Brasil (séc. XVII-XIX). Tese de 

http://www.memoriasocial.pro.br/documentos/Disserta%C3%A7%C3%B5es/Diss388.pdf


 

195 

 

doutorado, Departamento de História, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Estadual de Campinas, 1997. 

GOMES, Nilma Lino. Educação cidadã, etnia e raça: o trato pedagógico da diversidade. In: 

CAVALLEIRO, Eliane. Racismo e anti-racismo: repensando nossa escola. São Paulo: Selo 

Negro, 2001. p.83- 96. 

______. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, n.23, p.75-85, 2003. 

______. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações raciais no Brasil: uma 

breve discussão. In: MEC. Educação antirracista: caminhos abertos pela Lei Federal n.° 

10.639/2003.Brasília/DF: MEC, 2005. p. 39-62. 

______. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo sem 

Fronteiras, v.12, n.1, pp. 98-109, jan/abr 2012. 

______. O movimento negro no Brasil: ausências, emergências e a produção dos saberes. 

Política & Sociedade: Revista de Sociologia Política / Universidade Federal de Santa 

Catarina. Programa de Pós-Graduação em Sociologia Política. Florianópolis, v.10, n.18, p. 

133-154, abr. 2011. 

GONZALEZ, Lélia. O lugar da mulher negra na sociedade brasileira: uma abordagem 

político-econômica. In: LUZ, Madel T. O lugar da mulher: estudos sobre a condição 

feminina na sociedade atual. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1982. p.87-106. 

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 

1982. 

GOULART, José Alípio. Da fuga ao suicídio. (Aspectos de rebeldia do escravo no Brasil). 

Rio de Janeiro: Conquista, 1972. 

GRAMSCI, A. Cadernos do Cárcere – V.2. Os Intelectuais. O Princípio Educativo. 

Jornalismo. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para uma visão decolonial da crise civilizatória e dos paradigmas da 

esquerda ocidentalizada. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, 

Nelson; GROSFOGUEL, Ramon (org.). Decolonialidade e pensamentoafrodiasporico. 1. ed. 

Belo Horizonte: Autentica, 2018. 

 UI ARÃES, A  ô    Sé     Al     . C       b l        “    ”. Sociologia, Educação e 

Pesquisa, São Paulo: v.29, n.1, jan/jun, 2003, p. 93-107. 

______. Racismo e antirracismo no Brasil. 3.ed. São Paulo: Editora 34, 2009. 

GUIMARÃES, Geny F. Rio Negro de Janeiro: olhares geográficos de heranças negras e o 

racismo no processo-projeto patrimonial / Geny Ferreira Guimarães. - Salvador, 2015. 352 f.: 

Il. 

______. A geopolítica quilombola do presente: de uma geohistória desde África, do passado. 

In: SANTANA FILHO, Diosmar Marcelino. A Geopolítica do Estado e o Território 

Quilombola no Século XXI / Diosmar Marcelino Santana Filho. - 2.ed. (Revisada e 

Ampliada) - Jundiaí, SP: Paco, 2022. 

HABERMAS, J     .  udança estrutural da esfera p blica:   v       õ   q            

categoria da sociedade burguesa. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2001.  

_____.  eoria da ação comunicativa. F      , B  b   . A          í    : Ontem e Hoje, v. 3, 



 

196 

 

p. 52-65, 1999. 

HAESBAERT, Rogégio. Concepções de território para entender a desterritorialização. In: 

SANTOS, M. et. al. Território, Território. Niterói, Programa de Pós-Graduação em 

Geografia, 2002. 

______. Territórios alternativos. Niterói: Eduff; São Paulo: Contexto, 2002. 

______. O Mito da desterritorialização. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

______. O         D            l z    . D  “                   ” à   l            l     . R   

de janeiro: Bertrand do Brasil, 2007. 

HANCHARD, Michael. Política  ransnacional  egra   ntiimperialismo e Etnocentrismo 

para Pierre  ourdieu e  o c  acquant: Ex  pl      I    p        Eq  v     . Estu    

A   -A  á     , Ano 24, n.1, pp. 63-96, 2002. 

HENRIQUES, Ricardo; CAVALLEIRO, Eliane. In: Ações Afirmativas e Combate ao 

Racismo nas Américas / Sales Augusto dos Santos (Organizador). – Brasília: Ministério da 

Educação : UNESCO, 2005. 

HOFBAUER, Andreas. Uma história de branqueamento ou o negro em questão. São 

Paulo: Unesp, 2006.   

IANNI, O áv  . Teorias da globalização. 12.ed. R      J      : C v l z     B    l    , 

2004a. 

_______. Raças e classes sociais no Brasil. São Paulo: Editora Brasiliense, 2004b.   

IMBELLONI, Ana Caroline Pinheiro. (Re) Conhecendo o Ciclo Hidrossocial: os 

movimentos da água na Comunidade Quilombola da Tapera (RJ). Dissertação de Mestrado. 

Programa de Pós-Graduação em Geografia da Universidade Federal de Juiz de Fora, 2019. 

134 fl. 

KLIN , H    J  é.  istória da Fazenda  nglesa. C p. 3: O Q  l  b     V            . 

A T  b            p l  :      p l  , 13 e 14 de maio de 1932.  

KRAMER, Sonia. A Infância e sua Singularidade. In: BRASIL. Ministério da Educação. 

Ensino Fundamental de Nove Anos: orientações para a inclusão da criança de seis anos de 

idade. 2.ed. Brasília: MEC/SEB, 2007. p. 13-23. 

LACOMBE, Lourenço. A Fazenda de Santo Antônio em Petrópolis (seu histórico e suas 

origens). Revista do IPHAN, n.8, p. 175-187, 1942. Disponível em: [www.docvirt.com] 

Acesso em: 01 de junho de 2023. 

LAS CASAS, Rachel de. et al. A Comunidade Remanescente do Quilombo da Tapera e seu 

Território. Relatório Antropológico e Agroambiental – Procedimento Administrativo de 

Regularização Fundiária (Iterj) / Relatório Técnico de Identificação e Delimitação / RTDI 

(Incra) – Versão Preliminar. Rio de Janeiro, 2018. 147 p. 

LE GOFF, Jacques.  istória e memória. Campinas: Editora UNICAMP, 1996.  

LEITE, Ilka Boaventura. Os Quilombos no Brasil: questões conceituais e normativas. 

Etnográfica, v.4, n.2, 2000. Florianópolis: UFSC, 2000. 

LINDOSO, Dirceu. A razão quilombola: estudos em torno do conceito quilombola de Nação 

etnográfica. Maceió: EDUFAL, 2011. 



 

197 

 

LOPES, Nei. Enciclopédia Brasileira da Diáspora Africana. São Paulo: Selo Negro, 2004. 

LORDEIRO, Manoel de Souza.  oponímia petropolitana:              p     p    . 

Disp  ív l    [http://www.ihp.org.br]. Acessado em: Acesso em: 16 de dezembro de 2020. 

 ACHADO, A  ô   . “N     l      U b            p l  ”, C     á            p l   – 

Trabalhos da Comissão, PMP, 1938. 

______. C   ê   - Resenha de suas origens e de sua evolução: A F z     S     A  ô   . 

I : T  b l       C            C     á            p l  . V l. IV,    : D            

E          C l    :      p l  , p. 65-73, 1941.  

MAESTRI FILHO, Mário. Breve história da escravidão. Porto Alegre: Mercado Aberto, 

1986. 

______. O escravo no Rio Grande do Sul: trabalho, resistência e sociedade. 3ed. Porto 

Alegre: Editora da UFRGS, 2006.  

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al 

desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.) El giro 

decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. 

Bogotá: Universidad Javeriana-Instituto Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del 

Hombre Editores, 2007. p. 127- 167; 

MARAFON, Glaucio José. Pesquisa qualitativa em geografia: reflexões teórico- 

conceituais e aplicadas/ organização Glaucio José Marafon [et al.]. – Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2013. 542 p. 

MATOS, Patrícia Francisca de; PESSÔA, Vera Lúcia Salazar. As tramas do agronegócio nas 

“      ”  o Sudeste Goiano: o caminho metodológico da pesquisa. In: MARAFON, Glaucio 

José. Pesquisa qualitativa em geografia: reflexões teórico - conceituais e aplicadas/ 

organização Glaucio José Marafon [et al.]. – Rio de Janeiro: EdUERJ, 2013. 542 p. 

MATTOSO, Katia M. de Queirós. Ser escravo no Brasil: séculos XVI-XIX. Tradução Sonia 

Furhmann. Petrópolis: Vozes, 2016.  

MELLO, Marcelo Moura. 2012. Reminiscências dos quilombos: territórios da memória em 

uma comunidade negra rural. São Paulo: Terceiro Nome. 

MICHEL, Johann. Podemos falar de uma política do esquecimento? R v                

Rede, Pelotas, v.2, n.3, Ago./Nov, p.14-27, 2010. D  p  ív l   : 

[www.ufpel.edu.br/ich/memoriaemrede]. Acesso em: Acesso em: 10 de janeiro de 2023. 

MIGLIEVICH-RIBEIRO, Adelia. Por uma razão decolonial: desafios ético-político 

epistemológicos à cosmovisão moderna. Civitas, Porto Alegre, v.14, n. 1, p. 66-80, jan.- abr. 

2014. 

MIGNOLO, Walter. Histórias Globais/projetos Locais: Colonialidade, saberes subalternos e 

pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

MOORE, Carlos. Racismo e Sociedade: novas bases epistemológicas para entender o 

racismo. 2.ed. Belo Horizonte: Nandyala, 2012. 

MOURA, Glória. Ilhas negras num mar mestiço. Carta: falas, reflexões, memórias, 



 

198 

 

publicação do gabinete do Senador Darcy Ribeiro, Brasília, v.4, n.13, 1994.  

MOURA, Clóvis. Sociologia do negro brasileiro / Clóvis Moura. – 2.ed. – São Paulo : 

Perspectiva, 2019. 

_____. Rebeliões da Senzala. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1988. 

_____. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Brasiliense, 1981. 

_____. A quilombagem como expressão de protesto radical. In: MOURA, Clóvis. Os 

Quilombos na dinâmica social do Brasil. Maceió: Edufal, 2001. 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade 

e etnia. In: BRANDÃO, José Augusto P. (Org.). Cadernos Penesb. Niterói, n.5, 2004. p.15-

34,. 

______. O negro no Brasil de hoje. São Paulo: Global, 2006. 

______. (Org) Superando o racismo na escola. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria 

de Educação Fundamental, 2001. 

______. Superando o Racismo na escola. 2.ed. edição revisada / Kabengele Munanga, 

organizador. – [Brasília]: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização e Diversidade, 2005. 

______. Origem e histórico do quilombo na África. Revista USP, São Paulo, vol. 28, p. 56-

63, dez./fev. 1995/1996. 

______. Arte afro-brasileira: o que é, afinal? In: Mostra do redescobrimento: arte afro-

brasileira. Associação 500 anos Brasil artes visuais. São Paulo: Fundação Bienal de São 

Paulo. 2000; p. 98-111. 

______; GOMES, Nilma Lino. Uma abordagem conceitual das nações de raça, racismo, 

identidade e etnia. Palestra proferida no 3º Seminário Nacional Relações Raciais e 

Educação - PENESB-RJ. Rio de Janeiro. 2003. n.p. 

______. Educação e Identidade Negra. In: BRITO, A. et al. Kulé- Kulé: educação e 

identidade negra. Maceió: EDUFAL, 2004. Disponível em < 

http://www.ideario.org.br/neab/kule1/Textos%20kule1/nilma%20lino.pdf>. Acesso em: 2023. 

______.Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolo da identidade negra. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2006. 

______. Negritude: usos e sentidos. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

NASCIMENTO, Beatriz. Kilombo e memória comunitária: um estudo de caso. In: RATTS, 

Alex. Eu sou atlântica: sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São Paulo: Instituto 

Kuanza/Imprensa Oficial, 2006a, p. 109-125. 

______.  O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In RATTS, Alex. Eu sou 

atlântica: sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São Paulo: Imprensa oficial, 

2006b. p. 117-126. 

______. Uma história feita por mãos negras: Relações raciais, quilombos e movimentos / 

Beatriz Nascimento ; organização Alex Ratts. - 1.ed. – Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 



 

199 

 

mascarado. 2.ed. São Paulo: Perspectiva, 2017. 

O’DWYER, El     C        . “Terras de quilombo: identidade étnica e os caminhos do 

reco          ” T       11 [2007; p 43-58]. 

______.   (Org.). Quilombos – Identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: FVG – Co-

ABA, 2002. 

OLIVEIRA, R. C de. Etnicidade, eticidade e globalização. In: O trabalho do antropólogo. 

Brasília: Paralelo 15; São Paulo editora UNESP, 2000. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. Carta da ABA - Associação Brasileira de Antropologia dirigida 

à Senadora Benedita da Silva, datada de 22.05.1995 - Rio de Janeiro. In: Regulamentação de 

terras de negros no Brasil. Boletim Informativo NUER/Núcleo de Estudos sobre Identidade 

e Relações Interétnicas/Fundação Cultural Palmares, Florianópolis, v.1, n.1. 2.ed., 1997. 

OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisão Africana no Brasil: elementos para uma filosofia 

afrodescendente. Fortaleza: LCR, Ibeca, 2003. 

OLIVEIRA, A. L.; ARRUZZO, R. (Org.). Geografia e diálogo de saberes: territorialidades 

caiçaras em Paraty. 1.ed. Nova Iguaçu: Entorno, 2018. v.1. 152p . 

______. Geografia e Resistências: Imaginários, discursos e práticas no território fluminense. 

1. ed. Nova Iguaçu: Entorno, 2015. 138p . 

OLIVEIRA, Osvaldo Martins de. Palestra no 2º Encontro de Educação Escolar 

Quilombola: etnossaberes e as novas perspectivas para formação dos docentes quilombolas. 

Nossa Senhora do Livramento-MT, 2019. 

PEREIRA JÚNIOR, Edson Rodrigues. et al. Avaliação Ambiental Da Comunidade 

Remanescente Do Quilombo da Tapera A Comunidade Remanescente do Quilombo da 

Tapera e seu Território. Relatório Antropológico e Agroambiental – Procedimento 

Administrativo de Regularização Fundiária (Iterj) / Relatório Técnico de Identificação e 

Delimitação / RTDI (Incra) – Versão Preliminar. Rio de Janeiro, 2018. 147 p. 

PEREIRA, Luiz Antonio de Souza; SOARES, Romelita Oliveira dos Reis; BRANCO 

Rosemary Caçador. Agenda 21 Escolar: Uma História a ser contada no Vale da Boa 

Esperança. Revista Educação Ambiental em Ação. Vol. 19; Nº 73. Disponível em: 

https://www.revistaea.org/pf.php?idartigo=4069. Acesso em: 23/04/2024. 

 

POLLAK, Michel.  emória e identidade social. Estudos H         , Rio de Janeiro, v.5. 

n.10, p. 200-212,1992.  

______.  emória  esquecimento  sil ncio. E       H         , v.2, n.3, p. 03-15, 1989.  

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Geografando, nos varadouros do mundo. Brasília: 

IBAMA, 2003. 

______. De utopias e de topoi: espaço e poder em questão (perspectivas desde algumas 

experiências de lutas sociais na América latina/abya yala). GEOGRAPHIA OPPORTUNO 

TEMPORE, v.3, p.10-58, 2017. 

RATTS, Alex. Eu sou atlântica: sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São Paulo: 

Imprensa Oficial e Instituto Kuanza, 2006. 

______. Geografia, relações étnico-raciais e educação: a dimensão espacial das políticas de 

ações afirmativas no ensino. Terra Livre. São Paulo. Ano 26, v.1, n.34, jan-jun/2010, p. 125-

https://www.revistaea.org/pf.php?idartigo=4069


 

200 

 

140. 

 

REIS, João José. Revoltas escravas. In SCHWARCZ, Lilia Moritz; GOMES, Flávio dos 

Santos (Orgs.). Dicionário da escravidão e liberdade: 50 textos. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2018. p. 392-399. 

______; GOMES, Flavio dos Santos. Uma história de liberdade. In REIS, João José; 

GOMES, Flávio dos Santos. Liberdade por um fio: história dos quilombos no Brasil. (Orgs.) 

São Paulo: Companhia das Letras, 1996. p. 9-25. 

SANTANA FILHO, Diosmar Marcelino de. A Geopolítica do Estado Nacional e a 

Territorialidade Quilombola na Bahia no Século XXI. Dissertação de Mestrado. Salvador. 

Programa de Pós-graduação em Geografia da UFBA. 2014. Disponível em: 

https://repositorio.ufba.br/handle/ri/18981. Acesso em 13 de Jan de 2023 

SANTOS, Boaventura de Souza; NUNES, João Arriscado; MENESES, Maria Paula. Opening 

up the Canon of knowledge and recognition of difference. In: SANTOS, Boaventura de Souza 

(ed.). Another knowledge is possible: beyond Northern epistemologies. London: Verso, 

2007. p. XIX – LXII. (Reinventing Social Emancipation: Toward New Manifestos , v.3). 

 

SANTOS, Boaventura de Souza. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da 

experiência. 8.ed. São Paulo: Cortez, 2000. Para um novo senso comum. A ciência, o direito e 

a política na transição paradigmática. v.1. 

______.   globalização e as ci ncias sociais. - 2.  . – S      l : Cortez, 2002.  

______. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia de saberes. In: 

MENESES, Maria Paula; SANTOS, Boaventura de Sousa (Orgs.). Epistemologias do Sul. 

São Paulo: Cortez, 2010. p. 71-94. 

SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. 2 ed. São Paulo, 

Hucitec, 1997. 

______. Por uma outra globalização: do pensamento único a consciência universal. Rio de 

Janeiro: Record, 2015. 

SANTOS, Renato Emerson dos. Diversidade, espaço e relações étnico-raciais : O Negro na 

Geografia do Brasil / Renato Emerson dos Santos (organizador). – 2.ed. – Belo Horizonte : 

Editora Gutenberg, 2009. 

______. A Lei n.° 10.639 e o ensino de Geografia: construindo uma agenda de pesquisa-

ação. Tamoios. Ano VII n 1, 2011. ISSN1980-4490. 

SANTOS, Sales Augusto dos. Ação afirmativa e mérito individual. In: SANTOS, Renato 

Emerson; LOBATO, Fátima (Org.). Ações afirmativas políticas públicas contra as 

desigualdades raciais. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. p. 83-125 SANTOS, Sales Augusto dos. 

Ação afirmativa e mérito individual. In: SANTOS, Renato Emerson; LOBATO, Fátima 

(Org.). Ações afirmativas políticas públicas contra as desigualdades raciais. Rio de 

Janeiro: DP&A, 2003. p. 83-125. 

SANTOS, Sérgio Pereira dos. Os ‘intrusos’ e os ‘outros’ no ensino superior: relações de 

raça e classe nas ações afirmativas da UFES. Curitiba: CRV, 2016. 

SARMENTO, Daniel. A garantia do direito à posse dos remanescentes de quilombos antes da 



 

201 

 

desapropriação. In: DUPRAT, Deborah (Org.). Pareceres jurídicos: direitos dos povos e 

comunidades tradicionais. Manaus: UEA, 2007. p.77-104. 

SEYFERTH. Giralda. As ciências sociais no Brasil e a questão racial. In: SILVA, Jaime da; 

Birman, Patrícia; WANDERLEY, Regina (Org.). Cativeiro e liberdade. Rio de Janeiro: 

Instituto Universitário de Pesquisas do Rio de Janeiro, 1989. p.11-31. 

SILVA, Maria Aparecida. Formação de Educadores/as para o combate ao racismo: mais uma 

tarefa essencial. In: CAVALLEIRO, Eliane. Racismo e anti-racismo: repensando nossa 

escola. São Paulo: Selo Negro, 2001. p.65- 82. 

SILVA, Eduardo. As camélias do Leblon e a abolição da escravatura. Disponível em: 

http://casaruibarbosa.gov.br/dados/DOC/artigos/oz/FCRB_EduardoSilva_Camelias_Leblon_a

bolicao_escrvatura.pdf. Acesso em: 4 fev. 2023. 

SILVA, Givânia Maria da. Educação como processo de luta política: a experiência de 

“                     ”               q  l  b l     C             C    l  . [        ] 

Faculdade de Educação, Universidade de Brasília. Brasília, 2012, 222f. Disponível em 

<http://repositorio.unb.br/bitstream/10482/12533/1/2012_GivaniaMariadaSilva.pdf>. Acesso 

em: 4 fev. 2023. 

SILVÉRIO, Valter Roberto. O papel das ações afirmativas em contexto racializados: algumas 

anotações sobre o debate brasileiro. In: SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves (Org.). 

Educação e ações afirmativas: entre a injustiça simbólica e a injustiça econômica. Brasília: 

INEP, 2003. p. 55-80. 

SOARES, Edmara Gonçalves. Geografia escolar e Quilombos: a construção do raciocínio 

geográfico. Pesquisar, Florianópolis, v.7, n.13,  ed. especial: SELIGeo, p. 135-152, jun. 2020. 

SODRÉ, Muniz. A verdade seduzida. 2.ed., Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988. 

SOUZA, Marcelo Lopes de. O território: sobre espaço e poder, autonomia e desenvolvimento. 

In: CASTRO, Iná Elias de et al. (orgs.): Geografia: conceitos e temas. Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil, 2012. 

SUERTE ARAY, D      . A. “   q           p              ”. GEOgraphia – Revista 

do Programa de Pós-Graduação em Geografia da UFF, 2002, v.4, n.7, p.64-68. 

 

TAVARES, Julio César de. Pensar a diáspora africana. In: TRINDADE, Azoilda Loretto 

(org.). Africanidades brasileiras e educação [livro eletrônico]: Salto para o Futuro. Rio de 

Janeiro: Acerp ; Brasília: TV Escola, 2013, p. 193. Disponível em Acesso: mar. 2020. 

TELLES, Edward. Racismo à brasileira: uma nova perspectiva sociológica. Rio de Janeiro: 

Ed. Relume-Dumará, 2003. 

TURATTI, M. C. M. Relatório Técnico-Científico sobre os Remanescentes da 

Comunidade de Quilombo de Jaó, Município de Itapeva – SP. ITESP, São Paulo, 2000. 

Disponível em: http://goo.gl/Dk7p0r. Acesso em: 11 de julho de 2023. 

VANNUCHI, Maria Beatriz Costa Carvalho. A violência nossa de cada dia: o racismo à 

brasileira. In: KON, Noemi Moritz; SILVA, Maria Lúcia da; ABUD, Cristiane Curi (Orgs.). O 

racismo e o negro no Brasil: questões para a Psicanálise. São Paulo: Perspectiva, 2017, p. 

59-70. 

VASCONCELLOS, Francisco de.  obreviv ncia da escravidão: 1888-1988. IX S  p        

H           V l         íb .      p l  , 21 de julho de 1988. 



 

202 

 

VENTURA, J  l         l . “ De ‘conto de fadas’ a ‘ruptura dos guetos’”: análise da 

educação das relações étnico-raciais no curso de Geografia da UFMT – 2013 a 2019 / Joilson 

Gonçalo Ventura. Dissertação (mestrado) – Universidade Federal do Mato Grosso, Instituto de 

Educação, Programa de Pós-Graduação em Educação, Cuiabá. 2020. 252 f. 

WEBER, Max.  etodologia das ci ncias sociais. 3.  . S      l : Cortez, 1999. 

WOLF, Eric R. Tipos de campesinato latino-americano: uma discussão preliminar In.: 

FELDMAN-BIANCO, B.; RIBEIRO, G. L. (Orgs.). Antropologia e poder. Brasília: UnB. 

2003. p.117-144. 

YABETA, Daniela; GOMES, Flávio dos Santos. Memória, cidadania e direitos de 

comunidades remanescentes (em torno de um documento da história dos quilombolas de 

Marambaia). Afro-Ásia, Salvador (UFBA), n.47, p. 79-117, 2013. 

ZHOURI, A et al. O desastre da Samarco e a política das afetações: classificações e ações 

que produzem o sofrimento social. Ciência e Cultura, v.68, n.3, São Paulo, Julho/Setembro, 

2016. 



 

203 

 

ANEXO 1 - ENTREVISTA SEMI-ESTRUTURADA COMUNIDADE 

 

1 – Em sua opinião, aqui na cidade de Petrópolis o poder público e as instituições reconhecem 

o quilombo da Tapera como espaço de identidade e território cultural negro? 

2 - No Quilombo da Tapera a música, enquanto resgate e afirmação da identidade pode ser 

vista como resistência/existência em território negro? Quais manifestações artísticas compõe 

essa resistência/existência? 

4 - É possível falar que a ausência de alguns traços culturais determinantes da identidade 

negra no Quilombo da Tapera dificultaram sua caracterização enquanto comunidade 

remanescente quilombola? 

5 - Quais caminhos os moradores da comunidade remanescente quilombola têm buscado para 

resgate identitário de modos de socialização de seus ancestrais? 

6 - Quais estratégias de resistência e enfrentamentos à manifestação do preconceito racial no 

quilombo são identificadas? 

7 - Atualmente são identificas raízes de preconceito e violências nos lugares, territórios e 

espaços que essas crianças e adolescentes ocupam? 

8 - Como se dão os desdobramentos das políticas públicas aqui no quilombo? Você acha que 

essas políticas e benefícios ajudam a afirmar os direitos dos moradores enquanto cidadãos 

quilombolas? 

9 - Pode-se falar em possíveis ações, projetos e programas do poder público que ajudam os 

moradores a terem mais qualidade de vida e  autonomia  aqui no quilombo? 



 

204 

 

ANEXO 2 - ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA ESCOLA 

 

1 - A Escola Municipal Teodoro Machado e o CIEP Cândido Portinari que são instituições 

públicas de ensino que atendem crianças, adolescentes e jovens do Quilombo da Tapera. Você 

entende que essas escolas atendem os preceitos da Lei 10.639/2003?   

2 – Como as diferentes áreas do conhecimento, especialmente a Geografia, trabalha o tema 

quilombo na escola? Se não, pode-se dizer que o não-trabalhar os aspectos relacionados à lei é 

um reforço da invisibilidade da cultura negra quilombola? 

3 – Há algum tipo de trabalho pedagógico que envolva a consciência geográfica dos alunos 

quilombolas sobre a importância histórica de seu território? 

4 – Em algum momento na escola os alunos afirmaram haver possíveis manifestações de 

preconceitos, racismo, estereotipias, marginalizações e violências em relação a eles, pelo fato 

de serem quilombolas? 

5 – Em datas rememorativas sobre o negro, a escola fortalece ou amplia, no espaço escolar, 

diálogos entre as vivências, conhecimentos e saberes ancestrais quilombolas, da cultura negra 

e afro-brasileira? 

8 – Você acha que há estereótipos fortalecidos na comunidade escolar geradores de 

marginalização das crianças e adolescentes quilombolas na escola? 

6 - A majoração cultural evidenciada em festas e monumentos das matrizes luso-germânica e 

o silenciamento/apagamento da memória negra em Petrópolis/RJ é uma realidade? 



 

205 

 

ANEXO 3 - PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP 



 

206 

 

 
 



 

207 

 

 


