UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA - PPHR

TESE

“UNA CERTA CATERINA DA SIENA COMUNEMENTE CHIAMATA
BEATA”: A CONSTRUCAO DA SANTIDADE DE CATARINA DE
SIENA (1380-1461).

Gabriel Moreira Medeiros Laureano

2025



AL RUR4
<& {
S %

%,
QA/W. 1a 0\\\

<
5]
3
%
7.
4/0 UFRRIJ
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO

INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA - PPHR

“UNA CERTA CATERINA DA SIENA COMUNEMENTE CHIAMATA
BEATA”: A CONSTRUCAO DA SANTIDADE DE CATARINA DE
SIENA (1380-1461).

GABRIEL MOREIRA MEDEIROS LAUREANO

Sob a Orientagdo do Professor:

Marcello Santiago Berriel

Tese submetida como requisito parcial
para obtencdo do grau de Doutor em
Historia, no curso de Pds-Graduacéo
em Histéria, Area de Concentracio
Relacdes de Poder e Cultura.

Seropédica, RJ
Junho de 2025



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro
Biblioteca Central / Se¢ao de Processamento Técnico

Ficha catalografica elaborada
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

L378u

Laureano, Gabriel Moreira Medeiros, 1995-

Una certa Caterina da Siena comunemente chiamata
beata: a construgcdo da santidade de Catarina de Siena
(1380-1461) / Gabriel Moreira Medeiros Laureano. -
Valenga, 2025.

217 £,

Orientador: Marcelo Santiago Berriel.
Tese (Doutorado). -- Universidade Federal Rural do Rio
de Janeiro, Programa de P6s Graduagdo em Histéria, 2025.

1. Catarina de Siena. 2. Ordem Dominicana. 3.
Hagiografia. 4. santidade. 5. Canonizag¢do. I. Berriel,
Marcelo Santiago, 1975-, orient. II Universidade
Federal Rural do Rio de Janeiro. Programa de Pés
Gradua¢do em Histéria III. Titulo.




MINISTERIO DA EDUCACAO
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA

UFRR)

TERMO N° 633 / 2025 - PPHR (12.28.01.00.00.49)

N° do Protocolo: 23083.041268/2025-91
Seropédica-RJ, 29 de julho de 2025.

Nome do(a) discente: GABRIEL MOREIRA MEDEIROS LAUREANO

TESE submetida como requisito parcial para obtencdao do grau de DOUTOR EM HISTORIA, no Programa de
Pds-Graduagdo em Histéria - Curso de DOUTORADO, area de concentragdo em Relagbes de Poder e
Cultura.

TESE APROVADA EM : 08 de julho de 2025

Banca Examinadora:

Dr. VICTOR MARIANO CAMACHO, SEE Examinador Externo a Instituicdo

Dr. GUILHERME QUEIROZ DE SOUZA, UFPB Examinador Externo a Instituigdo

Dr. RAIMUNDO CARVALHO MOURA FILHO, OUTRO Examinador Externo a Instituicdo
Dra. RAQUEL ALVITOS PEREIRA, UFRRJ] Examinadora Externa ao Programa

Dr. CLINIO DE OLIVEIRA AMARAL, UFRRJ Examinador Interno

Dr. MARCELO SANTIAGO BERRIEL, UFRRJ Presidente

(Assinado digital. te em 29/07/2025 15:18 ) (Assinado digi te em 29/07/2025 20:31 )

CLINIO DE OLIVEIRA AMARAL
PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR
CoordCGHist (12.28.01.00.00.00.74)
Matricula: 1715783

(Assinado digital eem 29/07/2025 14:36 )

RAQUEL ALVITOS PEREIRA
PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR
DeptH/IM (12.28.01.00.00.88)
Matricula: 1862824

(Assinado digital. te em 08/08/2025 11:52 )

VICTOR MARIANO CAMACHO
ASSINANTE EXTERNO
CPF: 110.819.817-17

MARCELO SANTIAGO BERRIEL
PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR
CoordCGH (12.28.01.00.00.00.03)
Matricula: 1581640

(Assinado di te em 29/07/2025 11:08 )
GUILHERME QUEIROZ DE SOUZA
ASSINANTE EXTERNO

CPF: 015.834.106-60

(Assinado digital e em 29/07/2025 13:54 )

RAIMUNDO CARVALHO MOURA FILHO
ASSINANTE EXTERNO
CPF: 063.037.973-42

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/public/documentos/index.jsp
informando seu nimero: 633, ano: 2025, tipo: TERMO, data de emissdo: 29/07/2025 e o
codigo de verificagdo: cfc456d7cc



AGRADECIMENTOS

A caminhada no curso de doutorado ndo foi facil. Inimeros foram os obstaculos e as
incertezas. Em meio as demandas do trabalho e da vida pessoal, que foram seguindo seus
rumos - muitos deles inesperados e impensaveis a época do inicio desse percurso - a
continuidade e a viabilidade da pesquisa foram, em véarios momentos, questionadas.
Felizmente, pude contar com o valioso apoio de diversas pessoas que fazem parte integral da
minha vida.

Inicialmente, gostaria de demonstrar minha gratiddo a minha esposa, Aline, que ao
longo de todos os anos sempre acreditou em mim e me incentivou a seguir e concluir esse
percurso. Em nome dela, agradeco aos meus demais familiares, de modo especial a minha
mée, cujo entusiasmo em ver concluida essa etapa formativa da minha vida académica sempre
foi enorme.

N&o posso deixar de mencionar minha querida amiga Katia, que ndo hesitava em
deixar as agitadas ruas da Corte Imperial, onde andava atras dos juizes e magistrados do
Império, para se enveredar comigo pelos conventos, igrejas e castelos da Peninsula Italica
Medieval. Sem a sua valiosa ajuda, essa pesquisa ndo teria sido concluida. Agradeco
imensamente pelas dicas, pelo apoio e por todas as vezes que se dedicou a me ouvir e
compartilhar seus pensamentos. E importante mencionar também o meu querido amigo Carlos
Henrique, que muito me auxiliou na organizacdo das tabelas. Aproveito para agradecer ao
amigo Raimundo Mattos, experiente professor, historiador e também doutor em Histdria, que
vem me acompanhando desde o inicio da graduacdo, sempre com uma postura amigavel e
solicita, oferecendo apoio e valiosas reflexGes ao longo desta trajetoria. Também registro
minha gratiddo aos amigos padre Edilson Medeiros e padre Victor Pereira pelas oragdes
constantes e pela amizade que muito me fortaleceu. Meu muito obrigado a vocés e a todos 0s
gue me incentivaram a seguir em frente.

Sou grato também ao meu orientador, professor Marcelo Berriel, por sua
disponibilidade, solicitude e valiosas indicagbes. N&o posso deixar de mencionar o quanto
foram importantes para mim suas palavras de estimulo e solidariedade que chegaram em um
momento decisivo e de muitas ddvidas em minha trajetoria. Aproveito também para externar
minha gratiddo ao professor Clinio Amaral, que me acompanha desde o inicio do mestrado,

bem como bem como a todos os professores participantes das bancas que muito contribuiram



com suas leituras atentas e criticas. Também agradeco a professora Estefani Gumiéro pelo
auxilio nas questdes estruturais e organizacionais do trabalho.

Agradeco ainda aos meus professores da graduacdo, que se tornaram também amigos
queridos e que vém compartilhando todos os momentos da minha vida — as alegrias,
conquistas e também os desafios ha muitos anos. Aos professores Angelo Monteiro, Irenilda
Cavalcanti e Maria Elisa Bartholo, meu muito obrigado.

Registro, ainda, minha gratiddo ao Centro Internazionale di Studi Cateriniani de
Roma pelo suporte prestado ao longo da pesquisa, especialmente na busca por bibliografia e
fontes primérias, o que foi essencial para 0 avanco deste trabalho. Agradeco, igualmente, ao
frade dominicano Viliam Stefan, do Convento de Santa Sabina em Roma, pelas informacGes
concedidas sobre as Atas Capitulares dos dominicanos durante o periodo do Grande Cisma do
Ocidente, que enriqueceram de maneira significativa esta investigacao.

Por fim, agradeco a todas as pessoas que, de alguma forma, contribuiram direta ou
indiretamente com esta pesquisa e, dentre eles, certamente a figura de Catarina. Sem ela, nada
disso se teria realizado.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenacdo de Aperfeicoamento de

Pessoal de Nivel Superior - Brasil (CAPES) - Cddigo de Financiamento 001.



Dedico esta Tese de Doutorado a minha esposa e a minha filha.



RESUMO

LAUREANO, Gabriel Moreira Medeiros. “UNA CERTA CATERINA DA SIENA
COMUNEMENTE CHIAMATA BEATA”: A CONSTRUCAO DA SANTIDADE DE
CATARINA DE SIENA (1380-1461). 217f. Tese (Doutorado em Histéria). Instituto de
Ciéncias Humana e Sociais, Departamento de Historia, Universidade Federal Rural do Rio de
Janeiro, Seropédica, RJ, 2025.

A presente tese busca compreender o processo de construcdo da santidade de Catarina
Benincasa, conhecida também como Catarina de Siena. O recorte temporal considerado se
situa entre os anos de 1380 e 1461, periodo compreendido entre a morte de Catarina e sua
canonizacao pelo papa Pio Il. As décadas compreendidas nesse intervalo foram marcadas por
processos historicos de grande impacto na sociedade medieval, como, por exemplo, o Cisma
Papal e 0 movimento de reforma da Ordem Dominicana, conhecido como Osservanza. O
objetivo deste trabalho é identificar os usos dados a santidade de Catarina pelos frades da
Ordem dos Pregadores, os dominicanos, como forma de alcancarem determinados propdsitos:
a aprovacdo da Ordem Terceira e a consolidagdo do proprio movimento reformista. Entre os
objetivos especificos, destacam-se: compreender como Catarina atuou como modelo para o
movimento da Osservanza e como o modelo de santidade a ela atribuido a vinculava ainda
mais a Ordem Dominicana. As principais fontes utilizadas sdo: a Legenda Maior, escrita por
Raimundo delle Vigne; a Legenda Menor e o Suplemento a Legenda, ambas escritas por
Tommaso Caffarini; e o Processo Castellano, Unico remanescente atual dos procedimentos
candnicos referentes ao processo de canonizagcdo. Como fontes auxiliares, consideram-se o
epistolario de Catarina e seu livro O Dialogo, bem como documentos relativos ao magistério
da Igreja Catolica e producBes hagiograficas sobre outros santos. A pesquisa permitiu
confirmar que o estilo de vida ascético e mistico de Catarina Benincasa esteve presente nas
primeiras comunidades reformadas que foram, prioritariamente, comunidades femininas.
Constatou-se, ainda, que 0s mesmos dominicanos que promoveram e apoiaram sua causa de
canonizacdo foram também personagens que ocuparam pape€is-chave no seio da Ordem
Dominicana. Por fim, ao analisar o0 modelo de santidade atribuido a Catarina, destaca-se o
conceito de imitacdo de Cristo e de martirio, presentes com grande intensidade na hagiografia,
a ponto de tornar Catarina um alter Christus em vida, na morte e mesmo no pds-morte.

Palavras-chave: Catarina de Siena; Ordem Dominicana; Hagiografia; Santidade;
Canonizacao.



ABSTRACT

LAUREANO, Gabriel Moreira Medeiros. “UMA CERTA CATERINA DA SIENA
COMUNEMENTE CHIAMATA BEATA”. THE CONSTRUCTION OF THE
SANCTITY OF CATHERINE OF SIENA (1380-1461). 215f. Tese (Doutorado em
Histdria). Instituto de Ciéncias Humana e Sociais, Departamento de Histdria, Universidade
Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2025.

This thesis seeks to understand the process of construction of the sainthood of Catherine
Benincasa, also known as Catherine of Siena. The time frame considered is between 1380 and
1461, the period between Catherine's death and her canonization by Pope Pius Il. The decades
within this interval were marked by historical processes of great impact on medieval society,
such as, for example, the Papal Schism and the reform movement of the Dominican Order,
known as Osservanza. The objective of this work is to identify the uses given to Catherine's
sainthood by the friars of the Order of Preachers, the Dominicans, as a way of achieving
certain purposes: the approval of the Third Order and the consolidation of the reform
movement itself. Among the specific objectives, the following stand out: to understand how
Catherine acted as a model for the Osservanza movement and how the model of sainthood
attributed to her linked her even more to the Dominican Order. The main sources used are: the
Legenda Maior, written by Raimundo delle Vigne; the Lesser Legend and the Supplement to
the Legend, both written by Tommaso Caffarini; and the Castellano Process, the only current
remnant of the canonical proceedings relating to the canonization process. As auxiliary
sources, Catherine's letters and her book The Dialogue are considered, as well as documents
relating to the teaching of the Catholic Church and hagiographic productions about other
saints. The research confirmed that Catherine Benincasa's ascetic and mystical lifestyle was
present in the first reformed communities, which were primarily female communities. It was
also found that the same Dominicans who promoted and supported her cause for canonization
were also figures who occupied key roles within the Dominican Order. Finally, when
analyzing the model of sanctity attributed to Catherine, the concept of imitation of Christ and
martyrdom stands out, present with great intensity in the hagiography, to the point of making
Catherine an alter Christus in life, in death and even after death.

Keywords: Catherine of Siena; Dominican Order; Hagiography; Holiness; Canonization.



Tabela 1 -
Tabela 2 -
Tabela 3 -
Tabela 4 -
Tabela 5 -
Tabela 6 -
Tabela 7 -

LISTA DE TABELAS

Canonizagdes: SECUIOS XIV € XV . ..ot 60

Comparacdo de Catarina de Siena a outros Santos...........ccceeveevreeivesreenenn, 143
Os milagres de Catarina Benincasa na Legenda Maior..............c.ccoccvvnene 160
Os milagres de Catarina Benincasa na Legenda Menor.............c.cc.coenee. 161
Os milagres de Catarina Benincasa no Suplemento a Legenda................ 161
Os milagres de Catarina Benincasa no Il Processo Castellano................. 162

Total de milagres de Catarina Benincasa citados nas obras hagiograficas 162



SUMARIO:

INTRODUGAO. ...ttt ee st see ettt sas s naanes 11
CAPITULO 1 - NARRAR E RECONHECER: A CONSTRUC}AO DA SANTIDADE
NA IDADE MEDIA ..ottt 28
1.1 ASVIAAS HOS SANTOS .....coveiierieiieieie ettt sttt se et 28
1.2 O processo de CANONIZAGAD. .........ccueruereeieerteieeseesteeseeseeseeaeesseesseensesseesseessesneesees 54
CAPITULO 2 - ENTRE LEGENDAS MAIORES E MENORES: AS VIDAS DE
CATARINA BENINCASA ..ottt ettt nne e 65
2.1, A LEQenda MAIOK ......ccoiiiiiieiieieeee et bbb 69
2.2 A LEQENA MENOK ...ttt 75
2.3. O Suplemento ala vitade S. Caterina da Siena ...........ccccceeevviieiieveciiese e 81
24. O anonimo “MIracoli” ..........cccoiiiiiiiiiiii i 90
CAPITULO 3-ENTRE O CISMA E A REFORMA: CATARINA BENINCASA E OS
RUMOS DA CRISTANDADE .....cootiiiet ettt et 99
3.1 O Grande Cisma do Ocidente (1378-1430) ......ccccerererirerieieieniesie e 99
3.2  Vidae Memdria: Catarina de Siena nos Primordios do Grande Cisma.......... 107
3.3 Ordem Dominicana em refOrmMa ..........ccoveiieiiie i 112
3.3.1 Os mestres gerais da Ordem de Sdo Domingos durante a Reforma.............. 113
3.3.2 A reforma ou movimento da OSSEIVANZA...........cevvereereereerieeieseeseaeesieaeens 125
CAPITULO 4 - CATARINA DE SIENAE A IMITAQAO DE CRISTO:
ESPIRITUALIDADE, SANTIDADE E MILAGRES........c.ooo i 130
4.1. Movimentos de reclusas e penitentes leigas em Siena ..........cccccceveveeieeie s, 131

4.2. Maria Madalena e o modelo de santidade feminino das Ordens

V12T T o= T (=SSP 136
4.3. A Devotio Moderna e a santidade de Catarina Benincasa............cc.ccocevevvneenne. 152
4.4. Milagres de Catarina ou Milagres BibliCOS?..........c.cccceoviiiicvicicicceee e 159
45 O “Evangelho de Catarina Benincasa” segundo seus hagiografos .................. 167

CONCLUSAOQ: ...t 182

REFERENCIAS ..ottt 187
0] T SO PPR PPN 187
BIDHOGIafia:. ... ———————— 187

ANEXO L 1933



lo I'no vista sul tramonto, quando le campane di San Domenico
piangono nel cielo la preghiera della sera e si tingono nel sole le mura
e i campanili [...] O viandante, che giungi per la prima volta a la citta
di Caterina, non ti fermare dinanzi alle torri, non entrare nel tempio.
Discendi in Fontebranda, cerca con lo sguardo dell'anima la Figlia del
Tintore e ascolta laggiu la poesia di Siena sognatrice. E Siena, allora,

ti sussurrera la parola che non si dimentica.
Dina Ferri



11

INTRODUCAO

Esta tese utiliza como recorte temporal o periodo compreendido entre os anos de
1380 até 1461, marco da morte de Catarina de Siena e de conclusdo do chamado Processo
Castellano®. No que diz respeito ao recorte espacial, esta investigagio limita-se aos principais
centros de devogdo a figura de Catarina Benincasa na Peninsula Itdlica, destacando-se
especialmente Veneza, no entanto, incluindo também outras cidades de relevancia, tais como
Florenca e Roma.

O objetivo central é analisar 0 processo de construcao da santidade de Catarina e sua
relagdo com a Ordem Dominicana, atentando particularmente para os usos que os religiosos
da ordem fizeram da imagem de Catarina para fins proprios, seja no campo espiritual,
institucional ou politico. A consideracdo do papel desempenhado pelos dominicanos € muito
importante, visto que esses religiosos foram protagonistas e mediadores na causa de
canonizacao.

Ao longo de seus trinta e trés anos, Catarina Benincasa adquiriu fama como mistica,
sendo reconhecida por vivéncias espirituais marcantes desde a juventude, tais como o
casamento mistico com Cristo e a troca de coragdes. Ligada a Ordem dos Pregadores, foi sob
a tutela dos dominicanos que Catarina desenvolveu sua caminhada. Tal proximidade conferiu-
Ihe legitimidade junto aos circulos eclesiasticos, embora jamais tenha professado votos
formais de uma religiosa dominicana. Catarina, portanto, permaneceu como leiga, pertencente
a um grupo de penitentes denominados Mantelatas.

A partir da década de 1370, sua atuacdo ultrapassou o ambito privado, passando a se
envolver diretamente nas questbes da Igreja que, a época, encontrava-se sediada em
Avignon?. Desde ento, sua vida passou a ser guiada por trés grandes objetivos: (i) o retorno
do papa a cidade de Roma; (ii) a reforma da Igreja e (iii) o estimulo a realizacdo de uma nova
cruzada. Catarina viu parte de sua missdo concretizada com o retorno do papa Gregorio XI a
Roma, em 1376, porém, dois anos mais tarde, testemunhou um episddio que a marcou

profundamente: o inicio do Grande Cisma do Ocidente®.

! Conjunto de depoimentos em torno de Catarina colhidos em Veneza e que foi utilizado pelo Vaticano em 1461.
2 JOHNSON, Paul. Livro de ouro dos Papas. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003. p. 149.

3 VAUCHEZ, André. Caterina da Siena. Roma: Economica Laterza, 2015. p. 70; Ver também: KOSTER, Joelle
Rollo; 1ZBICKI, Thomas M (Orgs.) A Companion to the Great Western Schism (1378-1417). Leiden/Boston:
Brill, 2009; TREXLER, R.C. Rome on the Eve of the Great Schism. Speculum, 42 (3), 489-509. 1967;
KOSINSKI, Renate Blumenfield. Poets, saints, and visionaries of the Great Schism, 1378-1417.
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2006.



12

Apesar de seus esforgos em favor da unidade da Igreja e do apoio ao papa Urbano
VI, pouco pdde fazer diante da magnitude da cisdo. Catarina faleceu em Roma, em 13804, foi
canonizada, em 1461, pelo Papa Pio Il, declarada padroeira da Italia, em 1939, pelo Papa Pio
X1 e proclamada Doutora da Igreja, em 1970, pelo Papa Paulo VI.

Mesmo com a grande fama que j& possuia em vida, a canonizacdo de Catarina ndo
foi imediata apds sua morte. 1sso se deve, em parte, ao fato de que sua imagem esteve ligada
as intensas disputas internas da Igreja, especialmente, no contexto do Cisma, 0 que tornava
sua figura malvista entre alguns setores que a consideravam uma colaboradora para o cenario
de crise. Cabe pontuar que o Processo Castellano, concluido em 1416, representou um
esforco institucional de consolidar sua santidade diante das controveérsias remanescentes.

Nesse contexto historico, os dominicanos se articularam em torno da causa de
canonizacdo a fim de promover — e mesmo reabilitar — a imagem de Catarina. Acreditamos
gue a canonizacdo de Catarina s6 foi possivel em funcdo desta campanha conduzida
principalmente a partir de Veneza, a qual se tornou o principal centro de disseminacdo da
devocéo a Catarina, encontrando suporte também para além dos Alpes, em territorios que hoje
corresponderiam ao da Alemanha e da Austria®.

O empenho dos dominicanos em fazer canonizar Catarina ndo deve ser visto como
uma acdo por si s vazia ou como um desdobramento natural de sua vida. Acreditamos que
deva ser inserido na agenda dominicana daquele tempo, cujo principal ponto era um forte
movimento, de carater reformador, direcionado a toda Ordem Dominicana. Logo, era
necessario que se consolidasse ndo somente junto aos confrades, mas também junto a
hierarquia da Igreja. Denominado Osservanza, 0 movimento teve como figura central o frade
Raimundo delle Vigne, conhecido também como Raimundo de Cépua, confessor de Catarina
que, eleito Mestre Geral dos Dominicanos em 1380, deu inicio ao processo de reforma®.

Diante deste cenario, fazemos o seguinte questionamento: quais foram 0s usos e as

estratégias dados pelos dominicanos a imagem/santidade de Catarina como forma de garantir

4Sobre a situacdo de Roma a época do Cisma, ver: CAVALLINI, Giuliana. L'idea di Roma In: Caterina da
Siena. BIANCO, Maria Grazia. La Roma di Santa Caterina da Siena. Roma: Edizioni Studium, 2001;
GATTO, Ludovico. Storia di Roma nel medioevo. Roma: Newton Compton Editore, 2017.

5Cf. MANCINI, Masssimo. | domenicani a Venezia. Conferenza per le Scuole Grandi Venezia, Scuola Grande
di s. Teodoro, 14 maggio 20009.

6Cf. WEHRLI-JOHNS, Martina. L'osservanza dei Domenicani e il movimento penitenziale laico: Studi sulla
'regola di Munio' e sul terz'ordine domenicano in Italia e Germania. IN: Ordini religiosi e societa

politico in Italia e Germania neisecoli XIV e XV, Annali dell'lstituto Storico Italo-germanico inTrento, 56,
(Bologna, 2001), pp. 287-329; LEHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Writing Religious Rules: as an Interactive
Process: Dominican Penitent Women and the Making of Their Regula. Speculum Vol. 79, No. 3 (Jul., 2004), p.
660-687.



13

a aprovacdo da Regra da Ordem Terceira (1405) e consolidar o movimento reformador da
Osservanza?

A problematica levantada por nos encontra embasamento em alguns aspectos: (1) o
processo de canonizacdo de Catarina, iniciado em Veneza em 1411, foi promovido pelo fr.
Tommaso Caffarini, o qual fundou a Ordem Terceira em 1405; (2) no seculo XV, o0s
dominicanos iniciaram uma sistematica difusdo da figura de Catarina, também a partir de
Veneza, reproduzindo e distribuindo copias da Legenda Maior, d’O Dialogo da Divina
Providéncia, das Cartas (cuja compilacdo, organizacao e alteracGes se deram exatamente por
este impulso) e até mesmo de reliquias’; (3) os protagonistas deste empreendimento foram, de
aluma forma, ligados a Catarina e possuiam cargos-chaves na Ordem, a saber: Raimundo
delle Vigne foi Mestre Geral de 1380 até sua morte em 1399; Tommaso Caffarini ocupou as
posicBes de Provincial de Greccio (1397), prior do convento de SS. Giovanni e Paolo (1409-
1411) onde anualmente ocorriam celebra¢cbes em honra a Catarina, mesmo antes de sua
canonizagdo e também prior do convento de S. Domenico di Castello (1414-1422), ambos em
Veneza, sendo este Gltimo da diocese onde se iniciou 0 processo de canonizacgio®; e, por fim,
fr. Giovanni Dominici, seguidor de Catarina e criado cardeal em 1408°. Pelos aspectos
apresentados, acreditamos que, ao apoiar e promover a causa de santidade de Catarina, 0s
dominicanos a inseriram nos moldes de uma santidade dominicana, tendo como finalidade
alcancar os objetivos da Ordem naquele momento.

A producdo historiografica em torno de Catarina de Siena é muito vasta
(especialmente em lingua inglesa, francesa e italiana) e trespassa diferentes areas do
conhecimento®®. O século XX foi determinante para uma reviséo critica das fontes, sobretudo,
aquela encaminhada por meio do Centro di Studi Cateriniani e de sua diretora Giuliana
Cavallini'!. Na década de 1980, com os novos rumos tomados pela historiografia, Catarina
passou a ser observada a partir da ética da Historia das Mulheres e também analisada por

meio uma ldgica interdisciplinar, como é o caso do classico “Holy Anorexia*?, de Rudolph

" HOHLSTEIN, Michael. 'Sacra lipsana': The Relics of Catherine of Siena in the Context of Propagation, Piety,
and Community. IN: HAMBURGER, Jeffrey F.; SIGNORI, Gabriela (orgs). Catherine of Siena - The
Creation of a Cult. Turnhout: Brepols, 2013.

8 11 Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 2009. p. 10.

® Ibid. p. 11.

10 Cf. Bibliografia analitica di S. Caterina da Siena (2001-2010). Roma: Centro Internazionale di Studi
Cateriniani, 2013 e para mais detalhes, ver: GAJANO, Sofia Boesch. Caterina nella sotoriografia. In:
ROMAGNOLLI, Alessandra Bartolomei; CINELLI, Luciano; PIATTI, Pierantonio. Virgo digna coelo: Caterina e
la sua eredita. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2011.

11 Cf. GAJANO, Sofia Boesch. Giuliana Cavallini e gli studi cateriniani: il senso di una svolta. Quaderni del
Centro Internazionale di Studi Cateriniani, vol. 3, Firenze, 2011, pp. 79-91.

12 BELL, Rudolph. Holy anorexia. Chicago: University of Chicago Press, 1987.



14

Bell, publicado em 1985. Buscamos apresentar as obras mais marcantes na historiografia em
torno dos estudos sobre Catarina e, a0 mesmo tempo, aquelas mais relevantes para a presente
tese.

E. Ann Matter, em artigo que compde o livro Gender in debate from the Early
Middle Ages to The Renaissance, dispde que o Unico local permitido as mulheres seria aquele
da espiritualidade particular, recolhida, mesmo que algumas santas mulheres tivessem
expandido sua esfera de acdo para além das paredes de sua cela. Nesse sentido é que a autora
insere a figura de Catarina de Siena, discutindo exatamente a forma como na Legenda Maior,
de frei Raimundo, foi plasmada uma imagem de Catarina conformada aos padrdes do
medievo. Trata-se de um contraste entre a maneira como Catarina via a Si mesma e como
Raimundo quis molda-Ila.

Matter entende o episddio dos estigmas e a prerrogativa do apostolado na vida de
Catarina como formas de uma imitacdo de Cristo. Em alguns casos o hagiografo preferiu
destacar o casamento, enfatizando ndo a figura de Catarina apostola, mas de Catarina esposa®.
Segundo a autora, este € lugar comum na literatura espiritual feminina e nos textos
hagiograficos, afinal seu envolvimento em funcdes tipicamente masculinas e a associacao
com a figura de Cristo, por exemplo, s6 eram possiveis no ambito da vida privada®.

Além de estudos que tratam deste choque entre os mundos feminino e masculino no
medievo e de como — muitas vezes — eles se atravessam, ha trabalhos relevantes em torno da
religiosidade e das significagdes do corpo feminino, tais como o trabalho de Danielle
Callegari. Seguindo o caminho aberto por Rudolph Bell, em obra citada anteriormente,
Callegari vé nos habitos alimentares de algumas misticas, os quais chegaram até nés por
meios de textos escritos por elas ou correspondéncias, um canal privilegiado para que
pudessem se expressar através de seus corpos.

No caso especifico de Catarina, cujos habitos alimentares eram marcadamente
radicais, a autora percebe uma estratégia adotada por Catarina de domar seu corpo a fim de se
reafirmar: “In conquering bodily needs, and rejecting the desire for food, the soul became

more like a “donna”- not a simple “femina,” or female, but a woman with seigniorial

BMATTER, E. Ann. The Undebated Debate: Gender and the Image of God in Medieval Theology. IN:
FENSTER, Thelma S.; LEES, Clare A. Gender in debate from the early middle ages to the renaissance. New
York: Palgrave, 2002.

14 O trabalho de Karen Scott traz uma dualidade na acdo de Raimundo Delle Vigne, se por um lado ele destaca a
passividade de Catarina, também insere seu apostolado como um dom de Deus dado a ela. Logo, Scott vé& no
estilo de Raimundo também um objetivo de promover a santidade feminina.

Cf. SCOTT, Karen. Mystical Death, Bodily Death. Gendered Voices, 2016, p. 136-167.



15

connotations .

Para a autora, ndo podemos considerar Catarina e tantas outras santas
apenas como exemplos de praticas extremas, anoréxicas, mas como mulheres que
encontraram na alimentacdo e em seus corpos formas de tracar estratégias e assegurar seu
envolvimento na sociedade?®.

Sobre o processo de canonizagdo?’, Otfried Krafft, voltado a investigar exatamente as
possiveis estratégias empreendidas para a promog¢do de sua causa de santidade, destaca a
necessidade de harmonia entre os interesses do papado e a figura do candidato a santo. O papa
responsavel pela canonizacdo de Catarina foi Pio Il que, além de habitante de Siena e devoto
pessoal de Catarina, teria visto na figura daquela nova candidata aos altares uma bandeira
oportuna a ser desfraldada frente a sombra da ameaca otomana que se projetava sobre a
Europa — lembremos de que a canonizacao ocorreu em 1461 — anos antes havia ocorrido a
impactante queda de Constantinopla®®.

A demora no processo de canonizacdo de Catarina explica-se em parte pelas
condicdes sociais e politicas daquele tempo, as quais ndo Ihe eram favoraveis. A ligacdo de
Catarina com os frades por si s6 ndo é capaz de explicar o envolvimento da Ordem em sua
causa de canonizacdo, afinal, Catarina ja havia alcancado grande popularidade. Segundo
Kraftt, as Gltimas décadas do século X1V nédo ofereciam um terreno muito fértil a canonizacéo
de Catarina, justamente em funcdo do Cisma e de sua imagem negativa enquanto uma das
responsaveis pelo acirramento desta crise na Igreja. Para os frades, o objetivo dos primeiros
anos do século XV foi a fundacdo da Ordem Terceira de Sd3 Domingos, que estaria
diretamente associada a figura de Catarina, embora ela ndo tivesse nenhuma ligacdo oficial
com os dominicanos, ou seja: em vida, fora apenas uma leiga acompanhada pelos frades.

De fato, a aprovagao deste ramo da Ordem veio em 1405. Contudo, evento marcante
para a canonizagdo foi a investigacdo que se iniciou em Veneza, em 1411, o chamado

15 CALLEGARI, Danielle. Fast, Feast and Feminism: Teaching Food and Gender in Italian
ReligiousWomen’sWritings. Religions, 2018, 9, 56: 1-9. p. 8

Traducdo: Ao superar as necessidades do corpo e rejeitar o desejo de comida, a alma tornou-se mais como uma
“mulher” — ndo uma “femina” ou uma simples mulher, mas uma mulher com um significado soberano.

16 A historiadora Caroline Walker Bynum tem importantes estudos sobre este assunto envolvendo santidade,
género e praticas alimentares. Cf. Bynum, Caroline Walker. Holy Feast and Holy Fast: The Religious
Significance of Food to Medieval Women. Berkeley: University of California Press, 1987; Fast, Feast,
Flesh: The Religious Significance of Food to Medieval Women. IN: COUNIHAN, Carole; ESTERIK, Penny
Van. Food and culture. New York: Routledge, 2008.

17 Sobre as origens e o funcionamento do processo de canonizagdo na Igreja Catdlica ver GOODICH, M. The
politics of canonization in the thirteenth century: Lay and Mendicant saints. In: WILSON, S. Saints and their
cults. London: Cambridge University Press, 1985.

18 KRAFFT, Otfried. Many strategies and One Goal: The Difficult Road to the canonization of Catherine of
Siena. IN: HAMBURGER, Jeffrey F.; SIGNORI, Gabriela (orgs). Catherine of Siena - The Creation of a
Cult. Turnhout: Brepols, 2013. p. 36.



16

Processo Castellano que, posteriormente, adquiriu valor canonico e foi adotado pela Igreja
quando deu abertura aos procedimentos oficiais propriamente ditos'®. O trabalho de Kraftt
fornece detalhadamente o itinerario até a canonizacao, aventando importantes informacdes em
torno do destino de algumas fontes, como o préprio processo aberto pelo Vaticano que,
infelizmente se perdeu. Além disso, a autora defende a ideia de que os dominicanos se
empenharam estrategicamente em prol da canonizagéo de Catarina, sem, contudo, aprofundar
0S Seus motivos e mencionar, em meio a tantos acontecimentos, 0 movimento da Osservanza.

George Ferzcoco comenta que o culto a Catarina — de carater extraoficial — comecou
a florescer logo nos anos seguintes apds a sua morte, sobretudo, na cidade de Veneza. Sobre
esta santidade ndo canonizada:

The formal declaration of a person’s holiness never occurs in a socio-political
vacuum, or purely on the basis of clinical analysis of objective data, or within the

confines of technical theological or canonical debate; in the case of Catherine of
20

Siena’s canonization, all of these are visible in varying degrees=.

Ferzoco complementa o trabalho de Kraftt por entender que, além do paralelismo
com o0s interesses papais, outros fatores também eram determinantes para o éxito da
canonizacdo. O autor da conta de apresentar os esforcos do frade Caffarini em, a partir de
Veneza, espalhar o culto de Catarina pela Italia e outras partes da Europa, por meio de copias
de algumas obras importantes e até difusdes de reliquias. Também destaca a importancia da
aprovacdo da Ordem Terceira para 0 processo e a relevancia do Processo Castellano.
Ademais, traz informacdes sobre pressdes externas exercidas sobre o papa, por parte do
Imperador do Sacro Império Romano Germanico e do Doge de Veneza, por exemplo — sem
contar algumas autoridades eclesiasticas?:.

Sobre a relacdo entre a Osservanza e Catarina, destaca-se o trabalho de Isabella
Gagliard. Segundo a autora, Catarina teria desempenhado um papel importante no
movimento, reconhecido inclusive pelos proprios frades. Isso porque a estruturacdo do
movimento da Osservanza se deu paralelamente a construcdo da santidade de Catarina. A

autora, por sua vez, acredita que o papel de Catarina nao foi central e nem determinante:

19 1bid. p. 37.

20 FERZOCO, George. The Processo Castellano and the Canonization of Catherine. IN: MUESSIG, Carolyn;
FERZOCO, George; KIENZLE, Beverly Mayne (org). A companion to Catherine of Siena. Boston: Birill,
2012. p. 186.

Traducdo: A confirmacdo formal da santidade de uma pessoa ndo ocorre em um vacuo puramente sociopolitico,
nem somente com base na analise clinica de dados objetivos, nem dentro dos limites do debate técnico teologico
ou candnico; no caso da canonizagdo de Catarina de Siena, tudo isso é evidente em graus variados.

21 |bid. p. 198-199.



17

Il punto focale, insomma, non risiede a mio modo di vedere né nella costruzione
dell’identita dell’Osservanza di per sé né, paradossalmente, nella proposizione
dell’immagine di Caterina bensi, appunto, nella “visione del mondo” che i
protagonisti dell’Osservanza maturarono e condivisero e rispetto alla quale sia
I’identita del movimento, sia il ritratto della santa, finiscono per risultare
secondari?.

Segundo Gagliard, em um primeiro momento, 0 movimento da Osservanza teria se
empenhado em promover ndo a si mesmo e nem a causa de Catarina, mas sim sua Vvisdo de
mundo reformista e particular que carregava. Segundo ela a relagdo entre a Osservanza e
Catarina acaba sendo uma forma de feliz casualidade. Afinal ela fornecia um modelo a ser
seguido por todos os religiosos e, sobretudo, aqueles que adotaram a postura reformada.

A relacgdo entre Catarina e os promotores da Osservanza também se manifestaria em
sua comum percepcdo de tempo. Ambos entendiam o tempo como um tempo messianico
diretamente conduzido por Deus, que estabeleceria um momento adequado a tudo. Em suma,
Gagliardi afirma que, na mentalidade dos frades, era da vontade de Deus que a ordem fosse
reformada, refundada com a Osservanza e, assim, retornasse a pureza de suas origens com S.
Domingos?3.

E possivel perceber que a vasta producdo historiogréfica sobre Catarina de Siena,
embora diversificada e partindo de autores que sdo reconhecidas referéncias sobre o tema,
ainda apresenta lacunas significativas que esta tese busca preencher, sobretudo no que diz
respeito a compreensdo do processo de construcdo da santidade da santa em dialogo com a
agenda politica e institucional dos dominicanos. A revisdo critica das fontes, desenvolvida a
partir do século XX, e a incorporacdo de perspectivas interdisciplinares, como a Histéria das
Mulheres e estudos sobre religiosidade corporal, enriqueceram o campo, mas nao esgotaram
as possibilidades de interpretacdo em torno das especificidades da representacdo de Catarina.

Mesmo que autores como E. Ann Matter e Danielle Callegari tenham destacado a
tensdo entre os papéis femininos e masculinos na constru¢do da imagem de Catarina, bem
como as estratégias corporais presentes em sua religiosidade, esses trabalhos se concentram,
principalmente, em aspectos culturais, de género e espirituais, deixando menos explorada a

dimensdo politica, social e institucional que atravessou a construcao de sua santidade. Por sua

22 GAGLIARDI, lIsabella. Caterina e I'Osservanza Domenicana. IN: ROMAGNOLI, Alessandra Bartolomei;
CINELLI, Luciano; PIATTI, Pierantonio. Virgo digna coelo: Caterina e la sua ereditd. Vaticano: Libreria
Editrice Vaticana, 2011. p. 363.

Traducdo: O ponto focal, enfim, ndo reside, a meu ver, nem na construcao da identidade da Observancia em si,
nem, paradoxalmente, na proposicdo da imagem de Catarina, mas sim, justamente, na 'visdo de mundo' que os
protagonistas da Observancia amadureceram e compartilnaram, e em relagdo a qual tanto a identidade do
movimento quanto o retrato da santa acabam por se revelar secundarios.

2 1bid. p. 366.



18

vez, as andlises do processo de canonizagdo, como as de Otfried Krafft e George Ferzoco,
fornecem um quadro valioso sobre as condicBes politicas e sociais da época, além do
envolvimento estratégico da Ordem Dominicana. Contudo, permanecem ainda
insuficientemente investigadas as motivacGes especificas dos dominicanos e o papel da
Osservanza nessa articulagdo, bem como as maneiras pelas quais a santidade de Catarina foi
instrumentalizada dentro de um projeto politico mais amplo dos dominicanos, que €
justamente o que buscaremos apresentar mais adiante.

Outro ponto pouco aprofundado na historiografia citada é a particularidade da
producdo hagiografica em torno de Catarina, que, de modo singular, a representa como
alguém profundamente semelhante a Cristo, enfatizando ndo apenas seu aspecto virginal, mas,
sobretudo, seu martirio simbolico e sua imitacdo de Jesus. A relagcdo entre essa construcao
hagiografica bem especifica e mais a agenda politica dominicana ainda carece de um estudo
detalhado que analise como essas representacoes especificas contribuiram para consolidar um
ideal de santidade alinhado aos interesses e a identidade reformista da Ordem, especialmente,
no contexto da Osservanza.

A producéo historiogréafica brasileira em torno de Catarina ndo € tdo significativa em
nosso pais. Como exemplo de pesquisas, podemos citar a tese de José do Nascimento,
intitulada “Catarina Benincasa de Siena: a escrita de si”’?*, pesquisa que foca na producgio
textual de Catarina de Siena, especialmente suas cartas, O Dialogo e as oracdes, redigidas
entre 1367 e 1380. Por meio da andlise desses escritos, o autor investiga como Catarina
constréi uma narrativa de si mesma, a qual ultrapassa os limites impostos as mulheres de sua
época. A tese de Nascimento destaca a literalidade de seus textos, a maneira como ela une
espiritualidade com atividade social e politica e oferece uma contribuicdo significativa ao
explorar a escrita de Catarina de Siena como uma forma de expressédo subjetiva que desafia as
normas de género e autoridade de sua época. Ao analisar suas cartas, O Dialogo e as orac0es,
o0 autor revela como Catarina utiliza a palavra escrita para afirmar sua identidade espiritual e
atuar ativamente nas esferas politica e religiosa — isso a partir de uma abordagem teoldgica,
mas, especialmente, literaria.

Podemos mencionar ainda a dissertagdo intitulada “A experiéncia mistica da

‘conoscenza di sé’ no idedrio politico do bom governo de Catarina de Siena (1347-1380)” %,

22 NASCIMENTO, José do. Catarina Benincasa de Siena: a escrita de si. 2011. Tese de Doutorado — UFSC.
Florianopolis, 2011.

% RODRIGUES, Caio César. A experiéncia mistica da “conoscenza di sé” no ideario politico de bom
governo de Catarina de Siena (1347-1380). 2019. Dissertagdo (Mestrado em Historia) - Instituto de Ciéncias
Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica.



19

de Caio César Rodrigues. A pesquisa investiga de que forma e em que niveis a espiritualidade
de Catarina de Siena se inseriu no cendrio religioso e intelectual da religiosidade leiga do
século XIV. O foco recai sobre o conceito de “conoscenza di sé” (conhecimento de si),
entendido como uma reflexdo moral dos atos e virtudes, e como esse conceito é proposto na
estrutura discursiva da experiéncia religiosa de Catarina, sendo considerado um aspecto do
ideério politico para a boa governanca. O estudo abrange o periodo de vida de Catarina, de
1347 a 1380, utilizando como corpus documental seu epistolario e sua obra O Dialogo da
Divina Providéncia.

J& a tese intitulada “Virile cuore e piacere feminile: feminilidade e masculinidade
nos escritos de Catarina de Siena (1347-1380) 2%, do autor supracitado, propde uma releitura
original do conceito de virilidade na obra e na vida de Santa Catarina de Siena. Distante de
qualquer associacdo restrita a forca fisica ou ao género masculino, a virilidade é entendida
como uma virtude moral e espiritual universal, acessivel a homens e a mulheres. Ela se
manifesta no autogoverno, no autoconhecimento e em um compromisso com a espiritualidade
engajada, capaz de impulsionar tanto a transformacao interior quanto a renovacdo da ordem
social e eclesial. Em suas cartas, Catarina mobiliza esse conceito como um instrumento para
vencer tentacOes, fortalecer a integridade e cultivar a disciplina interior, apresentando a
virilidade como um atributo essencial a vivéncia de uma fé auténtica e profundamente
encarnada. A leitura proposta oferece uma contribui¢do importante aos estudos sobre Catarina
de Siena, destacando sua agéncia espiritual e politica em um contexto, muitas vezes, limitado
pelas normas de género.

Podemos mencionar também a dissertacdo “Poder papal e redes de sociabilidade
nas cartas de santa Catarina de Siena na segunda metade do século XIV” %', em que
buscamos investigar as redes de sociabilidade construidas por Catarina Benincasa (1347—
1380) por meio de sua correspondéncia epistolar, com o objetivo de compreender sua atuacao
politica e, principalmente, sua relacdo com o poder pontificio. O estudo abrange o periodo de
vida de Catarina e utiliza como fontes principais suas cartas dirigidas a diversas

personalidades influentes da época, além de considerar fontes hagiograficas como apoio. A

% RODRIGUES, Caio César. Virile cuore e piacere feminile: feminilidade e masculinidade nos escritos de
Catarina de Siena (1347-1380). 2024. 379 f. Tese (Doutorado em Histéria) — Universidade Federal
Fluminense, Niterdi, 2024.

27 LAUREANO, Gabriel Moreira Medeiros. Poder papal e redes de sociabilidade nas cartas de Santa
Catarina de Siena na segunda metade do século XIV. 2019. Dissertagdo (Mestrado em Historia) - Instituto de
Ciéncias Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica.



20

andlise busca entender os meios pelos quais Catarina alcangou uma posi¢do de destaque na
sociedade e na Igreja Catdlica.

As producdes historiograficas brasileiras — mesmo que poucas — sdo recentes e
iluminam diferentes pontos da vida e da obra de Catarina Benincasa ou Catarina de Siena,
entretanto as pesquisas ndo esgotam o tema e ndo possuem 0 mesmo objetivo que a presente
tese. E neste ponto que se insere nossa contribuicdo. Por exemplo, a tese de José do
Nascimento, ao focar na escrita de Catarina e na construcdo de sua identidade por meio de
seus textos, avanca na compreensédo da subjetividade e da atuacdo da santa enquanto vivia. No
entanto, o trabalho se detém principalmente sobre a dimensdo literaria e teoldgica desses
escritos, sem abordar 0 processo posterior de canonizagdo ou o papel das fontes hagiograficas
e politicas na formacgio da imagem oficial de Catarina. E nesse ponto que o olhar se amplia
para compreender como essa construcdo da santidade se insere em estratégias institucionais e
politicas, especialmente, no &mbito dominicano.

Ja a dissertagdo de Caio César Rodrigues, ao destacar o conceito de “conoscenza di
s€” como base espiritual e ética para a acdo politica de Catarina, aprofunda a reflexdo sobre
sua religiosidade e influéncia moral. No entanto, o estudo permanece centrado na dimens&o
espiritual e na vida em si, sem avancar para 0 modo como esses aspectos foram apropriados e
transformados na construcdo da santidade oficial ap6s a morte de Catarina. Isso abre espaco
para uma analise que conecta espiritualidade, politica e representacdo hagiografica no
processo de canonizacdo e sua instrumentalizacdo. A tese do mesmo autor, que oferece uma
analise do conceito de virilidade na obra e na vida de Catarina, destaca a complexidade das
relacGes de género e a agéncia espiritual da santa. Apesar da inovacgdo desta abordagem, por
meio de conceitos tedricos de grande relevancia para a atual sociedade, a construcdo publica e
institucional da santidade, bem como os usos politicos dessa imagem que tanto procuramos
destacar nesta tese, permanecem pouco explorados, bem como a interse¢do entre essa
dimensao simbdlica e a agenda reformista dominicana.

Nosso estudo de mestrado trouxe uma contribuicdo importante ao mostrar como uma
mulher leiga do século X1V, sem cargo formal na hierarquia eclesiastica, conseguiu atuar nos
circulos politicos e religiosos por meio de suas cartas. Destacamos a habilidade de Catarina
em construir e manter redes de sociabilidade, analisando justamente como ela mobilizou essas
conexdes para intervir em questdes como a Guerra dos Oito Santos e o retorno do papado a
Roma. Aliés, a avaliacdo do grau de responsabilidade atribuivel a Catarina na decisdo de

Gregorio Xl de transferir o papado para Roma foi o ponto central da pesquisa. Contudo, a



21

dissertacdo ndo abordou a dimensdo hagiografica, nem incluiu esse tipo de fonte em sua
andlise, deixando, assim, o periodo posterior a morte de Catarina pouco explorado. Foi a
partir dessa lacuna que surgiu o interesse em dar continuidade a investigacdo no doutorado,
ampliando ndo apenas o recorte temporal, mas também os objetivos, as fontes e o foco do
estudo.

A presente tese tem como objetivo geral identificar os usos da imagem e da santidade
de Catarina Benincasa pelos frades da Ordem Dominicana no contexto da aprovacao da Regra
da Ordem Terceira e da consolidacdo do movimento da Osservanza. A investigacdo procura
compreender de que modo a figura da jovem de Siena foi mobilizada internamente pela
Ordem em um momento de reconfiguragdo institucional e espiritual. De forma mais
especifica, buscamos examinar o papel desempenhado pelos dominicanos na conducdo da
causa de canonizacdo de Catarina, com especial atencdo para seus objetivos naquele
momento. Pretendemos, ainda, investigar como a santidade atribuida a Catarina se articulava
com um modelo de santidade caracteristicamente dominicano, revelando tanto o papel das
estruturas institucionais quanto a adequacdo a arquétipos pre-estabelecidos de santidade. Por
fim, a pesquisa se debruca sobre as relacdes de intertextualidade e interdiscurso presentes nos
textos hagiograficos produzidos em torno de Catarina com o intuito de compreender como
esses documentos dialogam entre si e com as tradi¢Bes discursivas vigentes nos séculos XIV e
XV.

Em relacdo aos referenciais tedricos, podemos destacar o conceito de santidade e
suas varias implicacdes. Sofia Boesch Gajano, ao escrever sobre santidade no Dicionario
Analitico do Ocidente Medieval, afirma que este fenbmeno se reflete em diversos ambitos
para além do religioso®. Percebemos que a santidade extrapola muitos limites, manifestando-
se em diferentes ambitos que, em muitos casos, independem do reconhecimento da Igreja. Ela
passa ainda pela politica e espiritualidade, bem como pela oficialidade ou ndo de um
determinado culto. E nesse sentido que Guy Phillippart evita usar os termos, tais como
“canonizado” e “aquele a quem prestam cultos”, a fim de escapar, segundo ele, “da nocéo de
controle da Igreja” (que emerge na palavra “canonizado”) e de uma nog¢do amparada na
devocdo titubeante dos fiéis (ao considerar o culto extraoficial prestado antes da canonizacéo).
Em lugar desses dois termos, o autor prefere denominar os santos de “surréels”,

sobrenaturais. Os santos seriam entdo pessoas ilustres, quase herois, mas que pertencem a

28 GAJANO, Sofia Boesch. Santidade IN: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean Claude (orgs.). Dicionario
Tematico do Ocidente Medieval. Sao Paulo: UNESP, 2017. 2v. p. 504.



22

outra realidade. Alias, 0 autor chega a utilizar o termo “transubstanciagdo” para se referir aos
santos, trazendo a ideia de que semelhante a Eucaristia, os santos se tornam sagrados?°.

Esta aura de sacralidade, de santidade, revela-se no corpo. E no corpo, e corpo
controlado, que o santo adquire notoriedade. Acreditamos que, por suas praticas ascéticas de
jejuns, flagelagGes e oracdes constantes, ele se eleve a um lugar muito préximo de Deus, 0
que lhe permite realizar os milagres e adquirir uma série de outros poderes (como visdes,
curas etc.). A importancia do corpo santo vai até mesmo além da propria vida, pois logo ao
morrer as partes do corpo daquele individuo com fama de santidade sdo disputadas como
reliquias.

Partes que muito comumente sdo exibidas em ornamentados relicarios, por serem
consideradas sagradas e capazes de estabelecer uma ligacéo direta com o sobrenatural — sendo
também garantias e sinais da presenca real do santo no meio dos fiéis. Mas se pensarmos nas
origens deste conceito, até onde iremos? Aos primordios do Cristianismo, durante a
Antiguidade. Sobre as origens deste culto, temos o classico trabalho de Peter Brown que se
dedica a investigar o surgimento e desenvolvimento da crenca nos santos. De acordo com o
autor, o culto aos santos se originou entre os séculos Il e VI d.C. no entorno do Mar
Mediterrdneo em sua por¢do mais ocidental, tendo como lugar privilegiado exatamente o
espaco das tumbas. L4, nas tumbas daqueles homens santos, os fiéis esperavam encontrar um
meio privilegiado de receber as benesses vindas de Deus por meio das méos do santo.

Desse modo, o advento do culto dos santos tomou lugar nos grandes cemitérios do
lado de fora das cidades do mundo romano e, gradualmente, seguiu-se a um intenso manuseio
dos cadaveres, seu desmembramento e conducdo aos lugares centrais dos quais antes tinham
sido excluidos. Este culto deu destaque a areas que antes eram opostas a vida publica nas
cidades do mundo romano, mundo este que dispunha limites muito claros, separando 0s vivos
e 0os mortos®C. Os cristdos, por sua vez, apagaram as barreiras construidas pelos pagaos entre o
mundo dos mortos e dos vivos. Em torno das sepulturas foram construidas as grandes
basilicas, atraindo muitos peregrinos. Logo, 0s bispos passaram a deixar as cidades do
Império para sediar suas cortes junto aos santos, buscando seu prestigio3.

Santidade e poder foram entrelacados na figura dos bispos e também dos papas, cuja

popularidade foi crescente a partir de associacdo com as basilicas dos apdstolos Pedro e

? PHILLIPPART, Guy. Le riche et encombrant héritage de Jean BOLLAND (1643) et le fantdme hagiologique.
Hagiographie, idéologie et politique au Moyen Age en Occident, Turnhout, 2012, Hagiologia, v. 8, p. 9-34. pp.
18-19.

30 BROWN, P. The cult of the saints: Its Rise and Function in Latin Crhistianity. Chicago: UCP, 1982. p. 4

31 Ibid. p. 8.



23

Paulo, ambas em Roma. Com isso, a tumba do santo deixou de ser um espaco privado, restrito
aos familiares do morto para se tornar um espaco publico. Em suma, atingindo o cerne da
questdo, Brown néo entende que o culto aos santos tenha se originado a partir do momento de
massificacdo do cristianismo, ou seja, como fruto de uma religiosidade popular. O culto aos
santos teria sua origem em situag0es mais complexas, refletindo as relagfes sociais daquela
sociedade®.

A anélise proposta por Peter Brown sobre a origem e consolida¢do do culto aos
santos revela como, desde os primeiros séculos do Cristianismo, a santidade esteve
profundamente entrelacada as dindmicas de poder. A veneracdo das reliquias, a centralidade
das tumbas dos santos e a associacdo destes com figuras eclesiasticas entre a Antiguidade
Tardia e Alta Idade Média demonstram isso. A sacralizacdo do corpo do santo e a disputa por
sua presenca serviram para garantir ndo apenas a continuidade de seu culto, mas também o
prestigio daqueles que, institucionalmente, detinham acesso e controle sobre esse corpo e sua
memoria.

Acreditamos que essa légica se aplica de maneira clara no caso de Catarina
Benincasa, sobretudo, no que se refere a relagdo entre santidade e poder evocada por Brown
no caso dos bispos. Acreditamos que a canonizacdo de Catarina Benincasa ndo pode ser
dissociada dos interesses e esforcos da Ordem dos Pregadores, a qual viu na figura de
Catarina uma oportunidade de fortalecer uma imagem institucional, bem como a imagem da
santidade laica e penitente ligada, mais tarde, a Ordem Terceira.

Um paralelo pode ser tracado: assim como 0s bispos do inicio da cristandade se
associavam as tumbas dos martires para reforcar seu prestigio e autoridade, os dominicanos se
apropriaram da santidade de Catarina como uma via para alcancar certos objetivos e se
reafirmar. Nesse sentido, é possivel perceber que o culto aos santos nao nasce exclusivamente
da religiosidade popular, porém se enraiza em relac@es sociais e estruturas institucionais que
souberam utilizar a santidade como linguagem e como recurso politico.

Outro conceito basilar para nossa pesquisa € o de corpo. Para compreendé-lo,
consideramos a obra do antropdlogo José Carlos Rodrigues®. Segundo o autor, o corpo €
fruto da sociedade em que se encontra e, consequentemente, € um valioso instrumento para a

compreensdo dessa mesma sociedade®*. Ha também uma relacdo muito estreita entre as

32 1bid. pp. 21-22.

3Cf. RODRIGUES, José Carlos. O corpo na histéria [online]. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 1999 e
ROCHA, Evandro; RODRIGUES, José Carlos. Corpo e consumo: roteiro de estudos e pesquisas. Rio de
Janeiro: Editora PUC RIO, s/d.

3RODRIGUES, José Carlos. O Tabu do Corpo. Rio de Janeiro: EdicGes Achiamé, 1975. p. 44.



24

representagdes culturais e o corpo, ou seja, todo o conjunto de crencas e valores
compartilhados pelos grupos humanos se sobrepde ao corpo e cria 0 que acreditamos serem
modelos para se ocupar um determinado cargo ou posicdo na sociedade, bem como para
identificar uma ruptura da ordem®. O autor cita alguns exemplos que sdo muito presentes no
cotidiano da sociedade brasileira: “nunca esperamos ser atendidos por um médico negro e
normalmente ndo nos ligamos ao fato de apenas rarissimas vezes sermos atendidos nos
restaurantes por garcom de pele preta” *°.

Por meio do corpo, fazemos varias inferéncias em relacdo ao outro e ao lugar que
achamos que ele deveria ocupar. Em relacdo especifica a nossa tematica, o corpo exerce uma
funcdo de manifestacdo da santidade e de forca. O corpo de Catarina de Siena, que ndo pedia
alimento, sofria diversas peniténcias, jejuns e castigos fisicos. Era o corpo de uma mulher
gue, em suas praticas asceticas, furtava-se ao controle da sociedade fortemente centrada no
masculino, ou seja, um exemplo bem especifico da relagdo entre as representacfes e 0 corpo.

Em relacdo as fontes utilizadas, a principal é, sem davidas, o Processo Castellano,
isto €, um conjunto de vinte e trés depoimentos em torno de Catarina, o qual destaca suas
virtudes e milagres. Dialogando diretamente com ele, temos a Legenda Maior, escrita pelo fr.
Raimundo Delle Vigne, entre 1385 e 1395, Trata-se de uma grande biografia de Catarina,
seguindo o tradicional modelo hagiografico em torno da vida dos santos. A Legenda Maior é
constantemente citada nos depoimentos ao longo de todo o Processo Castellano, e como foi o
primeiro material em torno de Catarina, era munido de certa autoridade, e € muito perceptivel
a preocupacdo dos depoentes em alinhar suas falas com a obra daquele que esteve muito
intimamente ligado a Catarina. Também consideraramos outras duas obras de fr. Caffarini: a
sua Legenda Menor3®, uma abreviacio da obra de frade Raimundo delle Vigne com fins de
torna-la mais acessivel ao grande publico e o Libellus de suplemento® (ou Suplemento) que,
como o nome sugere, foi uma forma complemento a Legenda Maior Catarina.

Todas as fontes utilizadas nesta pesquisa sdo edi¢bes impressas, muitas das quais
ainda podem ser acessadas em formato digital. E o caso da Legenda Maior, disponivel on-line
por meio da Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Esta pesquisa também se beneficiou de
uma experiéncia direta com institui¢Ges italianas ligadas ao culto e a memoria de Catarina de

Siena. Em 2018, foi realizada uma viagem a Italia com o objetivo de estreitar o contato com

% Ibidem. p. 46.

% 1hidem.

3" DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947.
38 CAFFARINI, Tommaso Naci. Legenda Minor. Siena: Cantagalli, 1998.

%9 1d. Supplemento alla vita di s. Caterina da Siena. Firenze: Nerbini, 2010.



25

acervos documentais e com comunidades académicas locais. Nessa ocasido, estabeleceram-se
relacbes com funcionérios e membros da Basilica Cateriniana de San Domenico, em Siena,
bem como com o Centro di Studi Cateriniani, em Roma. A comunicagdo com essas
instituicbes prossegue com relativa frequéncia, permitindo o acesso a documentos,
atualizacbes sobre traducdes e outras informacgOes relevantes para o aprofundamento das
investigacBes em torno de Catarina de Siena, sendo o auxilio a pesquisadores da area a
principal prerrogativa da referida instituicao.

Esta pesquisa incorporou também um levantamento dos milagres atribuidos a
Catarina de Siena nas principais fontes hagiogréaficas utilizadas: a Legenda Maior, a Legenda
Menor, o Suplemento e o Processo Castellano. A motivagédo central para esse levantamento
partiu da necessidade de compreender como a santidade de Catarina foi construida, moldada e
comunicada nessas obras. Buscamos, por meio dessa analise, identificar quais virtudes, acoes
e aspectos miraculosos foram escolhidos e, em alguns casos, refor¢ados.

Tais milagres foram classificados e posteriormente organizados em categorias
tematicas — como curas, visdes, éxtases, batalhas espirituais, exorcismos, ressurrei¢oes, e
curas de doencas diversas, com destaque para a Peste Negra, cujos surtos marcaram
profundamente o periodo histérico em que Catarina viveu. Também foi considerada a
distingdo entre os milagres realizados em vida e aqueles atribuidos a Catarina apds sua morte.
Essas tabelas, apresentadas ao longo da tese e integralmente disponiveis no Anexo,
constituem, assim, um importante instrumento de analise tanto quantitativa quanto qualitativa
para a presente tese.

Além dos milagres, também foram mapeados os trechos em que Catarina é
comparada a outros santos e santas ja canonizados. Entendemos que essas comparacGes
operam como uma estratégia hagiografica que busca legitimar e reforcar a candidatura de
Catarina a santidade oficial. S8o frequentes, por exemplo, as associacdes com santos
dominicanos como Sdo Domingos de Gusmdo e Pedro Martir, ou com santas mulheres como
Catarina de Alexandria e Maria Madalena — figuras paradigmaéticas que funcionam como
modelos de virtudes heroicas, misticas e doutrinais, a0 mesmo tempo em que funcionam
como meios de vincular Catarina a um determinado grupo religioso.

A estrutura da tese organiza-se em quatro capitulos. O primeiro capitulo, Narrar e
reconhecer: a construgdo da santidade na Idade Média, discute os fundamentos histéricos e
institucionais da santidade no Ocidente medieval. A anélise se concentra nos mecanismos de

validagdo da santidade, particularmente, nos tipos de textos hagiogréficos e nas etapas formais



26

dos processos de canonizacdo, estabelecendo o arcabougo conceitual e metodolégico que
sustentard as andlises desenvolvidas nos capitulos seguintes. Nesse sentido, apresentaremos
ao leitor o conceito da imitacdo de Cristo e sua relacdo com o martirio na representacdo de
Catarina Benincasa enquanto santa, tema que sera abordado com mais detalhes nos capitulos
seguintes, a partir de uma analise quali-quantitativa das fontes.

O segundo capitulo, Entre legendas maiores e menores — as vidas de Catarina
Benincasa, aprofunda a analise das principais fontes hagiograficas que narram a trajetoria da
santa. Antes de organizar a discussdo em torno das principais fontes consideradas nesta tese,
tivemos o cuidado de apresentar a justificativa em torno da escolha das edi¢des consideradas.
Por meio de uma leitura critica de textos como a Legenda Maior, a Legenda Menor, 0
Suplemento a Legenda e os Miracoli, o capitulo problematiza a construcao textual de Catarina
e evidencia os interesses institucionais e politicos que moldaram, ao longo do tempo, as
representacfes de sua figura. A partir dessa analise mais detida das fontes, foi possivel
destacar um aspecto central na configuragdo da imagem de Catarina: a imitacdo de Cristo.
Diversos episodios-chave de sua vida sdo apresentados de forma a espelhar diretamente
momentos da vida de Jesus, aproximando-a do modelo cristolégico e reforcando seu papel
como exemplo de santidade. Essa associacdo simbolica, construida cuidadosamente pelos
autores das legendas, revela ndo apenas a profunda espiritualidade de Catarina, mas também o
uso estratégico dessa semelhanca para fins devocionais e institucionais.

O terceiro capitulo, Entre o cisma e a reforma — Catarina Benincasa e 0s rumos da
Cristandade, articula a trajetdria de Catarina ao contexto do Grande Cisma do Ocidente e ao
surgimento do movimento da Osservanza na Ordem Dominicana. Além de apresentar 0s
principais processos histdricos vividos nas décadas que imediatamente sucederam a morte de
Catarina em 1380 e meados do século XV, o capitulo também busca demonstrar como a
memoria de Catarina foi incorporada as estratégias de reforma da Ordem, com especial
atencdo ao papel dos mestres gerais e a emergéncia de novos espacos de religiosidade, como
0s conventos femininos reformados e a Ordem Terceira Dominicana.

O quarto e ultimo capitulo, Catarina de Siena e a imitacdo de Cristo —
espiritualidade, santidade e milagres — retoma os elementos teoldgicos, misticos e
miraculosos da trajetoria de Catarina, examinando-os a luz do conceito de imitacdo de Cristo.
A analise parte do levantamento de elementos hagiograficos comparativos, tanto entre
Catarina e outros santos ja canonizados quanto entre ela e o proprio Jesus Cristo, conforme

representados nas fontes. Acreditamos que, ao investigar como tais elementos foram



27

mobilizados nos relatos hagiograficos para legitimar e construir sua santidade, torna-se
possivel identificar e delinear os aspectos que compdem esse modelo de santidade especifico
— modelo que se fundamenta, sobretudo, na identificacdo radical com Jesus Cristo, em

particular com o Cristo sofredor.



28

CAPITULO 1 — NARRAR E RECONHECER: A CONSTRUCAO DA SANTIDADE
NA IDADE MEDIA

Ao longo da Idade Média, a santidade foi concebida ndo apenas como fruto de uma
experiéncia espiritual individual, mas como uma construcdo complexa que exigia
reconhecimento publico, validacdo institucional e, sobretudo, inscricdo textual. A vivéncia
considerada santa precisava ser registrada, narrada, interpretada e legitimada por meio de
discursos especificos, de modo a conformar-se a modelos reconheciveis e aceitos pela Igreja.

A producdo hagiografica, nesse contexto, ndo funcionava meramente como registro
biografico ou relato devocional, mas como instrumento central na mediacdo entre a
experiéncia pessoal e sua consagracdo como exemplar e normativa. Este capitulo propde-se a
examinar os principais estilos hagiogréaficos utilizados durante a ldade Média, com destaque
para a Vita e a Legenda, identificando suas caracteristicas formais, funcbes teoldgicas e
implicacdes institucionais. Ao mesmo tempo, serdo apresentadas as etapas do processo de
canonizacao medieval, evidenciando os critérios adotados pela Igreja para o reconhecimento
oficial da santidade, os procedimentos envolvidos e o papel dos testemunhos, dos milagres e
das virtudes no julgamento da vida dos candidatos aos altares. Essa reflexdo inicial
contribuira para as analises desenvolvidas nos capitulos seguintes, nos quais serd examinada,

com maior profundidade, a construcdo da figura de Catarina de Siena.

1.1 As vidas dos santos

Ao nos depararmos com os termos Vita e Legenda, é comum que se adote, de
maneira apressada, uma leitura que os equipare a ideia moderna de biografia. Contudo,
embora ambos sejam formas de narrativa centradas em figuras humanas notaveis, trata-se de
géneros distintos, com caracteristicas proprias e finalidades especificas que os afastam
significativamente do conceito biografico tal como o compreendemos hoje. Essas
particularidades se acentuam especialmente no contexto medieval, em que tais textos ndo se
propunham a reconstruir a trajetéria de um individuo com base em critérios de veracidade
factual, mas a veicular modelos de santidade reconhecidos e reiterar valores espirituais
compartilhados por uma determinada comunidade de fe.

Francois Dosse, ao tracar uma comparacao entre hagiografia e biografia, destaca que

a primeira estd consideravelmente afastada de qualquer expectativa de compromisso com a



29

verdade empirica ou com a realidade objetiva. N&o se trata de um exercicio cientifico nos
moldes atuais, vinculado a critérios de autenticidade documental ou andlise critica. A
hagiografia estd muito mais associada a intencao de fortalecer a fé do leitor do que a oferecer
uma reconstrucdo exata da trajetdria de vida do individuo retratado. Dessa forma, os textos
hagiograficos ndo visam, prioritariamente, informar, mas formar — e o fazem por meio da
exaltacdo de virtudes exemplares, da narracdo de feitos extraordinarios e da representacéo do
santo como modelo de perfeicdo cristda. Em linhas gerais, inscrevem-se naquilo que se
convencionou chamar de hagiografia: a escrita da vida daqueles que sdo reconhecidos como
santos ou que se pretendia apresentar como tal.

As origens dos escritos hagiogréaficos remontam aproximadamente ao seculo I,
periodo marcado pelo surgimento da figura do martir como paradigma de santidade. Nesse
contexto, 0s cristdos que morriam em circunstancias extremamente violentas por professarem
sua fé foram os primeiros a ter suas vidas narradas e celebradas. A construcdo textual dessas
experiéncias de martirio servia tanto para preservar a memoria dos fiéis quanto para fortalecer
a identidade e a coesdo da comunidade crista.

Sofia Gajano destaca, como exemplos emblematicos desta fase inicial: a “Paixao de
Perpétua e de Felicidade”, do século Ill, bem como o martirolégio composto por Sé&o
Jerénimo no século V. O modelo do martir, embora originado nos primeiros séculos,
perdurou por muito tempo como ideal de santidade. Ainda no final do século XIV, Raimundo
delle Vigne insistia em qualificar Catarina de Siena como martir, ndo por ter derramado
sangue, mas pelos sofrimentos fisicos e espirituais que suportou em nome de Cristo. E
importante que nos detenhamos mais neste aspecto para a melhor compreensao da santidade
construida sobre e para Catarina.

No capitulo dois, terceira parte da Legenda Maior, intitulado Que trata de las cosas
ocorridas durante el ano y médio anteriores a la muerte de Catalina y del martirio que
Satanas le hizo sufrir, Raimundo se dedica a descrever detalhadamente a morte de Catarina,
dedicando os capitulos seguintes as apari¢cbes e milagres realizados. Proxima a sua morte,
Catarina pdde celebrar a liberacdo do Castelo de Sant’Angelo das mados dos cismaticos
apoiadores de Clemente VI, porém tal alegria durou pouco, pois logo se iniciaria o derradeiro

sofrimento de sua vida: seu martirio. Nas palavras do hagiografo:

40 LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean Claude (orgs.). Dicionario Tematico do Ocidente Medieval. S&o Paulo:
UNESP, 2017. 2v. p. 511.



30

Pero no tard6 em renovarse su angustia. La antigua serpiente que no conseguio
ningun resultado por este procedimento la atacé valiendosé de otros mas peligrosos
y de maior rudeza. Lo que no pudo conseguir sobrevaliendose de extranjeros y
cismaticos, lo intento empleando personas que habian quedado fieles a la Santa
Sede. Créo uma Division entre el mismo pueblo de Roma y el soberano pontifice y
las cosas llegaron a tal ponto que el populacho amenazé abiertamene al papa*'.

Como o préprio titulo do capitulo dois da Legenda Maior ja indica a todos aqueles
que o leem, o diabo (a antiga serpente) vendo que Catarina estava perto morte e que ainda nao
havia conseguido atingi-la por meio dos cismaticos (inimigos de Urbano V1), lancou méo de
outros meios para impor a ela grandes sofrimentos. Raimundo quer destacar que Catarina foi
também martir, mesmo que ndo o tenha sido no sentido literal do termo. Um martirio da alma
que, juntamente com 0s outros sinais realizados em vida (que chamamos de milagres biblicos
e nos proximos capitulos serdo mais desenvolvidos) somados aos estigmas, coroaram seu
processo de conformacdo completa a pessoa de Jesus.

Em seus ultimos momentos, a semelhanca dos Evangelhos, Catarina cercou-se de
seus discipulos, deu-lhes as tltimas orientagdes e “vendo que era llegado el momento de salir
deste desterro, dijo: - Sefior, em tus manos encomiendo mi alma™*2. Repetindo assim as
palavras de Jesus, morreu. Como em toda a hagiografia a respeito de Catarina, o desejo de
torna-la um “outro” Cristo nas a¢des e no sofrimento ndo aparece de forma sutil e nem é fruto
de uma possivel superinterpretacdo das fontes, mas trata-se de algo explicitado em todo
momento. Ao relatar os milagres realizados por Catarina ap6s a sua morte, acfes de grande

valor aqueles que séo candidatos aos altares, Raimundo escreve:

Los incredibiles sufrimientos de la caridad impuso a Catalina poco antes de su
muerte la hacen, a mi ver, acreedora al titulo de martir. El bien aventurado San
Antonio estaba sediento del martirio y se lo pidi6 a Nuestro Sefior y este escuch6 su
ruego permitiendo que los deménios le matratasen cruelmente, pero sin quitarle la
vida. Catalina fue maltratada com frecuencia, y hasta encontro la muerte en los
altimos tormentos que el infierno le infligi6. Esto solo seria suficiente prueba para
demonstrar su santidade y para convencimento de aquellos que duden citaré um
hecho que demuestra lo semejante que fue Catalina a su divino esposo, al menos em
la causa de sus sufrimentos*®.

41 DELLE VIGNE, Raimundo. Legenda Maior. Firenze: SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2013. p. 178-179.
Tradugdo: Mas ndo tardou a renovar-se sua angustia. A antiga serpente, que ndo obteve nenhum resultado por
esse meio, atacou-a valendo-se de outros métodos mais perigosos e mais rudes. O que ndo conseguiu
aproveitando-se de estrangeiros e cismaticos, tentou agora empregando pessoas que haviam permanecido fiéis a
Santa Sé. Criou uma divisdo entre o proprio povo de Roma e 0 Sumo Pontifice, e as coisas chegaram a tal ponto
que a plebe ameacou abertamente o papa.

42 |bid. p. 190.

43 |bid. p. 208.

Tradugdo: Os incriveis sofrimentos impostos pela caridade a Catarina pouco antes de sua morte fazem-na, a meu
ver, merecedora do titulo de martir. O bem-aventurado Santo Anténio tinha sede do martirio e o pediu a Nosso
Senhor, que atendeu seu pedido permitindo que os demdnios o maltratassem cruelmente, mas sem lhe tirar a



31

Para Raimundo, Catarina merece também ser considerada martir em fungéo de todos
os sofrimentos abracgados por ela ao longo da vida e na hora de sua morte. Santo Antonio, um
dos padres do deserto a quem Catarina é constantemente comparada, sofreu 0 mesmo martirio
que Catarina mais tarde iria sofrer, isto €, o martirio que nao tira a vida, mas traz semelhante
tormento.

Além de todos os recursos ja mencionados, Raimundo também descreve as aparigdes
de Catarina a alguns seus antigos discipulos a fim de mostrar que ela sofreu como Cristo para
também futuramente ressurgir gloriosa assim como ele. As apari¢des, apos a morte, com um
corpo diferente, ndo sendo facilmente reconhecida, s&o mais uma semelhanca criada entre

Catarina e Jesus, identificando-a mais uma vez com ele. Vejamos o relato da aparigéo:

Outro nifio muy parecido al primero, aparecié entonces trayendo uma escalera de
plata, aplicandola al tabernaculo, que estaba en lugar elevado, y abrié la puerta de
este com uma llave de oro. Tan pronto como este estuvo abierto. Semi avio a uma
jovencita ricamente ataviada cuya vestidura era de resplandecente blancor y estaba
magnificamente adornada com pedras preciosas. Tenia em la cabeza tres soberbias
coronas tan bien diespuestas que cada uma de ellas podia distinguirse com toda
claridade. La corona inferior era de plata, la segunda de plata mesclada con oro, y la
tercera de oro purisimo de perlas y piedras preciosas*.

O trecho citado acima retrata a visdo que Semia teve de Catarina. Semia era uma
senhora romana, vilva e que se aproximou de Catarina quando foi a Roma uma ultima vez
para morrer. Semia visitou Catarina quase que diariamente, tamanho o encanto que a jovem
de Siena despertou-lhe. Perto da morte de Catarina, Semia foi agraciada com a visdo acima
descrita: Catarina estava na gldria, ricamente ornada e tinha sobre a cabeca trés coroas.
Raimundo nao esclarece ao leitor o simbolismo de tais coroas, mas segundo a tradicdo crist,
especialmente nas cartas de Paulo as suas comunidades espalhadas pelo Mediterraneo, a coroa
simboliza a gléria daqueles que sofreram por Cristo.

Na carta aos Corintios, o apdstolo diz que “todos os que competem nos jogos se

submetem a um treinamento rigoroso, para obter uma coroa que logo perece, mas nés o

vida. Catarina foi frequentemente maltratada, e chegou até a encontrar a morte nos Gltimos tormentos que o
inferno lhe infligiu. Isso, por si s6, ja seria uma prova suficiente para demonstrar sua santidade. E, para
convencer aqueles que duvidam, citarei um fato que demonstra o quanto Catarina foi semelhante ao seu divino
esposo, a0 menos na causa de seus sofrimentos.

“ |bid. p. 191-192.

Tradugdo: Outro menino, muito parecido com o primeiro, apareceu entdo trazendo uma escada de prata, que
colocou junto ao tabernaculo, o qual estava num lugar elevado, e abriu sua porta com uma chave de ouro. Assim
que este foi aberto, viu-se uma jovem ricamente vestida, cuja roupa era de um branco resplandecente e
magnificamente adornada com pedras preciosas. Ela tinha na cabeca trés soberbas coroas, tdo bem dispostas que
cada uma podia ser distinguida com toda clareza. A coroa inferior era de prata, a segunda de prata misturada com
ouro, e a terceira de ouro purissimo, com pérolas e pedras preciosas.



32

fazemos para ganhar uma coroa que dura para sempre (1Co. 9, 25). A coroa da vitdria era
atribuida especialmente aos martires dos primeiros tempos do Cristianismo que, assim como 0
préprio Paulo apdstolo, deram suas vidas a Cristo sem hesitar. Contudo, € Tommaso Caffarini
em seu depoimento no Processo Castellano é quem nos da uma interpretacdo mais detalhada

acerca das coroas postas na cabeca de Catarina durante sua apari¢do a Semia. Diz Caffarini:

A conferma del quarto punto, sta sua verginita e ela sua profonda dottrina, come
prima aureola; come seconda aureola la sua pazienza e tolleranza nelle pene e nelle
sofferenze indicibili ad essa inferte dai demoni fino al momento dela morte, quanto
ala terza aureola se ne parla nella Legenda nel luogo qui citato®.

Embora o termo usado por Caffarini seja “aureola”, o sentido ¢ o mesmo daquele
dado por Raimundo na Legenda Maior. O fato de Caffarini referir-se a diretamente a esta obra
no curso de seu depoimento ao bispo Francesco Bembo, em Veneza, durante a elaboracéo
daquilo que ficou conhecido como Processo Castellano s6 confirma a correspondéncia entre
ambas.

A primeira coroa, de prata, fazia referéncia a virgindade de Catarina; a segunda coroa,
feita de prata e ouro, é justamente a coroa do martirio e do sofrimento; e a terceira coroa, a
mais bela de todas, representa a gldria conferida a Catarina no Céu junto aos eleitos. A esta
terceira e ultima coroa, Raimundo faz referéncia quando acrescenta ao relato de Semia a visao
de Catarina junto a outras santas mulheres e martires: Catarina de Alexandria, Margarida e
Agueda. Ele escreve que “[...] entre las felicitaciones de las demas virgenes, la juvenil
Catalina fue colocada em el lugar que ala correspondia, y coronada de gloria”*®. Por esse
motivo Caffarini ndo explorou o tema da terceira coroa, mas prefere indicar que ela ja foi
citada.

Desse modo, fica claro o desejo dos hagidgrafos de retratar Catarina como alguém
que imitou Jesus em todos os sentidos, inclusive na morte. O martirio de Catarina s pode ser
entendido a partir da dindamica da imitacdo de Cristo, pois ao imita-lo ela também almejou ser
como ele — o que de certo modo conseguiu pela pena dos frades que a biografaram. Catarina
conseguiu ser como Jesus em vida, na morte e ap6s a morte (isso se considerarmos suas

aparicOes a alguns individuos que faziam parte de seu grupo de discipulos). Mas o que

4 CENTI, Tito S.; BELLONI, Angelo. Il Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 2009.

Traducdo: A confirmar o quarto ponto, estd sua virgindade e sua profunda doutrina, como primeira auréola;
como segunda auréola, sua paciéncia e tolerancia nas penas e nos sofrimentos indiziveis que Ihe foram infligidos
pelos demonios até 0 momento da morte; quanto a terceira auréola, fala-se dela na Legenda, no lugar aqui citado.
4 DELLE VIGNE, Raimundo. Legenda Maior. Firenze: SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2013. p. 193.
Traducdo: Entre as felicitacGes das demais virgens, a jovem Catarina foi colocada no lugar que Ihe correspondia
e coroada de gloria.



33

exatamente significam esses conceitos de imitacdo de Cristo e martirio? Nao se trata
simplesmente de imitar por imitar, pois, como o ato em si é dotado de muitos significados, ele
precisa ser inserido em uma longa tradicdo que se encontrava ha séculos de distancia de
Catarina, mas que ainda trazia um grande apelo.

Candida Moss, ao analisar o martirio de Inacio de Antioquia, defende que os
primeiros cristais tinham um verdadeiro desejo em experimentarem os sofrimentos de Cristo
por meio do martirio. Este se relaciona a um mimetismo dos sofrimentos de Jesus. Os
martires eram imitadores de Jesus por exceléncia e esperavam sé-lo, por meio da morte, uma
imitaco “literaria e literal™*’ de Jesus. Assim, eram representados dessa maneira nas Vidas e
Legendas e tinham toda sua vida centrada no sofrimento da cruz. Por isso, dissemos que ndo é
uma simples repeticdo, mas tal mimetismo guarda muitos aspectos que, segundo Moss, ainda
sdo pouco explorados. Em suas proprias palavras: “the representation is everywhere assumed,
but nowhere dessected”*®. O sofrimento teria uma dimenséo socioldgica, pois nos primeiros
séculos o sofrimento era visto como algo positivo, virtuoso e algo a ser buscado.
Compreensdo gque aparece também na obra de Catarina, em seu desejo de aguentar todos 0s
sofrimentos em nome de Jesus e do préximo. Assim, mesmo que seja em um contexto
historico diferente, o desejo de sofrer em Catarina permanece presente.

Por esse motivo compreender as diferentes nuances em torno da imitagdo de Cristo
ndo € uma tarefa simples. Moss propde algumas perguntas, como por exemplo, 0 que € essa
imitacdo? O que ela significa para leigos martires que nos primeiros séculos estavam
dispostos a encarar terriveis sofrimentos que os levariam a morte? Embora o estudo de Moss
seja diretamente voltado aos primeiros séculos do Cristianismo, acreditamos que ainda assim
seja possivel aplicar tais categorias e a mesma metodologia de analise ao caso de Catarina,
pois no termo sua vida, ela foi entendida como aquela que tudo suportou por Jesus. A mesma
compreensdo dos primeiros cristdos se faz presente também ali nos séculos XIV e XV, aquela
de que “Christ suffers in the martyrs and shares a particular intimacy with them”*°. Portanto,
sofrer com Jesus e ter intimidade com ele, unido total e absoluta a sua proposta. Em sua vida

mistica, Catarina foi desposada por Jesus, trocou de coracdo com ele, bebeu de seu lado

47 MOSS, Candida R. The Other Christs: Imitating Jesus in Ancient Christian Ideologies of Martyrdom. New
York: Oxford University Press, 2010. p. 3.

“8 |bidem.

Tradugdo: A representacdo é assumida em toda parte, mas em nenhum lugar é dissecada.

49 Ibidem.

Tradugdo: Cristo sofre nos métires e compartilha uma particular intimidade com eles.



34

aberto e até mesmo beijou-lhe os l&bios. Tal intimidade, para Catarina, s6 poderia ser
completada com o martirio que ela tdo ardentemente desejava.

Estando em Florenca para colaborar com o processo de negociacdo de paz entre
Florenca e o Papa Gregorio XI no contexto da chamada Guerra dos Oito Santos, Catarina
precisou lidar com um grande cenério de violéncia que pds a sua vida e a de seus
companheiros em risco. Ela foi prontamente identificada como uma partidaria do papa e
quase foi alvo de uma turba enfurecida que tentou invadir os aposentos da casa em que estava
hospedada a fim de mata-la. Apds este episodio, ela escreveu a Raimundo relatando o

ocorrido:

Com firme esperanga, iluminados pela fé, constantes e perseverantes, devemos
atravessar este tempestuoso mar dentro da verdade (da fé) alegrando-nos no
sofrimento e sem procurar a gloria pessoal, mas a gloria divina e a salvacdo das
almas, como faziam os gloriosos martires [...]. Assim, 0 meu desejo de que Deus
providenciasse diminuir a forca dos demonios para ndo praticarem todo o mal que
planejavam, foi atendido. Mas ndo se realizou o meu desejo de dar a vida pela
verdade da fé e pela esposa de Cristo. Mas o eterno esposo me fez uma brincadeira,
como Cristdvdo vos contara verbalmente. De minha parte so tenho que chorar, pois
minha maldade é tdo grande, que ndo merece que meu sangue desse vida, iluminasse
mentes cegas, pacificasse o pai com o filho, colocando-me como uma pedra nas
paredes do corpo mistico da santa Igreja®.

A carta se inicia com um elogio aos martires: perseverantes no sofrimento, dispostos
a darem a vida por seus irmaos e irmas em defesa da fé em Jesus. A seguir, Catarina relata o
que se passou na cidade de Florenca: aparentemente, houve uma agitacdo publica que quase
resultou na morte de Catarina e daqueles que a acompanhavam.

O papa Gregério XI, que ja havia retornado para Roma, tinha como grande objetivo
naquele momento enfim selar uma paz duradoura com Florenga e seus aliados. E foi nesse
contexto turbulento que ela lamentou ndo ter morrido, lamentou que seu sangue nao tivesse
sido derramado enquanto trabalhava por tdo nobre causa, por aquele a quem chamava de
“Doce Cristo na Terra”, o papa. E uma decepcio verdadeira para aquela que estava disposta a
ir até as ultimas consequéncias em sua missdo, que acreditava ter sido confiada a ela por
Jesus. A luz da discussdo em torno do martirio e da imitacdo de Cristo, esta fonte adquire
especial relevancia, pois é um escrito que expressa 0 pensamento da propria Catarina em
relacdo ao martirio. Até entdo consideramos a Legenda Maior e o Processo Castellano para
buscar o compreender o lugar atribuido martirio na vida de Catarina e com sua carta é

possivel confirmar que ainda se tratava de um arquétipo de santidade com bastante forca. Isso

S0 BENINCASA, Catarina. Cartas completas. Trad. Jodo Alves Basilio. Sdo Paulo: Paulus, 2005. p. 959-960.



35

porque, a0 mesmo tempo em que o martir imita Cristo, ele também é modelo para outros
cristdos seguirem. Catarina é associada a diversos martires, com destaque para santa Catarina
de Alexandria e sdo Pedro Martir, cuja data servia inicialmente de referéncia para a
celebracdo da memoria de Catarina de Siena, constantemente citados.

Para Moss, 0 martirio ainda guarda uma especial relacdo com as Escrituras Sagradas
(os textos biblicos), pois “the martyrs imitate Christ in their words and gestures, mouthing
scripture and rereading the path blazed by Christ®”. O que Moss entende como uma
verbalizacdo ou declamacéo das Escrituras na vida dos martires, nds consideramos a partir da
categoria “milagres biblicos”. Na vida e Catarina ¢ em suas representacdes hagiograficas, é
impossivel dissociar os aspectos da imitacdo das Escrituras ao da imitacdo do sofrimento
livremente abracado, ou seja, do martirio. Ambos os elementos fazem com que os martires, e
mesmo Catarina, sigam 0s mesmos passos de Jesus.

A autora defende que essa identificacdo do martir a Jesus normalmente ndo se da de
maneira explicita, mas é subentendida. Concordamos parcialmente, pois tal légica pode se
enquadrar bem ao caso dos martires que viveram no momento de edificacdo das bases do
Cristianismo, guando importantes principios estavam em debate e mesmo o texto biblico
ainda ndo estava consolidado. Era preciso aten¢do para que a figura dos martires ndo acabasse
prejudicando, talvez, a centralidade que deveria ser reservada a Cristo. Porém, considerando o
caso de Catarina, entendemos que a sua representacdo na hagiografia guarda muitas
particularidades que a distinguem das demais Vitas e Legendas. Catarina € constante e
explicitamente referida como “outro” Cristo, a ponto de em um momento da Legenda Maior
ter suas feicbes misturadas as do Salvador.

Este episodio presente na biografia oficial de Catarina, utilizada como referéncia nas
demais obras e mesmo nos procedimentos candnicos, ndo pode ser considerada sem maiores
significados. Embora notemos, sobretudo no caso de Raimundo, o desejo de abafar momentos
de maior protagonismo de Catarina (como no aspecto intelectual), ndo podemos dizer o
mesmo acerca das semelhancas a Jesus e do martirio que estamos discutindo. Isso nos permite
ter acesso a tracos de devogédo, do pensamento e dos objetivos da comunidade formada em

torno de Catarina ap6s a sua morte. Moss afirma: “By presenting martyrs as Christly

5IMOSS, Candida R. The Other Christs: Imitating Jesus in Ancient Christian Ideologies of Martyrdom. New
York: Oxford University Press, 2010. p. 4.

Tradugdo: Os martires imitam Cristo em suas palavras e gestos, repetindo as escrituras e relembrando o caminho
tracado por Cristo.



36

imitators, the authors of the early martyrdom accounts provides scholars with a window into
early Christian understandings of scripture, Christology, soteriology’>2.

Do mesmo modo que o estudo dos martires possibilita compreender caracteristicas
das primeiras comunidades eclesiais, bem como a recepcéo de tradi¢Ges biblicas e teoldgicas,
0 estudo da hagiografia e da construgdo de santidade de Catarina Benincasa permite chegar
até as tecituras deste grande projeto que teve sua vida como centralidade, mas envolveu
diversos outros homens (em sua maioria religiosa), objetivos e tradicdes narrativas
especificas. Sobre as possibilidades de pesquisa em torno dos textos hagiograficos,
especialmente em relagdo aqueles prdprios martires, Moss sublinha duas estratégias: a
primeira é voltada a entender as estratégias exegéticas, ou seja, de interpretacdo biblica, de um
determinado padre da Igreja; e a segunda consiste em investigar a recepcdo de tradicdes
canOnicas, mas esta, alerta a autora, seria dificultada “by the narrow manner in which they
identify scriptural intertexts™>3,

A segunda abordagem é a que mais se aproxima da nossa, e exatamente o que
buscamos é aprofundar os elementos concernentes a intertextualidade, ndo apenas entre textos
biblicos, mas entre estes e a vida de Catarina, a partir de seus textos hagiogréaficos,
entendendo que tal abordagem pode entregar grandes contribuicoes.

Também concordamos com o fato de que:

[...] martyr acts do not Simply reproduce biblical narrative, they interpret and offer a
Reading of it. There are very specific agendas at work here; rather the manner in
which the rereadings relate to the scritprual texts they reimagine differs from the
manner of relationship in more self-consciously interpretative genre®,

Em um texto hagiografico, como € o caso da vida dos martires estudados por Moss,
ndo ocorre apenas uma simples imitacdo do texto biblico, mas uma interpretacdo, uma
releitura do evento narrado. Além disso, tais textos envolvem agendas e objetivos muito

préprios. Essas caracteristicas ndo se restringem apenas a vida dos martires, mas as demais

52 |bid. p. 4.

Tradugdo: Ao apresentar os martires como imitadores de Cristo, os autores dos relatos iniciais de martirio
oferecem aos estudiosos uma janela para as compreensdes cristas primitivas sobre as escrituras, a cristologia e a
soteriologia.

53 1bid. p. 5.

Tradugdo: pela forma restrita com que eles identificam intertextos das escrituras.

% bid. p. 6.

Traducdo: Os atos dos martires ndo simplesmente reproduzem a narrativa biblica; eles a interpretam e oferecem
uma leitura dela. H& agendas muito especificas em jogo aqui; alids, a maneira como essas releituras se
relacionam com os textos sagrados que reimaginam difere da forma de relagdo presente em géneros mais
conscientemente interpretativos.



37

producdes hagiograficas igualmente, pois, do mesmo modo que o mértir € representado como
outro Cristo e construido em Cristo em si, assim também foi feito com Catarina. E se tratando
dela, foi um trabalho textual ainda maior, pois além de torna-la Cristo, foi preciso ainda torna-
la martir. Desse modo, o martirio dialoga diretamente com a imitacdo de Cristo a partir da
pessoa de Catarina Benincasa. E se esse viés ndo foi levado em conta pelo papa Pio Il — que
preferiu sublinhar o aspecto virginal de Catarina — pelo menos fica claro que era o interesse de
seus hagiografos. A santidade de Catarina construida e plasmada em todos os textos que lhes
dizem respeito passa, inevitavelmente, pelo martirio, ou seja, observamos o Evangelho de
Jesus narrado na vida de Catarina Benincasa.

Essa dindmica, porém, ndo se limita a um Gnico modelo ou periodo historico dentro
da tradicdo hagiografica. Uma das caracteristicas mais marcantes desse género é sua notavel
capacidade de renovacdo e adaptacdo. Ao longo dos seculos, a hagiografia incorporou novos
modelos de santidade que respondiam as demandas espirituais, culturais e institucionais de
diferentes épocas. Nos primeiros momentos do Cristianismo, por exemplo, a figura do martir
era predominante; posteriormente, foram incluidos doutores da Igreja, confessores, monges,
bispos, reis, leigos, todos construidos como exemplos de virtude e devocao correspondentes a
seus respectivos contextos historicos®.

Michel de Certeau chama a atencdo para outro aspecto fundamental da hagiografia:
seu vinculo intrinseco com a acdo. Baseando-se na leitura da obra de Sulpicio Severo
intitulada Vita Sancti Martini, o autor observa a oposicdo entre res (coisa, ato) e verba
(palavra), enfatizando que, no discurso hagiografico, a prioridade é atribuida a acdo, a
realizacdo concreta, em detrimento do discurso falado ou da reflexdo abstrata. Nesse sentido,
a narrativa é estruturada pelos feitos do santo — seus milagres, gestos de caridade,
mortificacBes, intervencgdes divinas — que conferem significado e autenticidade ao texto®. O
foco recai sobre a eficacia simbolica e espiritual desses atos, 0s quais operam como evidéncia
da santidade vivida e como elementos estruturadores da narrativa.

Desde sua origem, a hagiografia manteve uma relacéo estreita com a liturgia crista e
com as celebragdes do calendério religioso. Inserida no contexto das festas dos santos, sua
leitura era feita durante as ceriménias e possuia, portanto, um carater ao mesmo tempo festivo
e didatico®’. No entanto, a partir do século XVII, a hagiografia passou por uma importante
transformacéo, impulsionada pela publicacdo da Acta Sanctorum, organizada pelos padres

%5 Ibidem. p. 512.
% CERTEAU, Michel de. A escrita da histéria. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1982. p. 241.
7 DOSSE, Francois. O Desafio Biografico: Escrever uma Vida. Sdo Paulo: USP, 2009. p. 245.



38

jesuitas Henskens e Bolland. Essa coletdnea critica, que daria origem ao grupo dos
Bollandistas, impds a hagiografia o crivo da erudigdo e da anélise filoldgica, inaugurando uma
abordagem mais criteriosa e sistematica da vida dos santos. A partir de entdo, operou-se
aquilo que foi definido como a “transforma¢ao do texto em documento [...]”, marcando a
passagem da tradicéo edificante para o rigor documental®®.

Guy Philippart observa que o proprio termo “hagiografia” é relativamente recente,
tendo atravessado diferentes fases de significacdo. Inicialmente entendido como termo
genérico — vinculado ao sagrado — posteriormente assumiu sentidos mais especificos,
chegando a ser concebido, em determinados momentos, como forma de ciéncia e, finalmente,
como género literario. J4 o titulo de “hagidgrafo” surge um pouco antes, no século XVIII, € a
partir dele a ideia de hagiografia comeca a se delinear com maior precisdo. Durante muito
tempo, a palavra esteve associada aos textos biblicos, ora designando certos livros — como
Salmos, Proverbios, Céantico dos Canticos, Eclesiasticos, Ester, Daniel, Esdras, Neemias,
Cronicas, Rute e Lamentacdes — ora referindo-se aos proprios autores dessas obras®®. Em
ambos os casos, 0 termo era utilizado em um sentido amplo, relacionado a sacralidade do
conteldo e ndo, necessariamente, & vida de santos.

Dessa forma, ¢ possivel afirmar que “hagiografia” significava originalmente “textos
sagrados”, aplicando-se a uma variedade de escritos religiosos e ndo, exclusivamente, as

narrativas de vidas de santos. Ao analisar a Vie de S. Chéron de Chartres, Philippart adverte:

Nous devons éviter de projeter sur le mot un sens spécifique qui ne deviendra
commun que plus tard et auquel n’auraient pu se référer implicitement les lettrés
d’alors, méme les auteurs de Vie de saints; c’est pourquoi, hagiographa est encore
rendu ici littéralement par ‘saints écrits®,

E valido notar que, apesar da vasta producdo de vidas de santos na ldade Média,
Philippart observa a auséncia de um manual que sistematizasse a arte hagiogréafica. Tal lacuna
chama a atencdo especialmente em uma época marcada pela proliferacdo de tratados

dedicados as chamadas “artes” do periodo, como a ars amandi, a ars dictaminis, a ars

%8 |bidem. p. 243.

% PHILLIPART, Guy. L'hagiographie comme littérature: concept recent e noveaux progammes?. Revue de
Sciences Humaines: L'hagiographie, n. 251, jui-sept/1998, pp. 11-39. Textes réunis par Elisabeth Gaucher e
Jean Dufournet. p. 12.

% |bidem. p. 13.

Tradugdo: Devemos evitar projetar sobre a palavra um sentido especifico que so se tornaria comum mais tarde e
ao quais os estudiosos da época, mesmo os autores das Vidas de santos, ndo poderiam ter se referido
implicitamente; € por isso que hagiographa é ainda aqui traduzido literalmente por 'escritos santos'.



39

dictandi, entre outras®®. Essa auséncia evidencia o carater pratico, adaptativo e funcional da
hagiografia medieval, um género que se desenvolveu organicamente, a margem de
codificacbes formais, mas com enorme vitalidade e adaptabilidade. A rigidez que
convencionamos atribuir a esses processos, sobretudo em termos candnicos, sO viria séculos
mais tarde.

Com a atuacdo dos Bollandistas no seculo XVII é que a nogcdo de
hagiografia/hagiografo como conhecemos hoje se estabeleceu. O trabalho dos padres jesuita
de Anvers contribuiu no sentido de divulgar os textos sobre as vidas dos santos e também de
preserva-los, pois — & época — ja ndo despertavam mais interesse para novas edicOes.
Igualmente, é a partir desta sociedade que os dicionarios na Franca vao trazer claramente a
definicdo de hagiografo e, mais tarde, a nocéo de hagiografia®.

A palavra se desenvolveu pouco depois e foi entendida como uma espécie de area
cientifica. Tal definicdo se torna complexa porque ter os santos como 0 objeto de estudo
enseja o envolvimento de uma gama de outras disciplinas, o que torna hagiografia uma
ciéncia indefinida. Para Phillipart, é exatamente esta indefinicdo que teria sido responsavel
pela tardia aparicdo e consolidacdo da palavra®. Desse modo, a concepgdo mais recente esta
ligada a hagiografia enquanto um género literario, um conjunto de textos sobre a vida dos

santos (tidos por Phillipart como herois) que sdo de interesse da historiografia®. Em suma,

une fois acceptée cette convention, a savoir pratiquement une définition par le héros
et le projet istoriographique, la littérature peut étre traitée de diverses manieres, par
les littéraires ou les historiens. Comme objet documentaire, comme objet
proprement littéraire, comme objet plus généralement culturel®®,

Hippolyte Delehaye, em seu classico trabalho, defende a nocdo de hagiografia como
0 conjunto de documentos que possuem carater religioso e que visam a edificacdo dos fiéis.
Quanto ao termo “legenda”, que é empregado na hagiografia, para o autor, o termo vai para
além do significado “aquilo que deve ser lido” e se constitui como “I'histoire qu'il faut lire le

jour de la féte du saint, legenda”®®. Tal definigdo esta relacionada a uma pratica encontrada

61 Ibidem. p. 15.

62 |bidem. p. 21.

& lbidem. p. 22

% |bidem. p. 23.

8 lbidem. p. 25-26.

Traducdo: Uma vez aceita essa convencdo, a saber, praticamente uma definicdo pelo herdi e pelo projeto
historiografico, a literatura pode ser tratada de diversas maneiras, seja pelos literatos ou pelos historiadores.
Como objeto documental, como objeto propriamente literario, ou como objeto mais geralmente cultural.

% DELEHAYE, H. Les Légendes Hagiographiques. Bruxelles: Société des Bollandistes, 1906. p. 12.



40

nos primeiros séculos do Cristianismo, que diz respeito a gradual associacdo da leitura da vida
dos santos aos oficios liturgicos. O termo também divide 0 mesmo campo semantico com
“mito” e “fabula”, entretanto, os hagiografos ndo escreveram obras puramente imaginérias a
fim de apresentar uma virtude ou moral, como nos tradicionais contos de fadas. A legenda
utiliza elementos fantasticos em sua composicdo, mas ela aplica estes elementos a
personagens/individuos concretos — pelo menos na maioria dos casos. Desse modo, a legenda
apresenta duas principais caracteristicas: (i) tem relacdo com a realidade e (ii) nela os fatos
historicos sdo combinados com elementos fantasticos e populares.

Para Delehaye a hagiografia pode ser uma producdo coletiva que ter como resultado
as Vidas dos santos. Dois grupos compartilham as autorias de tais obras: de um lado temos o
povo, individuos que sdo os autores anénimos, criadores do mito, da lenda (mas ndo por
escrito); de outro estdo os letrados que, com suas penas, imprimem uma marca de carater mais
oficial e duradouro em seus objetos de trabalho®’.

Delehaye apresenta a comparagdo entre santos e 0s her6is antigos do mundo greco-
romano para explicar a derrocada da individualidade frente aos modelos, cuja forca
prevalecia. Como exemplo, ele cita o caso de populacdes da regido da Calabria, na Peninsula
Italica, que compartilhavam de uma tradicdo a qual s. Luis IX teria passado por l& ao retornar
de sua primeira cruzada. Contudo, o Unico rei Luis que passou pela regido foi Luis VII. NO
entanto, “la sainteté de Louis IX eu fait palir la renommée de tous se prédécesseurs, il se
substitua tout naturellement a l'autre Louis dans le souvenir des populations”®®. Tal como os
livros na biblioteca do mosteiro da obra cinematografica “O nome da Rosa”, podemos dizer
que um santo fala sobre o outro. Para o hagidgrafo, escrever a vida de um santo também se
encontra em um lugar comum, mais amplo, que faz com que ele beba de uma longa tradi¢do —
mesmo que cada época tenha produzido, de acordo com seus tons, um tipo de santidade ideal.
N&o ha também preocupacdo com as limitaces cronoldgicas tampouco espaciais.

Delehaye afirma que, na mente das pessoas, 0s santos deixam sua individualidade de

lado e que essas pessoas “ne connait que le type”®®. Assim: “dans le légendes hagiographiques

Tradugdo: A historia a ser lida no dia da festa do santo, legenda.

57 Ibidem. p. 3.

% |bidem. p. 13.

Traducdo: [...] a santidade de Luis IX havia empalidecido a reputacdo de todos os seus predecessores, ele
naturalmente substituiu o outro Luis na memdria das populagdes.

% Ibidem. p. 17.

Tradugdo: [...] s6 conhece o tipo.



41

veéritablement populaires, ce n'est point saint Laurent, mais le type du martyr qui est mis en
scéne; plus tard, saint Martin deviendra le type d I'évéque missionnaire et du thaumaurge”’®.

Em suma, a hagiografia € composta por repeticbes e, em ultima instancia, ao
hagiografo cabe apenas enumerar os santos. O exemplo marcante desta dinamica é o
testemunho de martir. Os mais variados relatos dos martirios sofridos pelos cristdos nos
primeiros séculos sdo semelhantes em praticamente tudo, a exce¢do daquele ou daquela que
0s protagoniza. Mas a fé, a animacéo e persisténcia do martir, bem como 0 modo como ele
entrega sua vida e ndo perde de acordo com a vontade do seu carrasco, todos esses Sao
elementos comuns. O trabalho de Delehaye se situa no inicio do século XX, e essa afirmacéo
pode parecer exagerada e/ou mesmo capaz de trazer um esvaziamento da temética em si.
Todavia, neste trecho o autor traz o poder de alcance dos modelos hagiograficos e sua
pertinéncia para se compreender o fenémeno da santidade cuja contribui¢do é valiosa. Ao
questionarmos as hagiografias no decorrer da pesquisa cientifica, verificamos a seguinte
dinadmica: “Vous lui demandez un portrait, il vous répond par un programme”’?.

Em vista disso, os hagiografos estavam em constante processo de atualizacao.
Ademais, foram varios os mecanismos de difusdo de sua mensagem. Entre os textos que
abordavam o sofrimento e entrega dos martires até a época do processo de canonizacao de
Catarina de Siena, por exemplo, os tipos e objetivos das obras sofreram profundas mudangas.
Giulia Barone, ao buscar formar um quadro das transformacdes sofridas pela nocdo de
santidade ao longo de todo o periodo medieval em relacdo com a producdo hagiografica,
apresentou uma tipologia dos escritos hagiograficos que da conta de esclarecer cada um deles.

Sabemos que o testemunho de fé dos martires originaram os primeiros relatos
hagiogréficos, a fim de perpetuar sua memdria e fornecer os dados necessarios para a
celebracdo liturgica de suas vidas. Desse modo, estes relatos eram simples e breves,
retratavam o dialogo entre os martires e a autoridade romana, posteriormente a cena do
martirio em si e os detalhes sobre data e local de sepultamento. Logo, a escrita sobre 0s
martires ¢ chamada de “Paixdo” (Passio). Esse género extrapolou 0 momento de perseguicédo

dos cristéos pelas autoridades romanas e chegou a ser muito popular durante 0 medievo.

0 1bidem.

Traducgéo:

Nas lendas hagiogréficas verdadeiramente populares, ndo é S8o Lourenco, mas o tipo do martir que é
representado; mais tarde, Sdo Martinho se tornara o tipo do bispo missionario e do taumaturgo.

L Ibidem. p. 29.

Traducdo: Vocé pede um retrato a ele, ele responde com um programa.



42

ApoGs 0s martires, vieram os santos confessores e, com eles, o inimigo se interioriza:
é a luta diaria contra o pecado, contra os desejos do préprio corpo. Eis a diferenga entre a

Passioni (Paixao) e a Vite (Vida). Barone afirma:

Se le Passioni si erano profuse nel racconto delle sevizie dei carnefici, le Vite
moltiplicherranno i dettagli sulle rinunce alimentaris [...], sul rifiuto di ogni
comodita [...] E, su tutto, domina l'inquietante e minacciosa presenza del diavolo,
pronto ad assumere ogni possibile forma per attirare a sé l'anima dell'uomo e
allontanarlo definitivamente dal suo Signore2.

A Vida de s. Martinho, ja mencionada, foi um grande exemplo deste novo estilo de
narrativa que comportava mais detalhes sobre a vida do santo. Sua inovacao, por assim dizer,
esteve em trazer a ideia de um de santo vivo, afinal, o objeto da obra estava vivo no momento
da escrita.

Quais sdo as caracteristicas deste tipo de obra? Catarina de Siena também foi alvo de
empreitada semelhante, por um autor anénimo que narrou sua visita a Florenca. Ainda em s.
Martinho, inaugurou-se o0 modelo de vida mista. Ap6s sua conversdo, deixou de ser soldado e
fez-se monge — cujos tracos da ascese conservaria por toda vida — mas, em um dado
momento, tornou-se bispo e teve que lidar com as questdes do século no &mbito urbano.

O Papa Gregoério Magno seguiu 0 mesmo caminho e também faz parte da trajetoria
da hagiografia devido a sua famosa obra intitulada Os Dialogos. Elaborada em quatro
volumes, o segundo foi dedicado a vida de s. Bento de Ndrsia cujo destaque esta nos milagres
taumatirgicos. A época de publicacdo de Os Dialogos (final do século VI e inicio do século
VII), Barone identifica duas grandes tendéncias hagiograficas em curso: (i) obras que se
dedicavam a retratar a vida de santos fundadores de comunidades religiosas a fim de
proporcionar modelos perfeitos da vida em comunidade e (ii) compéndios de milagres com a
funcdo de destacar as virtudes do santo”. Desse modo, o ato de falar dos santos estava
intrinsecamente ligado as vivéncias da sociedade medieval e para o clero desempenhava
importante papel na sustentacdo do poder eclesiéstico sobre as vidas e consciéncias sob sua

jurisdicao’™.

2L ONGO, Umberto. La santita medievale. Jouvence: Roma, 2006. p.13.

Tradugdo: Se as Paixdes se dedicavam ao relato das torturas dos carrascos, as Vidas multiplicardo os detalhes
sobre as rendncias alimentares [...], sobre a recusa de todo conforto [...]. E, acima de tudo, domina a inquietante e
ameacadora presenca do diabo, pronto para assumir todas as formas possiveis para atrair para si a alma do
homem e afasta-la definitivamente de seu Senhor.

8 LONGO, Umberto. La santita medievale. Jouvence: Roma, 2006. p. 17-18.

™ Ibidem. p. 18.



43

O translado dos restos mortais de um santo a uma tumba ornada e de destaque é tido
como momento decisivo (e de passagem) na confirmacdo da santidade de um individuo e, por
iSSO mesmo, muito importante no texto hagiogréafico. Tal rito, além de confirmar a santidade
do morto na esfera da comunidade local, também era descrito como ocasido favoravel da
manifestacdo do poder daquelas reliquias por meio dos milagres. Da primeira sepultura até a
nova, 0 santo realizava muitos prodigios: curas, libertacGes, exorcismos etc. Esses
acontecimentos eram os alvos dos hagiografos. 1sso se explica porque, nas vidas dos santos,
especialmente as curas realizadas, exerciam papel central na legitimagdo do santo em questdo
e também eram garantia da adesdo de sua memoria ao grande publico — que era mais atingido
por estes atos mais concretos, capazes de amenizar/resolver os problemas cotidianos: fome,
doencas, morte, possessoes etc.

Umberto Longo observa outro aspecto relevante destas obras hagiograficas, ja do
periodo medieval e que continham mais detalhes biogréaficos sobre o santo. Elas apresentavam
uma estrutura tripartida: prologo, texto e milagres’”. Ao término da Legenda Maior de
Catarina de Siena, Raimundo confirma e justifica 0 modelo triplice, atribuindo-o a Santissima
Trindade. A preocupacdo com uma descricdo detalhada da morte era muito presente nas
hagiografias do periodo. Longo também considera que as hagiografias anénimas sdo de
especial valor aos pesquisadores porque, de acordo com sua estrutura, € possivel rastrear o
desejo de se inserir neste ou naquele modelo e ainda poder funcionar como um termémetro da
religiosidade do periodo. O Miracoli produzido a partir da visita de Catarina de Siena a
Florenca tem muito a contribuir nesse sentido, pois foi fruto de um contato pessoal e concreto
com Catarina ainda em vida. Qual tera sido, portanto, a experiéncia do autor e suas
motivacOes? Sdo de fato questdes inquietantes. Esta obra an6nima contrasta com as obras
escritas pelos frades no que concerne a tracos de Catarina como, por exemplo, a questdo da
autoria e do dominio da escrita.

A partir do século XII, a hagiografia passou a ser balizada por demandas exigidas
pela Santa Sé em relacdo aos procedimentos de reconhecimento oficial da santidade, ou seja,
era o inicio de estabelecimento do processo de canonizagdo, que foi se consolidando a partir
do séc. XIlI. Os hagidgrafos passaram a se guiar pelo objetivo de mostrar de todas as formas
possiveis a santidade de vida do candidato aos altares e, para isso, era necessario detalhar
todos os tracos do santo, suas caracteristicas, praticas de piedade e também inseri-lo no

universo dos demais santos, a fim de legitimar sua imagem. Portanto, “le vite, da questo

> Ibidem. p. 27.



44

momento, presentano secondo due tipologie: o si tratta di testi scritti per ottenere I'apertura di
un processo, o l'opera riassume i risultati dell'inchiesta che era stata condotta”’®.

Em funcdo deste novo rigor técnico instaurado, as vidas perderam o traquejo
literario, a excecdo da vida de Catarina de Siena que, segundo ela, seria uma excecdo frente ao
desafio de estabelecer um modelo de santidade feminino e mistico’’. O século XII assistiu a
formacdo das Ordens Mendicantes e, com elas, novas formas de santidade capazes de
envolver também os leigos. Os santos passaram a ser reflexos ndo s6 dos palacios ou dos
claustros, mas da vida cotidiana da maior parte da populacdo formada por leigos. E nesse
sentido que se desenvolve o género da Legenda, pensado a partir da necessidade de auxiliar 0s
pregadores em seu oficio e, por isso, deveriam ser faceis de transportar’®.

Tais objetivos ficam ainda mais claro nas “legendae abreviatae” ou “legendas
menores”, que eram versdes resumidas, as quais visavam justamente ao grande publico. Em
algumas situac6es, como ocorrido com Catarina de Siena, essas legendas menores poderiam
até mesmo aparecer em lingua vernacula e ndo no tradicional latim. Tudo em prol de uma
ampla divulgacdo e circulacdo nos diferentes ambitos da sociedade.

Vale ressaltar que foi também em funcdo do advento das Ordens Mendicantes que o
género da legenda se desenvolveu, o que o ficou conhecido como a “legenda nova”. Umberto

Longo explica que:

[...] si tratta di un nuovo tipo de produzione agiografica che abbrevia la forma dei
testi delle Vite dei santi in modo da renderle piu funzionali per la trascrizione su
codici di formato piu piccolo e dunque pit maneggevole e poter allo stesso tempo
disporre di un ampio repertorio di testi su figure agiografiche che oltrepassavano la
dimensione locale™.

Por fim, o processo de canonizacdo também pode ser considerado como um estilo
especifico, ainda que ndo seja propriamente literario. Os processos trazem testemunhos sobre
a vida de um determinado individuo candidato aos altares e esses testemunhos possibilitam a

investigacdo das representacOes culturais e ideologicas de um determinado grupo.

8 LONGO, Umberto. La santita medievale. Jouvence: Roma, 2006.p. 20.

Traducdo: As Vidas, a partir deste momento, apresentam-se segundo duas tipologias: ou sdo textos escritos para
obter a abertura de um processo, ou a obra resume os resultados da investigagdo que havia sido conduzida.

" Ibidem. p.21.

8 1bidem.

 lbidem. p. 36.

Traducdo: [...] trata-se de um novo tipo de producdo agiografica que encurta a forma dos textos das Vidas dos
santos, de modo a torna-los mais funcionais para a transcricdo em codices de formato menor e, assim, mais
manejaveis, podendo ao mesmo tempo dispor de um amplo repertorio de textos sobre figuras agiogréaficas que
ultrapassavam a dimenséo local.



45

Assim, fica claro que producéo hagiografica revela um esforco consciente de difuséo
da santidade, adaptando narrativas para formatos mais acessiveis e linguagens vernaculares
(se consideramos as legendas menores e abreviadas), 0 que assegurava maior alcance social.
Essa pratica, vinculada ao dinamismo das Ordens Mendicantes evidencia que a construcdo da
fama de santidade era resultado tanto de estratégias literarias quanto de mecanismos
institucionais.

Essas praticas hagiograficas, voltadas tanto para a difusdo popular quanto para a
legitimacdo eclesiastica, evidenciam que a construcdo da santidade nédo se restringia ao ambito
literario, mas envolvia também um complexo aparato institucional. As legendas, sobretudo
em suas versdes abreviadas e em lingua vernécula, desempenhavam um papel essencial na
formacdo de modelos devocionais, a0 passo que 0s processos de canonizagdo asseguravam a
formalizaco dessa fama sob critérios juridicos e teoldgicos. E justamente nesse cruzamento
entre narrativa, culto e instituicdo que se insere o trabalho de Igor Salomé&o, cuja analise dos
inquéritos para a canonizagdo de Tomas de Aquino ilumina os mecanismos que conferiam
autoridade a essas representacoes.

Salomado analisa dois inquéritos realizados para a canonizacdo de Tomas de Aquino e
a primeira vida oficial do santo e a partir dai desenvolveu o conceito central em sua tese que é
o de “tempo de santidade”, entendido como o periodo que se estende retroativamente a partir
da canonizacdo. O objeto da investigacdo do autor foi préprio processo de canonizacdo,
considerando seus procedimentos e implicacbes, com énfase na relacdo entre a Ordem
Dominicana e o papado. Apds a canonizacdo, Tomas de Aquino alcangou o posto de tedlogo
mais influente da Igreja, embora sua trajetoria em vida tenha sido marcada por momentos de
descontinuidade.

O conceito de tempo de santidade pode também ter como marco inicial o surgimento
do culto, mesmo que ndo oficial. De maneira mais detalhada, podemos dizer que se trata do
intervalo necessario para que ocorresse a legitimacédo e o reconhecimento da santidade oficial
pela Igreja®. Nesse sentido é que o autor analisa a producio da Legenda Maior de Tomas de
Aquino, contemporénea aos dois inqueritos que consolidaram seu caminho & canonizagéo.
Para ele o problema central consiste em compreender de que modo se constréi a santidade e
como essa construcao dialoga com os demais documentos do processo.

Sua tese enfatiza que o reconhecimento da santidade associa-se a legitimidade

juridica e assume um rigor especifico no contexto do controle instaurado pela Inquisi¢do no

8 Ibidem. p. 22.



46

século XIII. As instrucdes para o processo de Toméas de Aquino revelam uma exigéncia por
mindcias. A partir da analise das fontes, o autor identifica trés requisitos essenciais: boa fama,
milagres de cura e mobilizacio social®!. Portanto, a necessidade de comprovadas virtudes em
vida, os milagres realizados, sobretudo as curas apdsa morte do santo e o apoio de um
determinado grupo disposto a sustentar toda a causa de canonizacdo até a sua realizacdo.
Acreditamos que o terceiro aspecto levantado por Salomé&o seja inclusive o mais significativo,
afinal sem suporte e adesdo de um grupo, ndo é possivel que uma determinada causa siga
adiante. E partindo da trajetoria especifica do processo de canonizacdo de Catarina Benincasa,
poderiamos acrescentar ainda um quarto elemento, qual seja, o contexto social e histérico
favoravel.

O autor entende que santidade € uma construcdo social, fruto da atribuicdo coletiva
de qualidades extraordinarias a determinado homem ou mulher e concordamos plenamente
com tal perspectiva. Porém, ao lado da santidade oficial, existia uma pratica de culto néo
autorizado pela Igreja, fendbmeno observado, por exemplo, no caso de Catarina, cujo
reconhecimento popular precedeu a abertura do processo formal®2. Gradualmente, os
procedimentos passaram por uma racionalizacdo, privilegiando as virtudes em detrimento dos
elementos maravilhosos.

Desse modo, 0 santo seria um ser de excecdo: embora expresse aspiragdes coletivas,
permanece separado da comunidade por sua singularidade®®. E sua representacdo na
hagiografia, segundo o autor, seria uma forma de traducdo de crengas e arquétipos presentes
na sociedade. Este aspecto faz com que Salomdo dialogue com a obra de Carlo Ginzburg,
especialmente com o famoso texto “O inquisidor como antropologo”®*, em que o autor
compara a metolodogia narrativa de extracdo das confissdes utilizadas pelo Tribunal do Santo
Oficio da Inquisi¢do, ao mecanismo de inquérito candnico para a confirmacdo da santidade.
Este também se apoiava em modelos reiterados de virtude. Segundo o proprio Ginzburg, ao se

referir as fontes processuais da Inquisicao:

O que os juizes da Inquisicdo tentavam extorquir as suas vitimas ndo é, afinal, tdo
diferente daquilo que nds procurdvamos - diferentes eram sim 0s meios que usavam
e os fins que tinham em vista. Quando estava a ler processos dos tribunais da

8 |bidem. p. 36-37.

8 TEIXEIRA, Igor Salom&o. Hagiografia e processo de canonizagdo: a construcdo do tempo da santidade
de Tomas de Aquino (1274-1323). 2011. Tese (Doutorado em Histéria) — Universidade Federal do Rio Grande
do Sul, Porto Alegre, 2011. p. 18.

8 Ibidem. p. 74.

8 GINZBURG, Carlo; CASTENUOVO, Enrico; PONI, Carlo. A micro-histéria e outros ensaios. Rio de
Janeiro: DIFEL.1991.



47

Inquisicdo, muitas vezes dava por mim a espreitar por cima do ombro do inquisidor,
seguindo 0s seus passos, na esperanca, que também ele teria, de que o réu
confessasse as suas crengas - por sua conta e risco, claro. Esta contiguidade com a
posicdo dos inquisidores ndo deixa de entrar em contradicio com a minha
identificacdo com os réus. Mas ndo gostaria de insistir neste ponto. Um outro tipo de
contradi¢do pode fazer-se sentir a nivel intelectual. Foi a ansia de verdade por do
inquisidor (a sua verdade, claro) que permitiu que chegasse até nos essa
documentacdo extraordinariamente rica, embora profundamente deturpada pela
pressao psicoldgica dos juizes, alus6es mais que evidentes ao sabat das bruxas - que
era, segundo os demonologistas, o verdadeiro cerne da feiticaria: quando assim
acontecia, 0s réus repetiam mais ou menos espontaneamente 0s esteredtipos

inquisitoriais entdo divulgados na Europa pela boca dos pregadores, tedlogos,

juristas, etc.%.

A citacdo de Carlo Ginzburg evidencia a assimetria de poder presente nos processos
inquisitoriais, onde a busca por uma “verdade” pré-concebida pelos inquisidores moldava os
depoimentos dos acusados. Essa dindmica pode ser relacionada & posigao do hagidgrafo frente
a vida dos santos, pois, de modo semelhante, a narrativa hagiografica ndo € um registro
neutro, mas uma construcdo orientada por expectativas normativas e por um modelo ideal de
santidade.

Assim como o inquisidor conduzia o interrogatério para confirmar uma verdade ja
definida, o hagiografo selecionava, adaptava e interpretava os eventos da vida do santo a
partir de categorias pré-estabelecidas, como virtudes, milagres e sinais de santidade. A
“pressdo simbolica” exercida pelo hagiografo ndo recai sobre o santo, mas sobre a propria
memoria e sobre os testemunhos que compdem sua vita, buscando alinhar fatos concretos a
um ideal espiritual e institucional. Tal como os réus nos processos de feiticaria eram levados a
produzir narrativas compativeis com as expectativas inquisitoriais, a historia do santo era
organizada para atender as exigéncias da Igreja e as necessidades pastorais da época. Portanto,
a relacdo entre inquisidor e réu encontra um excelente paralelo na relacéo entre hagiografo e
sua fonte: ambos operam sob forte assimetria de poder, orientados por uma verdade normativa
que estrutura o relato, seja para comprovar a culpa, seja para legitimar a santidade.

Esta assimetria se confirma ao observamos que, de acordo com Salomé&o, no caso
especifico do processo de canonizacdo Tomas de Aquino, as testemunhas provinham
majoritariamente dos locais de sua morte e sepultamento, com destaque para a presenca de
clérigos. Em ambos os casos sdo testemunhas, personagens que de alguma forma fizeram
parte da trajetoria do futuro do santo e podem confirmar sua lenda. Também se consideramos

0 processo de Catarina Benincasa observamos a mesma tendéncia.

8 Ibidem. p. 206.



48

A reflexdo de Carlo Ginzburg sobre a assimetria de poder nos processos
inquisitoriais ajuda a compreender a posicdo do hagiografo diante da vida dos santos. E nesse
ponto que o conceito de “excepcional normal”, primeiramente cunhado por Edoardo Grendi e
utilizado também por Ginzburg, torna-se Gtil para pensar a santidade de Catarina de Siena e
sua representacdo hagiogréfica. Segundo Ginzburg, essa expressdo pode ter dois sentidos:
“designa a documenta¢do que s6 aparentemente é excepcional”® e também “um documento
que seja realmente excepcional [...] pode ser muito mais revelador do que mil documentos
estereotipados”®’ No primeiro caso, aquilo que parece extraordinario pode, na verdade, refletir
praticas correntes. No segundo, os casos marginais funcionam como “espias ou indicios de
uma realidade oculta que a documentagio, de um modo geral, ndo deixa transparecer”®®,

Catarina exemplifica essas duas dimens@es. Por um lado, sua vida, apresentada como
marcada por éxtases, jejuns radicais e visdes misticas, parece afastad-la do comum; contudo,
tais praticas dialogam com um universo devocional mais amplo, caracteristico da
espiritualidade leiga e feminina do século XIV. Nesse sentido, sua experiéncia é excepcional
parcialmente. Por outro lado, a narrativa presente na vasta documentacdo produzida em torno
de sua santidade — cartas, depoimentos, Legenda Maior — é realmente excepcional e, pois (i)
oferece uma janela privilegiada para compreender tanto as tensGes internas da Ordem
Dominicana quanto as expectativas da Igreja no contexto do cisma e das reformas; (ii) como
também revela uma santidade muito caracteristica e especifica. Como no modelo proposto por
Ginzburg, as lacunas, contradicbes e detalhes desses textos funcionam como indicios que
desvelam estruturas invisiveis: as estratégias politicas da Ordem, a negociacdo entre carisma
feminino e autoridade clerical e os limites do ideal de imitacdo de Cristo.

Assim, Catarina pode ser pensada como um caso paradigmatico do “excepcional
normal”: uma mulher proveniente de meios mais subalternos que, a0 mesmo tempo em que
personifica praticas devocionais comuns, ascende a um patamar de santidade que desafia as
varias hierarquias, tornando sua trajetéria — e sua hagiografia — um ponto de observacéo
privilegiado.

Essa perspectiva, ao evidenciar Catarina como um caso singular e revelador, nos leva
a refletir sobre os meios pelos quais essa imagem de santidade foi construida e difundida. A
analise ndo pode se limitar a experiéncia individual, pois como vimos a consolidacéo da fama

e a legitimacéo institucional dependiam de instrumentos narrativos especificos. E nesse ponto

8 |bidem. p. 176.
8 Ibidem. p. 177.
8 1bidem.



49

que se torna necessario examinar a natureza e as estratégias da hagiografia, compreendendo
seus recursos retéricos, publicos-alvo e fungbes dentro do horizonte cultural e eclesiastico do
periodo.

Assim, percebe-se que os textos hagiograficos traziam consigo percepgoes, interesses

e vivéncias de seus autores, os quais desenvolveram ferramentas para alcangarem os variados
pablicos: desde aquele mais erudito até a parcela mais ampla da populagdo, que seria
alcancada pela disponibilidade de textos menores e em vernaculo e/ou por meio dos sermaes.
Em grande parte desses tipos de textos hagiograficos, a estrutura narrativa pode até se
assemelhar ao de uma biografia, porém ndo se orienta da mesma maneira. Afinal, outros
recursos deste género também comunicam diretamente, a saber: (i) a associagdo do santo a um
lugar especifico, como o seu tumulo, por exemplo; (ii) uma fixacdo pelo inicio, pois ja na
infancia se apresentam, muitas vezes, os sinais de santidade que se revelardo com forca total
na idade adulta; e, por fim, (iii) o curso historico é marcadamente linear e teleoldgico®®. Em
vista disso, “0 santo é inteirico, imutavel, pronto a enfrentar todas as provas sem nenhuma
alteracao”®.
Este retrato do santo apresentado na hagiografia é duradouro e praticamente nao se
insere na légica do tempo cronoldgico. Por meio das festas que celebram a meméria do santo,
os fiéis revivem periodicamente a trajetoria daquele ou daquela a quem depositam sua
devocdo e confianca. Em seu papel de construtora da santidade, a hagiografia compartilha o
carater da coletividade com o processo de canonizacdo. O santo é reconhecido santo pelo
outro, a partir da admiracdo que se desenvolve ao contemplar suas virtudes heroicas e que se
cristaliza no texto escrito pela pena do hagidgrafo, ou seja, textos que eram lidos e largamente
utilizados pelos clérigos em seus sermdes nas festas dos santos®:.

Além de ser construido pelo outro, € possivel dizer que a vida do santo se forma de
maneira analoga a coletividade de um grupo: o candidato a santo se destaca, é associado a um
lugar no espaco fisico e, a partir dai, passa a mobilizar em torno de si uma rede de apoiadores
responsaveis por defender e difundir sua causa®2. Como subsidio a compreensio da logica do
género hagiografico e sua funcio de exemplaridade, Dosse cita duas obras: a Legenda Aurea e
a Lenda da Papisa Joana.

A Legenda Aurea foi formulada no século X111 por um frade dominicano chamado
Jacopo de Fazio e foi uma obra voltada ao grande publico e ao auxilio dos frades em sua

8 DOSSE, Frangois. O Desafio Biografico: Escrever uma Vida. Sdo Paulo: USP, 2009. p. 137.

% 1hidem.

% Ibidem. p. 139.

%2 CERTEAU, Michel de. A escrita da histéria. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1982. p. 243.



50

pregacdo. Ja no titulo, nota-se um termo que se repete em diversas outras obras:
lenda/legenda. Uma vez que Legenda é aquilo que esta para ser lido, aquilo que deve ser
lido®3, Fazio reuniu a vida de centenas de santos e as separou de acordo com o calendario
litrgico. Nao se preocupou em descrever detalhadamente cada um dos santos e nem em
fornecer dados precisos sobre os locais e as datas em que se desenrolaram os fatos narrados.
Foi objetivo do autor ndo s6 que a vida do santo fosse narrada e divulgada, mas é também que
ela pudesse se adaptar a cada uma das realidades em que estivesse sendo lida/ouvida®®. Esta
plasticidade, por assim dizer, pertence ao dominio da lenda. Assim, “[...] a obra de VVoragine
pertence [...] ao género da lenda — a qual, procurando resgatar uma figura ou um lugar a eles,
ndo se assimilam completamente, pois pode se reproduzir de maneira idéntica em outras
localidades e se encarnar em outras personagens”°.

Sobre a Papisa Joana, compreende-se que sua figura permaneceu vivida por alguns
séculos na Igreja Catdlica e foi utilizada por ela de diversas formas, isto €, como forma de
regulamentar a entronizacdo Papal e também como reforco da primazia masculina nas
diversas funcdes e ministérios. Por outro lado, Dosse afirma que, na Reforma Protestante, 0s
luteranos passaram a utilizar a histéria de Joana como uma forma de destacar a depravacdo da
Igreja de Roma e como ela, de fato, encarnava a figura do Anticristo do Apocalipse. O caso
de Joana mostra que ao narrar o irreal, o maravilhoso e o fantastico, as producdes
hagiogréficas trazem também o real. N&o ha proveito algum em questionar se um determinado
santo fez ou n&o tal milagre, proferiu ou ndo determinadas palavras, mas, sim, vale indagar
quais os impactos foram causados por agquela narrativa. Quais foram os usos dados a ela? O
que foi alcancado? Nesse sentido, Dosse afirma que “[...] a lenda, por sua capacidade de
provocar a cristalizacdo da crenca e organizar o dominio das representacdes, € por si mesma
um acontecimento historico” *.

Ao pensar sobre a producdo da Historia nos mosteiros, Bernard Guenée identificou
dois elementos que balizavam a escrita dos religiosos: a liturgia e a hagiografia. A liturgia em
funcdo da preocupacao com as datas litdrgicas, sobretudo, a celebracéo da festa da Pascoa por
toda a comunidade dos fi€is, levou a uma busca por datas do nascimento e morte de Cristo,
mesmo que incertas, mas que permitissem uma organizac¢ao precisa das principais solenidades

cristds. A relacdo entre a hagiografia e a Histdria & ambigua, ou seja, se ambas tém funcao

% DOSSE, Frangois. O Desafio Biografico: Escrever uma Vida. Sdo Paulo: USP, 2009. p. 140.
% Ibidem. p. 139.

% Ibidem. p. 143.

% |bidem. p. 147-148.



51

instrutiva e, muitas vezes, se misturam — afinal, mesmo um livro cujo titulo conta com a
palavra Historia pode apresentar em seu miolo um nimero consideravel de vidas dos santos —
existem também entre elas algumas diferencas®’.

J& a hagiografia ndo se relaciona diretamente com a Histdria, uma vez que sua
preocupacdo estd em apresentar aos leitores uma coletanea de virtudes que os instruam nos
assuntos da fé. Sacrificam-se as caracteristicas pessoais mais precisas em prol de um modelo
de santidade: mais uma vez é a constatacio de que o santo quase se perde no outro®,
Juntamente, sacrifica-se também a preocupacdo com o tempo, pois a hagiografia ndo esta
presa aos ditames da contagem cronoldgica. Guenée exemplifica esta matéria de estilo
mencionando a escolha feita por Beda que, ao falar da vida de um mesmo santo, ndo
menciona datas na obra de carater hagiografica, mas traz estas datas naquela de carater
historico. Desse modo: “Bede ne donne pas dans sa Vie de saint Cuthbert en prose des dates
qu'il fournit dans son Histoire .

Desse modo, o texto hagiografico € um espaco criativo que permite muitas
possibilidades, é um espacgo de vacancia'®. Isso porque o autor tem o poder de criar e recriar a
narrativa de acordo com a necessidade, pois ndo ha interesse em transmitir um relato exato.
Para os hagiografos, a maior preocupacdo reside em apresentar no seu texto uma versdo
daquilo que “deve ser” e ndo “do que foi”'°%. Tal autonomia se apresenta ainda no
intercdmbio entre diversas vidas de santos, pois entre elas parece existir um espaco de troca:
circulam milagres, gestos, palavras etc. Por isso, ndo é incomum encontrar nas producdes
sobre Catarina Siena cenas classicas que podem ser encontradas em outras hagiografias, como
por exemplo, o nobre gesto de doar o manto ao Cristo disfarcado de pedinte. S. Martinho
inaugurou essa préatica, que foi seguida posteriormente por S. Francisco de Assis. Essa
imagem € elucidativa da existéncia e da circularidade de uma topica retérica que atravessa as
diferentes Vidas e Legendas. Jacques Le Goff aponta que a comparagdo com S. Martinho
esteve situada no momento decisivo da conversdo de S. Francisco e, 0 mais importante, que

ele superou o gesto de seu predecessor na santidade:

% GUENEE, Bernard. Histoire et culture historique dans I'Occident Médiéval. Paris: Aubier Montaigne,
1980. p. 55.

% |bidem. p. 53.

% |bidem. p. 54.

Tradugdo: Beda ndo fornece em sua Vida de Sdo Cuthbert em prosa as datas que fornece em sua Historia.

100 CERTEAU, Michel de. A escrita da histéria. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1982. P. 245.

101 |bidem. p. 27.



52

A cronologia dos epis6dios dessa etapa é particularmente confusa em Tomas de
Celano. Um primeiro ato parece se situar por ocasido da partida para a guerra na
Apllia, objetivo afinal frustrado. Francisco encontra um pobre cavaleiro em
andrajos e lhe da sua capa. Com toda a certeza, o gesto tende a fazer de Francisco
um novo Sdo Martinho. E Tomas de Celano, que ndo resiste a comparagdo, deixa

claro que o gesto de Francisco é superior, porque Francisco deu sua capa toda,

enquanto que Martinho dela ndo tinha dado sendo a metade®®?.

S& Martinho deu metade da capa, sdo Francisco deu a capa inteira. E santa
Catarina? Ela também estd inserida nessa tradicdo gestual de dar vestes ao pedinte em
andrajos, mas o fato é que ela foi muito mais longe que os dois santos antecessores. Stefano
Maconi, em seu depoimento no Processo Castellano, menciona o episddio da doacdo do

manto.

Un’altra volta mentre se recava com i confessori e le compagne in uma certa licalita,
incontrd um povero, che si mostrava particolarmente insistente nel chiederle
I’elemosina, ed essa gli disse: “Carissimo ftratello, non ho denaro”. Ed egli: “Mi
potete darei 1 mantello”. Ed essa: “Questo ¢ vero”. E senz’altro glielo diede. I
confessori che la seguivano, a mala pena e con grande spesa, riuscirono a farglielo
restituire dal povero. Equando essi le domandarono perché essa aveva camminato
senza mantello del suo ordine, essa rispose: “Preferisco essere vista senza mantello
del piuttosto che senza carita”. Ed essi non seppero che cosa risponderle, cmpressi
della sua perfezione'®,

De acordo com Maconi, Catarina deu 0 manto inteiro e, ao ser questionada pelos
frades sobre como conseguiria andar sem o manto preto (mantello) — que era signo de seu
pertencimento as Mantellatas — ela responde com um ensinamento: “prefiro ser vista sem o
manto do que sem a caridade”. Porém, na Legenda Maior, de Raimundo delle Vigne, o gesto

da doacdo do manto é levado as ultimas consequéncias:

Ya habia dado las mangas que pertenecian al sirviente, el cual estaba bastante
necesitado por cierto, razén por la cual no se habia atrevido a dar la camisa entera.
Entonces empez6 a pensar si se desprenderia de la Unica prenda de ropa que tenia
ella sobre sus carnes. La caridad le decia que si; la modestia que no. La caridad
triunfd por fin, pero en el momento de llevar a la practica su resolucién, pensé que si
salia a la puerta sin vestir, alguien podia verla y seguramente quedaria
escandalizado. Entonces habl6 al pobre de esta manera: «-Vea, buen hombre, si me
fuese posible quedarme sin vestido, de muy buena gana le daria el que llevo encima

102 Cf. LE GOFF, Jacques. S&o Francisco de Assis. Rio de Janeiro: Editora Record, 2013.

103 11 Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 2009. P. 240.

Tradugdo: Outra vez, enquanto se dirigia com os confessores e as companheiras a uma certa localidade,
encontrou um pobre que se mostrava particularmente insistente em pedir-lhe esmola, e ela Ihe disse:
‘Queridissimo irmao, ndo tenho dinheiro.” E ele: ‘Pode me dar o manto?’ E ela: ‘Isso é verdade.” E sem hesitar,
deu-lho. Os confessores que a acompanhavam, com muita dificuldade e grande despesa, conseguiram fazer o
pobre devolver-lhe o manto. Quando lhe perguntaram por que havia andado sem o manto da sua ordem, ela
respondeu: ‘Prefiro ser vista sem manto do que sem caridade.” E eles ndo souberam o que lhe responder,
compreendendo sua perfeicdo.



53

y que es el Gnico que tengo. Pero, como no puedo hacerlo y en este momento no me
encuentro en condiciones de darle otro, le ruego me disculpe. Tenga la seguridad de
que si pudiera, le daria todo lo que tengo». Al oir esto, el pobre sonrid y le dijo: «-
Ya veo que usted me ha dado todo cuanto puede darme. Muchas gracias y adios».
Mientras se alejaba, Catalina creyé entrever por algunos detalles que se trataba del
huésped celestial a quien tantas veces recibia y que tan familiarmente solia
conversar con ella®,

Depois de dar parte da sua roupa, de buscar roupas dos seus familiares, o pedinte
segue insatisfeito e demanda mais pecas para si e também para seus iguais que passavam por
dificuldades. Frente a esta demanda, de acordo com a narrativa de Raimundo, Catarina
chegou cogitar a ficar totalmente nua, a fim de atender ao pedido daquele mendigo em
andrajos. Trata-se de um trecho que retrata a indecisdo de Catarina e a verdadeira batalha
travada entre a modéstia e a caridade. Essa batalha teve a caridade como vitoriosa, 0 que nos
leva a crer que, por muito pouco, Catarina ndo teria ficado completamente nua nas ruas de
Siena para vestir o pedinte. Mas, neste ultimo instante, ela chega a conclusdo de que tal ato
seria escandaloso e, por isso, pede entdo suas sinceras desculpas ao mendigo, que era o
préprio Cristo que, em muitos outros momentos, testaria Catarina de maneira semelhante.
Logo, a medida que ela passou satisfatoriamente por esses desafios, sempre demonstrando a
mais profunda caridade, desapego a todos os seus bens, entrega total de si (mesmo junto a
pessoas que a odiavam ou que portavam doencas mortais), Catarina foi gradativamente
aproximada a Cristo, segundo os hagiografos. Ndo apenas enquanto alguém que, como todos
0s demais santos, externava um grande amor a Jesus, por meio e Eucaristia, oracdes e demais
devoces, mas no sentido de ser praticamente outro Cristo, alguém que seguiu, com afinco, os
passos do Mestre e que, em diversos momentos, € descrita protagonizando situacdes em que 0
imita diretamente.

O gesto caridoso inaugurado por Martinho foi aperfeicoado por Francisco e levado as
ultimas consequéncias por Catarina. Trata-se de uma tradicdo de santidade conduzida,

sobretudo, pelos hagiégrafos. No caso especifico de Catarina, os frades que escreveram sobre

104 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947.. pp. 59-60.
Tradugdo: Ela ja havia dado as mangas que pertenciam ao servo, que estava bastante necessitado, alids, razdo
pela qual ndo havia ousado dar a camisa inteira. Entdo comecou a pensar se se desprenderia da Unica pega de
roupa que tinha sobre o corpo. A caridade lhe dizia que sim; a modéstia, que ndo. A caridade finalmente
triunfou, mas no momento de colocar sua decisdo em préatica, pensou que, se saisse a porta sem roupa, alguém
poderia vé-la e certamente se escandalizaria. Entdo falou ao pobre assim: ‘-Veja, bom homem, se fosse possivel
ficar sem vestido, com muito gosto Ihe daria o que levo encima e que é o Gnico que tenho. Mas, como ndo posso
fazé-lo e neste momento nao estou em condicdes de Ihe dar outra coisa, peco que me desculpe. Tenha a certeza
de que, se pudesse, lhe daria tudo o que tenho.” Ao ouvir isso, o pobre sorriu e lhe disse: ‘-Ja vejo que vocé me
deu tudo o que pode me dar. Muito obrigado e adeus.” Enquanto se afastava, Catarina acreditou entrever, por
alguns detalhes, que se tratava do hdspede celestial a quem tantas vezes recebia e com quem costumava
conversar tdo familiarmente.



54

sua vida quiseram enquadra-la nos modelos tradicionais de santidade que ja existiam e ao
mesmo tempo destacar sua vida como excepcional e muito superior em virtude a qualquer
outra.

O frade dominicano Tommaso Caffarini, 0 maior promotor da causa de santidade de
Catarina, afirmou claramente a elevacdo sem igual da vida de Catarina na obra que ficou
conhecida como Legenda Menor: “Unde congruamente si puo dire di lei come ¢ scritto, che a
questi tempi non é trovata simile a lei, che tanta mirabile austerita cosi vertusoamente abbi
conservata la legge dell'eccelso Dio”'%. Ao falar do modo de vida ascético, marcado pela
rigidez dos castigos fisicos, da alimentacdo frugal e da oragdo constante, Caffarini situa a vida
de Catarina de Siena como sem precedentes naquele tempo.

A exaltacdo da santidade de Catarina Benincasa nos textos hagiograficos, como
evidenciado na Legenda Menor, de Tommaso Caffarini, ndo tinha apenas o propdsito de
inspirar devogdo, mas também de fornecer subsidios concretos para a legitimacéo oficial de
sua santidade. Essas narrativas desempenhavam um papel essencial nos processos canonicos,
servindo como testemunhos organizados que reforcavam a excepcionalidade da vida e das
virtudes do futuro santo. Nesse contexto, compreender a estrutura e as funcbes dos textos
hagiogréaficos nos permite perceber melhor qual papel eles desempenhavam nas etapas
formais da canonizagdo, as quais passaram por transformacOes significativas ao longo da
Idade Média. A seguir, examinaremos as etapas do processo de canoniza¢do no medievo, seus

critérios e mudancas.

1.2 O processo de canonizacao

Sabemos que Catarina de Siena foi canonizada em 29 de junho de 1461. O trecho a
sequir faz parte da bula papal que a declarou santa, escrita pelo Papa Pio IlI, também
conhecido como Enea Silvio Piccolomini, cidad@o natural de Siena. Vejamos 0 que escreveu

o0 pontifice a respeito da nova santa da Igreja:

Queste ed altre moltissime cose avendo il venerabile nostro fratello vescovo di Porto
esposte nell'adunanza dei cardinali e dei prelati, ed affermato che furono

105 CAFFARINI, Tommaso. Legenda Minore di s. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli a cura di F.
Grottanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli, 1868. p. 21.

Tradugdo: De onde, de forma apropriada, pode-se dizer dela, como estd escrito, que em seus tempos ndo se
encontrou ninguém semelhante a ela, que conservou com tanta virtude e austeridade admiravel a lei do Deus
excelso.



55

chiaramente provale, richiesti singolarmente cosi i cardinali, come i prelati (di cui
moltissimi furon presenti) di manifestare il loro avviso; parve a comune suffragio
doversi dichiarar Caterina degna del Cielo: né v'ebbe alcuno, che non avesse
sommamente approvato di celebrarsene la canonizzazione. Or dopo avere tutti
lungamente ascoltati, comandammo che fosse nella basilica del Bealo Pietro,
principe degli Apostoli, decentemente apparecchiato e decorato un pulpito, sul quale
oggi alla presenza del clero e del popolo, dopo tenuto sermone della vita e dei
miracoli di questa vergine, celebrata la messa solenne e fatte le consuete cerimonie
secondo il rito, reputammo dover procedere alla canonizzazione di Caterina in forza
di queste parole: Ad onore dell'onnipotente ed eterno Dio, Padre, Figlio e Spirito
Santo, ad esaltazione della fede cattolica ed aumento della Cristiana Religione;
coll'autorita di nostro Signor Gesu Cristo e de' beati Apostoli Pietro e Paolo, e colla
nostra, secondo l'avviso dei nostri fratelli, dichiariamo che Caterina da Siena,
vergine d'illustre e d'indelebile memoria, di cui il corpo riposa in Roma nella chiesa
dei Predicatori che dicesi della Minerva, € stata (poiché la cio meritato la virtu di lei
, cooperando la grazia divina ) da molto tempo ricevuta nella celeste Gerusalemme
nei cori delle beate vergini, e donata della corona di eterna gloria; e giudichiamo e
definiamo doversi essa venerare come santa in privato ed in pubblico, e
comandiamo che sia annoverata tra le sante vergini che venera la Chiesa romana:
stabilendo che se ne celebri la festivita per ciascun anno nella prima domenica del
mese di maggio, e che a lei si rendano gli onori che convengono alle altre beate
vergini. Oltre a ci0, a quanti si recheranno nella stessa festivita a visitare il sepolcro
di lei, rilasciamo misericordiosamente in perpetuo 7 anni ed altrettante quarantene
delle penitenze loro ingiunte, come si cosluma nella Chiesa. A nessuno a lunque
degli uomini sia lecito mettere in pezzi questa disposizione per cio che riguarda la di
chiarazione, la costituzione, il mandalo, lo statuto e la rilassazione, o contraddirvi
con temerario ardimento. Se alcuno presume di violare comecii essia queste pagine,
sappia pure che incorrera nell' indegnazione dell' Onniptente e de' beati apostoli
Pietro e Paolo. Dato in Roma, a San Pietro, | ' anno 1461 dell'incarnazione del
Signore, ai 29 di giugno , anno terzo del nostro pontificato%,

18CAPECELATRO, Alfonso. Storia di S. Caterina da Siena e del papato del suo tempo. Firenze: Barbera,
1856. p. 492-493.

Tradugdo: Estas e muitas outras coisas, tendo o veneravel nosso irméo bispo de Porto expostas na assembleia dos
cardeais e prelados, e afirmado que foram claramente provadas, sendo solicitados individualmente tanto os
cardeais como os prelados (dos quais muitos estiveram presentes) a manifestar sua opinido; pareceu por comum
acordo que Caterina era digna do Céu; e ndo houve nenhum que ndo aprovasse solenemente a celebragdo de sua
canonizacdo. Depois de ouvir todos longamente, ordenamos que na Basilica do Bem-aventurado Pedro, principe
dos Apdstolos, fosse adequadamente preparado e decorado um pulpito, sobre o qual hoje, na presenga do clero e
do povo, depois de um sermdo sobre a vida e os milagres desta virgem, celebrada a missa solene e feitas as
cerimonias costumeiras segundo o rito, reputamos dever proceder a canonizagao de Caterina com estas palavras:
Em honra do omnipotente e eterno Deus, Pai, Filho e Espirito Santo, para a exaltacdo da fé cat6lica e aumento da
Religido Cristd; com a autoridade de nosso Senhor Jesus Cristo e dos bem-aventurados Apostolos Pedro e Paulo,
e com a nossa, segundo o parecer de nossos irmaos, declaramos que Caterina de Siena, virgem de ilustre e
indelével memoria, cujo corpo repousa em Roma na igreja dos Pregadores, chamada da Minerva, foi (pois
mereceu isso pela sua virtude, cooperando com a graga divina) ha muito tempo recebida na Jerusalém celeste
entre os coros das bem-aventuradas virgens, e agraciada com a coroa da eterna gloria; e julgamos e definimos
gue deve ser venerada como santa, em privado e em publico, e ordenamos que seja incluida entre as santas
virgens veneradas pela Igreja romana; estabelecendo que sua festividade seja celebrada a cada ano no primeiro
domingo do més de maio, e que a ela sejam prestadas as honras que convém as outras bem-aventuradas
virgens [aqui o destaque dado & virgindidade]. Além disso, a todos aqueles que, na mesma festividade, forem
visitar seu sepulcro, concedemos misericordiosamente em perpétuo sete anos e outras tantas quarentenas das
peniténcias que lhes foram impostas, como é costume na Igreja. A ninguém, de modo algum, serd licito
desrespeitar esta disposi¢cdo no que diz respeito a declaragdo, constituicdo, mandato, estatuto e concessao, ou
contradizé-la com temerdria ousadia. Se alguém ousar violar estas paginas, saiba que incorrerd na indignacéo do
Onipotente e dos bem-aventurados apdstolos Pedro e Paulo. Dado em Roma, em S&o Pedro, no ano de 1461 da
Encarnacdo do Senhor, aos 29 dias de junho, no terceiro ano do nosso pontificado.



56

No trecho escolhido, vemos que o pontifice menciona o Consistorio Secreto
realizado por ele com os cardeais e prelados da curia romana, momento em que o Cardeal da
cidade de Porto apresentou um resumo da vida e das virtudes de Catarina. Infelizmente, a
documentacao produzida pelo cardeal e seus dois confrades que formam, de fato, o processo
de canonizacdo oficial, esta perdida. Contudo, Pio Il nos informa, por meio de sua bula, os
caminhos que foram tomados até chegar ao dia 29 de junho de 1461.

A época, ja largamente celebrada pela devocdo popular e tendo sido projetada
mesmo fora da peninsula Italica por meio da pena de Raimundo delle Vigne e Tommaso
Caffarini, a fama de Catarina chega ao préprio Papa. Ele, comovido com a vida de sua
conterranea, resolve dar inicio a uma investigacdo em torno de sua vida e virtudes. Para tanto,
trés cardeais foram nomeados, novos depoimentos foram colhidos e o Processo Castellano,
realizado em Veneza, revisitado. A conclusdo de todo esfor¢co € que Catarina seria enfim
elevada aos altares depois de uma longa espera: um intervalo de oitenta e um anos, em que a
igreja e toda a sociedade ocidental foi abalada por eventos, como a Guerra dos Cem Anos e 0
chamado Grande Cisma do Ocidente.

Desse modo, a Bula suscita uma importante questdo: quais requisitos eram
necessarios para se alcancar a santidade naquele momento? O documento papal, se por um
lado é ponto culminante de todo o processo de canonizagdo; por outro, € apenas um pequeno
elemento em meio a vasta obra hagiografica produzida. Ainda assim, a Bula marcou a
maneira como Catarina seria lembrada e celebrada oficialmente pela fé Catolica.

Consideremos, portanto, alguns aspectos. A Catarina apresentada a Igreja pelo Papa
Pio 1l é muito semelhante aquela descrita por Raimundo Delle Vigne na Legenda Maior: uma
menina que, desde os primeiros anos de vida, dedicou-se a uma vida intensa de oracao,
contemplacdo, ascetismo e caridade em nome de sua profunda devocéo a Cristo. Catarina era
0 que era justamente em funcédo de Cristo, como um canal de sua Gracga. O Papa destaca ainda
os esforcos conduzidos por Catarina em prol da igreja junto aos seus predecessores (Gregdrio
X1 e Urbano VI) como uma forma de reabilitacdo da atuacdo de Catarina em assuntos
temporais de sua época. Evidentemente que os milagres e eventos prodigiosos ndo podiam ser
deixados de lado: curas, apari¢des, exorcismos etc. Ainda assim, o Papa ndo mencionou em
sua bula uma realidade que ficasse explicita em toda a hagiografia, sobretudo na Legenda
Maior, a qual é o esforco dos hagiografos de construir uma Catarina em uma mulher que néo

apenas ama Jesus desde muito cedo, mas que o imita de uma forma muito intensa.



57

O Papa Pio Il também tentou retirar Catarina da esfera dos dominicanos, inclusive da
Osservanza, aproximando-a mais a sdo Bernardino de Siena em detrimento de S&o Pedro
Martir. Pio 1l também divergia quanto aos estigmas, que foram proibidos de serem

representados em imagens pelo Papa Sisto V. Segundo Otfried Krafft:

[...] for his political projects. These included the crusade against the Turks as well as
the enforcement of the ecclesiastical primacy of Rome in the fields of monastic
reform. For Pius, Catherine primarily was a protagonist of Christian Europe and not
a saint for the Dominicans, albeit her cult was mainly propagated by this order. As
Pius was one of the most outstanding humanist writers of his time, his interpretation
of St Catherine was to remain influential, too’.

A perspectiva trazida por Krafft identifica uma verdadeira disputa entre grupos e
projetos distintos em torno de uma santa: de um lado Roma; de outro, a Ordem Dominicana.
O santo em construcdo, portanto ja morto, desempenha um papel de passividade frente aos
seus hagiografos (aqueles que produzem suas memorias “oficiais”) e autoridades. No caso
especifico de Catarina, € importante também pensar na situacdo da Ordem Dominicana na
passagem do século XIV para o XV. Conhecemos os nomes daqueles frades que exerceram
protagonismo na propagacao da santidade de Catarina, mas €é preciso ampliar a lente, a fim de
entender melhor a Ordem Dominicana.

Conferindo a Catarina uma acdo ampliada sobre o Ocidente cristdo, o papa Pio Il
enfatiza a virgindade: Catarina Benincasa, santa, reconhecida oficialmente pela Igreja de
Roma, € associada a categoria das santas virgens e deve ser celebrada enquanto tal. O aspecto
da virgindade, da pureza, alcancada pela abstinéncia de qualquer atividade sexual € central em
relacdo a santidade feminina, bem o sabemos. Entretanto, o documento suplanta todas as
demais caracteristicas de Catarina.

Ao longo de sua vida, ela teve alguns breves coléquios com a Virgem Maria, que a
teria acompanhado em momentos-chaves, tais como o matrimdnio entre Catarina e Jesus.
Ademais, Catarina foi largamente associada em sua hagiografia com a figura de Santa Maria

Madalena, para ela, exemplo de vida ascética e penitente ao longo de todo o periodo

107 KRAFFT, Otfried. Many Strategies and One Goal: The Difficult Road to the Canonization of Catherine of
Siena. IN: HAMBURGER, Jeffrey F.; SIGNORI, Gabriela (orgs). Catherine of Siena - The Creation of a
Cult. Turnhout: Brepols, 2013. p. 41.

Traducdo: [...] para seus projetos politicos. Estes incluiam a cruzada contra os turcos, bem como a imposi¢do da
primazia eclesiastica de Roma nos campos da reforma monastica. Para Pio, Catarina era principalmente uma
protagonista da Europa cristd e ndo uma santa para os dominicanos, embora seu culto fosse propagado
principalmente por esta ordem. Como Pio foi um dos escritores humanistas mais destacados de seu tempo, sua
interpretacdo de Santa Catarina também permaneceria influente.



58

medieval. Todavia, as capacidades intelectuais da jovem santa foram lancadas para ultimo
plano na canonizagéo de 1461.

Assim, apenas no século XX, Catarina receberia 0 reconhecimento por suas
habilidades ao ser intitulada doutora da Igreja. J& o espirito combativo, demonstrado nos
pontificados de Gregorio XI e Urbano VI, foi amenizado: Catarina teria trabalhado para a paz
e o fim dos conflitos. Enfim, podemos observar como caracteristicas marcantes da santidade
de Catarina 0s seguintes pontos: o ascetismo, a vida de oracdo, a virgindade, o dom de
profecia e, sobretudo, a capacidade de realizar milagres.

De acordo com André Vauchez, o século XIV apresentou um menor nimero de
pedidos e de canonizagOes efetuados, indicando uma mudanca neste ambito. A queda
registrada se deve, em parte, a maior duracdo dos procedimentos canbnicos, 0s quais se
estendiam por meses ou até anos. Desde o século XIIl, Roma passou a concentrar em suas
mé&os o primado do reconhecimento dos candidatos aos altares na esfera universal, reduzindo
a autonomia que os bispos gozavam em suas dioceses até entdo.

As etapas tornaram-se mais numerosas e custosas para 0S grupos que sustentavam a
causa: era preciso enviar a documentacao recolhida até Roma, que seria entdo analisada,
passaria pelo escrutinio dos cardeais e demais prelados responsaveis designados pelo papa,
por isso eram processos longos!®®. Paralelamente, eram comuns também interrupcdes devido a
morte do entdo Papa ou mesmo de eventos como o Cisma do Ocidente — que, no caso de
Catarina, foi um dos fatores responsaveis pelo longo periodo entre sua morte e canonizacéo.
Até chegar a Pio I, outros papas se depararam com o pedido relativo a Catarina apresentado
pelos dominicanos.

Especificamente sobre o século XIV, Vauchez apresenta um breve levantamento
sobre a situacdo apresentada anteriormente:

Le phénomene ne fit que s'amplifier au XIV siécle: deux des trois canonisations
effectuées par Jean XII concernent des saints pour lesqueles les enquétes avaient été
prescrites par Clément V, et sur les sept proés qu'il ordonna lui-méme, un seul
aboutit a une canonisation sous son regne: celui de S. Thomas d'Aquin (1318-1321),
dont la briéveté rappelle le succés rapide des fondateurs des Ordres Mendiants.

L'une de ces causes - celle de S. Yves - parvint au terme espéré sous Clément VI, en
1347. Les autres n'aboutirent pas, du moins a I'époque médiévale®.

108 VVAUCHEZ, André. La Sainteté en Occident aux derniers siécles du Moyean Age: d'aprés les procés de
canonisation et les documents hagiographiques. 2éme éd. Roma: Ecole francaise de Roma, 1988. p. 81.

109 Ibidem. p. 83.

Tradugdo: O fendmeno so se intensificou no século XIV: duas das trés canonizagdes feitas por Jodo XXII dizem
respeito a santos cujas investigacoes tinham sido prescritas por Clemente V, e dos sete processos que ele proprio
ordenou, apenas um resultou em canonizagdo durante seu reinado: o de S0 Tomas de Aquino (1318-1321), cuja
brevidade lembra o rapido sucesso dos fundadores das Ordens Mendicantes. Uma dessas causas - a de Sao Ivo



59

Consequentemente, 0 aumento na duragdo dos processos de canonizacdo levou a um
aumento do custo. A fase inicial, também chamada de fase curial, poderia ser encurtada se 0
postulante contasse com o apoio dos individuos certos. Nesse mesmo sentido, reafirma-se a
importancia do apoio de grandes personalidades as causas de canonizagao, pois ndo se tratava
apenas de comprovar a idoneidade desta ou daquela pessoa. Além disso, era preciso articular
diversos agentes em prol daquele projeto e torna-lo convincente para a Igreja. Por exemplo,
Frederico 11 e o Duque Alberto da Austria sio mencionados como apoiadores de Catarina
junto ao Vaticano na bula de canonizacdo.

O caminho até a santidade oficial é complexo, o imaginamos como um caminho
irregular, repleto de bifurcagdes e vielas. E preciso que, de alguma forma, o santo se encaixe
aos principais dilemas ndo necessariamente de sua época, mas sim do momento em que sua
canonizacdo esta sendo pleiteada. Qual é a Catarina que chegou aquela solene celebracdo de
29 de junho de 1461 em Roma? A experiéncia conservada pelos seus seguidores, passando
por toda a producdo literaria, pela investigacdo realizada em Veneza ja no século XV até
aquelas que foram iniciadas por determinacdo do Papa Pio Il sdo diferentes camadas e
possivelmente diferentes Catarinas.

A repeticdo nos procedimentos de inquiricdo, apuracdo de fatos, recolhimento de
provas e depoimentos constituia uma pratica intrinseca aos processos de canonizacdo na
Baixa ldade Média. Esses mecanismos ndo tinham apenas a funcdo de verificar a ortodoxia e
a vida do candidato a santidade, tampouco se limitavam a atestar a existéncia de uma devocao
local efetiva.

E possivel interpreta-los também como instrumentos fundamentais para a construgéo
e reconstrucdo da memoria sobre o individuo em questdo. Ao reiterar determinadas narrativas,
organizar relatos e validar testemunhos, o processo inquisitorial contribuia para moldar uma
imagem do santo que fosse funcional tanto a instituicdo eclesiastica quanto as comunidades

devocionais interessadas em sua canonizagao.

— chegou ao desfecho esperado sob Clemente VI, em 1347. As outras ndo foram concluidas, pelo menos na
época medieval.



60

Tabela 1 — Canonizac@es: séculos X1V e XV.

CANONIZACOES - SEC. XIV E XV

Santo Abertura do processo de canonizacio Canonizacéo
Pierre de Morrone (Celestino V) (+ 1296) 1305 1313
Tomas de Cantilupe (+1282) 1306 1320
Louis d'Anjou (+1297) 1307 1317
Tomas de Aquino (+1274) 1318 1323
Nicolas de Tolentino (+1305) 1325 1446
Yves Hélory (+1303) 1330 1347
Elzéar de Sabran (+1323) 1351 1369
Brigida da Suécia (+1373) 1375 1419
Jean de Bridlington (+1379) 1391 1401
Catarina de Siena (+1380) 1411/1416 1461
Sebald de Nuremberg (+1418) - 1425

Fonte: Adaptado de VAUCHEZ, André. La Sainteté en Occident aux derniers siécles du Moyean Age:
d'apreés les procés de canonisation et les documents hagiographiques. 2éme éd. Roma: Ecole francaise de
Roma, 1988. p. 299-300.

Os dados apresentados na Tabela 1 foram extraidos de uma tabela mais ampla
elaborada por André Vauchez, a qual inclui ndo apenas as canonizagdes efetivadas, mas
também os processos iniciados sem desfecho. A analise desses dados permite observar uma
transicdo simbdlica na natureza dos modelos de santidade reconhecidos ao longo desse
periodo. Se nos séculos anteriores predominavam bispos e monges, observa-se, entre 0S
canonizados aqui listados, uma crescente valorizacdo de leigos e de mulheres, especialmente
aqueles associados as ordens mendicantes.

Por exemplo, Pierre de Morrone (posteriormente Celestino V), Tomas de Cantilupe e
Louis d’Anjou representam a continuidade da santidade tradicional de bispos e papas. Por
outro lado, Tomas de Aquino, canonizado em 1323, simboliza a afirmagdo da santidade
intelectual dentro da Ordem dos Pregadores. Também se destacam figuras oriundas de ordens
mendicantes como Nicolas de Tolentino e Jean de Bridlington, ambos ligados aos
agostinianos.

O numero significativo de leigos canonizados é igualmente notavel. Yves Hélory e
Elzéar de Sabran, por exemplo, integravam a Ordem Terceira de S&o Francisco,
demonstrando a ampliagdo dos espacos de santidade para os ndo clérigos. Brigida da Suécia,
vilva e fundadora de uma nova ordem, representa um modelo de santidade feminina ativa e
institucionalizada. J& Sebald de Nuremberg, um eremita cuja canonizacdo se deu no seculo
XV, indica a permanéncia de modelos ascéticos mais antigos, mesmo em um contexto de
transformacoes eclesiasticas.

Catarina Benincasa (citada no quadro ja com o nome de Catarina de Siena) se insere

nesse quadro como uma figura singular. Leiga, pertencente ao ramo das Mantellatas, que néo



61

eram religiosas propriamente, mas apenas tuteladas pela Ordem Dominicana. Catarina
alcancou grande notoriedade por sua vida mistica, atuacdo politica e posterior canonizag&o.
Sua trajetoria sintetiza importantes caracteristicas da santidade do século XIV, como o
engajamento nas causas da Igreja e a vivéncia de uma espiritualidade intensa fora dos
claustros, o que reflete a crescente aceitacdo de modelos de santidade leiga e feminina.

E possivel observar, portanto, enquanto o0 processo de canonizagdo foi
progressivamente centralizado em Roma e submetido a um aparato burocratico mais rigoroso,
principalmente a partir do século XIV, os critérios de avaliacdo da santidade também se
tornaram mais complexos. Os milagres, outrora elemento central e suficiente para a
legitimagéo do culto, passaram a ser considerados insuficientes. A comprovagdo de virtudes
heroicas — como a fé, a caridade, a humildade e a obediéncia — ganhou centralidade nos
dossiés apresentados a Curia Romana. Tal mudanca corresponde a tentativa da Igreja de
exercer maior controle sobre a producdo e a difuséo do culto aos santos, regulando ndo apenas
a sua dimensdo devocional, mas também seu uso politico e institucional. Assim, o
reconhecimento da santidade tornou-se, além de um fenémeno religioso, uma operacao
discursiva e politica, cuidadosamente articulada pelas instituicdes eclesiasticas e seus agentes.

Até o final do século XIlII, os textos hagiograficos concentravam-se prioritariamente
na descricdo de milagres, especialmente aqueles realizados ap6s a morte dos santos. A
atuacdo sobrenatural no pds-morte, geralmente associada ao timulo ou as reliquias, era o
principal critério de confirmacdo da santidade e de legitimacdo do culto. Contudo, a partir do
século X1V, observa-se uma mudanga significativa na estrutura dos processos de canonizagéo
e na forma como os santos eram representados. Gradualmente, a énfase nos milagres cedeu

espaco a valorizacdo da vida terrena dos candidatos. Segundo André Vauchez:

Ainsi la fonction thaumaturgique des serviteurs de Dieu n’est pas directement mise
en cause mais on la refoule parmi leurs attributs posthumes. L’évolution méme de la
structure et du contenu des enquétes entre le début du Xllle et la fin du XVe siecle
traduit une tendance trés nette a valoriser la vie des saints aux dépens de leurs
miracles: le nombre des articles consacrés a leurs vertus, celui des témoins appelés a
déposer sur ce point, la nature de plus en plus spirituelle des miracula in vita, tout
cela contribue a faire de leur existence terrestre le nceud de leur perfection!?.

110 Ibidem. p. 627.

Traducdo: Assim, a funcdo taumaturgica dos servos de Deus ndo é diretamente questionada, mas é reprimida
entre seus atributos péstumos. A prépria evolucdo da estrutura e do conteldo das investigacdes entre o inicio do
século XIIl e o final do século XV revela uma tendéncia muito clara de valorizar a vida dos santos em
detrimento de seus milagres: o nimero de artigos dedicados as suas virtudes, o nimero de testemunhas chamadas
a depor sobre esse ponto, a natureza cada vez mais espiritual dos miracula in vita — tudo isso contribui para
fazer de sua existéncia terrena o cerne de sua perfeicéo.



62

Esse deslocamento demonstra uma nova sensibilidade quanto aos critérios de
santidade. Embora os milagres ndo tenham perdido completamente sua importancia, passaram
a ser considerados insuficientes para fundamentar, por si s6s, um processo de canonizacdo. Os
inquisidores eclesiasticos comecaram a demandar provas mais substanciais das virtudes
heroicas vividas em conformidade com os valores cristios — tais como humildade,
obediéncia, caridade e fé inabalavel — além de relatos de milagres mais espiritualizados,
associados diretamente a conduta e as a¢fes do individuo em vida.

Essa inflexdo representa o oposto do modelo prevalente na Alta Idade Média, na qual
a eficacia do santo no pds-morte era central e o culto se construia, sobretudo, a partir dos
sinais ocorridos junto ao timulo ou atribuidos as suas reliquias. No século X1V, a medida que
0 processo de canonizacdo se tornava mais institucionalizado, centralizado em Roma e
formalmente estruturado, os elementos biograficos ganharam relevancia crescente. Os
processos tornaram-se mais detalhados e exigentes, o que contribuiu para a diminui¢do no
namero de canonizages, isso somado a uma série de crises internas, notadamente o Grande
Cisma do Ocidente, vividas pela Igreja.

Durante o Cisma, a autoridade papal foi contestada e, em certos momentos,
chegaram a coexistir até trés papas distintos, dividindo a Cristandade entre diferentes
obediéncias. Nesse contexto de instabilidade e fragmentacdo institucional, a Curia Romana
passou a exercer um controle mais rigoroso sobre os processos de canonizagdo, o que levou
ao prolongamento dos tramites e ao indeferimento de diversos pedidos. Como consequéncia,
consolidou-se o que Vauchez define como a existéncia de dois niveis de devocdo: de um lado,
0s poucos cultos oficialmente reconhecidos e aprovados por Roma; de outro, uma vasta rede
de devocGes locais, muitas vezes, alheias a chancela papal, mas profundamente enraizadas no
tecido social e religioso das comunidades.

O caso de Catarina de Siena se insere nesse cenario. A abertura do processo
inquisitorial em Veneza, por iniciativa do bispo Francesco Bembo, da diocese de Castello,
ocorreu nao pela acdo de autoridades romanas, mas devido a grande popularidade de Catarina
entre os fiéis daquela cidade. O fato de que a santa jamais estivera em Veneza e, ainda assim,
ali se consolidara um forte ndcleo devocional em torno de sua figura, é um indicativo da
eficacia dos mecanismos de difusdo do culto: circulagcdo de escritos, reliquias e imagens
contribuiram decisivamente para o enraizamento dessa devocdo em contextos urbanos

diversos.



63

Esse fendbmeno inscreve-se no que Vauchez descreve como a formacgdo de uma

santidade local ou urbana:

Sous I’influence des premiers, les fideles prirent gott au culte des saints et en firent
en quelque sorte leur domaine propre. Aussi eurent-ils tendance a multiplier de
préférence les dévotions s’adressant a des saints proches d’eux dans 1’espace et dans
le temps. Aux XIVe et XVe siccles, le mouvement s’amplifie et s’é¢tend a
I’ensemble des communautés: la plus petite ville, bient6t le moindre village, veulent
avoir un saint patron qui leur soit propre!?,

No contexto italiano, marcado pela autonomia das cidades-estados e por intensas
rivalidades locais, a promoc¢do de santos patronos assumiu um papel politico e identitario.
Cidades como Assis, Florenca ou Padua foram particularmente ativas na institucionaliza¢do
de cultos locais. No entanto, o caso de Siena revela uma dindmica peculiar. Apesar de
Catarina ter nascido na cidade, o reconhecimento oficial de sua santidade pela elite politica
sienense foi tardio e hesitante. Ao contrario do que ocorreu com sdao Bernardino de Siena, cuja
imagem foi prontamente adotada pela cidade como simbolo de identidade civica e espiritual,
Catarina encontrou resisténcia durante sua vida publica.

Essa resisténcia pode ser explicada, em parte, pelas relacdes conflituosas que
manteve com diversos grupos de poder locais. Sua circulacdo entre faccdes rivais e,
especialmente, sua proximidade com a familia Salimbeni — membros da nobreza local que em
diversas ocasifes promoveram golpes para chegar ao poder — geraram desconfianca e
hostilidade, sobretudo, nos momentos em que 0s governantes eram de outros grupos sociais,
como a burguesia, por exemplo.

A adesdo oficial de Siena a santidade de Catarina, consolidada pouco antes de sua
canonizagcdo em 1461, ilustra como diferentes atores sociais, institucionais e religiosos
participaram, em momentos distintos, da construcdo de sua imagem sagrada. O apoio do
governo da cidade, manifestado por meio de gestos publicos como a trasladacédo de sua cabeca
para a Basilica de S&o Domingos — cerimdnia que contou com ampla participacao popular e
intensa mobilizacdo civica — revela o quanto sua figura passou a ser apropriada como

simbolo identitario e espiritual da comunidade senense.

111 Ibidem. p. 174.

Traducdo: Sob a influéncia dos primeiros, os fiéis passaram a apreciar o culto aos santos e, de certa forma,
fizeram dele seu préprio dominio. Assim, tiveram a tendéncia de multiplicar, preferencialmente, as devog¢des
dirigidas a santos proximos a eles no espaco e no tempo. Nos séculos X1V e XV, o movimento se intensifica e se
estende a todas as comunidades: a menor cidade, e logo a menor vila, quer ter um santo padroeiro que lhes seja
proprio.



64

Essas manifestacdes, no entanto, sdo apenas fragmentos de um processo mais amplo
e articulado, no qual intervencdes de natureza politica, religiosa e literéria convergiram para a
consolidacdo do culto a Catarina. As perguntas que emergem desse panorama — quais foram
as outras pecas deste mosaico? Quem as reuniu? Com que objetivos? — conduzem
inevitavelmente a analise dos textos que narraram sua vida e milagres.

A construcdo da santidade de Catarina de Siena no final da Idade Média ndo pode ser
compreendida como resultado de um dnico vetor de agdo, mas Sim COMO UM Processo
complexo, multivocal e continuo. A adesdo oficial da cidade de Siena (mesmo que
tardiamente), a devocdo popular em outras regides da Peninsula Italica, os esforcos
institucionais dos dominicanos e a centralizacdo progressiva dos processos de canonizagdo em
Roma compuseram um cenario, no qual sua imagem foi sendo cuidadosamente elaborada,
promovida e difundida.

Neste capitulo, buscamos compreender como o reconhecimento de Catarina como
santa foi gradualmente sedimentado por meio de praticas liturgicas, intervencdes politicas e,
sobretudo, narrativas hagiogréaficas. A santidade aqui analisada ndo emerge apenas de atos de
fé ou de experiéncias misticas isoladas, mas é fruto de uma dindmica histérica de producdo de
sentido, de afirmacdo de modelos espirituais e de legitimacdo por meio de discursos
especificos.

A partir das reflexfes aqui desenvolvidas, o capitulo seguinte terd como foco central
a andlise das principais fontes textuais que contribuiram para a construcao e consolidagdo da
memoria de Catarina de Siena. Tais fontes, produzidas por autores vinculados a Ordem
Dominicana ou préximos ao seu circulo mais imediato, ndo apenas documentam episédios de
sua vida, mas desempenham papel ativo na formulagéo de sua imagem como santa.

Obras como a Legenda Maior, a Legenda Menor, o Suplemento a Legenda, o
Processo Castellano e o Miracoli serdo abordadas, levando em conta suas especificidades de
composicdo, 0s contextos historicos e institucionais que motivaram sua producdo, bem como
as intencgdes por tras delas. Acreditamos que, ao mapear as multiplas representacdes da santa
que emergem dessas fontes e confronta-las com os interesses de seus autores e instituicoes
promotoras, serd possivel identificar as estratégias discursivas utilizadas para legitimar sua

santidade, conferir-lhe autoridade e integrar sua memoria as estruturas eclesiasticas vigentes.



65

CAPITULO 2 — ENTRE LEGENDAS MAIORES E MENORES: AS VIDAS DE
CATARINA BENINCASA

No trecho a seguir, podemos perceber uma reflexdo comumente presente nos
manuais de Teoria da Histdria: a relacdo entre o historiador e as fontes, e os desafios de

interpretacdo que ela impde. Nas palavras de Carr:

[...] quero, porém, levar a histéria mais além. Deixemos de lado Bernhard e Sutton e
reconhecamos que podemaos, se quisermos, consultar os documentos auténticos que
alguém que teve um papel importante na histéria recente. O que nos dizem estes
documentos? Entre outras coisas, contém registros de algumas centenas de
conversas de Stresemann com o embaixador soviético em Berlim e de uma vintena
ou mais com Chicherin. Estes registros tém uma caracteristica em comum. Eles
descrevem Stresemann como tendo a parte do ledo nas conversas, e revelam seus
argumentos como invariavelmente bem colocados e convincentes, enquanto os de
seu interlocutor sdo na maioria estreitos, confusos e ndo muito convincentes. Esta é
uma caracteristica familiar de todos os registros de conversa¢Ges diplomaticas. Os
documentos ndo nos contam o0 que aconteceu, mas somente o que Stresemann
pensou que aconteceu, ou 0 que ele queria que outros pensassem, ou talvez o que ele
préprio queria pensar que tivesse acontecido. Ndo foi Sutton nem Bernhard, mas o
préprio Stresemann, quem comegou o0 processo de sele¢do. Se nds tivéssemos,
digamos, os registros de Chicherin destas mesmas conversas, assim mesmo
apreenderiamos dela o que Chicherin pensou, e o que realmente aconteceu teria de
ser reconstruido na mente do historiador. Naturalmente, os fatos e os documentos
sdo essenciais ao historiador. Mas que néo se tornem fetiches'?,

Embora Edward Hallet Carr utilize, em sua analise, exemplos oriundos da
documentacao diplomatica, sua reflexdo aplica-se igualmente as fontes hagiograficas, e, de
fato, a qualquer documento que venha a ser utilizado em um trabalho histérico. Diante de uma
fonte, o historiador se depara com multiplas camadas de leitura: o que o texto diz, o que o
autor pretendia dizer, e 0 que as tensdes sociais e politicas subjacentes podem revelar por
meio de lacunas, escolhas narrativas e siléncios. As fontes ndo falam por si, elas exigem
mediacdo, andlise, reconstrucéo.

A provocacdo de Carr, longe de enfraquecer o valor dos documentos, convida a
consciéncia critica sobre os limites e as mediacdes envolvidos em qualquer uso de fontes. No
caso das fontes hagiograficas, isso se torna ainda mais evidente. Construidas com uma
intencionalidade exemplar e moldadas por convencgdes narrativas, tais fontes exigem do
historiador um olhar atento tanto aos seus contetidos quanto as suas estruturas internas, ao seu

contexto de producdo e as suas finalidades.

112 CARR, Edward Hallet. Que é Historia? Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1982. p. 54.



66

No caso dos relatos sobre a vida de Catarina de Siena, seus autores eram homens,
clérigos, que inicialmente escreveram em Latim — de acordo com as normas reinantes naquela
sociedade — e, mais tarde, produziram versdes reduzidas, em vernaculo, para um publico mais
amplo. Ao confeccionar a Santa Catarina por meio destes textos hagiograficos, foram
selecionados para recorte um grupo de caracteristicas e em seu lugar costuraram-se tantas
outras; um suposto milagre recebeu colora¢do mais vivida, enquanto outros quase se perderam
em tons de cinza; alguns autores quiseram lancar luz sobre a diligéncia escrituraria da
candidata aos altares, outros a puseram enquanto simples canal que se dobrava passivamente
para que a acao de Deus operasse.

Sobre este processo criativo, poderiamos repetir a mesma pergunta feita por Jacques
Le Goff em sua biografia sobre o rei Luis IX (em nosso caso, com as devidas adaptac@es), a
qual ficaria da seguinte forma: onde esta a verdadeira Catarina? Talvez nunca a encontremos.
E nem é nosso objetivo encontra-la. Assim como no caso de Luis IX, os vestigios que temos
sobre Catarina sdo muitas vezes incertos: seja porque se inserem no género literario
hagiografico, mais preocupado em produzir exemplos do que necessariamente relatar a
“verdade”; ou ainda porque cada uma das empreitadas em prol da producdo/divulgacdo da
devocdo a Catarina Benincasa estd também impregnada de interesses individuais e coletivos,
especialmente a propria Ordem Dominicanal®®,

Pressupomos que ndo existe uma Catarina de Siena, a verdadeira, mas existem
varias: a que é celebrada em 29 de abril; aquela que os dominicanos quiseram transmitir; a
gue se insinua por entre relatos e escritos de sua propria autoria; outra que prega, interpreta as
Escrituras, da bencdos e age com autoridade; uma que muito se assemelha a Jesus Cristo nos
Evangelhos, partilhando milagrosamente o pdo, acalmando as tempestades e sofrendo as dores
da Paixdo. Enfim, sdo muitas possibilidades e camadas existentes em torno de Catarina e
muito certamente esta tese ndo dara conta de explorar todas elas.

Em nosso caso especifico, a Catarina que temos para investigar, decompor e
recompor € esta transmitida pela visdo dos frades dominicanos que decidiram como sua vida
deveria ser conhecida na posteridade objetivando também, é claro, o sucesso de sua
canonizacdo. A Unica excecdo que foge a este ambiente institucional normativo da Ordem
Dominicana e da Igreja € um relato andnimo que foi produzido quando ela ainda estava viva e
em visita a Florenca. Desse modo, considerar mais cuidadosamente cada uma das

biografias/vitas que integram nosso universo de fontes, sua estrutura, composi¢do, bem como

113 e Goff. p. 281.



67

investigar seus respectivos autores e objetivos auxilia na busca por elucidar as ferramentas
empregadas processo de fabricacdo da Catarina santa.

Como este capitulo tem por objetivo apresentar as caracteristicas gerais das
principais fontes utilizadas na pesquisa, mostra-se igualmente oportuno justificar a escolha
das edi¢des especificas adotadas antes de apresenta-las. Essa justificativa abrange ndo apenas
os textos hagiograficos, mas também as fontes consideradas secundérias, como as Cartas e O
Dialogo de Santa Catarina de Siena.

A edicdo brasileira das Cartas completas de Santa Catarina foi traduzida por Frei
Jodo Alves Basilio, a partir da versdo italiana organizada por Piero Misciatelli, publicada
originalmente em 1913. Apesar de contar com poucas notas de rodapé, a traducdo busca
fidelidade ao sentido original dos textos, adaptando-os com clareza ao portugués
contemporaneo. Uma vantagem adicional da edicéo é sua organizacdo didatica, que facilita o
manuseio e a consulta as epistolas. Ao final do volume, hd um indice remissivo que relaciona
os destinatarios e os temas tratados, recurso valioso para a navegacdo tematica. Cada carta é
precedida por um titulo sugestivo e, em alguns casos, acompanhada por breves notas que
ajudam a contextualizar historicamente os escritos.

A escolha desta edicdo em lingua portuguesa justifica-se ndo apenas pela
familiaridade desenvolvida desde o mestrado, mas também pela acessibilidade e pela clareza
editorial e a mesma justificativa pode ser atribuida a edi¢cdo em portugués O Dialogo, obra
traduzida pelo mesmo frei Basilio. Ademais, a consulta pode ser enriquecida com a leitura das
cartas em italiano disponiveis no site do Centro Internazionale di Studi Cateriniani, na versao
critica organizada e traduzida por Antonio Volpato — renomado especialista nos escritos
catenarianos. Essa possibilidade de confronto entre tradugGes e originais permite maior rigor
analitico e precisdo interpretativa na pesquisa.

Em relacdo as obras de autoria de Tommaso Caffarini, a Legenda Menor e o
Suplemento, nos utilizamos duas edi¢des datadas entre os séculos XVIII e XIX. A obra
Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli foi publicada em 1868
pela edicdo de Gaetano Romagnoli e pode ser considerada uma compilagdo de fontes
hagiograficas sobre Catarina Benincasa. A obra foi organizada por Francesco Grottanelli e
rene ndo apenas a Legenda Menor, atribuida a Tommaso Caffarini e publicada
originialmente em italiano, como também algumas cartas dos seguidores de Catarina
destinadas a ela. As cartas passivas de Catarina, ou seja, aquelas que ela recebeu estdo

dispersas e sdo raras de se encontrar.



68

Por tais razdes a inclusdo das cartas dos discipulos proporciona uma visdo mais
ampla sobre a rede de contatos de Catarina e a relacdo estabelecida entre eles. A escolha desta
edicdo se justifica pelas fontes agregadas a Legenda Menor e pela data de publicacédo, pois,
em vista de ser mais antiga, preserva melhor os tragos da escrita original. J4 em relacdo a Vita
di s. Caterina da Siena scritta da um divoto dela medesima con il Supplemento ala vulgata
Leggenda di detta Santa, a obra traz o Suplemento a Legenda, escrita por Caffarini, em uma
traducéo feita a partir do Latim. A edi¢do traz um prefacio e um prélogo escrito pelo proprio
Tommaso Caffarini em que ele apresenta a motivacao de ter escrito uma complementacédo a
Legenda, e ainda traz informacdes biogréaficas sobre a vida de Catarina. Por fim, destacamos
que a edicdo € riquissima em notas para cada parte do Suplemento, as quais sdo chamadas de
Trattatos. Ambas as obras mencionadas também estdo disponiveis digitalmente no site do
Centro di Studi Cateriniani, fato que torna ainda mais vantajosa sua utilizacéo.

No que se refere a obra Il Processo Castellano, edicdo publicada em Florenga pela
editora Nerbini em 2009, optamos por utiliza-la nesta tese por se tratar de uma traducéo
altamente prestigiada, realizada pelos frades dominicanos Tito S. Centi e Angelo Belloni.
Ambos também foram responsaveis pela organizacdo do texto original em latim, o que
confere ainda mais autoridade a versdo italiana. Além disso, as notas de rodapé e o0s
comentarios presentes ao longo da edi¢do sdo de grande auxilio, pois estabelecem relacGes
intertextuais com toda a producdo hagiografica relativa a Santa Catarina de Siena, com
destaque para a Legenda Maior, enriquecendo a leitura e a andlise critica dos testemunhos.

Destacamos ainda a edicdo em lingua espanhola da Legenda Maior de Santa
Catarina, disponivel gratuitamente na Biblioteca Digital Miguel de Cervantes. Embora se
trate da principal fonte hagiografica sobre a santa, ndo foi possivel localizar uma edicao fisica
em italiano, tanto pela escassez de exemplares quanto pelos altos custos de aquisi¢do. Diante
dessas limitacdes, a edicdo espanhola, intitulada Vida de Santa Catalina de Siena e publicada
em Buenos Aires em 1947, supriu de modo eficaz as necessidades desta pesquisa. Por se tratar
de uma traducdo clara e acessivel, ela se mostrou Util ndo apenas como base textual, mas
também como recurso de comparacdo com outras versdes, especialmente na analise de
elementos narrativos e teoldgicos da obra.

Concluindo este item, & imprescindivel mencionar a coletanea de fontes sobre
mulheres leigas dominicanas — entre elas, Catarina Benincasa — organizada por Maiju
Lehmijoki-Gardner, intitulada Dominican Penitent Women e publicada em lingua inglesa

como parte da renomada colecdo The Classics of Western Spirituality. Esta obra representa o



69

meio mais acessivel para se consultar o Miracoli, um texto breve, porém valioso, escrito ainda
em vida de Catarina, por ocasido de sua visita a Florenca em 1374. Além do Miracoli,
Lehmijoki-Gardner, reconhecida como uma das maiores especialistas no estudo do
movimento leigo dominicano, retne diversos outros textos fundamentais, como trechos da
Regra da Ordem Terceira, de Sd0 Domingos, e as Vitas, de outras mulheres santas que, a
semelhanca de Catarina, marcaram a espiritualidade medieval. A introducdo da autora, a qual
analisa 0 contexto espiritual e devocional dos séculos XIV e XV, constitui por si s6 uma
valiosa contribuicdo para qualquer estudioso do tema. Quando somada as notas criticas e
explicativas que permeiam toda a obra, essa introducéo reforca o carater essencial do volume

para os estudos sobre Catarina Benincasa e o universo das mulheres penitentes dominicanas.

2.1. A Legenda Maior

A Dbase de sustentacdo da campanha de santidade de Catarina Benincasa foi a
Legenda Maior escrita por Raimundo delle Vigne, cuja posicdo junto a metade da Ordem
Dominicana que mantinha obediéncia aos sucessores do Papa Urbano VI, foi oportuna para o
inicio da difusdo do culto de Catarina pela Peninsula Italica e mesmo além?4,

Um evento marcante foi a chegada da cabeca de Catarina a Siena, trazida de Roma, a
fim de ficar exposta na sacristia do convento dominicano da cidade. Podemos configurar este
evento, que certamente movimentou a cidade, como um gesto que continha tragos da famosa
cerimobnia de traslado, isto ¢, momento em que o corpo dos santos era retirado de uma
sepultura comum para ser posto em outra de maior destaque e suntuosidade. Os governantes

de Siena foram grandes criticos das andancas e relacionamentos de sua ilustre cidadd. As

114 Durante o periodo do Grande Cisma, ndo s6 o Papado, mas também todas as ordens religiosas foram de
alguma forma envolvidas. O cisma criado na Igreja teve inevitavelmente suas repercussGes na Ordem dos
Pregadores, como em todas as Ordens. A ideia de eleger um Geral para as provincias sujeitas a Urbano VI foi
imediatamente considerada. A partir do ano de 1379, quando a atitude de Mestre Elias ndo estava mais em
divida, essa questdo foi resolvida na Corte Romana. Mestre Elias, de fato, ndo se contentou, por sua vez, em
aderir a Clemente VII: tornou-se seu defensor; procurou estender sua obediéncia. N6s o encontramos em
Barcelona, por volta do dia de Sdo Miguel (1379), como companheiro do Cardeal Pierre de Lune, legado de
Clemente VIl em Aragdo. O objetivo era persuadir o Rei Pedro IV a tomar o partido deste pontifice. Urbano VI,
portanto, ndo tinha ddvidas possiveis sobre os sentimentos de Mestre Elias: ele era um adversario militante.
Nessas condicdes, um Capitulo Geral urbanista era necessario. [...] O Capitulo Geral foi convocado a Bolonha,
perto do timulo do santo Patriarca, para as celebracfes de Pentecostes do ano 1380. Mestre Elie respondeu
imediatamente a este ataque direto, convocando outro Capitulo em Lausanne. Houve, portanto, em 1380, dois
Capitulos gerais.

MORTIER, R. P. Histoire de Maitres Généraux de I'Ordre des Freres Précheurs. Paris: Alphonse Picard et
fils, 1907. p. 491-492



70

cartas recebidas por ela dos governantes sustentam este fato. Acreditamos que Catarina ndo
usufruiu dos privilégios de uma santidade civica, ndo contou desde cedo com o apoio de sua
cidade natal, ao contrario de outras figuras como Bernardino de Siena, que viveu anos mais
tarde. Em carta a Pedro Salvi, um de seus amigos, Catarina exprime seu descontentamento
com os boatos a respeito de sua proximidade com os Salimbeni. O governo de Siena temia
que Catarina acabasse favorecendo essa familia que, tantas vezes, tivera parte no jogo politico

da cidade.

Ora vi dichiaro se volonta & di Dio che io stia: e dico che avendo io grandissimo
desiderio di tornare per timore di non offendere Dio nel mio stare, per tante
mormorazioni e suspetti quanti di me e preso e del padre mio frate Ramondo [...]
Grande vergogna si fanno e’ cittadini da Siena, di credere o imaginare che noi stiamo
per fare i trattati ne le terre de' Salimbeni, o in veruno luogo del mondo: temono de'
servi di Dio, ma non temono degl'iniqui uomini*®,

A causa de Catarina foi longa e trabalhosa: sem o apoio da sua cidade e mesmo da
Igreja, que durante o Cisma Papal ndo se mostrou tdo interessada em sua fiel defensora do
passado. Os mecanismos empregados para promover a figura da santa foram varios, dentre
livros e pregacbes. Em 1385, Raimundo delle Vigne iniciou a escrita de sua obra que se
ficaria conhecida como Legenda Maior. Porém, devido a sua funcdo de Mestre Geral, a
conclusdo desta tarefa levou praticamente uma década. E destacado o empenho de fr.
Tommaso Caffarini, 0 maior dos promotores do culto a Catarina, em cobrar de Raimundo a

pronta da concluséo do texto. Algumas cartas de Caffarini a seu Mestre Geral mostram isso:

Hic est Reverendus Magister Ordinis et frater Ambrosius SAnsidonniis cum eo ex
parte Pape, una cum Magno Magistro de Rodi pro concordia totius Italia
componenda, propter quod fut longe et eri magis occupatus quam credidisset,
propter quod non potuit adhue dare tinem illi legende beate Matris*'6.

115 SIENA, Caterina de. Le lettere a cura di A. Volpato. IN: ; Opera Omnia: Testi e Concordanze.
Pistoia: Centro Riviste, 2002. p. 179-180.

Tradugdo: Ora, vos declaro se é vontade de Deus que eu fique: e digo que, tendo eu um grande desejo de voltar
por medo de ndo ofender a Deus ao ficar, por tantas murmuracfes e suspeitas que se tém de mim e do meu pai,
irmdo Ramondo [...] Grande vergonha causam os cidaddos de Siena, ao acreditar ou imaginar que estamos
fazendo tratados nas terras dos Salimbeni, ou em qualquer outro lugar do mundo: eles temem os servos de Deus,
mas ndo temem os homens impios.

116 Grottanelli. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli. Bologna: Gaetano
Romagnoli, 1868. p. 329-330.

Tradugdo: Aqui estd o Reverendo Mestre da Ordem e irm&o Ambrdsio Sansidoni, juntamente com ele, da parte
do Papa, junto com o Grande Mestre de Rodes, para compor a paz de toda a Italia, pelo que esteve longe e esteve
mais ocupado do que se teria imaginado, motivo pelo qual ainda ndo pode dedicar tempo & Legenda da bem-
aventurada Mae.



71

Raimundo, constantemente em viagem e envolvido com as delicadas questdes de um
mundo religiosos fracionado em duas partes, alegava ndo ter tempo de terminar. Apenas em
1395, aquilo que seria a Legenda Maior ficou pronta e Raimundo ainda naquele ano.

A Legenda Maior ¢ divida em trés partes. Na primeira parte, Raimundo apresenta um
relato dos primeiros anos de vida da juventude de Catarina. O relato se inicia enaltecendo a
figura dos pais, Jacomo e Lapa, como figuras inspiradoras que teriam contribuido largamente
para a santidade da filha. Comeco contraditério, uma vez que o proprio Raimundo diz o
contrario em trechos posteriores ao narrar 0os muitos conflitos entre Catarina e sua mae:
personagem que desempenha um verdadeiro antagonismo a santidade da filha, o tipico
obstaculo presente na vida de todos os santos (a comecar pelas vidas dos proprios martires no
inicio do Cristianismo).

Nas cartas € possivel também perceber a relacdo turbulenta que mantinha com a mae.
Lapa constantemente cobrava Catarina pelas suas auséncias cada vez mais frequentes e
prolongadas. De todo modo, parece ser intencdo do hagidgrafo sedimentar a ideia de um
caminho natural a santidade, predisposto na vida dos proprios pais. Nesse sentido, as
descricdes em torno de Jacomo sdo unanimes em todas as fontes: pai clemente e
compreensivo, libertou a filha das humilhac6es de se rebaixar até a condi¢do de criada da casa
— pena dada pela propria Lapa, como forma de dissuadir Catarina de seu voto de virgindade e
propositos mais radicais.

E também na primeira parte que o leitor tem contato com as experiéncias misticas
iniciais vividas por Catarina com apenas sete anos de idade, tais como quando teve a célebre
visdo do Cristo usando as roupas de Sumo Pontifice em cima do convento dos dominicanos
em Siena. Ali estdo cristalizados os principais elementos do apostolado de Catarina que
seriam revelados mais tarde. Raimundo situou, j& nos primeiros anos da infancia, o
envolvimento com as questdes da Igreja, a tutela dos dominicanos sobre a vida da jovem e seu
papel de enviada de Cristo. Nos primeiros capitulos, ja se antecipam os desdobramentos finais
da narrativa. Além disso, Catarina também é representada como precocemente madura e
responsavel. Raimundo afirma enfaticamente que Catarina ndo parecia ser uma criatura
comum, pois era fiel imitadora de S. Domingos e dos Padres do Deserto!'’. Ainda mais
importante é o fato de que Raimundo a coloca vivendo o papel de mestra e guia de discipulos

ainda em tenra idade: “El ejemplo de Catalina influia sobre otras nifitas de sua edad que se

117 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 13.



72

reunian para oir sus piadosos razonamientos e imitaban en cuanto ler era posible, suas devotas
practicas”18,

Séo diversos os milagres revelados nesta Primeira Parte, sdo eles: levitacbes escadas
acima, transportes instantaneos de um lugar a outro, visdes e até episodios que classificamos
como “milagres biblicos” devido as suas semelhancas com o0s eventos presentes nos
Evangelhos. Ainda em seu periodo de preparacdo para a vida publica, tal qual o préprio
Cristo, Catarina é vista em profundo estado de oracdo enquanto tinha em sua cabeca uma
pomba branca que logo desapareceu®'®. Podemos ai enquadrar dois elementos-chave da vida
publica de Jesus que séo descritos nos Evangelhos: os quarenta dias de Jesus no deserto e seu
batismo por Jodo Batista no rio Jorddo, quando, apos ter sido batizado a Santissima Trindade,
se manifesta (ai a figura da pomba representando o Espirito Santo) e externaliza sua relacao
com Jesus, o Filho, Segunda Pessoa da Santissima Trindade.

Catarina, de maneia semelhante, também se dedica a oracdo antes de deixar sua vida
eremitica conduzida na maior parte do tempo em um quarto na casa de seus pais e, para
completar, uma pomba pousa sobre sua cabeca. De fato, a infancia assume o carater de
prendncio daquilo que sera vivido posteriormente. Para Catarina, ndo ha outro caminho sendo
o0 da santidade. No texto € algo que estéd decidido desde muito cedo; além disso, acreditamos
também que ai se delineia parte do perfil que sera atribuido a Catarina enquanto seguidora e
literalmente imitadora de Jesus.

Na segunda parte € que Raimundo apresenta e justifica o envolvimento de Catarina
com as questdes do mundo. E o préprio Jesus quem a encoraja a sair e agir em seu nome. E
nesta parte se encontram os feitos portentosos da maturidade fisica e espiritual de Catarina:
peniténcias extenuantes, Eucaristia diaria, visdes e diversos milagres como, por exemplo, as
experiéncias com as doentes Palmerina, Teca e Andrea. E também aqui que encontramos as
experiéncias de profunda unido entre Catarina e Jesus, que em um dos episédios lhe diz:
“Bebe, hija, este liquido que fluye de mi costado: €l embriagard tu alma de dulzura y también
sumird en un mar de delicias tu cuerpo, que tanto has despreciado por amor a mi”*%, Além de

proporcionar-lhe o gozo mistico, de acordo com Raimundo, Jesus também concedeu a ela um

118 |bidem.

Tradugdo: O exemplo de Catarina influenciou outras meninas de sua idade que se reuniam para ouvir seu
raciocinio piedoso e imitavam, na medida do possivel, suas praticas devotas.

119 | bidem. p. 22.

120 |hidem. p. 76.

Tradugdo: Bebe, filha, este liquido que jorra do meu lado: ele intoxicara a tua alma de dogura e mergulhara
também o teu corpo, que tanto desprezate por amor a mim, num mar de delicias.



73

“super COrpo”: resistente a todos os elementos e capaz de prescindir dos alimentos. O
hagidgrafo relata:

Los favores y consolaciones celestiales inundaban de tal manera el alma de Catalina
que también redundaban sobre su cuerpo. Sus funciones vitales quedaron
modificadas en formas tan maravillosas que ya los alimentos dejaron de ser
necessarios y hasta su ingestion llegé a producirle intensos sufrimientos*??.

Ao final do capitulo V, ha uma informacao importante. Raimundo aponta que houve
oposicao por parte de alguns confrades em relagcdo ao seu intento de publicar uma obra sobre
a vida de Catarina. Pode ser um artificio retorico para dar ainda mais destaque aos esfor¢os na
elaboracdo da obra sobre a futura santa de Siena e pode estar também associada as praticas da
Igreja em relacdo aos santos, poi era preciso esperar pela morte para que se construisse a
memoria. Independentemente destes fatores, ja havia uma obra andnima sobre e ela, bem
como uma fama muito consolidada junto ao grupo de seus seguidores e demais individuos. A
Legenda Maior veio para coroar e legitimar os esforgcos que ja estavam sendo empreendidos
em prol da santidade de Catarina.

Raimundo também n&o seguiu o padrdo tradicional na escrita da vida de um santo a
risca: em vida se destacam as virtudes e, ap6s a morte, os milagres. A partir do capitulo VI, o
autor se dedica a enumerar uma série de milagres feitos por Catarina enquanto ainda estava
viva, estes milagres foram categorizados em grupos: (i) aqueles destinados a salvacdo das
almas (cap. VI); (ii) a cura (cap. VII); (iii) também os exorcismos realizados por ela (cap.
VI11); (iv) converses alcangadas por Catarina e que Raimundo classificou como fruto de seus
dons proféticos (cap. IX); (v) milagres envolvendo objetos e alimentos, como por exemplo, as
diversas multiplicacBes dos paes realizadas (cap. X); e (vi) milagres diante da Eucaristia e das
reliquias dos santos, nos quais 0 autor descreve os prodigios ocorridos quando da visita de
Catarina 4s reliquias de santa Inés Prioresa de Montepulciano (cap. X1)!?2,

E neste contexto que se encontra o relato da cura do proprio autor, frei Raimundo,

quando foi acometido pela peste negra em um surto em Siena.

Permanecié en aquel estado durante casi hora y media, cuando de pronto senti un
movimiento general en todos mis miembros. Entonces pensé que esto era un

121 Ibidem. p. 79.

Traducdo: Favores e consolagdes celestiais inundaram a alma de Catarina a tal ponto que também afetaram seu
corpo. Suas fungdes vitais foram modificadas de maneiras tdo maravilhosas que a comida deixou de ser
necessaria, e até mesmo comé-Ila Ihe causava intenso sofrimento.

122 A Legenda de Inés escrita por Raimundo pode ser consultada em: Acta Sanctorum Aprilis Tomus Il. Paris:
Palmé, 1866. p. 189-815.



74

preludio de los vomitos, como habia presenciado en muchas personas a quienes
habia visto morir de la epidemia. Pero estaba en un error. Me parecié como si algo
escapase de todas las extremidades de mi cuerpo con violento impulso y empecé a
sentir una mejoria que aumentaba por momentos. Antes de que Catalina hubiese
vuelto en si del éxtasis, ya habia recuperado yo el uso de mis facultades y estaba
completamente curado, a no ser por cierta debilidad que era una prueba de mi
enfermedad o un efecto de mi falta de fe. Catalina, conocedora de la gracia que
acababa de obtener de su divino esposo, volvié en si y se dispuso a prepararme
algin alimento. Cuando lo hube recibido de sus manos virginales, me ordend que
durmiese un poco. Obedeci, y cuando desperté, me encontré tan dispuesto para el
trabajo como si nada me hubiese ocurrido. Entonces ella me dijo: «-Ahora vayase a
salvar almas y dé gracias a Dios que le ha librado de este peligro». Yo retorné a mis
anteriores fatigas glorificando al Sefior que habia otorgarlo tal poder a su fiel
servidora'?®,

Curas da peste se repetiram vérias vezes, dentre clérigos e leigos. Além de
Raimundo, outros membros do grupo de Catarina também foram curados pelo toque de suas
“maos virginais”, conforme diz o trecho acima.

Por fim, a Terceira Parte da Legenda Maior é dedicada a cristalizar a imagem de
Catarina como santa, pois l& se encontram elementos que sdo determinantes para um santo: a
agonia dolorosa, marcada pela presenca de demonios que sem cessar a infligiam sofrimentos
inimagindveis — para Raimundo Catarina € digna de ser chamada martir, pois sofreu o
martirio no espirito na hora de sua morte e na carne em funcdo de sua ascese —, 0s milagres
ocorridos ap6s o0 sua morte e visdes de alguns admiradores que confirmavam sua entrada
gloriosa nos céus'?,

Nesta visdo, Catarina ndo é reconhecida logo a primeira vista, pois aparenta estar
mais jovem. Talvez ndo carregasse mais 0s sinais de suas extenuantes peniténcias e
debilidades fisicas de seus Gltimos dias. Muito mais do que isso, este € também um dos
numerosos trechos em que a vida de Catarina recebe tracos um tanto quanto biblicos. Neste
momento de sua glorificacdo nos céus, Catarina ndo é reconhecida, assim como Jesus também

ndo o foi em todas as suas aparicdes ap0s sua ressurreicao.

12 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 129-
130.

Traducdo: Permaneci nesse estado por quase uma hora e meia, quando de repente senti um movimento geral em
todos os meus membros. Entdo pensei que aquilo era um prelddio para o voémito, como havia visto em muitas
pessoas que morreram da epidemia. Mas estava enganado. Parecia como se algo escapasse de todos os membros
do meu corpo com um impulso violento, e comecei a sentir uma melhora que aumentava a cada momento. Antes
que Catarina tivesse saido do éxtase, eu ja havia recuperado o uso das minhas faculdades e estava
completamente curado, exceto por uma certa fraqueza, que era uma prova da minha doenca ou um efeito da
minha falta de fé. Catarina, conhecedora da graca que acabara de obter de seu divino esposo, voltou a si e se
disp6s a me preparar algum alimento. Quando o recebi de suas méos virginais, ela me ordenou que dormisse um
pouco. Obedeci, e quando acordei, me senti tdo disposto para o trabalho como se nada tivesse acontecido. Entao
ela me disse: “Agora va salvar almas e dé gragas a Deus que o livrou desse perigo”. Eu retornei as minhas
fadigas anteriores glorificando ao Senhor que havia concedido tal poder a sua fiel serva.

124 |bidem. p. 192-193.



75

No caso de Catarina, seria esta passagem uma alusdo a realidade do corpo glorioso
do Cristo ressuscitado? Portanto, uma referéncia a episodios biblicos? E possivel observar
esta hagiografia de inspiracdo biblica nas obras sobre Catarina — iniciando com a propria
Legenda Maior seguindo por todas as producdes literarias posteriores. A Legenda Maior €, de
fato, a grande referéncia para a escrita da santidade de Catarina, ndo s6 por ter sido elaborada
pelo Mestre Geral, mas por ser constantemente mencionada nas demais obras e parecer ter

sido considerada grande referéncia no assunto.

2.2 A Legenda Menor

A edicdo de 1868 da Legenda Menor, organizada por Fr. Grotanelli, na introducéo, ja
deixa clara aos leitores a origem da obra: trata-se de um resumo em lingua vernacula daquela
Legenda escrita por Raimundo delle Vigne. O autor da empreitada foi outro frade do circulo
dos devotos de Catarina, fr. Caffarini. Nas maos deste homem, a Legenda Menor foi o
primeiro dos esforcos mais concretos para a propagacdo da causa de santidade da virgem de
Siena. A obra é datada de 1405 e teve propagacdo muito bem sucedida. André Vauchez

aponta que:

La prima scritta in latino ma rapidamente tradotta in italiano, ebbe una diffusione
assai piu considerevole della Legenda maior, testo lungo e difficile di ui
sopravvivono oggi solo una quindicina di manoscritti e che fu poco tradotto in
volgare!?,

Objetivando atingir maior parte da populacdo, Caffarini elaborou uma versdo em
italiano e mais reduzida da vida de Catarina de Siena, isso a partir dagquela escrita por
Raimundo delle Vigne. E, por isso, essa versdo foi denominada Legenda Menor. A Legenda
Menor também se divide em trés partes. Na primeira parte, Caffarini aborda néo sé os pais de
Catarina, mas sua familia como um todo. Familia que parece ser inteiramente santa no pensar
e, sobretudo no falar. E curiosa a histéria narrada envolvendo o espanto de Boaventura, irma

de Catarina, ao ouvir o marido dizer palavras “desonetas”. Indignada, teria dito: “lo non sono

125 VVAUCHEZ, André. Caterina da Siena. Roma: Economica Laterza, 2015, p. 105.

Traducdo: Primeiramente escrita em latim, mas rapidamente traduzida para o italiano, teve uma difusdo muito
mais consideravel que a Legenda maior, um texto longo e dificil, do qual restam apenas quinze manuscritos e
que foi pouco traduzido para o vernaculo.



76

usa in casa del mio padre d'udire queste disonesta, onde sento grande pena d'udirle qui; e per
certo sappi che tosto me vedrai morta, se tu a queste miserie non poni remédio”?,

Sendo realmente uma versdo mais resumida da vida de Catarina, seus primeiros
prodigios ja aparecem no capitulo 1l e sdo as mesmas citadas em outras fontes: visdes de
Jesus, levitacdo e uma santidade de vida muito precoce, inspirada nos santos. Os lagcos com 0s
dominicanos recebem certo destaque ao descrever uma jovem Catarina que beijava o chdo que

havia sido pisado pelos frades?’

. Os eventos misticos protagonizados pro Catarina, somados a
seu rigor ascético de vida fizeram o Caffarini escrever de modo enfatico que: “[...] a questi
tempi no é trovata simile a lei, che tanta mirabile austerita cosi vertuosamente abbi conservata
la legge dell'eccelso Dio”1?8,

A proximidade com Deus residia no cumprimento sobremaneira dos mandamentos e
também em uma proximidade concreta com ele, pois Jesus, segundo os hagidgrafos, a visitava
e ensinava os mistérios da fé. E a Catarina mestra, entendedora da Teologia dos frades. Mas
podemos perguntar: até que ponto? Caffarini encontrou uma saida para justificar esta
afirmacdo, pois isso seria escandaloso e até mesmo herético naquele tempo. Para o autor,
Catarina até podia ensinar, mas como uma transmissdo direta daquilo que recebia de Jesus e
ndo fruto de sua prépria criatividade.

Bernard Macguinn expressa esta dindmica com o caso de Maria de Oignies, uma
mistica que viveu entre o fim do século XII e meados do XIII. Seu hagiégrafo foi um clérigo
chamado Tiago de Vitry. Ele apresenta Maria como uma mestra, mas situa tal aspecto como
uma extensao natural de vida repleta de eventos fantasticos, assim como no caso de Catarina
de Siena. Maria era “apresentada como um vivo liber experientiae”!?. Toda a vida era uma
pregacdo completa. Esses homens, seja Tiago ou Caffarini, até reconheceram em suas
biografadas certo protagonismo doutrinal, no entanto, ndo podiam explicita-lo.

Em suma, a primeira parte se encerra com o casamento espiritual de Catarina com
Jesus. Para Caffarini, este ¢ o ponto alto da vida de Catarina e também momento decisivo. E

semelhante ao ponto de conversdo na vida de tantos santos que, a partir de um dado evento,

126 CAFFARINI, Antonio. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli a cura di fr.
Grotanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli. p. 9.

Traducdo: N&o estou acostumado a ouvir essas coisas desonestas na casa do meu pai, por isso sinto muita dor ao
ouvi-las aqui; e sei com certeza que vocés logo me verdo morta, se ndo encontrarem um remédio para essas
misérias.

127 | bidem. p. 13.

128 |bidem. p. 21.

Tradugdo: [...] nestes tempos néo se encontrou ninguém semelhante a ela, que com tdo maravilhosa austeridade
preservou tdo virtuosamente a lei do Deus Altissimo.

129 MCGINN, Bernard. O florescimento da mistica: homens e mulheres da nova mistica: 1200-1350. S&o
Paulo: Paulus, 2017. p. 71.



77

mudam radicalmente e se tornam ativos em uma determina &rea. Apds estar casada com Jesus,
o seu “Divino esposo” (como é tratado pela propria Catarina em suas cartas e pelos
hagiografos) da a ela a ordem para sair em missdo. De acordo com Caffarini, neste ponto, ela
foi semelhante a Catarina de Alexandria, uma martir: pois, apos as tribulacées, veio a gléria
da parte do céu.

A segunda parte da conta de apresentar a acdo mais direta de Catarina na sociedade e
se abre de modo bem emblematico: “Ella & voce dello Sposo Celestiale!®”. Voz de certo
modo passiva, porque Caffarini também utiliza a logica presente nas Cartas de S. Paulo de
que Deus envia os fracos para confundir os fortes, identificando os fracos as mulheres. Os
milagres também se multiplicam nesta parte: de resisténcia aos elementos, passando por
milagres que sdo quase como repeticBes de episddios biblicos, nos quais ela é colocada em
paralelo a algum santo (tal como quando quis fazer caridade com um vizinho e, carregada de
muito peso, obteve o caminho facilitado para concretizar seu ato). Caffarini também néo deixa
de relatar aquelas trés curas mais tradicionais realizadas por Catarina na literatura
hagiografica: as que envolveram Cecca, Palmerina e Andrea. Ndo ha nenhuma novidade em
seu relato, ele segue fielmente a Legenda Maior de seu Mestre Geral, Raimundo. Do mesmo
modo, os jejuns prolongados recebem destaque na narrativa: Catarina chega a passar uma
Quaresma inteira sem comer absolutamente nada'®'. O Unico alimento recebido com
frequéncia por ela era a Eucaristia e todos estes momentos eram seguidos de experiéncias
misticas: ela sentia bons odores, imensa alegria a ponto de seu coracdo palpitar
freneticamente. Eram comuns os gritos, choros e gemidos que a tornaram a indesejavel
namero um de muitos padres. Comumente afastada do altar, Catarina recebeu a comunhdo em
muitas ocasides das méos do proprio Cristo.

Em meio a tantos relatos de éxtases, experiéncias misticas e revelacdes, Caffarini
insiste no fato de ndo haver palavras eficazes o suficiente para descrever os mistérios
revelados: “Unde manifestamente si debbe intendare, che essa vide et intese cose di Dio tanto
secrete e altre, che non sis possono intendare, né comunicare [...]*32”.

Tal dimensdo mistica da vida de Catarina é ainda ressaltada em um longo paragrafo

em que ela é comparada a mulher do texto biblico, o Cantico dos Canticos. O amor por Jesus

130 CAFFARINI, Antonio. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli a cura di fr.
Grotanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli. p. 43.

Traducdo: Ela é a voz do Noivo Celestial.

131 Ibidem. p. 67.

132 |bidem. p. 78.

Traducédo: De onde se deve entender claramente que ela viu e entendeu coisas de Deus tdo secretas e tdo outras
gue ndo podem ser compreendidas ou comunicadas.



78

seria tdo forte que continuamente caia enferma, cheia de dores e sofrimentos. Em um
episodio, o coracdo de Catarina teria se ferido e se fendido por ndo suportar a quantidade e a
violéncia do amor. Como forma de sustentacdo e justificativa, Caffarini faz referéncia a
pardébola contada por Jesus sobre o vinho novo em odre velho (Lc. 5, 33-39): “che quando
uno vino multo potentissimo si rinchiude in alcuno vasello, che per forza nol possa
conservare, s'apre il vasello per la potenzia del vino™!%,

No decorrer do capitulo VI, Caffarini parece gradualmente apresentar ao leitor as
experiéncias fantasticas vividas por Catarina em um grau crescente de complexidade, pois
como forma de encerramento, 0 autor menciona uma experiéncia de morte. A alma de
Catarina teria ficado quatro horas ausente de seu corpo®*. Passadas essas horas, a alma
retornou e isso trouxe grande desgosto a Catarina, que gostaria de ter ficado morta. Contudo,
como tinha uma missdo a desempenhar, Jesus ordenou que ela voltasse a vida. Como por
ocasido de seu casamento espiritual, Jesus é representado dando a ela a missdo apostolica

novamente:

lo ti fard andare dinanzi a'grandi Pontefici e retttori della Chiesa mia, e principi del
popolo Cristiano; accio che col mio usato costume et usanza lo confonda la superbia
del mondo, e di queilli che si reputano moltro grandi, co' l'umilta de miei servi, delle
meie spose, e da loro spregiati‘®,

Ao interpretar esse episddio, Caffarini apresenta onze conclusdes distintas: (1)
Catarina provou em si as dores da Paixao de Cristo; (2) neste periodo de tempo em que esteve
morta, Catarina viu as realidades do céu do inferno; (3) Jesus a alertou sobre o destino dos
que em vida o ofendem; (4) o motivo de seu retorno a vida foi para que, assim, ela salvasse
muitas almas; (5) pelo fato de Jesus ter dirigido a alma de Catarina as palavras citadas acima,
enviando-a em missdo, ela voltou a vida; (6) apds retornar ao corpo, Cataria foi acometida de
terriveis dores; (7) sempre que se lembrava deste episddio, ela chorava constantemente; (8) as
relevagdes provenientes de Deus ndo podem ser expressadas perfeitamente com o vocabulario

humano; (9) apds a experiéncia de morte, Catarina poderia suportar qualquer sofrimento; (10)

133 CAFFARINI, Antonio. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli a cura di fr.
Grotanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli. p 82.

Tradugdo: [...] que quando um vinho muito forte é colocado num recipiente que néo pode conservé-lo a forca, o
recipiente abre-se devido & for¢a do vinho.

134 Ibidem. p. 83.

135 Ibidem. p. 84.

Traducdo: Eu te farei comparecer diante dos grandes Pontifices e governantes da minha Igreja, e dos principes
do povo cristdo; para que, com 0 meu costume e modo habituais, seja confundido o orgulho do mundo e
daqueles que se consideram muito grandes, pela humildade dos meus servos, das minhas esposas (ou almas
consagradas a mim), e por aqueles que séo desprezados por eles.



79

ela amava todas as criaturas; (11) Catarina dizia que o proximo era sua grande fonte de alegria
e gloria.

Como parte desta decima primeira conclusao, o autor compara Catarina a um serafim
devido ao seu empenho continuo em prol do outro. Essa comparacdo ndo consta na Legenda
Maior e chama a atencdo pelo fato de que, ao fazer isso, é possivel supor que Caffarini queria
inserir Catarina na tradi¢do inaugurada por S. Francisco de Assis — figura a quem primeiro a
imagem angélica foi associada. Bernard McGuinn traca as nuances deste amplo debate
teoldgico medieval e destaca a figura de S. Boaventura:

Embora Boaventura ndo o diga tdo explicitamente no lItinerarium, é claro aqui e
alhures que, como Tomas Gallus, ele sustentou que havia realmente duas formas
relacionadas de contemplagdo mistica, uma principalmente intelectual (embora
suprarracional), representada pelo querubim, e um estdgio mais elevado, afetivo,
simbolizado no serafim crucificado que é Cristo. E esse Gltimo que ele geralmente
descreve como excessus mentis, e mais raramente como ecstasis**®.

Compreendemos que o serafim se desenvolve na narrativa franciscana, a partir do
relato da recepcdo dos estigmas feito por S. Francisco: retirado no monte Alverne, ele teria
visto Jesus crucificado com asas de serafim e, em seguida, recebeu todas as feridas da Paixao.
Tal fato, presente nas legendas de S. Francisco, foi debatido posteriormente pelos tedlogos.
Boaventura pontua dois niveis distintos de experiéncia mistica, sendo o segundo representado
pela figura do préprio Cristo. Tal discussdo, para além da hierarquia angélica, envolve
especialmente a relacdo entre 0 amor e 0 conhecimento na trajetéria do mistico rumo a sua
unido com Deus. Logo, a figura do Cristo crucificado seria utilizada por Boaventura para
melhor expressar este enorme amor do mistico, que confia intensamente em Deus.
Lembremos que Catarina também recebeu os estigmas da Paixao, e isso foi causa de querela
entre 0s mendicantes. Por conseguinte, a maneira como Caffarini se utiliza da figura do
serafim ndo pode passar despercebida.

Seguindo sua Legenda Menor, Caffarini dedica os capitulos VII, VIII, IX, X, Xl e
XIl a tratar dos milagres operados por Catarina, 0s quais também sdo citados por Raimundo
na Legenda Maior. Dentre tantas, sdo mencionadas: a salvacdo da alma do pai de Catarina; a
cura de Andrea (que, ao lado de Cecca e Palmerina, constituem as curas mais celebradas na
memoria cateriniana); a conversdo dos criminosos que, a caminho do patibulo, blasfemavam

contra Deus; a presenca de Catarina junto & decapitacdo de outro condenado, Niccolo di

1% MCGINN, Bernard. O florescimento da mistica: homens e mulheres da nova mistica (1200-1350). Séo
Paulo: Paulus, 2017. p. 174.



80

Toldo, que ndo s6 se converteu como também se tornou um forte admirador de Catarina; a
conversdo de Nanni de Ser Vani, um nobre que posteriormente doou a Catarina um castelo em
Belcaro; exorcismos realizados por Catarina; previsdes sobre o Grande Cisma do Ocidente e
uma purificacdo que seria operada no seio da lIgreja; diversos milagres eucaristicos;
multiplicacdes dos pées e do vinho (tratadas adiante, de modo especial, devido a semelhanca
com os atos de Jesus) e; por fim, 0s eventos fantasticos junto as reliquias de Sta. Inés.

Na Terceira Parte de sua obra, Caffarini vai além da associacdo entre Catarina e a

esposa do Cantico dos Canticos ao comparar a Legenda Menor ao livro biblico em si.

Chi & questa che sale dal diserto, che abonda di molte delizie e ricchezze, et €
appoggiata sopra el suo amato? Queste parole assai congruamente possono
convenire al nostro proposito di questa novella beata Caterina vergine, perd che
queste tre cose si possono manifestamente vedere intorno a questa vergine. E prima
I'eccelenzia singulare di tutte le virtu, quando con grande admirazione si dice: Chi é
questa? La seconda, vedendola piu leggiere che uno volato d'uccello, per abondanza
delle cose spirituali, quasi soggiogne: Che saglie dal diserto abbondando di molte
delizie. La terza, vedere el Signore unito a lei, per santo fervore et aderenzia
etternale, quando si conchiude: Sopra il suo diletto et amato®¥'.

Cada um dos trés elementos apontados por Caffarini esta relacionado a uma das trés
partes da Legenda. O terceiro aspecto (a total aderéncia/unido de Catarina a Jesus) €
demonstrado na terceira e Ultima parte da Legenda Menor. Nesta parte, o autor demonstra a
morte de Catarina e sua exaltacdo no Paraiso em funcdo de suas boas obras. Moribunda,
Catarina passa por um longo sofrimento até encontrar a morte, isso em funcdo dos demonios
gue a atormentam com palavras e torturas até o Gltimo momento.

Assim como Raimundo, Caffarini encampa a dimensdo martir de Catarina, afinal ela
teria sofrido o martirio na alma. Antes de morrer, Catarina teria feito uma longa oracao por
seus seguidores (a exemplo de Jesus, no Evangelho de Jodo), abencoou-os com o sinal da cruz
e, por fim, morreu. Caffarini destaca que a morte se deu no dia de S. Pedro Martir*3®, Na
hagiografia caterianiana, nota-se essa insisténcia em associd-la a S. Pedro Martir, um santo

muito popular e simbélico na Ordem Dominicana.

187 CAFFARINI, Antonio. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli a cura di fr.
Grotanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli. p. 147.

Traducdo: Quem € esta que sobe do deserto, repleta de muitas delicias e riquezas, e apoiada sobre o seu amado?
Essas palavras podem ser aplicadas de forma bastante apropriada ao nosso tema, a nova beata Catarina, virgem,
pois essas trés coisas podem ser claramente vistas a respeito dessa virgem. Primeiro, a exceléncia singular de
todas as virtudes, expressa com grande admirac¢do na pergunta: ‘Quem ¢é esta?” Em segundo lugar, ao vé-la mais
leve que o voo de um passaro, por causa da abundancia das coisas espirituais, parece acrescentar: ‘Que sobe do
deserto, abundando em muitas delicias.” E, em terceiro lugar, ver o Senhor unido a ela, por um santo fervor e
adesdo eterna, quando se conclui: ‘Apoiada sobre o seu amado.’

138 |bidem. p. 165.



81

Apobs a morte, o autor apresenta algumas visdes de Catarina glorificada, exaltada nos
céus, e milagres operados por ela no pés-morte. O capitulo V da terceira parte, dedicado
exatamente a estes milagres do pds-morte, nota-se um tom apologético a santidade de
Catarina: “[...] eziando poi che ebbe lassato el peso del corpo et intrata in quella eterna
beatitudine, apertamente dimostrd el merito della sua santita per molti segni, e miracoli”*%,
De modo geral, este tom se estende a todo capitulo V, que parece demonstrar aos leitores a
veracidade de santidade de Catarina. O texto se encerra com a descri¢cdo da multiddo de fiéis
que acorreram ao corpo de Catarina, logo apods ficarem sabendo da noticia de sua morte e
também do tradicional fendbmeno do bom odor exalado, além dos milagres operados junto a
este corpo.

O dltimo capitulo da Legenda Menor é quase como um “mini processo de
canonizagdo”, pois emprega elementos narrativos muito semelhantes e recorre a justificativas
tradicionais de santidade (como o bom odor e milagres junto ao corpo). A Legenda Menor
guarda muitas semelhancas aquela que lhe serviu de modelo (a dita Maior, produzida por
Raimundo delle Vigne), contudo possui também sua originalidade: seja no intento de uma
divulgacdo mais ampla da memoria de Catarina (afinal, foi uma empreitada de reducédo e
vulgarizacdo de uma obra precedente), seja pelo empenho prd-canonizacdo de Caffarini ja
notado no texto.

2.3. O Suplemento ala vita de S. Caterina da Siena

Em 1394, frei Tommaso Caffarini se estabeleceu em Veneza, onde se tornou grande
propagador da memoria de Catarina e promotor da renovacdo da ordem a partir do mosteiro
feminino de Corpus Christi. Nesse contexto, Caffarini elaborou o Libellus de Supplemento a

Legenda Maior que, de modo geral, pode ser caracterizado da seguinte forma:

Il Libellus de Supplemento, opera maggiore del Caffarini, e scritto, come dice il
titolo, per completare la Legenda Maior di Raimondo da Capua, ne riproduce lo
schema anche nella forma esteriore tripartita: prima tratta della vita privata di
Caterina, poi del periodo della sua missione nel mondo e infine delle ultime
sofferenze e del transito. In realta non tutta 1’opera si puo ricondurre a questo
schema: specialmente il VII trattato della seconda parte, che da solo costituisce piu
di un quarto del Libellus, ¢ completamente diverso dal resto dell’opera oltre che per

139 |bidem. p. 169.
Traducdo: Mesmo depois de ter deixado o peso do seu corpo e entrado naquela bem-aventuranga eterna, ela
demonstrou abertamente o mérito de sua santidade por meio de muitos sinais e milagres.



82

la lunghezza e lo stile, anche per il contenuto. In esso il discorso si ferma sul
fenomeno della stigmatizzazione, non solo di Caterina ma, in generale, partendo
addirittura dal significato stesso della parola “stigma”1%°,

Além disso, os codices do Supplemento indicam a preocupacdo de Caffarini com a
imagem enquanto ferramenta de difusdo do culto & Catarina. Toda a atividade deste frade ndo
é devida exclusivamente aos seus esfor¢os pessoais, pois se fala de um “scriptorium” ao qual
ele estava associado. Este grupo de outros frades se dedicava intensamente a produzir copias
da Legenda Maior e demais obras, bem como disseminar a iconografia e as reliquias de
Catarina para outras partes da Europa. O Supplemento, por exemplo, da destaque a estes
personagens em sua Ultima parte. Tal empreitada também foi embasada por uma rede de
contatos envolvendo religiosos de outras Ordens, como por exemplo, o Mestre Geral dos

Cartuxos, Stefano Maconi.

Si & accennato precedentemente ai rapporti del Caffarini con Stefano Maconi,
certosino e generale del suo ordine, per quel che riguarda la trascrizione e
divulgazione della leggenda di Raimondo. Numerosi sembrano essere stati anche i
contatti con i camaldolesi di S. Maria degli Angeli di Firenze e di S. Michele di
Murano®4,

Também compuseram esta rede: Matteo Guidoni, prior de S. Maria dos Anjos; o
abade de S. Michele de Murano e as dominicanas do convento de Corpus Christi em Veneza.
Sobre a obra, especificamente, destaca-se o prefacio escrito por Caffarini, no qual ele justifica
a existéncia de um complemento a hagiografia de Catarina, citando como exemplo o caso de
outros santos como Francisco e Bento!*?. O cuidado para justificar a realizagdo de um livro

como esse se deve a reveréncia em relacdo a Legenda Maior. Mas, a época, Caffarini ha

140 MONGINI, Maria Adelaide. Il ruolo della’immagine nei due codici del Libellus de Supplemento Legende
prolixe virginis beate Catherine de Senis. ROCZNIKI HUMANISTYCZNE, Tom XLV, zeszyt 4, 1997. p. 3.
Tradugdo: O Libellus de Supplemento, principal obra de Caffarini, foi escrito — como indica o titulo — para
completar a Legenda Maior de Raimundo da Capua, e reproduz seu esquema também na forma externa
tripartida: primeiro trata da vida privada de Catarina, depois do periodo de sua missdo no mundo e, por fim, dos
ultimos sofrimentos e de sua morte (ou passagem). Na realidade, nem toda a obra pode ser reconduzida a esse
esquema: especialmente o Tratado VII da segunda parte, que sozinho constitui mais de um quarto do Libellus, é
completamente diferente do restante da obra, ndo s6 pelo comprimento e estilo, mas também pelo conteddo.
Nele, o discurso se detém sobre o fendmeno da estigmatizacdo — nédo apenas de Catarina, mas, de modo geral
— partindo até mesmo do significado da propria palavra “estigma”.

141 MONGINI, Maria Adelaide. 1l ruolo della’immagine nei due codici del Libellus de Supplemento Legende
prolixe virginis beate Catherine de Senis. ROCZNIKI HUMANISTYCZNE, Tom XLV, zeszyt 4, 1997. p. 16.
Traducdo: Ja foram mencionadas anteriormente as relagcdes de Caffarini com Stefano Maconi, cartuxo e general
de sua ordem, a respeito da transcricdo e disseminacdo da lenda de Raimundo. Parece também ter havido
numerosos contatos com os camaldulenses de S. Maria degli Angeli, em Florenca, e S. Michele, em Murano.

142 CAFFARINI, Antonio. Vita di S. Caterina da Siena scritta da un divoto della medesima con il
Supplemento alla vulgata Leggenda di detta Santa. Siena: Luigi e Benedetto Bindi, 1765. p. 22



83

muito havia assumido a lideranga do grupo de apoiadores de Catarina e talvez tenha visto a
necessidade de reforcar alguns aspectos.

Sobre a tarefa dos hagiografos, Caffarini pondera que somente a um homem é
impossivel dar conta de todas facetas da vida de um santo, de todos os milagres e
acontecimento dados em locais e momentos distintos. E, acrescenta ainda, uma observagéo

sobre seu trabalho e o de Raimundo:

Né pure vi rattenga dall acconsentire alle ragionevoli nostre richieste qualunque
umano rispetto, quasi che si venisse con tali appendici, o supplimenti ad accusare di
negligenza Maestro Raimondo, quando costa, ch'egli medesimo nel render pubblica
la sua Leggenda, dichiarasi, che in essa non altro comprendera, che 'operazioni, e
maraviglie principali della Vergine Caterina, quelle (vuol'egli dire) da lui giudicate
le pil singolari, e dalla fama universale sopra della‘altre decantare*®.

Sem retirar a autoridade da Legenda Maior, Caffarini sustenta a relevancia de seus
esforcos na producdo do Supplemento. Dividido também em trés partes, o livro traz
informacBes ja conhecidas, como por exemplo: a devocdo a Virgem Maria, 0s primeiros
episddios sobrenaturais ja na infancia, a visao de Jesus no topo da igreja dos dominicanos etc.
Contudo, como Caffarini estava muito envolvido com causa de canonizagédo, no Supplemento,
ele objetiva enfatizar aspectos que apontem para a santidade de Catarina e o faz tecendo uma
narrativa em que ela aparece intimamente associada a outros santos ja consagrados na
devocdo popular e especialmente a S. Domingos — neste ponto vemos uma forma de trazer
Catarina cada vez mais para dentro do seio da Ordem dos Frades Pregadores. Por exemplo,
logo no inicio, é dito que S. Domingos e S. Francisco consolavam Catarina nos momentos
dificeis e também hé& o suposto titulo que Catarina recebera, ainda em vida, de “filhinha de S.
Domingos™#4,

O episddio em que Catarina milagrosamente aprendeu a escrever, narrado nas cartas
e citado também na Legenda Maior, ganha destaque no Supplemento com uma descricdo
detalhada: movida por uma forca divina, Catarina tomou uma pena e pds-se a escrever alguns
versos em uma folha de papel, a qual foi considerada como reliquia. Os versos, conforme

transcri¢do de Caffarini, foram os seguintes:

143 I bidem. p. 23.

Tradugdo: Nem qualquer respeito humano deve impedi-lo de concordar com nossos pedidos razoaveis, como se
com tais apéndices ou suplementos alguém acusasse o Mestre Raimondo de negligéncia, quando isso lhe custa
que ele mesmo, ao tornar publica sua Lenda, declare que nela ndo incluird nada mais do que as principais
operacBes e maravilhas da Virgem Catarina, aquelas (ele quer dizer) julgadas por ele como as mais singulares e
louvadas pela fama universal acima de todas as outras.

144 CAFFARINI, Antonio. Vita di S. Caterina da Siena scritta da un divoto della medesima con il
Supplemento alla vulgata Leggenda di detta Santa. Siena: Luigi e Benedetto Bindi, 1765. p. 47.



84

Spirito Santo vieni nel mio cuore

Per la potenza tiralo a te Dio,

Concedimi carita, e timore,

Custodiscimi Cristo da ogni mal pensiero.
Infiammami, e riscaldami del tuo dolcissimo amore,
Accio ogni travaglio mi sembri legiero:

Assistenza chiedo, ed ajuto nelle necessita.

Cristo amore, Cristo amore'*,

A Catarina que escreve com suas proprias maos, ndo apenas uma oracdo mas
diversas cartas, € uma face que Caffarini quer destacar. Apos a transcri¢cdo dos versos acima
citados, o autor informa sobre a existéncia e a localiza¢do de outros escritos feitos pelas maos

de Catarina.

Ma non credasi, che il citato foglio fosse I'unico, e solo scritto di propria mano dalla
nostra Vergine [...] e non gid fossele infusa per modo di facolta abituale, e
permanente, di cui potesse servirsi a piacer suo; posciaché dal Venerabile Don
Stefano Maconi [...] qualmente la nostra Vergine, gia con modo miracoloso istruita
nella'arte del bene scrivere, distese di propria mano una lettera da trasmettersi al
sopra nominato Don Stefano. [...] Oltre al gia detto tio medesimo in congiuntura di
leggere, e rileggere il libro dell'epistole compilate, e raccolte da copisti, a i quali ella
dettava mentre era in vita, notato in esso trovai, che Caterina scrive aveva di propria
mano due lettere al Padre Maestro Raimondo®#6,

Para Caffarini, a escrita de Catarina ndo era uma experiéncia a ser vivida
ocasionalmente e sobre a qual ela ndo tivesse pleno controle, mas sim a capacidade
permanentemente adquirida e dominada por ela. Caffarini também informa ao leitor como
teve acesso a este material: primeiro foi encontrado por fr. Girolamo da Ordem de Santo
Agostinho que, em seguida, entregou ao Pe. Leonardo Pisani, o qual entregou a Caffarini.

A escrita de Caffarini traz, em todo momento, aquilo que, grosso modo, podemos
chamar de “os bastidores” que tornam suas producdes muito valiosas para 0s pesquisadores.
Embora muitas figuras sejam praticamente impossiveis de se rastrear, é possivel observar todo

o esforco empreendido por Caffarini na busca por textos escritos, relatos orais, reliquias etc.

145 |bidem. p. 53.

Tradugdo: Espirito Santo, vem ao meu coracdo/Pelo poder, atrai-o a ti, Deus,/Concede-me caridade e
temor,/Guarda-me, Cristo, de todo pensamento maligno./Inflama-me e aquece-me com teu doce amor,/Para que
todo trabalho me pareca leve:/Auxilio eu peco e socorro em minhas necessidades./Cristo Amor, Cristo Amor.

146 |bidem. p. 54.

Traducdo: Mas ndo se acredite que a folha acima mencionada foi a Unica e Unica escrita pela prépria mao de
nossa Virgem [...] e que nédo foi infundida nela como uma faculdade habitual e permanente, que ela pudesse usar
a sua vontade; uma vez que do Veneravel Don Stefano Maconi [...] como nossa Virgem, j& milagrosamente
instruida na arte da boa escrita, redigiu com sua prépria mdo uma carta para ser enviada ao acima mencionado
Don Stefano. [...] Além da mesma coisa ja mencionada, em conjunto com a leitura e releitura do livro de
epistolas compilado e coletado por copistas, aos quais ela ditou enquanto estava viva, encontrei notado que
Caterina escreveu com sua propria mao duas cartas ao Padre Mestre Raimundo.



85

que pudessem sustentar sua campanha. Além disso, é possivel supor que Caffarini também
fosse conhecido no meio religioso, sobretudo em Veneza, e considerado uma referéncia
quando o assunto era Catarina de Siena, tanto que muitos itens valiosos para sua propaganda
chegavam até ele de alguma forma.

Percebe-se igualmente a insercdo de Caffarini nas disputas — e também didlogos —
com outras ordens religiosas. Por exemplo, a polémica causada entre os franciscanos pelos
supostos estigmas de Catarina é episodio notdrio e muito estudado'*’. Ainda em relacdo aos
franciscanos, existe uma tendéncia a aproximar Catarina do modelo de santidade de
inaugurado por S. Francisco. No Tratado Il do Supplemento, Caffarini coloca nos labios de
Catarina uma frase tipica do poverello de Assis a respeito de Deus: “Egli é tutto il bene, anzi
é lo stesso vero, e Sommo Bene "%,

Até a segunda parte da obra, 0 texto traz os episodios e milagres ja citados nas
legendas anteriores e também as associa¢fes de Catarina a santa Maria Madalena, por seu
modelo, S. Jodo Evangelista e, é claro, o proprio S. Domingos. Alias, chama a atencdo no
inicio da segunda parte, a retomada da discussao em torno da volta de Gregorio XI a cidade
de Roma, em 1376. Esse episddio parece ter ganhado forga com o passar das décadas a ponto
de se tornar um elemento central na construcdo da identidade de Catarina enquanto santa.
Caffarini defende um papel ativo para Catarina naquele momento e sustenta sua

argumentacao a partir do testemunho de um terceiro:

Il Venerabile Padre Fra Severiano (0 Severino) da Savona, dell'Ordine
de'Predicatori, Religioso d'illibati costumi, e testimone oculare di quanto afferiva, mi
disse, che Gregorio XI Sommo Pontefice, quello, che a persuasione di Caterina
riportd da Avignone la Sede Apostolica a Roma [...]*°.

Fr. Severiano (citado como testemunho) era um mordaz critico de Catarina e acabou
morrendo subitamente. Para Caffarini, a morte de Severiano pode ser explicada como uma
acdo da vinganca divina que atuou em defesa de sua serva. De todo modo, Caffarini objetiva

conceder destaque e protagonismo a Catarina e atestar que, ainda em vida, ela possuia muitos

147 Para um panorama sobre o tema, cf. ROMAGNOLI, Alessandra Bartolomei. La disputa sulle sitmmate. IN:
ROMAGNOLLI, Alessandra Bartolomei; CINELLI, Luciano; PIATTI, Pierantonio. Virgo digna coelo: Caterina
e la sua eredita. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2011.

148 CAFFARINI, Antonio. Vita di S. Caterina da Siena scritta da un divoto della medesima con il
Supplemento alla vulgata Leggenda di detta Santa. Siena: Luigi e Benedetto Bindi, 1765. p.61.

Tradugdo: Ele é todo bom, de fato Ele é a mesma verdade e o Bem Supremo.

149 I bid. p. 85.

Tradugdo: O Veneravel Padre Fra Severiano (ou Severino) de Savona, da Ordem dos Pregadores, um homem
religioso de moral imaculada e testemunha ocular do que foi dito, me contou que Gregério XI, o Sumo Pontifice,
aquele que, a mando de Catarina, trouxe de volta a Roma a Sé Apostolica de Avignon.



86

admiradores. Em sua estadia em Génova, quando também teria se encontrado com o Papa

Gregorio Xl a caminho de Roma, Caffarini afirma que:

[...] nella Citta di Genova con segni di stima non ordinaria fu venerata da persone di
qualunque grado, si a riguardo della santita, che spirava, si ancora per l'eccellenza in
lei riconosciuta di celeste dottrina®.

A confirmacdo da santidade junto a opinido publica é citada em outro episodio,
quando Catarina intercedeu pela conversdo de um rico cidaddo de Siena, chamado Andrea di
Naddino de Belanti, o qual, no leito de morte, alcancou o arrependimento e,
consequentemente, sua salvacdo. Caffarini refere-se a Catarina, ainda pouco conhecida fora
das muralhas de Siena, como “gia in quell'istessi principi del suo comparire in pubblico
acclamata comunemente per Santa”®!, ou seja, famosa pela santidade e pela doutrina que
transmitia a partir dos ensinamentos recebidos pelo proprio Jesus em pessoa.

Envolvido diretamente na campanha pela canonizacdo, Caffarini chega mesmo a
antecipar alguns sinais que sdo classicos indicadores de santidade, como o bom odor exalado
do corpo do santo. Contudo, este bom odor extraordinario Catarina exalava ja em vida. O
texto de Caffarini € como um mosaico, pois € repleto de testemunhos de outras pessoas,
amigos ou inimigos de Catarina, 0s quais presenciaram algo relevante. O autor busca
demonstrar credibilidade a seus leitores e é assim que compde o episédio do bom odor.

Fr. Niccolo de Calcina, um religioso muito devoto de Catarina, quis ir até a Siena
conhecé-la. Chegando a sua casa, encontrou-a em profundo estado de éxtase, completamente
absorta em sua contemplacdo. Apds algum tempo, o frade viu Catarina elevar-se do chdo e
ficar suspensa em pleno ar. Profundamente comovido, teria tocado um dos dedos da virgem e
“il devoto religioso confesso poi, che da quel semplice toccamento una tale odorosa fraganza
nella sua mano, che per un giorno intero senti ricrearsi il corpo, e pit lo spirito”°,

Na Legenda Maior este milagroso odor foi mencionado ao redor do corpo morto de
Catarina quando esteve exposto por alguns dias na igreja de Santa Maria Sopra Minerva, no

antanto Caffarini quis antecipa-lo. E paralelamente a estes milagres, desdobram-se outros

1%0 Ibidem. p. 87.

Tradugdo: [...] na cidade de Gé&nova, com sinais de extraordinaria estima, era venerada por pessoas de todas as
classes, tanto pela santidade que exalava como pela exceléncia da doutrina celeste que lhe era reconhecida.

151 Ibidem. p. 102.

Tradugdo: [...] j& no inicio de sua apari¢do pablica ela era comumente aclamada como Santa.

152 |bidem. p. 116.

Traducéo: [...] o devoto religioso confessou mais tarde que, com aquele simples toque, uma fragrancia téo
fragrante surgiu em sua mdo que durante um dia inteiro ele sentiu seu corpo e ainda mais seu espirito sendo
revigorado.



87

mais convencionais no Supplemento, como as curas do corpo de alma obtidas pelo poder da
oracdo de Catarina e a assisténcia intensa aos pobres e as longas conversacdes com Jesus. No
Tratado V, porém, nos paragrafos XII e XIII, Caffarini apresenta uma cena perigosa para 0s
padrdes daquela época: Catarina interpretando as Sagradas Escrituras. Mesmo que amparada
pela tradicional retdrica na qual fora ensinada e impulsionada pelo Espirito Santo, o episodio
é relevante para uma canditata aos altares, leiga e analfabeta. No pardgrafo XllI, o objeto de
intepretacdo € o0 Salmo 99, “ammaestrata Caterina dalla Sapienza infallibile ne'suoi detti, cosi
spiego, essendone ricercata, il vero senso di questo Salmo”?®3,

Por usa vez, paragrafo XII trata-se do conselho de Jesus ao homem rico que queria
vender todos os seus bens e da-los aos pobres (trecho presente nos trés Evangelhos Sin6ticos).
Neste caso, foi Jesus quem perguntou a Catarina qual seria seu entendimento sobre o trecho

em questao:

Elevata in altissimo, e pit del consueto sublime rapimento fu interrogata dall'Eterna
Verita quale interpretazione darebe ella mai al consiglio, proposto da Cristo a quel
Giovane, che mostravasi, o fingevasi desideroso di sapere quale sia la via piu sicura
per giungere al possedimento dell'eterna Vita: 'Se brami di esser perfetto, va, e vendi
tutto cio, che di presente possiedi, ed il prezzo indiritratto distribuisci a poveri®*.

Somente em Caffarini temos estes episddios em que Catarina praticamente interpreta
os textos biblicos. Ao inserir a figura de Jesus como aquele que conduz a reflexdo, o autor
reforca a argumentacdo de que Catarina recebeu os ensinamentos do préprio Deus. 1sso pode
ter sido garantia de se manter dentro dos limites aceitaveis pela Igreja naquele periodo em
relacdo a assuntos como interpretacdo das Escrituras e pregacao.

O carater mistico de Catarina reforca esta possibilidade de aprender sobre os
assuntos teoldgicos diretamente do contato com o proprio Deus. Em diversos episédios,
Catarina foi levada a presenca divina e contemplou profundos segredos, alguns dos quais ela
nem sequer conseguia expressar. Em um dos episédios mais emblemaéticos desses arroubos
misticos, descrito inclusive na Legenda Maior, Catarina parece atordoada com o que lhe foi

revelado e sO conseguia repetir as palavras atribuidas também ao apdstolo Paulo: “Audivi

153 |bidem. p. 157.

Traducdo: Catarina, ensinada pela infalivel Sabedoria em seus ditos, assim explicou, quando questionada, o
verdadeiro significado deste Salmo.

154 Ibidem.

Tradugdo: Elevada ao alto, e mais do que o sublime arrebatamento habitual, foi interrogada pela Verdade Eterna
sobre qual interpretagcdo daria ao conselho proposto por Cristo aquele Jovem, que parecia, ou fingia estar,
desejoso de saber qual o caminho mais seguro para alcangar a posse da Vida eterna: 'Se queres ser perfeito, vai,
vende tudo o que tens e reparte o preco oculto com os pobres.



88

arcana verba, que non licet homini loqui” e Caffarini ainda acrescenta que “le mancavano i
termini adequati, per farli ad altri capire con proprieta di espressione [...]"**.

Ao finalizar o Supplemento, Caffarini destaca a sofrida morte de Catarina e 0s
milagres realizados ao redor de seu corpo como, por exemplo, 0 bom odor miraculoso, curas e
aparigdes. Contudo, destaca-se uma parte que é bem original: um comentério sobre cada um
dos principais seguidores de Catarina, destacam-se as figuras de Tomaso della Fonte e
Raimundo delle Vigne. Segundo Caffarini, Tomaso era 6rfao e, por isso, foi criado pelos pais
de Catarina, logo optou por ingressar na Ordem dos Dominicanos e nela se desenvolveu
rapidamente. Tomaso foi o primeiro confessor de Catarina, mas com a chegada de Raimundo
delle Vigne a Siena, passou a ele esta tarefa. Aqui hd uma versdo diferente do inicio da
relacdo entre Catarina e Raimundo, pois ndo se menciona o Capitulo Geral de Florenca, em
1374, no qual tal vinculo supostamente teria sido decidido. Nesta versdo, Tomaso
voluntariamente passou sua tarefa, em funcdo da maior capacidade de Raimundo. Tommaso
ficou a cargo de cuidar da reliquia da cabeca de Catarina quando foi enviada para Siena e
também ordenou a confeccdo das primeiras imagens representando a futura santa, ou seja,
uma pratica da devocdo popular na esfera local muito recorrente a despeito das determinacfes

canonicas em relagdo ao culto dos santos.

Indi a nom molto eletto Priore del suo Convento subito diede gli ordini opportuni,
accioche si dipignesse in posto elevato della Chiesa un'immagine, rappresentante
Santa Catarina in atto di ricevere le Sagre Stimmate dal Crocifisso; anzi procurg,
che in vari luoghi della Citta col publico consenso s'inalzassero molte immagini di
questa gloriosa Concittadina®®,

Tomaso morreu em 1390, em Siena. Ja sobre Raimundo delle Vigne, Caffarini ndo
traz nenhum dado biogréafico, apenas destaca a escritua por ele produzida, a Legenda Maior —
em meio aos muitos compromissos enquanto era Mestre Geral dos dominicanos — e de outras

obras. No Capitulo Geral convocado em Veneza em 1395, Raimundo entregou pessoalmente

a Caffarini o exemplar original da Legenda Maior. Na mesma época, sem detalhar a data,

155 |bidem. p. 179.

Traducdo: Ouvi palavras secretas, que nao € licito ao homem falar. [...] faltavam-lhe os termos apropriados para
que 0s outros 0s entendessem com a expressdo adequada.

1%6 |bidem. p. 244.

Traducdo: Entdo, ele imediatamente deu as ordens apropriadas a um Prior muito seleto de seu Convento, para
gue uma imagem representando Santa Catarina no ato de receber os Sagrados Estigmas do Crucifixo fosse
pintada em um lugar alto na Igreja; de fato, ele providenciou que muitas imagens desta glorioso concidada
fossem erguidas em varios lugares da Cidade com o consentimento publico.



89

Raimundo teria feito chegar até Toscana o volume de O Diélogo, um exemplo da “santa
doutrina” adquirida e pregada por Catarina a partir de seu contato com Deus.

Caffarini ainda afirma que a Legenda Maior estaria em um mesmo volume com de
Inés de Montepulciano. De fato, ao fim da Legenda Maior, é citado um resumo da vida de
Sta. Inés. Por fim, Caffarini cita os criticos de Catarina que, em meio ao Cisma, eram aqueles
contrarios a linhagem do Papa Urbano VI, além de mencionar os esfor¢os de Raimundo em

implantar o movimento da Osservanza sob protecdo de Catarina. Nas palavras do autor:

Lo stesso Raimondo, morta che fu Caterina, si pose confortato da lei, all'arduo
impegno di togliere molti abusi introdotti nella'Ordine, e certa rilassatezze pratticate
in alcune Pronvicie;impegno da lui sostenuto con felice riuscimento; avendo fatto
rifiorire in piu luoghi la regolare osservanza, non gia con rigori, e violenze, che
producono effeti de poca durata, ma coll'affabilita, colla benignita, e con quelle
maniere proprie di chi cerca di guadagnare a Dio i cuori®®’.

A figura de Raimundo é um pilar na causa de canonizacdo de Catarina: frade
exemplar, doutor, autor da vida de outra mistica (Inés de Montepulciano), mestre geral da
ordem e autor da Legenda Maior — obra de longo félego. Raimundo também ¢ pintado quase
como um santo, que deu sua vida em favor da Ordem e de sua reforma.

Os relatos de Caffarini chamam também a atengdo daquilo que parece ter sido um
movimento herético sem muita expressdo. O autor relata a existéncia, em Florenca, de alguns
homens que se diziam seguidores de Catarina e se denominavam Espirituais, a exemplo dos

diversos grupos heréticos dissidentes do franciscanismo.

Una particolar notizia, degna veramente di osservazione a noi porge il nostro
Autore, ed &, che coloro denominati Spirituali, e figliuoli adottivi del Beato
Giovanni delle Celle, e raccomandati alla materna cura della nostra Vergine, da
molti venivano diffamati qual'ipocriti ingannatori, perché si credevano tinti della
medesima pece, di vui erano tinti quei falsi religiosi, detti comunemente Fraticelli o
Frati dell'Opinione, ed a Santa Caterina Frati INcappuciati, no perché fossero veri
Religiosi, e Professi di qualche ordine approvato, ma perché si singevano tali*®8.

157 Ibidem. p. 147.

Tradugdo: O proprio Raimundo, apds a morte de Catarina, encorajado por ela, se dedicou ao arduo compromisso
de eliminar muitos abusos introduzidos na Ordem, bem como certas relaxagdes praticadas em algumas
Provincias. Compromisso que ele sustentou com feliz éxito, tendo feito florescer novamente, em diversos
lugares, a observéancia regular — ndo com rigores e violéncias, que produzem efeitos de curta duracéo, mas com
afabilidade, benignidade e com aqueles modos préprios de quem busca conquistar os coragdes para Deus.

1%8 |bidem. p. 259.

Traducdo: Uma noticia particular, realmente digna de aten¢do, nos € oferecida pelo nosso Autor: trata-se do fato
de que aqueles denominados “Espirituais” — filhos adotivos do Beato Giovanni delle Celle, e recomendados aos
cuidados maternos da nossa Virgem (Santa Catarina) — eram por muitos difamados como hipdcritas
enganadores, porque se acreditava que estivessem manchados com a mesma tinta daqueles falsos religiosos,
comumente chamados Fraticelli ou Frades da Opinido. Santa Catarina os chamava de Frades Encapucados, ndo
porque fossem verdadeiros religiosos professos de alguma ordem aprovada, mas porque apenas se faziam passar
por tais.



90

De todo modo, este relato é valioso, pois nos permite depreender o impacto causado
pela trajetoria de Catarina, seus escritos e feitos, sobretudo em Florenca, onde ela quase foi
morta no contexto da Guerra dos Oito Santos. Assim, Caffarini com muita habilidade, traz no
Supplemento algumas novidades que permitem ao leitor delinear os principais centros de
devocéo a Catarina e todos os esfor¢os tomados na promogdo de sua santidade. Com énfase
especial na difusdo de textos escritos, Caffarini cobre a Peninsula Italica e parte da Europa

com sua pena, papel e tinta.

2.4. O anonimo “Miracoli”

Além das tradicionais obras que se consagraram na hagiografia cateriniana, ou seja, a
respeito de Catarina Benincasa, e que receberam um carater oficial, encontramos o pequeno
Miracoli, obra de autor desconhecido. Escrito com a futura santa ainda em vida, por ocasido
de sua visita a Florenca em 1374, é um recurso valioso por permitir sondar a percepcao da
santidade de Catarina no ambito da esfera popular e também da semente do futuro culto
promovido por Caffarini e membros de seu scriptorium.

Na introducdo do Miracoli, em versdo de lingua inglesa (conforme publicado na
selecdo de textos Dominican Penitent Women), Maiju Lehmijoki-Gardner assevera que, pelo
uso da lingua vernacula e da distancia de temas teologicos, o autor muito provavelmente era
um leigo®™°. A estadia em Florenca tem motivos misteriosos, tradicionalmente, tal visita é
entendida como uma convocagdo para um exame diante dos dominicanos reunidos em
Capitulo Geral naquela mesma cidade, porém ndo existem evidéncias mais precisas que
sustentem este ponto de vista.

O supracitado Capitulo, de acordo com ata registrada, tratou de deliberar sobre o
intervalo entre as reunides, que poderiam ser bienais e trienais de acordo com circunstancias
especificas, e tendo como datas referenciais as festas do calendario litargico como, por

exemplo, o dia de S. Miguel e a solenidade de Pentecostes. Vejamos um excerto da Ata:

Ex Actis Capituli Generalis Florentiae Celebrati anno domini MCCCLXXIV.
Constitucio nova de capitulo generali biennali vel triennali facta in Capitulo
Florentino auctoritate domini Gregorii pape XI. Qua magister ordinis et eius vices

19 LEHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Domincan Penitent Women. The Classics of Western Spirituality.
Mahway: Paulist Press, 2005.p. 1360.



91

gerentes et diffinitores capituli generali sicut possunt ex causa legitima quoad lo
cum mutare capitulum generali [...]*%°.

De acordo com a Ata registrada, é possivel perceber ainda que o capitulo pds-se a
discutir sobre as atribui¢des de alguns cargos da Ordem em relacdo ao poder de alterar o ritmo
da celebracdo dos capitulos. Em suma, ndo ha nenhuma mencdo a este suposto exame pelo
qual Catarina teria passado como requisito para confirmacdo da ortodoxia de sua vida e
palavra.

De todo modo, Gardner afirma que “neverthless, it is clear that Catherine’s life
changed during, or soon after, her stay in Florence. Raymond of Capua was assigned as
Catherine’s confessor around the time of the meeting of the General Chapter”®,

Por volta desta época, Catarina teria iniciado seu contato com Raimundo delle Vigne
e com 0s assuntos mais urgentes de sua sociedade. Gardner destaca ainda que a Legenda
Maior, de Raimundo, segue como o grande referencial em torno da vida de Catarina e, por sua
vez, 0 “Miracoli” ganha destaque justamente quando comparado com ela. Breve e sem muitos
detalhes, possivelmente o “Miracoli” foi usado como um texto devocional e voltado a um
publico feminino — a escrita em italiano pode se relacionar a este aspecto e ter atuado como
uma facilitadora na divulgacdo da obra!®?. Ainda, o texto congrega elementos de uma
narrativa mais espontanea, popular com aqueles relatos mais tradicionais na vida de todos 0s
santos. Isso se explica pelo fato de que a obra foi escrita sem as grandes pretensdes da
Legenda Maior, Legenda menor e afins, que visavam a canoniza¢do. Enfim, o “Miracoli”:
“[...] captures the mixture of doubt and enthusiasm that people must have experienced as they
tried to understand the extraordinary person who lived among them”163,

Vale destacar que, muito provavelmente, as fontes do autor eram orais: pessoas
proximas a Catarina e talvez ela mesma. A Unica excecdo possivel é o contato com o0s

famosos cadernos de fr. Tommaso della Fonte com anotac@es feitas por ele sobre Catarina

160 REICHERT, Benedictus Maria. Acta Capitulorum Generaliu vol. 1. Roma: Propaganda Fide, 1899. p. 426.
Tradugdo: Dos Atos do Capitulo Geral celebrado em Florenca no ano do Senhor de 1374. Nova constituicdo feita
no Capitulo Florentino, com autoridade do Senhor Papa Gregorio XI, sobre o Capitulo Geral bienal ou trienal.
Pela qual se estabelece que o Mestre da Ordem, seus representantes e os definidores do Capitulo Geral podem,
por justa causa, mudar o local do Capitulo Geral.

161 | EHMIJOKI-GARDNER. Op. Cit. p. 1364.

Traducdo: No entanto, € evidente que a vida de Catarina mudou durante, ou logo apds, sua estadia em Florenga.
Raimundo delle Vigne foi designado confessor de Catarina na época da reunido do Capitulo Geral.

162 | EHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Domincan Penitent Women. The Classics of Western Spirituality.
Mahway: Paulist Press, 2005.p. 1360. p. 1378.

163 |bidem. p. 1385.

Tradugdo: Capta a mistura de ddvida e entusiasmo que as pessoas certamente experimentaram ao tentar
compreender a pessoa extraordinaria que vivia entre elas.



92

enquanto era seu confessor. O contato com os cadernos explicaria a semelhanga entre alguns
episodios que sdo narrados tanto no Miracoli como nas Legendas posteriores. A obra auxilia
na compreensdo das formas de penitenciais da época, ainda pouco estruturadas. E oportuno
recordar que a regra da Ordem Terceira Dominicana sé foi estruturada nos primeiros anos do
século XV.

O “Miracoli” apresenta 29 capitulos. No primeiro somos informados de que, por
volta de 1374, Catarina ja tinha fama de santidade na regido da Toscana. Durante a visita, ela
estava acompanhada por um grupo de trés mulheres, classificadas como “vestitas” ou
“pizonchere” de S. Domingos: mulheres que, a exemplo das Mantellatas de Siena, assumiram
um estilo de vida penitencial e de servico sob a guia dos dominicanos. E muito vivido o
sentimento descrito pelo autor diante do estilo de Catarina: “She came a few times to my
house. As | began to understand her way of life, | yearned to learn as much as possible about
her” 184, Diante de tal deslumbre, o autor se pde a escrever como forma de fortalecer a alma e
de louvar Catarina.

Apds esta breve introducéo, o autor apresenta o classico marco da vida de Catarina: a
visdo de Jesus vestido como um bispo que da sua bencdo aquela menina que futuramente o
serviria. A partir dai, ela seria sempre movida por um forte desejo de viver uma vida
totalmente devotada a Deus. Nesse sentido, seguem os relatos da jovem Catarina buscando a
soliddo para rezar em sua prépria casa e mesmo fora dela (como no episddio em que decide se
retirar em uma caverna fora dos muros de Siena). Tal episodio aparece também na Legenda
Maior e aqui o autor do Miracoli lanca mao das narrativas que formam a base da santidade de
Catarina: espirito de oracdo, o desejo de uma vida distante do mundo, o casamento com Cristo
por intermédio de Maria e a traumatica morte da irmd, que estava gravida e que foi
interpretado por Catarina como uma confirmacao de que ela ndo deveria se casar.

Com essa morte, o0 autor introduz a figura do fr. Tommasoo della Fonte, aquele que
seria 0 primeiro confessor de Catarina. Além de confessor, no Miracoli, ele foi o primeiro
encorajador dos anseios de Catarina para sua vida. “The friar encouraged her to turn her back
to the world and stay with God. He urge her to steer away from the vanity and lasciviouness

of her deceased sister and other Young women” %, Linearmente, segue a vida do futuro

164 Ibidem. p. 1405.

Tradug&o: Ela veio algumas vezes a minha casa. A medida que comecei a entender seu modo de vida, senti um
profundo desejo de aprender o maximo possivel sobre ela.

185 | EHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Domincan Penitent Women. The Classics of Western Spirituality.
Mahway: Paulist Press, 2005.p. 1360.

Traducdo: O frade a encorajou a dar as costas ao mundo e a permanecer com Deus. Ele a incentivou a se afastar
da vaidade e da lascivia de sua falecida irma e de outras jovens.



93

santo: a Catarina de sete anos € a prefiguracdo perfeita daquela de trinta e trés anos. A
infancia é encerrada a semelhanca daquela de Jesus no Evangelho de Lucas: “But more she
was attacked, the stronger she persisted on God’s path”6®,

O casamento desejado pela familia se torna elemento central nesta fase da infancia
em oposicao ao proposito da propria Catarina em se manter virgem (refor¢ado pelo gesto de
cortar os cabelos). Tais episodios formam um ponto de ruptura, algo decisivo na vida de
Catarina, para marcar sua entrada definitiva no caminho rumo a santidade. Eles sdo retratados
em todas as hagiografias, sobretudo na Legenda Maior.

Aos poucos, Catarina passou a viver como uma religiosa: cabelos cortados e cabeca
coberta, isolada em dos comodos de sua casa, dedicando-se ainda ao trabalho. O autor do
Miracoli omite o longo tormento de Catarina causado por seus familiares como puni¢do por
sua escolha em ndo se casar. Em lugar dos longos sofrimentos, o autor situa uma familia
compreensiva e docil, que aceita a escolha da filha sem nenhuma resisténcia.

Poderiamos fazer a pergunta: quem estava certo afinal? Talvez Raimundo delle
Vigne, na Legenda Maior, tenha enfatizado mais nos tons de sofrimento como um recurso

para reforcar a ideia de uma santidade prematura, afeita a dor desde muito cedo.

She concluded: ‘I am not going to ask you to spend money on me. I only ask for
bread and water. Let me stay on my own and follow my own way’. Her mother and
Brothers now believed in the girl’s decision and let her adhere to it'¢’.

O autor pode ter descrito 0 momento em que Catarina confronta sua familia de
maneira diferente, mas encerra o capitulo VI trazendo as praticas e peniténcias adotadas pela
jovem: longos jejuns, alimentacdo apenas com pdo, &gua e ervas, mortificagdes corporais,
poucas horas de sono e rejeicdo de qualquer conforto®®®,

A ligacdo com S. Domingos e sua Ordem é também citada, como em toda a
hagiografia, mas de forma diferente, ou seja, a partir do relato de uma visdo bem original.
Catarina vé-se em meio a uma grande multiddo que a deixa apavorada com seus gestos e
olhares dirigidos a ela. Em seguida, ergue-se uma voz que se revela ser a do proprio S.

Domingos, apontando o caminho: para cruzar a multidao, era preciso que ela estivesse vestida

186 |bidem. p. 1442.

Tradugdo: Mas quanto mais ela era atacada, mais ela persistia no caminho de Deus.

187 Ibidem. p. 1461.

Tradugdo: Ela concluiu: “Nao vou pedir que gaste dinheiro comigo. S6 peco pao e agua. Deixe-me ficar sozinha
e seguir meu proprio caminho”. Sua mae e seus irmaos agora acreditavam na decisdo da menina e a deixavam
segui-la.

1688 | EHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Domincan Penitent Women. The Classics of Western Spirituality.
Mahway: Paulist Press, 2005.p. 1360-1461.



94

com as cores dos dominicanos e diz: “Come and receive my habit*®°. Catarina é retida no
caminho para receber as vestes por duas mulheres e s6 consegue se livrar delas depois de dar-
Ihes um soco ou um golpe. Segundo Gardner, em nota a este trecho da traducdo em lingua
inglesa do Miracoli, afirma que provavelmente estas mulheres eram referéncias as integrantes
de irmandades leigas. Assim: “The term in italian is sirocchie, which whas typically used in
reference to teological sisters. In this contexto, however, the term might refer to two religious
sisters who were probaly members of a religious lay association”'? .

O relato desta visdo nos mostra um ponto de vista diametralmente oposto aqueles que
apareceram mais tarde nas obras de Raimundo delle Vigne e Toméas Caffarini. 1sso porque ha
uma imagem negativa em torno das irmandades leigas representadas nas duas irmés que
tentam impedir a caminhada de Catarina. Por outro lado, Capua e Caffarini vdo sempre
associar tais irmandades a Ordem Terceira Dominicana em seus textos — Catarina, inclusive, é
pintada como uma Terceira, muito prematuramente, antes mesmo da criacdo oficial deste
ramo da Ordem. As duas mulheres postas como antagonicas a Catarina parecem parte de uma
estratégia para situar o modo de vida de Catarina em uma esfera a parte, diferente e até
mesmo superior. O Miracoli se encontra fora do canon hagiogréafico, seja pela data de sua
producdo, seja pelo seu estilo narrativo, dotado de maior liberdade.

Seguidamente, ap0s a visao, Catarina se tornou uma Mantellata aos vinte e trés anos
de idade — mais velha do que nas Legendas, em que isso teria ocorrido aos dezesseis. O autor
acrescenta que ela o fez juntamente com sua mae. Deste trecho em diante, a partir do capitulo
VIII, seguem os relatos dos varios milagres por ocasido do recebimento da Eucaristia, que
compdem tracos singulares de sua imagem como santa, especialmente, no paralelo tracado
entre sua alimentacdo cotidiana deficitaria e a Eucaristia, a partir da qual ela teria se
alimentado e sustentado.

Além da alimentacdo da propria Catarina, ha na obra relatos da alimentacéo de seus
companheiros: eles tentavam imita-la de alguma forma: “her companions do not eat meat, but
they use herbs, legumes, fruits, bread, wine [...]”%"*. Aos poucos, parece que Catarina forma

em torno de si o0 protétipo de uma comunidade ou irmandade leiga. Ela se sentava a mesa

189 |bidem. p. 1467.

Traducdo: Venha e receba meu habito.

170 |bidem. Nota n. 24.

Traducdo: O termo em italiano é sirocchie, que era tipicamente usado em referéncia a irmés teélogas. Neste
contexto, no entanto, o termo pode se referir a duas irmés religiosas que provavelmente eram membros de uma
associacao religiosa leiga.

171 |bidem. p. 1481.

Traducéo: [...] seus companheiros ndo comem carne, mas usam ervas, legumes, frutas, pao, vinho.



95

apenas para confortar o colega, mas como era modelo daquela comunidade, a sua alimentagéo

era diferente e ainda mais rigorosa.

However, she never swallows anything that she puts in her mouth. Instead, after she
has chewed the food, she immediately spits it in a bucket that she has placed at her
feet. She frequently washes her mouth with a gulp of water, but she swallos the
water only occasionally™.

Para permitir que os outros se alimentassem a contento, Catarina permanecia sentada
a mesa falando sobre temas edificantes “or she reads about the deeds of the saints”'’3, Este
elemento termina de compor a tela de um ambiente praticamente conventual/monéstico. E
essencial destacar a pratica da leitura por Catarina, que nao precede nenhum relato de
experiéncia miraculosa em que ela teria sido ensinada a ler e escrever pelos santos — como
aparece na Legenda Maior. Aléem de ler, ela ainda reservava um tempo para ensinar aqueles
que a procuravam. “She cheriches the time of contemplation the most, but she is often kept
away from it by the people who want to see her and learn from her example and teaching”".
E uma Catarina dirigente e mestra de uma pequena comunidade fisica e de uma grande
comunidade virtual, aparente pela rede de suas correspondéncias. Mas, neste ponto, o autor a
retrata com uma autonomia ainda maior do que aquela contida nos textos de Caffarini, isto é,
é ela quem desempenha o papel de modelo, 1é sobre a vida dos santos livremente e também
ensina a todos os que a procuram. De fato, € uma imagem muito contrastante em relacao
aquela que se consolidou depois.

O Miracoli intercala momentos de originalidade e momentos em que traz os
episddios que se consagraram na Legenda. Contudo, ao falar da devocdo de Catarina a
Eucaristia, ele traz um episddio que reforca esta dimensao de seus conhecimentos sobre temas
relacionados a Teologia. Catarina tinha grande necessidade de receber a comunhdo
diariamente, como aparece na vida de praticamente todos os misticos, mas certa vez foi
questionada por alguém a respeito da legitimidade desta devogdo. “N&o seria um exagero?”

Ela teria respondido da seguinte forma: “It would not be enough for me to be good only once

172 |bidem. p. 1488.

Traducdo: No entanto, ela nunca engole nada que pde na boca. Em vez disso, depois de mastigar a comida, ela a
cospe imediatamente em um balde que colocou a seus pés. Ela frequentemente lava a boca com um gole de &gua,
mas engole a 4gua apenas ocasionalmente.

173 Ibidem. p. 1488.

Tradugdo: [...] ou ela I& sobre os feitos dos santos.

174 |bidem. p. 1494,

Tradugdo: Ela preza muito o0 momento da contemplagdo, mas muitas vezes € mantida longe dele pelas pessoas
que querem vé-la e aprender com seu exemplo e ensinamentos.



96

a year or once a month or once a week. Instead, | rejoice and I’'m conforted by being good
every day. Saint Augustin is right when he says that the practice should not be
condemned”’®,

O autor tinha conhecimento de fragmentos do pensamento agostiniano; e Catarina,
por sua vez, também utilizou o Doutor da Igreja como fundamento de sua resposta. Ha
possibilidade de Catarina ter aprendido rudimentos das Sagradas Escrituras e dos padres da
Igreja a partir de conversas com religiosos, participacdo em missas, sermdes etc., mas esta
resposta fundamentada em santo Agostinho, ao lado da imagem de uma Catarina que Ié e
ensina, apontam para o desejo do autor de destacar nela uma maior liberdade intelectual.

Ainda encontramos no Miracoli um relato detalhado de um dos éxtases vividos por
ela apds a comunhdo. Retornando destes raptos de consciéncia, Catarina era capaz de versar
sobre praticamente qualquer assunto. O autor afirma que ela tinha conhecimento de todos os
santos celebrados e mesmo aqueles que ainda ndo eram santos oficialmente!’®. Tal construcéo
que associa Catarina aos santos ndo canonizados é muito significativa em sua trajetoria rumo
aos altares, pois seu culto conservou, durante muito tempo, um carater marcadamente popular.

Nesse sentido, o autor apresenta um fato: Catarina sofreu uma forte tentacdo em
relagdo ao pecado da luxdria. Essa tentacdo é mencionada nas Legendas e mesmo no Processo
Castellano, mas de modo cirdrgico e superficial. No Miracoli, é explicado que este momento,
entendido como um obstaculo no caminho rumo & santidade, ocorreu em funcdo de um
religioso que se aproximou de Catarina e acabou se apaixonando por ela. Inicialmente, parece
que ela correspondeu aos sentimentos do homem, mas rapidamente se esforgou para vencer a
tentacdo. “But after a while, he was tempted by the devil. He turned away from his noble
goals and was burned by a perverse love”’’

Todavia, como ocorre com todos os santos quando sao tentados, Catarina venceu,
rechacou o seu admirador e seguiu em frente. O homem acabou vivendo em profunda agonia
até que se enforcou, mas Catarina ainda prestou um ultimo gesto de carinho, pois os relatos

afiangam que, por suas oragOes, ela lhe alcangou a salvagdo. Mesmo com o desfecho

175 Ibidem. p. 1510.

Traducdo: Ndo me bastaria ser bom apenas uma vez por ano, uma vez por més ou uma vez por semana. Em vez
disso, alegro-me e sinto-me confortado por ser bom todos os dias. Santo Agostinho tem razdo quando diz que a
prética ndo deve ser condenada.

176 |bidem. p. 1520.

177 |bidem. p. 1540.

Traducdo: Mas depois de um tempo, ele foi tentado pelo diabo. Ele se afastou de seus nobres objetivos e foi
gueimado por um amor perverso.



97

tradicional das narrativas hagiograficas, temos uma Catarina muito mais humana e cheia de
contradicGes, a revelia da previsibilidade das Legendas.

Por fim, Catarina deixou Florenca em 29 de junho de 1374. O autor faz questdo de
informar ao leitor que o fato ocorreu no dia da festa dos santos Pedro e Paulo. Catarina foi
constantemente associada a alguns santos especificos (como os apostolos, S. Domingos,
Maria Madalena e outros) que seriam modelos para os diversos vieses de sua vida: a
fidelidade ao Papa de Roma na pessoa dos apdstolos Pedro e Paulo, a peniténcia em
Madalena, a ligacdo com os dominicanos na pessoa de S. Domingos etc.

Nesta mesma data, quando retornou a Siena, a cidade estava sendo atacada pela
peste. Foi uma ocasido em que muitos milagres de cura foram realizados por Catarina, ao
menos trés podem ser citados: a cura de Raimundo delle Vigne, Bartolomeu Dominici e
Matteo Ceni. Antes de performar as curas, Catarina foi confrontada por pessoas que dirigiram

a ela pedidos que mais se assemelhavam as preces destinadas aos santos:

Are you servant of God, going to allow the death o fone of the best men in Siena,
who has helped and been merciful to the paupers of Christ? | beg you in the name of
God and for his mercy that you turn to God so that the city will not be hi with this
losst™ .

O Miracoli, ainda que de autoria anénima e de carater menos oficial dentro do corpus
documental cateriniano, teve um papel ativo na constru¢do de sua fama e devogéo, sendo
produzido quando Catarina ainda estava viva. Resta a divida: Catarina e seus seguidores
chegaram a conhecer esse texto? E quanto a Raimundo delle Vigne e Tommaso Caffarini?
Suas versfes da vida da santa coincidem em alguns pontos com o Miracoli, mas em outros se
afastam, revelando dindmicas narrativas orientadas por interesses especificos. A analise
dessas fontes nos permitiu compreender como a hagiografia cateriniana foi sendo moldada ao
longo do tempo, conforme diferentes agentes buscavam enquadrar sua trajetoria dentro de
modelos de santidade reconhecidos. No entanto, os hagidgrafos de Catarina ndo foram apenas
autores de textos edificantes, mas também protagonistas de questdes eclesiasticas mais
amplas. Raimundo e Caffarini, além de promotores de sua santidade, estavam profundamente
envolvidos no movimento de Osservanza e na aprovagdo da Ordem Terceira Dominicana,

causas que — conforme defendemos no presente trabalho — acreditamos ter encontrado em

178 |bidem. p. 1621.

Traducdo: Vocé, servo de Deus, vai permitir a morte de um dos melhores homens de Siena, que ajudou e foi
misericordioso com os pobres de Cristo? Rogo-lhe, em nome de Deus e por Sua misericordia, que se volte para
Deus para que a cidade ndo sofra com esta perda.



98

Catarina um modelo e uma inspiracdo. No préximo capitulo, investigaremos essa relagéo,
analisando como a trajetoria da santa se entrelagcou com os grandes conflitos de sua época,

especialmente o Grande Cisma do Ocidente e a reforma da Ordem Dominicana.



99

CAPITULO 3 — ENTRE O CISMA E A REFORMA: CATARINA BENINCASA E OS
RUMOS DA CRISTANDADE

No presente capitulo, serd apresentada uma analise historica sobre o chamado
Grande Cisma do Ocidente (1378-1430) e sobre a reforma da Ordem Dominicana, conhecida
como Osservanza. Ambos 0s processos, de grande relevancia para a Igreja Catdlica e para a
Ordem dos Pregadores, entrelacam-se em varios momentos com a figura de Catarina
Benincasa, cuja vida e legado marcaram profundamente o periodo. A interacdo entre esses
eventos historicos e a memdria sobre Catarina, que foi sendo construida ap6s sua morte,
oferece uma perspectiva enriquecedora sobre as complexas dinamicas internas da Igreja e da
Ordem Dominicana nesse periodo de turbuléncia.

A figura de Catarina Benincasa emerge como uma das mais importantes vozes nesse
cenario e a memoria sobre Catarina, construida por seus seguidores e pela Igreja, reflete as
tensdes politicas e religiosas do periodo, tornando-se um ponto de convergéncia entre a crise e
a busca por renovacdo. Além disso, é essencial destacar, o papel dos mestres gerais da Ordem
Dominicana durante o periodo reformista. Com isso, a inclusdo de uma secéo dedicada a esses
mestres se revela ndo apenas relevante, mas imprescindivel para a constru¢cdo de um
entendimento completo sobre o processo de reforma da Ordem Dominicana e sobre a
formacdo da memoria de Catarina Benincasa, que também foi influenciada por essas

liderancas.

3.1 O Grande Cisma do Ocidente (1378-1430)

Entre 1305 e 1376, a Igreja Catolica viveu o periodo conhecido como o Papado de
Avignon ou, na voz dos criticos como Petrarca, “a segunda Babildnia” ou o “cativeiro de
Avignon”. A partir da elei¢do do papa Clemente V, em 1305, na Franga, os demais pontifices
passaram a se estabelecer em Avignon. A cidade era situada em terras do Sacro Imperio
Romano Germanico, mas pertencia ao governante de Napoles.

Avignon tinha algumas vantagens em relagdio a Roma, como por exemplo:
localizagdo estratégica, fluidez nas comunicacdes e mais salubridade. Em 1376, o papado de
Avignon chegou ao fim quando Gregorio XIl, apoiando-se em misticas como Brigida da

Suécia e, posteriormente, Catarina Benincasa, decidiu retornar para Roma e 14 se estabelecer



100

definitivamente. A atitude do papa n&o colocou fim &s crises vividas pela Igreja, pois proximo
a sua morte, ocorrida em 1378, ele se arrependeu da deciséo tomada anos antes e teve o desejo
de retornar para o Avignon. Apés a morte de Gregério XI, o povo de Roma temia que seu
sucessor colocasse em pratica a ideia de retornar para a Franca, e o colégio dos cardeais ficou
dividido: aqueles que eram italianos desejavam permanecer na cidade de Roma; ja 0s
franceses desejavam retornar para sua terral’®. A esse cenario seguiu-se um conclave
conturbado, pois a populagéo tinha grandes expectativas em torno da nacionalidade do novo
Papa, aquele que teria a responsabilidade de concluir os acordos com Florenca, os quais
colocariam fim a Guerra dos Oito Santos*®°.

Os cardeais reunidos em Conclave estavam sendo pressionados por uma multidao
gue exigia um papa romano ou italiano. Para aplacar a ira daquela multiddo, os cardeais
anunciaram falsamente a eleicdo do cardeal Tebaldeschi e obtiveram éxito em seu objetivo.
Com a multiddo sob controle, os cardeais elegeram o papa verdadeiro: Bartolomeu Prignano,
0 arcebispo de Bari (arcebispo, porém ndo cardeal), que adotou o nome de Urbano VI.

Segundo o historiador Ludovico Gatto:

Conosciuta I'effetiva provenienza del nuovo papa, dopo attimi di forte tensione, si
diffonde um senso di sollievo e di soddisfazione perché quase tutti hano temuto
I'elezione di um francese. La scelta di Urbano appare quindi di buon auspicio per
uma pacificazione generale e nessuno dei Romani ha dubbi sulla procedura aplicata
durante le tratative del Conclave e la sucessiva intronizzazione. Tuttavia, la
situazione, che sembra presentarsi inizialmente sotto i migliore auspici, degenera
quase subito per il cativo carattere di Urbano VI, i suoi modi sprezzanti verso i
collaboratori e soprattuto verso i Romani. Presto ci si rende conto dell'impossibilita
di lavorare a fianco di um simile personaggio anche i suou sustenitori italiani
cominciano a studiare vari mezzi per remediare a uma scelta inoportuna, cui abrebbe
potuto far seguito uma ancor pil inoportuna scelta di un francese!8?,

1% GATTO, Ludovico. Storia di Roma nel Medioevo. Roma: New Compton Editori, 2017. p. 482

180 |_ogo no inicio de sua obra, Thomas Luongo apresenta um bom panorama gue nos ajuda a compreender o que
foi a Guerra dos Oito Santos e o papel de Catarina Benincasa no confronto: “Catarina emergiu como uma figura
no cenério italiano no inicio da "Guerra dos Oito Santos", um conflito entre Florenca e o papado que representou
uma resposta a um mapa politico italiano cada vez mais fragmentado e, de uma nova forma, questionou a relagdo
entre poder politico e autoridade espiritual. A Guerra dos Oito Santos pode ser vista como um conflito inicial nas
batalhas do final da Idade Média e inicio da Idade Moderna pela hegemonia peninsular, nas quais Florenca,
Mildo e o papado buscavam alcancar o dominio no centro e norte da Italia. Vérios fatores levaram Florenca a
romper com o papado, seu aliado politico e financeiro desde a criagdo da confederacdo guelfa em 1267: o
surgimento em Florenca de "novos homens"”, menos vinculados financeira e politicamente ao papado, que
buscavam minar a hegemonia politica da Parte Guelfa pré-papal; um clima de anticlericalismo (resultante em
parte das intervencbes papais nos assuntos eclesiasticos florentinos); e temores quanto as ambicdes
expansionistas dos governadores dos Estados Pontificios e do proprio papa, ja que Gregério Xl cogitava o
retorno da Curia papal de Avignon para Roma. Do lado florentino, o conflito foi travado em grande parte por
meio de propaganda, com o chanceler florentino Coluccio Salutati enviando cartas as cidades da Toscana, bem
como aos Estados Pontificios, conclamando-as, como italianas, a abracar a libertas e resistir as predacfes de uma
Curia e hierarquia eclesiastica estrangeiras (isto ¢, francesas ou de Limousin)”. LUONGO, F. Thomas. The
Saintly Politics of Catherine of Siena. London/Ithaca: Cornell University Press, 2006. p. 3-4

181 GATTO, Ludovico. Storia di Roma nel Medioevo. Roma: New Compton Editori, 2017. p. 483.



101

As tratativas entre Urbano VI com os cardeais e 0 povo de Roma ndo ocorreram de
forma satisfatoria. A personalidade do novo papa e sua maneira, muitas vezes, descrita como
rude e grosseira abalaram profundamente a sua popularidade. Essas caracteristicas foram
confirmadas por algumas cartas de Catarina Benincasa enviadas ao pontifice, aconselhando-o
a buscar equilibrio e moderagdo em suas agfes. Na segunda das nove cartas enviadas a
Urbano VI, Catarina escreve: “Sei que vossa santidade quer muito ter auxiliares que vos
ajudem. Mas convém Que tenhais paciéncia no escutar” .2,

Ja em outro trecho da mesma carta:
Santo padre, rogo-vos que quando um pobre filho vos ofender dessa maneira, o
corrijais no seu erro, mas sem vos alterar [...] Digo tais coisas do que me foi dito
pelo mestre Jodo a respeito de fr. Bartolomeu Dominici. Este altimo, por defeito seu

e escrupulosa consciéncia, vos fez sofrer e deixou nervoso. Ele e eu ficamos
preocupados. Ele pensa que ofendeu vossa santidade!®?,

Sem datacdo, essa carta pode ter sido enviada no primeiro ano de pontificado de
Urbano VI e mostra que os rumores sobre o temperamento do papa ja eram conhecidos por
muitas pessoas. Catarina parece compreender que as atitudes do Papa constituiam um
empecilho no estabelecimento de novas aliangas, mesmo com a proximidade com as camadas
mais ricas da sociedade de Roma, as quais poderiam ajudar o pontifice a se consolidar politica
e financeiramente. A ira de Urbano VI recaiu até mesmo sobre um dos seguidores de
Catarina, o fr. Bartolomeu Dominici. Considerando a carta como um todo, podemos perceber
que ele foi até o papa como um enviado (possivelmente de Catarina), e os dois acabaram se
desentendendo ao ponto de Dominici acreditar ter, de alguma forma ofendido, o papa. A partir
de tais relatos, é possivel perceber que as relacdes entre o Papa e seu entorno estavam de fato
abaladas.

Portanto, os cardeais comegaram a estudar maneiras de reverter a eleicdo de Urbano
VI. Foram cogitadas duas possibilidades: a primeira previa a convocacdo de um Concilio em

Roma que se encarregaria de depor Urbano VI e eleger um novo papa italiano; ja a segunda

Tradugdo: Conhecida a real origem do novo papa, apds momentos de forte tensdo, espalhou-se um sentimento de
alivio e satisfacdo, pois quase todos temiam a elei¢do de um francés. A escolha de Urbano, portanto, pareceu um
bom pressagio para uma pacificacdo geral, e nenhum dos romanos tinha dividas quanto ao procedimento
seguido durante as negociacBes do Conclave e a posterior entronizacdo. No entanto, a situacdo, que inicialmente
parecia promissora, degenerou quase imediatamente devido ao mau carater de Urbano VI, seus modos arrogantes
com os colaboradores e, sobretudo, com os romanos. Logo tornou-se evidente a impossibilidade de trabalhar ao
lado de uma pessoa assim — até mesmo seus apoiadores italianos comecaram a buscar diferentes meios para
remediar uma escolha tdo inoportuna, que poderia ainda ser seguida por uma escolha mais desastrosa: a de um
francés.

182 BENINCASA, Catarina. Cartas completas. Trad. Jodo Alves Basilio. Sdo Paulo: Paulus, 2005. p. 982-983.
183 |bidem.



102

via defendida pelos cardeais franceses, advogava que a eleicdo de Urbano VI foi invalidada
em funcdo da pressdo exercida pelo povo de Roma naquele momento!®*. A segunda
possibilidade foi a escolhida.

Assim, os cardeais declararam a elei¢do de Urbano VI invalida, e reunidos no castelo
e palécio de Fondi sob a esfera de poder de Népoles, elegeram outro papa: o cardeal Roberto
de Genebra, que assumiu 0 nome de Clemente VII. Apds ter sofrido uma derrota em Roma
para as forcas militares de Urbano VI, transferiu-se para Avignon acompanhado de seus
aliados. Iniciava-se entdo o chamado Grande Cisma do Ocidente (1378-1430), que dividiu a
cristandade em duas obediéncias: Roma e Avignon.

Francis Oakley acredita que a defesa da invalidade da eleicdo de Urbano VI,
levantada pelos seus cardeais opositores, tinha bases soOlidas e contava com apoiadores
relevantes (como os reis da Franca de Castela que, apds certo tempo, reconheceram Clemente
VII). Paralelamente, podemos dizer o mesmo em torno do pontificado de Urbano VI e seus
sucessores que, inclusive, contaram com apoio de nomes importantes, como Catarina
Benincasa. Formou-se assim uma situacao contraditéria, pois se inicialmente apenas o papado
de Urbano VI foi colocado em xeque, apos o Co eisma, o de Avignon também o seria. O que
significa que, durante todo o periodo cismatico, nenhuma das duas linhagens papais estava
completamente consolidada e nem possuia um poder maior do que a outra®

Essa nova realidade confusa e repleta de dualidades causou ainda grande perturbacéo
na sociedade de modo geral, atingindo desde o alto clero até as camadas mais populares em
funcdo das duas autoridades que foram estabelecidas. Sobre esse profundo impacto, escreve

Barbara Tuchman:

De todos os 'estranhos males e adversidades' previstos para o século, os efeitos do
cisma sobre o espirito publico estavam entre os mais prejudiciais. Quando cada papa
excomungava os seguidores do outro, quem podia estar seguro da salva¢do? Todo
cristdo encontrava-se sob o risco da danagdo, por um dos dois papas, sem ter como
certificar-se de que obedecia ao auténtico. O fiel podia ouvir que os sacramentos do
seu padre ndo eram validos porque tinha sido ordenado pelo 'outro papa’, ou que 0
6leo do batismo ndo estava santificado porque tinha abengoado por um bispo
‘cismatico’. Nas regides disputadas, dois bispos podiam ser nomeados para 0 mesmo
lugar, cada um deles celebrando a missa e declarando ser o ritual do outro um
sacrilégio. A mesma ordem religiosa podia ter, em diferentes paises, uma fidelidade
dividida, com seus mosteiros sob dois priores contrarios e suas abadias separadas
pela luta. Quando, como em Flandres, as rivalidades politicas e econémicas levavam
uma cidade a aliar-se aos franceses e a Clemente, urbanistas fiéis, temendo viver sob

18 GATTO, Ludovico. Storia di Roma nel Medioevo. Roma: New Compton Editori, 2017. p. 484.
185 OAKLEY, Francis. The Western Church in the Later Middle Ages. Londres/Itaca: Cornell University
Press, 1979. p. 59



103

um anticristo, deixaram os lares, lojas e oficios e se transferiram para uma diocese
da 'verdadeira' fé*8,

O trecho acima nos auxilia a compreender melhor a atmosfera daquele periodo e
como a perspectiva de um constante conflito se fazia presente nos mais distintos ambientes.
Diante dos grandes impactos causados pelo Cisma, podemos nos perguntar quais foram os
fatores responsaveis por sua grande abrangéncia e por sua longa duracéo. Robert Swamson ao

pensar sobre essa questdo oferece uma possivel resposta:

Caso o conflito inicial entre os rivais na Italia tivesse produzido um vencedor
inconteste, a disputa talvez tivesse se encerrado rapidamente. Em 1380, Clemente
VII retornara a Avignon, tomando as rédeas de uma administracdo que néo sofrera
graves rupturas. Na Italia, Urbano VI criou um pontificado italiano em esséncia,
efetivamente a partir da estaca zero. A divisdo deu aos principes europeus a
oportunidade de confirmas suas rivalidades politicas aderindo a papas rivais, mas
demorou um pouco até que todos tivessem tomado suas respectivas decisdes. A
Franca apoiou Clemente. Dentro do contexto da Guerra dos Cem Anos, os ingleses
apoiaram Urbano... de modo que os escoceses preferiram Celemente. A maior parte
da Italia e da Alemanha era favoravel a Urbano. Os reinos espanhdis, depois de uma
consideravel hesitagdo, acabaram optando por Clemente - mas uma insurreicao
dinastica em Portugal, em 1385, repudiando as reivindicacfes castelhanas ao trono,
acarretou uma guinada para Urbano®®’.

O cisma ndo pbde ser rapidamente sanado, pois a divisdo entre os dois pontifices foi
logo reforcada pelas disputas entre os principes europeus, sendo também utilizada por eles
como forma de alcancar seus interesses. E importante ressaltar que a Europa vivia, naquele
momento, o contexto da Guerra dos Cem Anos. Embora os principais protagonistas fossem
Franca e Inglaterra, outros reinos também foram afetados direta ou indiretamente pelo
conflito.

Esse evento vivido pela Igreja parece ter reforcado ainda mais a divisdo da Europa
fortalecida no século anterior pela Guerra dos Cem Anos, uma vez que a escolha “religiosa”
dos Estados por este ou aquele papa acompanhava a direcdo de suas disputas temporais. Além
disso, as posicdes geograficas e geopoliticas ocupadas por Roma e Avignon se consolidaram
como duas sedes de poder com estruturas independentes e sustentaveis. Esse aspecto fica
evidente nas sucessdes ocorridas apos as mortes de Urbano VI e Clemente VII. As eleicGes de
novos papas em Avignon e em Roma tornavam ainda mais remotas e distantes quaisquer

possibilidades de unidade na Igreja, uma vez que, em seus respectivos governos, as diferencas

188 TUCHMAN, Barbara Wertheim. Um espelho distante: o terrivel século XI1V. Rio de Janeiro: José Olympio,
1999. p. 307

187 SWAMSON, Robert. Monarquia Pontificia (1085-1431). IN: JOHNSON, Paul. O livro de ouro dos Papas.
Rio de Janeiro: Eidouro, 2003. p. 154.



104

foram aprofundadas, propostas de negociacdo ndo foram cumpridas e/ou falharam e ainda
houve forte interferéncia dos chefes de Estados europeus. Vejamos, rapidamente, a trajetoria
de alguns desses pontifices.

Bento XIII, da linhagem de Avignon, mostrou-se disposto a negociar com o lado
adversario e renunciar ao seu ministério, se fosse preciso. Porém, as acGes do papa
fracassaram, pois ele chegou a perder o apoio da Franca, ficou aprisionado por um periodo,
fugiu do céarcere em 1403 e sO, entdo, voltou a ter sua autoridade reconhecida. Do lado
romano, o primeiro a adotar uma postura de dialogo foi Inocéncio VII, mas nao realizou nada
de concreto nesse sentido. Gregorio XII, por sua vez, foi quem convocou o Concilio de Pisa,
em 1409 e convidou os cardeais de Avignon a participarem daquele momento. O Concilio,
porém, resultou na criacdo de um terceiro Papa, Alexandre V, e se mostrou incapaz de
solucionar o Cisma.

E preciso ter cuidado para ndo rebaixar o Concilio de Pisa a uma posicio de
subalternidade e, assim, diminuir a sua importancia, pois contou com o apoio e participagdo
de grande parcela da cristandade. De acordo com dados levantados por Francis Oakley,
participaram dos encontros em Pisa: quatro patriarcas, vinte e quatro cardeais, oitenta bispos e
arcebispos, representantes de bispos ausentes, cem abades, os mestres gerais das ordens
mendicantes e demais ordens religiosas, estudiosos, tedlogos, canonistas, representantes de
universidades e membros da realeza europeia’®®,

Portanto, mesmo que ndo tenha sido decisivo na solucdo do Cisma, foi o primeiro
passo em direcdo a consciéncia conciliar e ecuménica que seria evocada nos Concilios
futuros, especialmente no Concilio de Constanca que acabou ganhando na historiografia
maior notoriedade por ter proporcionado a Igreja novamente um Gnico papa?®®,

Trazendo uma nova perspectiva sobre a tematica do Concilio de Pisa, Michele Guida
entende que o evento possibilita ao mesmo tempo refletir sobre o cenario geopolitico da
Europa e a Teologia daquele momento. O protagonismo na organizacdo e defesa da
convocagdo do Concilio teria sido exercido pelos cardeais italianos, ao defenderem a via
conciliar como a resposta mais adequada ao Cisma — escolha tradicionalmente atribuida a
acdo de Carlos VI e os cardeais franceses de Avignon. Por outro lado, na perspectiva

teoldgica, o Concilio de Pisa deu centralidade a uma perspectiva Eclesioldgica de unidade e

188 OAKLEY, Francis. The Western Church in the Later Middle Ages. Londres/itaca: Cornell University
Press, 1979. p. 62-63.

189 GUIDI, Michela. Auctor autem Christus erit et Spiritus Sanctus: La legittimazione del Concilio de Pisa
(1409): uma nuova prospettiva. 2023. Tese (Doutorado em Historia) - Dipartimento i Civilta e Forme del Sapere,
Universita di Pisa, Pisa. p. 10.



105

comunh&o da Igreja, que foi evocada posteriormente e se revelou a essencial no desfecho do
Grande Cisma.
Segundo Guida:
Per um male nuovo, nessuno scisma dela storia infatti era confrontabile com quello
presente nel giudizio dei contemporanei, i cardinali decisero di ricorrere non a mezzi
straordinari, ma utilizzare in modo nuovo um rimedio antico che si era dimostrato
efficace nell'estirpazione delle eresie, il concilio, che costituiva la manifestazione

visibile dell'unita dela Chiesa, nello spazio e nel tempo, e i cui la collegiatlia ‘traduz
sua natureza profunda enquanto Comunh&o dos Santos’*%,

O Concilio de Pisa trouxe consigo a ideia a de uma Igreja atemporal, assentada sobre
sua autoridade temporal, sobre aquela concedida por Cristo e a0 mesmo tempo em profunda
sintonia com todos os Concilios anteriores. Guida sublinha que os verdadeiros dirigentes do
Concilio eram Cristo e o Espirito Santo, sendo este Ultimo presente na abertura das reunides
com o canto Veni Creator. E a dimensdo Pneumatolégica presente na Igreja, ou seja, devogao
ao Espirito Santo como condutor dos padres conciliares em suas decisdes 1. Todos esses
aspectos, sobretudo, a suprema autoridade do Concilio convocado pelos cardeais sucessores
dos apostolos, apareciam novamente no Concilio de Constanca, conforme veremos a segulir.

Mesmo com sua relevancia, o saldo do Concilio de Pisa foram trés papas reinantes
simultaneamente e 0 agravamento da situacdo. Em 1410, O sucessor de Alexandre V, papa
Jodo XXIII, com o apoio de Sigsmundo da Hungria (Imperador do Sacro Império Romano
Germanico) convocou um novo Concilio que se reuniria em Constanca na Alemanha. O
chamado Concilio de Constanca teve sua abertura em novembro de 1413 e foi convocado pelo
papa Jodo XXIII que considerava esse novo Concilio como uma continuagcdo do Concilio de
Pisa e uma maneira de obter a confirmacao de sua linhagem papal e a condenacdo das outras
duas, quais sejam, a de Roma e de Avignon.

N&o obstante, seus objetivos ndo foram alcangados. O Imperador Sigsmundo
pressionou os padres conciliares para que as decisGes tomadas por eles fossem confirmadas a
partir de um sistema de votagdo por grupos nacionais, ou seja, juntos os representantes de um
determinado reino poderiam votar apenas uma vez. Assim, Jodo XXIII ndo péde contar com o

esperado apoio dos clérigos italianos para sua causa. A outra derrota sofrida pelo papa tem

190 Ibidem. p. 194-195.

Traducdo: Diante de um mal inédito - nenhum cisma da histéria, de fato, era comparavel ao presente, segundo o
julgamento dos contemporaneos - os cardeais decidiram ndo recorrer a meios extraordinarios, mas sim utilizar de
forma nova um antigo remédio que havia se mostrado eficaz na extirpacdo das heresias: o concilio. Este
representava a manifestacdo visivel da unidade da Igreja no espaco e no tempo, e em que a colegialidade
expressava sua natureza profunda como Comunhdo dos Santos.

191 |bidem. p. 196.



106

referéncia a conclusdo alcancada pelos conciliares de que a situacdo do Cisma sO seria
resolvida se todos os trés papas reinantes renunciassem e um novo fosse eleito!®2,

Diante desse cenario, o papa Jodo XIII planejou uma fuga com o intuito de dissolver
o Concilio com a sua auséncia, porém o Concilio havia sido organizado também a partir da
acdo do Imperador Sigsmundo e logo os prelados reunidos em Constanca decretaram que a
autoridade daquele Concilio derivava diretamente de Jesus Cristo, e ndo de um papa. De

acordo com as formulagdes do proprio Concilio:

Este Sinodo, legitimamente convocado no Espirito Santo, constituindo um Concilio
Geral e representando a Igreja Catolica militante, tem o seu poder diretamente de
Cristo; qualquer um, de qualquer estado ou dignidade, até papal, é obrigado a lhe
obedecer no que diz respeito a fé e a extirpagéo do referido cisma®,

No ambito das tratativas do Concilio de Constanca, Jodo XIII foi feito prisioneiro,
Gregoério XII renunciou, Bento XIII foi deposto e, em 1417, um novo papa foi eleito:
Martinho V, que passou a ser unico legitimamente reconhecido. Oakley relata que o conclave
responsavel pela eleicdo de Martinho V contou com ampla participacdo de cardeais das trés
linhagens papais existentes até aquele momento, bem como padres conciliares representando
seus proprios paises!®. Franco Pierini situa a decisdo do Concilio de Constanca de derivar seu
poder diretamente de Cristo em um processo de longa duragédo no seio da Igreja, marcado pela
alternancia entre uma via curialista em alguns momentos e conciliarista em outros. Segundo o

autor:

Além de ordenar a sua captura [aqui refere-se ao Papa Jodo XXIII da linhagem de
Pisa e deposi¢do efetiva, o concilio estabeleceu, entre marco e abril de 1415, a
doutrina da superioridade do concilio sobre o papa, ou seja, o conciliarismo; essa
doutrina, como se sabe, foi considerada legitima se utilizada num caso de extrema
necessidade, como o verificado entdo; mas ilegitima e heterodoxa se entendida de
maneira radical, como transformacdo da estrutura da clpula da Igreja, de
monarquica para assemblefstal®.

O conciliarismo se constitui em uma concepcao de que o poder do Concilio é maior
por reunir em si representantes de toda a Igreja do Ocidente, ultrapassando assim a autoridade

do papa, sendo a solugéo encontrada para novamente unificar Igreja. Contudo, mesmo sendo

192 OAKLEY, Francis. The Western Church in the Later Middle Ages. Londres/itaca: Cornell University
Press, 1979. p. 64-65.

1% HEINRICH, Denzinger. Compéndio dos simbolos, definicdes e declaracdes de fé e moral (3. ed.). Sdo
Paulo: Paulinas/Edicdes Loyola, 2015. p. 343.

1% OAKLEY, Francis. The Western Church in the Later Middle Ages. Londres/itaca: Cornell University
Press, 1979. p. 67.

195 PIERINI, Franco. A Idade Média: curso de historia da Igreja. Sdo Paulo: Paulus, 1998. p. 166.



107

0 Unico papa, Martinho V teve que realizar muitas negociagGes e concessdes para evitar novas
rupturas. Ai reside, segundo Pierini, a forca dos nacionalismos. O termo nada tem a ver com 0
nacionalismo aplicado aos séculos XIX e XX, mas sim com a relacdo entre poder temporal e
eclesiastico, ou ainda, a intervencdo do poder temporal (de acordo com seus interesses) no
poder eclesiastico. Segundo Pierini, esta relacionado aquelas disputas entre papas e
imperadores, se consideramos uma escala mais ampla, e entre religiosos e membros da
nobreza nas esferas locais'®.

Concordamos com esta perspectiva, pois, de fato, a Europa do Cisma foi também a
Europa da Guerra dos Cem Anos. Os interesses se misturaram de uma forma muito intensa.
Robert Swason fortalece essa hip6tese ao destacar que, mesmo com o desfecho aparentemente
positivo do Concilio de Constanca na perspectiva de que a Igreja voltou a ter apenas um
governante, o caminho até a unidade plena na Igreja ndo foi alcancada imediatamente: “...]
Bento XIII resistiu teimosamente até sua morte, em 1422. Mesmo assim, 0s resquicios de seu
pontificado tiveram continuidade sob Clemente VIII, que se estendeu até 1429, quando
renunciou™®’.

Por isso a periodizacéo tradicional sobre o Grande Cisma coloca o seu fim em 1430,
ou seja, um ano apds a morte de Clemente VIII. Naquele momento, Martinho V foi colocado
ao mesmo tempo como sucessor de Clemente VIII (linhagem de Avignon) e de Gregorio XlI
(linhagem de Roma), unificando o poder papal em suas méos - enquanto que a linhagem de

Pisa foi considerada ilegitima e extinta no Concilio de Constanca.

3.2 Vida e Memdria: Catarina de Siena nos Primordios do Grande Cisma

Tendo apresentado o histérico do Grande Cisma do Ocidente (1380-1417), neste
item buscaremos ouvir a voz de Catarina Benincasa no inicio deste turbulento periodo e seu
eco nas duas décadas seguintes. Sabemos que Catarina morreu na cidade de Roma em 1380,
logo, ela apenas vivenciou dois anos do Cisma, iniciado com a eleicdo de Clemente VII.
Mesmo em um curto periodo de tempo, sua presenca foi marcante e perpetuada
posteriormente pelos seus hagiografos com a publicacdo das Cartas, d’O Dialogo e das

Legendas. A avaliacdo da atuacdo de Catarina naquele periodo é controversa: se para alguns

19 |bidem. p. 156.
197 SWAMSON, Robert. Monarquia Pontificia (1085-1431). IN: JOHNSON, Paul. O livro de ouro dos Papas.
Rio de Janeiro: Eidouro, 2003. p. 159.



108

ela lutou bravamente pela unidade da Igreja, defendendo sua unidade na figura do Papa
Urbano VI, para outros, essa firmeza acabou contribuindo com o agravamento da crise vivida
pela Igreja. S&o essas percepcdes que buscaremos explorar a seguir.

Para Renate Blumenfeld Kosinski, o retorno do Papa para Roma, movimento
incentivado largamente por misticas como Brigida da Suécia e Catarina Benincasa, foi o
grande responsavel pelo Cisma que se sucedeu pouco depois!®®. O tedlogo francés Jean
Gerson acusou diretamente os misticos que aconselharam Urbano V e Gregorio XI de terem
favorecido a ocorréncia do Cisma. Esta afirmacdo € encontrada em uma reconstituicdo da
morte de Gregorio Xl feita por Gerson, na qual o pontifice se dizia profundamente
arrependido e se declarava vitima de maus conselhos de alguns individuos (referéncia a
misticas como Brigida e Catarina). Infelizmente, para Catarina, 0s seus desejos de organizar
uma cruzada e reformar a Igreja ndo foram concluidos, pois a morte prematura do papa
Gregorio XI precipitou a crise que levaria ao Cisma.

A maneira como Catarina buscou lidar com essas situa¢des foi justamente por meio
de suas cartas enviadas aos pontifices e demais autoridades. Nelas, Catarina ndo sé tratava de
questdes espirituais, mas também das questbes politicas e praticas de sua época. O fim das
cartas é sempre a parte em que comumente encontramos a verdadeira mensagem que ela
desejava passar. No periodo em que tentou convencer o papa Gregorio XI a retornar para
Roma, por exemplo, ela argumentava que era necessario coragem por parte do pontifice e que
seu retorno traria a paz. Em uma carta enviada ao cardeal Pedro de Luna (futuro Antipapa
Clemente VI1I), provavelmente enviada apds a morte do papa Gregoério X1, Catarina menciona

seu medo de que um cisma ocorresse na Igreja.

Pareceu-me ouvir dizer que esta surgindo discérdia aqui entre o Cristo na terra e
seus discipulos. Co isso sofro uma dor intoleravel, pelo medo que tenho de um
cisma, e duvido que, por causa dos meus pecados, ele ndo venha se verificar. Por
isso peco, pelo glorioso e precioso sangue derramado em grande chama de amor,
que ndo vos afastei nunca da virtude e do vosso chefe. Rogo-0s que pegais ao Cristo
na terra com insisténcia, que promova logo a paz, pois seria dificil combater dentro e
fora, de maneira que o papa possa fechar os caminhos pelos quais tal coisa venha a
acontecer. Dizei-lhe que se circunde de boas colunas, agora que esta para nomear
novos cardeais. Que eles sejam homens corajosos, que ndo tenham medo da morte,
sejam virtuosos para lutar pela verdadeira fé, reformar a Igreja e até morrer pela
gléria divina, se for preciso. Ai de mim, ai de mim! N&o demoreis, ndo se espere que
a pedra caia sobre a nossa cabega para depois ir procurar remédio®.

1% BLUMENFELD-KOSINSK, Renate. Poets, saints, and visionaries of the great schism, 1378-1417.
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2006. p.34.
19 BENINCASA, Catarina. Cartas completas. Trad. Jodo Alves Basilio. Sdo Paulo: Paulus, 2005. p. 953.



109

Catarina normalmente se refere ao papa como o “Cristo na terra” ou “doce Cristo na
Terra” e, pelo trecho acima, é possivel constatar que ela estava ciente dos embates entre o
entdo papa Urbano VI e seus cardeais. Parece que ela ndo somente tinha uma superficial ideia
da situacdo, mas sim consciéncia de sua gravidade porque expressava ao cardeal Pedro de
Luna o medo de um cisma. A essa altura de sua vida, Catarina tinha atraido muitos seguidores
e conseguido consolidar uma vasta rede de individuos pertencentes a diversos extratos sociais
com quem se relacionava, logo, conseguia interferir em diversos assuntos e adquirir
informacdes.

Sabemos que Pedro de Luna foi um dos cardeais rebeldes que incentivou a ruptura
com Urbano VI e que, mais tarde, foi eleito sucessor de Clemente VII na linhagem de
Avignon. Catarina enviou a ele apenas duas cartas, ambas sem datacdes precisas.
Especificamente em relacdo a segunda e ultima, cujo trecho citamos acima, foi enviada as
vésperas do inicio do Cisma e ndo por acaso. Provavelmente, Catarina teve ciéncia da
inclinagéo de Pedro de Luna e enviou-lhe a carta como forma de tentar converté-lo a manter
obediéncia ao papa Urbano VI e adverti-lo dos males do Cisma. Ela insiste na necessidade de
cardeais virtuosos, corajosos, dispostos a dar vida pela Igreja (inclusive reformando-a) e a
serem colunas para o Papa.

Ao fazer isso, ela estd a0 mesmo tempo apresentando qualidades necessérias a um
bom cardeal e contrapondo aspectos tidos como inaceitaveis: 0 desejo de deixar Roma e
retornar para Franca, a desobediéncia ao verdadeiro papa (que, para ela, tratava-se de Urbano
VI) e a violéncia direcionada a Igreja, a esposa de Cristo. Todos esses males se resumiam ao
egoismo, raiz de todos os pecados. Ela, portanto, exigia do cardeal uma rapida e radical
mudanca de atitude, pois s6 assim os males maiores seriam evitados, ideia sintetizada na
expressao: “Ndo demorais, ndo se espere que a pedra caia sobre nossa cabeca para depois ir
procurar remédio”2%,

Mais adiante, em outro trecho dessa mesma carta ao cardeal Pedro de Luna, Catarina
escreve:

Ai de mim, em minha desventurada alma! Todas as outras coisas - guerra,
desrespeito, tribulaces - nos parecem palha diante desse perigo. Acreditai que
tremo somente em pensar. Sobretudo por ter ouvido de uma serva, que lhe foi
revelado em pensamento que era grave e perigosa a situagcdo. Em comparagdo com o

perigo de cisma, a guerra lhe parecia um nada. Digo-vos que lhe parecia romper-se 0
coragao e perder a vida do corpo, de tanta dor. [...] Pedi também que vos cardeais

200 |hidem.



110

sejais fortalecidos na virtude e homens fortes, a fim de que, iluminados, possais
resistir e afastar as trevas?’:.

A serva que teve uma revelacdo sobre o Cisma é a propria Catarina que, para
embasar ainda melhor a sua argumentacdo, utiliza-se de uma profecia. N&o era apenas
Catarina Benincasa quem alertava sobre os horrores de um cisma, mas era o proprio Deus que
por meio dela transmitia essa mensagem aos homens da Igreja. O cisma significava para ela
algo ainda pior do que a guerra com Florenca, a Guerra dos Oito Santos. No trecho final de
sua carta, Catarina pede que ndo apenas o cardeal Pedro de Luna, mas também todos os outros
encontrem iluminacdo para resistir as trevas, ou seja, utilizou uma figura de linguagem para
representar o desejo de que os cardeais deixassem de lado as ideias cismaticas e voltassem a
obediéncia.

De acordo com os relatos que nos legou Raimundo delle Vigne na Legenda Maior,
Catarina teve essa revelacdo divina sobre o cisma no ano de 1375, quando estava na cidade de
Pisa, enquanto a Guerra dos Oito Santos estava em seu ponto mais critico. Vendo que seus
companheiros estavam a beira das lagrimas diante do cenério cadtico em que se encontrava a

Peninsula Italica, Catarina teria dito:

«-No se apresuren a derramar lagrimas; habra cosas de mayor importancia por que
lamentarse. Lo que ahora ocurre es miel y leche comparado con lo que va a
sobrevenir». Estas palabras, en lugar de consolarnos, aumentaron nuestro
sentimiento y yo le dije: «-Madre, ¢;es posible contemplar mayor desgracia que los
cristianos pierden el amor y el respeto a la Iglesia de Dios, y sin temor a las censuras
de la misma, se separan abiertamente de ella? El paso siguiente ¢sera acaso negar a
Dios?». Catalina me contesto: «-Ahora son los seglares quienes se conducen asi;
antes de mucho tiempo veremos que el mismo clero se hara culpable». Y como yo
presa de intenso asombro exclamase: «-jQué horrible! ;Se rebelara el clero contra el
Sumo Pontifice?», ella prosiguio: «-Cuando el Santo Padre intente reformar su
moral, los eclesiésticos ofrecerdn a la Iglesia el espectaculo de un gran escandalo. Se
insubordinarén y se separardn de ella como verdaderos heresiarcas». Estas palabras
me dejaron sobrecogido por la emocidn, y pregunté: «-Madre, ¢habrd una nueva
herejia? -No sera una verdadera herejia -me contest6- pero dividird a la Iglesia y a
toda la Cristiandad; 4rmese de paciencia, pues se vera obligado a presenciar muchos
infortunios». Guardé silencio y esperé, pues pensaba que iba a descubrirme otras
muchas cosas, pero para no aumentar mi afliccion, declind hacer otras predicciones.
Confieso que a causa de la oscuridad de mi inteligencia no habia comprendido bien
lo que me habia dicho, porque crei que todo eso habria de ocurrir durante el
pontificado de Gregorio XI. Cuando fallecio este, yo habia olvidado ya la profecia,
pero cuando le sucedié Urbano VI y la Iglesia se escindi6 con el cisma, vi el
cumplimiento de lo que Catalina me habia dicho. Reprochandome lo obtuso de mi
inteligencia, intenté mantener con ella otra conversacion acerca de este asunto. Dios
me otorgd este privilegio cuando obedeciendo a una orden del Sumo Pontifice,
Catalina fue a Roma a los comienzos del cisma. Entonces le recordé lo que me habia
dicho algunos afios atras; ella no lo habia olvidado y agregd: «-Entonces le dije a
usted que aquella era miel y leche comparado con lo que vendria después, y ahora le

201 BENINCASA, Catarina. Cartas completas. Trad. Jodo Alves Basilio. Sdo Paulo: Paulus, 2005. p. 953.



111

aseguro que lo que aqui ocurre es un juego de nifios en proporcion con lo que vendra
en los territorios vecinos». Con estas palabras quiso designar a Sicilia, la provincia
romana y la region limitrofe. El cielo y la tierra pueden ser testigos del
cumplimiento de esta prediccion%2,

Pisa foi o lugar em que Catarina recebeu os estigmas e assim se conformou
completamente a figura de Cristo e sua Paixdo. Portanto é um lugar profundamente simbolico
na trajetoria de Catarina rumo a santidade e uma santidade muito especifica, na qual ela
encarna muitas vezes o papel do Salvador, a semelhanca dos episddios relatados nos
Evangelhos. Na cidade, realizou também muitos milagres e a profecia em torno do cisma,
relatada no trecho acima. E necessario destacar que frei Raimundo buscava com a obra
consolidar a imagem de Catarina santa e promover a causa de sua canonizacgdo. Por isso, ao
narrar esse episodio, ele apresenta a leitura do Cisma a partir da ética de quem esteve sempre
ao lado da linhagem romana. E também aproveitou a ocasido para eximir de Catarina qualquer
responsabilidade pelo agravamento da crise.

No texto a encontramos, por divina revelacéo, explicando detalhadamente tudo que
se sucederia até a ocorréncia do cisma: o papa (certamente se referindo a Urbano VI) buscaria
reformar a Igreja, a moral do colégio cardinalicio e do clero, mas ao fazer isso encontraria
grande resisténcia e, a partir dai, viria o cisma. A gravidade conferida ao cisma é a mesma na
Legenda e nas Cartas, pois, em ambas, Catarina diz que 0 que viria seria muito pior do que a

guerra, “leite e mel” se comparado a ela.

202 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Espasa Calpe: Buenos Aires, 1947. p. 146-
147.

Tradugdo: N&o se apressem em derramar lagrimas; havera coisas de maior importancia pelas quais lamentar. O
que esta acontecendo agora ¢ leite ¢ mel comparado ao que vird.” Essas palavras, em vez de nos consolar,
aumentaram ainda mais 0 nosso pesar, e eu lhe disse: - Méae, é possivel imaginar desgraca maior do que 0s
cristdos perderem o amor e o respeito pela Igreja de Deus, e, sem temor das censuras dela, separarem-se
abertamente dela? O proximo passo sera negar a Deus?” Catarina me respondeu: “-Agora s8o 0s leigos que se
comportam assim; em pouco tempo veremos que o proprio clero se tornara culpado.” E como eu, tomado de
profundo espanto, exclamei: “- Que horror! O clero se rebelara contra o Sumo Pontifice?” Ela continuou:
“-Quando o Santo Padre tentar reformar sua moral, os eclesiasticos oferecerdo a Igreja o espetaculo de um
grande escandalo. Rebelar-se-do e se separardo dela como verdadeiros hereges.” Essas palavras me deixaram
profundamente comovido, e perguntei: “-Mae, havera uma nova heresia?” “-Nao sera uma verdadeira heresia,”
respondeu-me, “mas dividira a Igreja e toda a Cristandade; arme-se de paciéncia, pois serd forcado a presenciar
muitos infortunios.” Fiquei em siléncio e esperei, pois imaginei que ela me revelaria muitas outras coisas, mas,
para ndo aumentar a minha aflicdo, recusou-se a fazer novas profecias. Confesso que, devido a escuriddo da
minha inteligéncia, ndo compreendi bem o que ela me dissera, porque pensei que tudo isso ocorreria durante o
pontificado de Gregdrio XI. Quando ele faleceu, ja havia esquecido a profecia. Mas quando Urbano VI lhe
sucedeu, e a Igreja se dividiu com o cisma, vi o cumprimento do que Catarina havia me dito. Repreendendo a
minha prépria falta de compreensdo, tentei conversar novamente com ela sobre esse assunto. Deus me concedeu
esse privilégio quando, obedecendo a uma ordem do Sumo Pontifice, Catarina foi a Roma no inicio do cisma.
Entdo lhe recordei o que me havia dito anos antes; ela ndo havia esquecido e acrescentou: “-~Naquela ocasido lhe
disse que aquilo era leite e mel comparado ao que viria depois, e agora lhe asseguro que o que esta acontecendo
aqui € brincadeira de crianga em comparagdo com o que ocorrera nos territorios vizinhos.” Com essas palavras,
ela se referia a Sicilia, a provincia romana e a regido limitrofe. O céu e a terra podem testemunhar o umprimento
dessa profecia.



112

Para confirmar a veracidade de seu relato, fr. Raimundo conclama o céu e a terra
como testemunhas. Aparentemente, ele teria se encontrado com Catarina em Roma, quando
ela (ja bem préxima de sua morte) foi convocada até a cidade pelo Papa Urbano VI. Nesse
encontro, ao dialogar com Catarina, Raimundo se lembrou da profecia que ela revelara em
Pisa anos antes e, ali, em Roma, obteve ainda um acréscimo anunciando outras desgracgas que
viriam,

Acreditamos que as pistas que chegam até nos sobre o que Catarina fez nos ultimos
anos de sua vida e inicio do cisma revelam a sua persisténcia em continuar mobilizando sua
rede de apoio, por meio das cartas, para conseguir fazer prevalecer sua vontade e também
como uma estratégia narrativa com a finalidade de reabilitar a imagem de Catarina naqueles
anos posteriores a sua morte, quando a Legenda Maior e suas cartas foram publicadas. Além
disso, ela parece ter todo o controle sobre a situacdo da Igreja: profetiza as indmeras
desgracas causadas pelo cisma, mas também anuncia que, ap6s as tribulagdes, vira a tdo
sonhada reforma da igreja, reforma que acreditamos se tratar da observancia. Com isso, toda a
vida de Catarina ganha um encadeamento: defensora do retorno do papado a Roma, defensora
da unidade da Igreja e precursora dos ideais reformistas que, ap0s a sua morte, seriam

colocados em prética.

3.3 Ordem Dominicana em reforma

Esta secdo sera dividida em duas partes: primeiro abordaremos 0s mestres gerais da
Ordem Dominicana que estiveram diretamente envolvidos no processo de reforma,
destacando sua lideranca e atuacdo nas mudancas internas da Ordem; e, posteriormente,
trataremos da reforma propriamente dita, conhecida como Osservanza, e das suas implicagdes
para a Ordem Dominicana e a Igreja como um todo. Retomando a argumentacao inicial deste
capitulo, é essencial analisar ambos 0s aspectos, pois, engquanto 0s mestres gerais
desempenharam um papel fundamental na implementacdo e condugdo da reforma, o
movimento Osservanza representou a resposta da Ordem as transformacdes e crises da época,
especialmente, em um contexto de grande instabilidade, como o Cisma do Ocidente. A
interseccdo entre essas duas dimensdes — lideranca e reforma — permite uma compreensao
mais profunda dos processos que moldaram o destino da Ordem Dominicana e a memoria de

figuras como Catarina Benincasa.



113

3.3.1 Os mestres gerais da Ordem de Sdo Domingos durante a Reforma

Entendemos que o nascimento da Ordem dos Pregadores esta relacionado ao
combate a heresia catara e ao espirito do IV Concilio de Latrdo. Os frades, por meio de seu
exemplo de vida e pregacdo, deveriam auxiliar a Igreja em uma evangelizagdo mais eficiente,
e, sobretudo, reafirmar a ortodoxia da fé em regides como o sul da Franga. Gradualmente, a
identidade da nova ordem foi se consolidando com as novas constituicbes desenvolvidas, e
ficou claro o grande foco dos frades: “una predicazione di alto contenuto teologico ma resa
comprensibile ed accessibile al maggior numero possibile di fedeli”?®®. Dessa forma,
Domingos de Gusmdo enviou alguns frades a Universidade de Paris para que pudessem
receber uma solida formacao teoldgica, alids, a propria instituicdo de ensino também se tornou
um ambiente favoravel ao recrutamento de novos membros entre os jovens estudantes

Ademais, ficou definido que cada convento deveria contar com o simbdlico nimero
de doze frades, um superior, um prior e um professor de Teologia (chamado de lector). Com o
crescimento da ordem, foram criadas as Provincias para maior eficiéncia administrativa. Por
volta de 1230, a atividade inquisitorial também foi confiada aos dominicanos; e os frades,
especialmente por meio de seu fundador, passaram a ser associados a esse brago repressivo da
Igreja Romana:

E da questa “svolta” degli anni Trenta che i Predicatori vengono identificati con
I’attivita di repressione dell’eterodossia piu che di difesa dell’ortodossia e la stessa
figura di Domenico finira, con il passare del tempo, per acquisire i tratti di primo
inquisitore, in assoluto contrasto con la verita storica®®.

A partir desse envolvimento, surgiu a figura de Sdo Pedro Martir, um inquisidor
dominicano assassinado por hereges em Verona. Sua devocdo foi difundida junto a de S&o
Domingos, mas a propaganda ndo obteve “i risultati desiderati, in quanto la devozione ai due
santi domenicani resto sempre limitata, oltre che alle élites ecclesiastiche, ai laici che a loro

erano piu legati”?®. Séculos mais tarde, os frades tentaram atrelar a figura de Catarina

203 BARONE, Giulia. L'eta medievale (XI11-XIV secolo) IN: FESTA, Gianni; RAININI, Marco. L'Ordine dei
Predicatori | Domenicani: storia, figure e instituzioni (1216-2016). Bari: Edizione Laterza, 2016.p. 19.
Tradugdo: [...] um sermédo com alto conteudo teoldgico, mas compreensivel e acessivel ao maior nimero possivel
de fiéis.

204 | bidem.p. 24.

Tradugdo: E a partir desta “virada” dos anos trinta que os Pregadores sdo identificados com a atividade de
repressdo da heterodoxia em vez de defesa da ortodoxia e a propria figura de Domingos acabara, com o passar
do tempo, adquirindo os tragos do primeiro inquisidor, em absoluto contraste com a verdade histérica.

205 |bidem. p. 25.



114

Benincasa, ainda ndo canonizada, a esses dois santos. Até mesmo as primeiras festividades
dedicadas a Catarina foram situadas proximas a data de S&o Pedro Martir, inicialmente no
domingo seguinte ao dia dedicado ao santo. A hagiografia cateriniana, como foi possivel
observar no capitulo anterior, € repleta de alusbes a esses dois frades que, frequentemente, séo
apresentados como exemplos para Catarina, a qual buscava a perfeicdo de vida e que, em seus
éxtases, também se via agraciada com suas revelacfes, confirmando sua ligagdo com os
frades.

Além do envolvimento direto com os estudos, 0 mundo universitario, a Inquisicdo e
as crises da Igreja, os dominicanos formaram uma vasta gama de confraternidades e grupos
leigos. Tendo Maria como protetora e modelo, os leigos eram encorajados a viver uma vida de

oragdo intensa e participacdo constante nos sacramentos,

piu intensa di quanto previsto dal Concilio Lateranense IV (obbligo della
confessione almeno una volta all'anno e della comunione pasquale), la solidarieta -
materiale e spirituale - tra i confratelli e I'impegno ad una vita esemplare dal punto
di vista Cristiano®°,

Nesse sentido, Barone destaca a existéncia de grupos dedicados a Sdo Pedro Martir,
cuja funcdo era atuar junto aos dominicanos na defesa da ortodoxia da fé, fornecendo-lhes
ajuda material. Em meio a proliferacdo desses irmaos leigos, Munio de Zamora, mestre geral
dos dominicanos, elaborou uma regra de vida para as mulheres, que, no entanto, ndo foi
aprovada pelo papa Nicolau IV, franciscano, que preferiu submeter todos os leigos a Regra da
Ordem Terceira de Sao Francisco, assegurando para o pobre de Assis a honra de ter a primeira
Ordem Terceira, ou seja, o ramo destinado aos leigos.

A Regra de Munio, como ficou conhecida, foi utilizada por Tommaso Caffarini na
campanha pelo reconhecimento da Ordem Terceira nos primeiros anos do século XV.
Contudo, até a data, os Pregadores ndo haviam formado oficialmente um ramo leigo para si.
Essa questdo da Ordem Terceira se insere, portanto, no contexto mais amplo da luta dos
dominicanos para afirmar sua identidade e fortalecer sua estrutura organizacional durante

momentos de crise, como o Cisma do Ocidente.

Traducdo: [...] os resultados desejados, ja que a devocdo aos dois santos dominicanos sempre permaneceu
limitada ndo apenas as elites eclesiasticas, mas também aos leigos que mais Ihes eram apegados.

206 | bidem. p. 37.

Tradugdo: mais intensa do que a prevista pelo IV Concilio de Latrdo (obrigacéo de confissdo ao menos uma vez
por ano e de comunhdo pascal), solidariedade — material e espiritual — entre os irméos e empenho numa vida
exemplar do ponto de vista crist&o.



115

Em suma, compreender a acdo dos dominicanos em meio a esse periodo conturbado
é essencial, pois foi nesse momento que os frades se confrontaram com temas cruciais para a
Ordem, como a reforma interna e a aprovacdo da Regra da Ordem Terceira, além de outras
campanhas significativas, como a canonizacdo de Catarina Benincasa. A monumental obra
intitulada Histoire des Maitres Généraux, de Mortier, oferece importantes subsidios ao
descrever a acdo e magistério dos Mestres Gerais dos Dominicanos. Vamos nos ater apenas a
alguns deles, quais sejam: Elias de Toulouse e Raimundo delle Vigne.

Foi durante o periodo de Elias de Toulouse que a figura de Catarina Benincasa, mais
tarde conhecida como Santa Catarina de Siena, comegou a chamar a atencdo de muitos,
especialmente dos frades. Em breve parénteses, ratificamos que ndo é objetivo deste estudo
discutir os impactos causados por ela nos destinos da Ordem e do Papado, mas é inegavel que
Catarina foi uma figura de grande relevancia. O legado que ela deixou, principalmente no que
tange ao seu modo de vida e a fama de santidade, obteve o reconhecimento dos dominicanos,
que lutaram ao longo do século XV para que tal reconhecimento também chegasse de Roma.
Acreditamos que os frades encontraram em Catarina uma possivel defensora para representar
seus interesses.

Catarina entrou para o grupo das Mantellatas em 1362, com apenas quinze anos, apos
vencer a recusa das irmas que a consideravam muito jovem. Essa € uma narrativa classica,
repetida diversas vezes nos textos hagiograficos. Para Mortier, Catarina foi “vraiment fille de
saint Dominique, elle enseigna, elle précha, elle eut ses disciples comme un docteur”?%’. Tal
afirmacdo sé poderia ser feita em uma obra como esta, uma vez que, na época de Catarina, ela
foi sempre evitada, sobretudo o verbo “pregar”, uma agéo tipicamente masculina e ligada ao
clero.

A partir de um discurso marcadamente religioso, a vida de Catarina é entendida
como um instrumento de Deus para a Reforma da Ordem, ou seja, a Osservanza. Embora seja
inegavel o carater devocional, tal afirmacdo € valida, pois corrobora a ideia de que a heranga
deixada por Catarina desempenhou um papel importante na reforma que se seguiria. De fato,
as mdos de Deus escapam ao nosso trabalho historiografico, destacando-se, em seu lugar, as

maos dos dominicanos.

207 MORTIER, Daniel Antonin. Histoire des maitres généraux de I'Ordre des Freres Précheurs, vol. IlI.
Paris, 1903. p. 436.

Tradugdo: [...] verdadeiramente filha de Sdo Domingos, ela ensinou, ela pregou, ela teve seus discipulos como
um médico.



116

O Mestre Geral Elias soube de Catarina quando esteve em Roma para falar com o
Papa Urbano V. Mortier acreditava que Catarina, de fato, esteve presente no Capitulo Geral

de 1374 em Florenca, convocado exatamente para testar sua ortodoxia.

Modeste comme toujours, soeur Catherine répondit a toutes les questions avec une
telle humilité et une telle simplicité, que les Péres en furent édifiés. L'un d'eux, Fréere
Angiolo Adimari, prit la défense de la servante de Dieu. Il eu plein succés. Soeur
Catherine put retourner en paix dans sa patrie2,

N&o s6 isso, Mortier vai alem e afirma que Catarina obteve ampla liberdade por parte
dos frades. Foi sob seu governo que Catarina desempenhou todas as suas a¢des, ja conhecidas
e citadas. Vale destacar o evento do Grande Cisma do Ocidente, iniciado em 1380. Apoés a
adesdo da Franca ao Papa Clemente VII, Elias seguiu 0 mesmo caminho e levou a Ordem
Dominicana a obediéncia de Avignon.

Foi exatamente apds o governo de Elias que a figura de Raimundo delle Vigne
surgiu. Urbano VI, percebendo que o Mestre Geral Elias havia se voltado definitivamente
para Clemente VII, de Avignon, resolveu convocar um novo Capitulo Geral, em 1379, para
resolver a questdo, escolhendo um superior fiel. O Capitulo, para o qual todos os frades foram
convocados, elegeu Raimundo delle Vigne, antigo confessor, diretor espiritual e discipulo de
Catarina Benincasa. Deter-nos a administracdo de frade Raimundo é necessério para
entendermos os primeiros passos da reforma da Ordem e a utilizacdo da memdria de Catarina,
gue morreu logo apo6s a eleicdo em 1380.

Le Chapitre général fut convoqué a Bologne, pres le tombeau du saint Patriarche,
pour le fétes de la PentecOte de l'an 1380. Maitre Elie répondit aussitt a cette

attaque directe, en convoquant un autre Chapitre a Lausanne. Il y eut donc, en 1380,
deux Chapitres généraux2,

No Capitulo de Bolonha, o novo Mestre Geral eleito reafirma sua fidelidade ao Papa
Urbano VI em contraposicdo a Clemente VII, considerado antipapa. Segundo Mortier,
Raimundo era um ardente defensor da legitimidade do papado de Urbano VI e fez da defesa

de seu ministério uma de suas agendas pessoais enquanto Mestre Geral da Ordem

208 |bidem.p. 461.

Traducdo: Modesta como sempre, a Irmad Catarina respondeu a todas as perguntas com tanta humildade e
simplicidade que os Padres ficaram edificados. Um deles, o Irm&o Angiolo Adimari, assumiu a defesa do Servo
de Deus. Ele obteve total sucesso. A Irmd Catarina pode retornar em paz a sua terra natal.

209 |hidem. p. 504.

Tradugdo: O Capitulo Geral foi convocado em Bolonha, perto do timulo do santo Patriarca, para a festa de
Pentecostes do ano de 1380. Mestre Elias respondeu imediatamente a esse ataque direto convocando outro
Capitulo em Lausanne. Houve, portanto, em 1380, dois Capitulos Gerais.



117

Dominicana. Raimundo também adotou a pratica de visitar os conventos dominicanos, o que
Ihe conferiu fama de grande zelo. O autor vé ai uma semelhanca com a propria Catarina
Benincasa, que, a época, ja estava falecida, mas que também esteve sempre em movimento
pela Peninsula Italica e além.

Esta acdo é inevitavel, e seu reflexo pode ser encontrado em diversas outras a¢des de
Raimundo, seja no movimento de Reforma ou mesmo na escolha de frades proximos a
Catarina para cargos importantes. Por exemplo, quando Raimundo ndo p6de estar presente no
Capitulo de Viena em 1388, ele enviou Bartolomeo de Siena, um dos discipulos de Catarina,
para substitui-10*1°. Ao analisar a vida de um Mestre Geral como Raimundo, confunde-se o
que pode ter sido, de fato, um ensinamento transmitido por Catarina, dado o impacto que ela
causou em muitos individuos, uma estratégia inteligente por parte de Raimundo de trazer a
tona reminiscéncias de Catarina em suas decisdes. O momento era de grave crise na Igreja e
na Ordem, que se encontrava dividida.

Nesse contexto, chama a atencdo o fato de que as atribuicbes de Raimundo
extrapolavam as funcdes proprias de um Mestre Geral da Ordem, pois o Papa Urbano VI,
mesmo apds a morte de Catarina, ainda contava com Raimundo para a resolucdo de diversos
outros assuntos paralelos a administracdo da Ordem Dominicana. Como consequéncia
imediata, Bartolomeo de Siena foi novamente escolhido para substituir Raimundo, de forma
mais definitiva. Nas palavras do proprio Raimundo em carta a Bartolomeo: “j'avais pensé a
confier mes pouvoirs a un Frére de I'Ordre, qui me remplacerait, quand je serais empéché,
avec toute mon autorité.[...]”?'t. Mais adiante, ele informa ao frade que foi nomeado Vigario

Geral da Ordem Dominicana, a fim de substituir Raimundo em seus compromissos.

Dans ces conditions, convaincu que les Peéres Capitulaires ont fait cette
nominationsous l'impulsion du Saint-Esprit, et voulant, comme je le dois, m'y
conformer, je vous institue et vous fais mon Vicaire Général et particulier, par les
présentes, dans tout I'Ordre des Fréres Précheurs??,

A carta é datada de 1389. No mesmo ano, Raimundo iniciou seus esforgos para a

implementacdo da tdo citada reforma, tendo a vida de Catarina como modelo. A estratégia de

210 |hidem. p. 509.

211 |bidem. p. 520.

Tradugdo: [...] Eu tinha pensado em confiar meus poderes a um Irm&o da Ordem, que me substituiria, quando eu
fosse impedido, com toda a minha autoridade.

212 | bidem.

Traducdo: Nestas condicOes, convencido de que os Padres Capitulares fizeram esta nomeacéo sob o impulso do
Espirito Santo, e desejando, como devo, conformar-me a ela, eu o instituo e o fago meu Vigario Geral e
particular, por estes presentes, em toda a Ordem dos Frades Pregadores.



118

Raimundo foi apostar em modelos, especialmente aqueles vivos: frades que tinham o desejo
de seguir a Regra de S& Domingos com fervor e, para tanto, gostariam de um convento a
parte, onde seriam seguidos por outros frades com o mesmo desejo. Raimundo objetivava que
“de maniére a ce que peu a peu, sans aucune violence autoritaire, 1'Ordre tout entier soit
rétabli sur se bases et complétement réformé”?'®. Assim, a fundacdo de alguns poucos
conventos reformados daria inicio a muitos outros.

Mortier traduz para o francés outro trecho das Cronicas da Ordem Dominicana (por
frade Reichert, mesmo autor responsavel pela compilacdo das atas capitulares). Nele,
Raimundo apresenta ao cardeal d'Alengon uma analogia entre a forma como os frades se
formavam academicamente e a proposta da reforma, vejamos: “C'est ainsi, avec ce roulement
normal e continu, que les Fréres deviennent savants. Pourquoi, je vous prie, ne pourrait-on pas
procéder, pour l'observance, de la méme maniére que pour I'étude?”’?'4,

Imerso no cumprimento de seu desejo de reformar a Ordem Dominicana, frade
Raimundo convida os demais confradesq a se empenharem no cumprimento das novas
normativas de vida para os conventos, assim como se empenhavam tradicionalmente nos
estudos. Essa dimensdo, infelizmente, foi suplantada na figura de Catarina Benincasa durante
a ldade Média, embora, em alguns momentos da hagiografia, fique evidente sua desenvoltura
intelectual, seja na composi¢cdo das cartas ou até mesmo em momentos em que ela aparece
ensinando. No entanto, essa tentativa dos hagiografos de aproxima-la, ainda que
cautelosamente, desse plano académico é uma estratégia narrativa para vincula-la mais
estreitamente a Ordem Dominicana, uma vez que, ao lado da pregacdo, o estudo fazia parte
central da identidade dominicana.

Carolina Fortes, em sua tese de doutorado, aborda essa questdo dos estudos. Segundo
ela, a identidade dominicana no século XIIl ndo se definia prioritariamente pela pregacéo,
mas pelo estudo, caracterizando a Ordem como uma ordem letrada. Essa énfase estava
relacionada a necessidade de formar frades aptos a responder as demandas do tempo, marcado
por intenso fervor religioso. Embora as ordens mendicantes tivessem absorvido os ideais
espirituais da época, mantiveram-se alinhadas a Igreja. No caso dos dominicanos, a adocao da

Regra de Santo Agostinho e a vinculagdo as reformas papais refor¢aram a orientacdo voltada

213 |bidem. p. 524.

Tradugdo: [...] para que, pouco a pouco, sem nenhuma violéncia autoritaria, toda a Ordem seja restabelecida
sobre seus fundamentos e completamente reformada.

214 |bidem. p. 525.

Traducgdo: E assim, com essa rotagdo normal e continua, que os Irmaos se tornam eruditos. Por que, eu lhe
pergunto, ndo se poderia proceder, para a observancia, da mesma forma que para o estudo?



119

a educagdo. “Este amor as coisas mundanas teria alertado Domingos para o valor da pobreza
apostolica, e a heresia teria Ihe mostrado do que a Igreja precisava para reaver seus fiéis 2.

O Concilio de Latrdo IV (1215) recomendou que os seguidores de Domingos, ja
engajados no ministério da pregacao, adotassem uma regra formal. Como observa a autora, 0s
proprios fendmenos combatidos pela Igreja indicaram os caminhos para Domingos: para
enfrentar os cétaros, por exemplo, era necessario aprofundar e sistematizar o estudo das
Escrituras. O contato com o mundo leigo constituia, assim, um desafio central para os
religiosos da época. A Ordem dos Pregadores desenvolveu um processo rigoroso de
formagéo, selecionando novigos que apresentassem moral e comportamento adequados. O
frade deveria agir com tato, mantendo boas relagdes com o clero local e evitando
interferéncias indevidas.

Em um contexto em que ler e escrever eram privilégios, a imagem e a palavra
assumiam relevancia fundamental. A inser¢do dos dominicanos no meio universitario, porém,
gerou tensdes com o clero secular. Como sintetiza a autora, “a Ordem dos Irmaos Pregadores
ndo foi criada na mente de seu fundador, mas surge de um processo de adaptacdo as
realidades que se impdem ao longo do [...] processo de construcdo da identidade institucional
da Ordem”?!®, Essa constatagdo evidencia, segundo Fortes, a necessidade de problematizar
sua estruturacdo, frequentemente apresentada pela tradicdo hagiografica de forma linear e
providencialista.

A autora argumenta que a nocdo de identidade, embora ndo fosse concebida nos
mesmos termos pelos medievais, pode ser aplicada ao contexto do século XIlII, periodo
marcado por intensas transformacdes?!’. Para Fortes, a identidade se constroi na relagéo com
0 outro, em oposi¢io ao que Ihe é externo®!®. N&o é algo natural, mas simbdlico, expresso por
elementos como habitos, livros e praticas?'®. Essa construcio é historica e especifica, marcada
pela linguagem que cria categorias de semelhanca e diferenca®’. No caso dominicano, a

organizacdo de um sistema educacional revela a intencdo de diferenciar-se de outras

215 FORTES, Carolina Coelho. Societas Studii: a construcdo da identidade institucional e os estudos entre os
frades pregadores no século XIIl. 2011. Tese (Doutorado em Histéria) — Universidade Federal Fluminense,
Niterdi, 2011. p. 24.

216 |bidem. p. 29.

217 | bidem. p. 52.

218 |bidem. p. 55

219 |bidem. p. 58.

220 |bidem. p. 60.



120

ordens??, Assim, a identidade se configura como resposta institucional e coletiva, garantindo
coesdo interna e distingdo externa.

Se, por um lado, a consolidacdo da identidade dominicana esteve profundamente
vinculada ao estudo como elemento distintivo em relacdo a outras ordens, por outro, a propria
dindmica interna da Ordem revelou tensGes e diferentes formas de afirmar essa identidade.
Essa flexibilidade institucional fica evidente nas reformas observadas a partir do século X1V,
quando surgiram movimentos voltados ao retorno a observancia primitiva. Nesse contexto, a
argumentacao de Mortier sobre a espontaneidade do primeiro convento reformado evidencia
que tais iniciativas ndo nasceram de imposi¢des normativas rigidas, mas do engajamento
voluntario dos frades, demonstrando que a construgdo identitaria também se atualizava
mediante préaticas concretas e escolhas comunitarias.

Mortier defende que o primeiro convento reformado se formou espontaneamente,
sem nenhuma legislacdo especifica, e que o frade Raimundo delle Vigne, mesmo sendo
Mestre Geral, ndo impbs os principios reformistas aos seus frades. Pelo contrario, estes

aderiram a nova proposta por iniciativa propria.

Mais je n'ai nullement cette intention; je compatis a la faiblesse commune,
universelle; je ne veux pas imposer un joug aux ames qui me sont confiées, ni
comme un médecin imprudent tuer ceux que je désire guérir. Est-ce a dire, & cause
de cela, que je doive négliger de faire ce qui est en mon pouvoir???,

Em meio a essa fase inicial de instalacdo dos conventos reformados, Mortier destaca
a resisténcia de muitos frades em relacdo ao projeto e menciona a possibilidade de que estes
tenham enviado a carta contra a observancia, direcionada ao cardeal d'Alencon (e citada
parcialmente por Mortier). O apoio definitivo ao projeto de Raimundo veio com a
confirmacéo dada pelo papa Bonifacio IX em 1393.

Na bula, traduzida pelo autor, o papa afirma:

Aussi, nous défendon expressément & tous les Définiteurs de I'Ordre, présents et
futurs, et a tous les Freres, de quelque condition ou dignité qu'ils soient, sous peine
d'excomunication ipso facto, d'empécher ou secrétement ou publiquement, ou
directement ou indirectment, sous quelque prétext que ce soit, un religieux de suivre
I'observance réguliere si sagement organisée??.

221 |bidem. p. 62.

22 MORTIER, Daniel Antonin. Histoire des maitres généraux de I'Ordre des Freres Précheurs, vol. IlI.
Paris, 1903. p. 534.

Tradugdo: Mas ndo tenho essa intencdo; simpatizo com a fraqueza comum e universal; ndo quero impor um jugo
as almas confiadas aos meus cuidados, nem, como um médico imprudente, matar aqueles que desejo curar. 1sso
significa, por isso, que devo negligenciar o que esta ao meu alcance?

223 |bidem. p. 543.



121

O decreto do cardeal foi confirmado posteriormente pelo Papa, encerrando, assim, a
disputa no plano oficial. Uma vez com o apoio expresso do pontifice a causa reformista, ir de
encontro a tal determinagdo seria um ato de desobediéncia grave. No entanto, Mortier
evidencia que a oposicdo por parte de alguns frades continuou, assim como as hostilidades,
embora em outro plano. Tal oposicédo se justificava pelo fato de que a presencga de conventos
reformados gerava um sentimento de divisdo no interior da Ordem, devido & estrutura
administrativa paralela e, de certa forma, independente, que se formava para atender a essa
parcela de frades que seguiam o novo estilo de vida. Por exemplo, vimos anteriormente que
Raimundo delle Vigne, enquanto Mestre Geral, criou o cargo de vigario da Osservanza, um
frade nomeado diretamente por ele, que ndo estava sob a autoridade dos provinciais. Desse
modo, além do choque entre projetos de vida distintos, houve também um chogue de poder e
interesse. Na Alemanha, o centro reformista foi o Convento de Comar e, posteriormente,
Nuremberg.

Na Itélia, antigos seguidores de Catarina Benincasa foram estreitos colaboradores de
Raimundo delle Vigne na instalacdo da reforma, especificamente: Bartolomeo Dominici,
Tommaso Caffarini e Giovanni Dominici. O primeiro viveu muito préximo a Catarina ao
longo de sua vida, sendo um de seus confessores, ao contrario de Caffarini, que supostamente
teve com ela apenas alguns encontros. Dominici, por sua vez, assumiu naquele momento uma
dupla funcdo: era um nome importante na renovacdo de sua ordem e também um dos
principais defensores da causa de santidade de Catarina. Acreditamos que esses dois projetos,
por diversas vezes, misturaram-se e se complementaram.

O frade Dominici, que mais tarde se tornaria cardeal, foi nomeado em 1390 por
Raimundo delle Vigne como seu vigario em Veneza para a causa da reforma??*, O convento
escolhido foi o de S8o Domingos, na mesma cidade. Mortier relata a acdo enfatica do entdo
vigario para impor as novas diretrizes: aqueles frades que resistiam as suas orienta¢es eram
transferidos para outros conventos, e seus lugares eram ocupados por frades de outras
localidades, mais simpaticos a reforma?2°,

O sucesso da empreitada em Veneza fez com que frade Dominici fosse transferido

em 1392 para o convento de Chioggia, no norte da Peninsula Italica, regido que compunha a

Tradugdo: Proibimos expressamente, portanto, a todos os Definidores da Ordem, presentes e futuros, e a todos os
Frades, seja qual for sua condi¢do ou dignidade, sob pena de excomunhdo ipso facto, de impedir - seja em
segredo ou publicamente, direta ou indiretamente, sob qualquer pretexto - um religioso de seguir a observancia
regular tdo sabiamente organizada.

224 |bidem. p. 554.

225 |bidem. p. 555.



122

provincia da Lombardia Inferior??®. No ano seguinte, ele se tornou Vigario Geral para todos
os conventos reformados presentes na Italia. Em relagdo ao frade Dominici, ele foi o braco
direito de Raimundo delle Vigne na instalacio da reforma em terras italianas e,
posteriormente, enquanto cardeal, participou como testemunha sobre a vida de Catarina no
Processo Castellano, realizado em Veneza, em 1411.

Outro convento importante nesse processo foi o de Bolonha, onde estéo os restos
mortais de Sdo Domingos. A reforma nada mais era do que um desejo de retornar as origens
da ordem, fundadas pelo préprio Sdo Domingos, porem em Bolonha a reforma encontrou
dificuldades. Aquele convento era uma parte importante na formacdo de novos frades que
vinham de diversas partes da Europa, logo suas fileiras eram compostas por uma grande
diversidade, sempre em mudanca. Ao concluirem sua formacdo em Bolonha, poderiam ser
enviados para outras universidades europeias, como Paris. Mesmo com esses empecilhos,
Raimundo delle Vigne viu em Bolonha uma possibilidade de expandir a reforma pela Europa,
uma vez que, ao terminar o periodo naquele convento, o frade levaria os novos ideais de vida
para outras partes para onde fosse enviado??’.

O processo de expansdo da vida reformada foi gradual e continuou apds a morte de
frade Raimundo. No entanto, o caso de Forli e do frade Marcolino se sobressai nos
minuciosos escritos de Mortier sobre cada convento reformado na Peninsula Italica. Pouco
conhecido e apenas com o titulo de beato, concedido a ele em 1750 pelo papa Bento XIV.
Este homem causou grande impacto na esfera local. Com uma vida simples e ascética, pouco
dado aos estudos, foi mistico e realizou profecias e milagres de curas. Muitas vezes, mantinha
conversacdes em sua cela, como se estivesse em companhia de alguém, e ndo era muito dado
aos prazeres da mesa, comendo muito pouco. Marcolino morreu em 1397 e atraiu muitos fiéis
que queriam ver aquele santo frade.

Salientamos que ndo é nossa preocupacado, neste estudo, investigar a fundo a vida de
Marcolino ou buscar mais indicios sobre sua atuacdo em Forli. Contudo, tomar conhecimento
de tal figura foi oportuno para nossa pesquisa, afinal ele parece ser uma versdao masculina de
Catarina, mais circunscrita aos limites da esfera local. Dizemos isso porque, como frade
reformado, ele aparece no relato de Dominici como alguém que encarnou perfeitamente o
novo modo de vida, e os tracos destacados nele estdo presentes intensamente em Catarina.

Talvez o exemplo de vida de Marcolino tenha se constituido como uma possibilidade

mais viavel e proxima de viver a reforma, e até de imitar Catarina — que, naquele momento,

226 |bidem. p. 558.
227 |bidem. p. 564.



123

estava sendo cada vez mais conhecida devido a recém-concluida Legenda Maior. Marcolino é
descrito como intelectualmente mais simples, um homem de vida quase eremitica, sem
qualquer relacdo com os assuntos exteriores aos muros do convento e pouco conhecido fora
de Forli. Nesta vida incrivelmente comum e ordinaria, ele conseguiu, melhor do que todos os
seus confrades, viver a reforma.

Essa acdo é vista de maneira direta no ramo feminino da reforma dominicana, pois
Catarina, em sua visita a Pisa, estabeleceu uma relagdo com mulheres que adotariam,
primeiro, uma vida mais austera, a exemplo da propria Catarina, e, consequentemente, fariam
ecoar o movimento reformador: Maria Mancini e Chiara Gambacorta.

As duas cruzaram o caminho de Catarina quando ela esteve em Pisa, em 1375. Apds
a visita, elas se comunicaram por cartas. Em uma carta para Tora Gambacorta (a época ela

ainda ndo havia se tornado religiosa e mudado seu nome para Chiara), Catarina a exorta:

Para que possas navegar com seguranca até o porto da vida eterna, para tua utilidade
aconselho-te a que entres na vida da obediéncia religiosa. Esta é a estrada mais
segura e perfeita e faz a alma atravessar este mar, ndo com o auxilio dos seus bragos,
mas da Ordem. Por isso te peco que te apresses em ser esposa de Jesus Cristo
crucificado, a quem servir é reinar, como ficou dito. E para te ver reinar e viver na
graca, disse que desejava ver-te serva e esposa de Jesus Cristo crucificado. Conserva
uma paciéncia reta e santa nisto e em tudo o que puder acontecer no futuro. Nada
mais acrescento. Permanece no santo e doce amor de Deus. Jesus doce, Jesus
amor?%,

Ambas ingressaram na vida religiosa seguindo os conselhos de Catarina. Suas vidas
sdo narradas de maneira que também se assemelham a de santas: uma vocacgdo que se revela
desde a juventude, muitos sofrimentos impostos pela incompreensédo dos pais e familiares que
ndo aceitavam a decisdo das filhas de viverem vidas mais retiradas, etc. Isso porque foram
elas que, em Pisa, iniciaram no ramo feminino uma vida mais rigorosa, conforme a reforma:
inspiradas por Catarina, tornaram-se as mdes do movimento na Peninsula Italica.
Rapidamente, elas encontraram apoio das autoridades masculinas da Ordem Dominicana e
obtiveram autorizacdo para formar uma comunidade a parte.

Frére Dominique Peccioli, au moment de son élection, était Prieur du couvent de
Pise et jouissait dans 1'Ordre et au dehors d'une influence considérable [...] C'est
pendant son Priorat, a Pise, que Soeur Claire e Soeur Marie se préparént a entrer a
Sainte-Croix. Il se connaissait, et, une fois Provincial, il favorisa de tout son pouvoir

leur projet d'observance. Protégées par son autorité, guidées par se conseils, elles
rallierent a la pratique de la vie commune cing autres Soeur [...]?%.

228 BENINCASA, Catarina. Cartas completas. Trad. Jodo Alves Basilio. Sdo Paulo: Paulus, 2005.p. 858.
22 MORTIER, Daniel Antonin. Histoire des maitres généraux de I'Ordre des Freres Précheurs, vol. Il
Paris, 1903. p. 588.



124

Estava ali lancada a semente da reforma entre as mulheres ligadas a Ordem
Dominicana. A familia de Clara era uma das mais ricas de Pisa, e o pai, Pietro, havia
prometido a ela que construiria um convento para que a filha pudesse se retirar com suas
companheiras. Em 1385, Clara deixou seu convento das clarissas (Santa Cruz) e passou a
viver no convento de Sdo Domingos, que seu pai Ihe construiu. Para Mortier, o estilo de vida
adotado por ela superou em rigor o dos frades.

Raimundo delle Vigne e Giovanni Dominici decidiram repetir 0 que estava
acontecendo no convento de S8o Domingos em Pisa, no convento de Corpus Christi, em
Veneza. Este convento pertencia entdo a ordem beneditina e vivia um periodo de decadéncia,
com poucas irmds em seu claustro. Com a fama de Catarina e da vida penitencial da
Osservanza, mulheres ricas de Veneza decidiram se unir no convento de Corpus Christi e
compartilhar uma vida comum. Dominici pediu autorizacdo ao entdo papa Bonifacio IX e a
Raimundo delle Vigne, ainda Mestre Geral, para realizar a fundagdo do novo convento.

O éxito dos conventos femininos reformados, que contaram com a confirmacao de
Roma e da alta hierarquia da ordem, é entendido por Mortier como o principal responsavel
pela formacdo da Ordem Terceira, regulamentada em 1405. O autor ainda associa essa
ramificacdo a regra de Munio, mestre geral dos primeiros tempos da Ordem Dominicana. De
fato, Mortier repete uma narrativa devocional em torno da estruturagdo da Ordem Terceira,
associando-a diretamente a um documento primitivo escrito séculos antes, bem como
entendem 0s movimentos penitenciais de leigos (como as mantellatas de Siena) como uma
Ordem Terceira.

Embora essa viséo tenha seu valor, pois estabelece lagos entre diversos processos que
ndo eram inicialmente interrelacionados, acreditamos que esses eventos se deram devido as
circunstancias préprias de seu tempo e ndo como fruto de uma evolucdo natural, linear e
teleoldgica. A devocdo trazida pelas ordens mendicantes, que também permitiram aos leigos a
possibilidade de se santificar, e 0 desejo de renovacdo e retorno as origens, tdo presentes
desde o século XIII, criaram as condicdes ideais para que mulheres como Catarina Benincasa
se constituissem. Como foco de nosso trabalho, acreditamos que seu exemplo, sua devocéao

inspirada nos fiéis e, até mesmo, a Catarina que foi construida pelos hagidgrafos, foram

Traducdo: Irmdo Domingos Peccioli, na época de sua eleicdo, era Prior do convento de Pisa e gozava de
consideravel influéncia dentro e fora da Ordem [...] Foi durante seu Priorado, em Pisa, que Irma Clara e Irma
Maria se prepararam para entrar na Santa Cruz. Ele se conhecia e, uma vez Provincial, apoiou com todas as suas
forcas o projeto de observancia das Irmés. Protegidas por sua autoridade, guiadas por seus conselhos, elas
mobilizaram outras cinco Irmds para a pratica da vida em comum.



125

indispensaveis para que Raimundo delle Vigne e outros frades encaminhassem sua parte da

Ordem Dominicana rumo a renovacao que se estenderia até o século XVI.

3.3.2 A reforma ou movimento da Osservanza

A instalacdo e a expansao dos conventos reformados, como os de Pisa e Veneza, sdo
marcos significativos no movimento da Osservanza. Esse movimento, por sua vez, introduziu
uma renovacao dentro da Ordem Dominicana, que ndo se limitava apenas as estruturas
conventuais, mas também as praticas e a disciplina interna. Ao observar a evolugdo da
reforma, Gabriela Zarri destaca uma caracteristica distintiva da Osservanza dentro da Ordem

Dominicana:

Nell’Ordine domenicano, in conclusione, 1’Osservanza non si sovrappose né
contrappose alle strutture istituzionali preesistenti, che mantennero la loro
autonomia giuridica fino al momento dell’adesione di tutti i conventi alla riforma.
Vi & dunque una profonda differenza tra lo sviluppo dei movimenti di Osservanza
nei diversi Ordini religiosi, in alcuni dei quali, come i frati Minori, le Congregazioni
riformate diedero vita a un ramo parallelo dell’Ordine ponendo cosi le basi per
quella scissione tra conventuali ed Osservanti ratificata nel 1517 con la bolla di
Leone X “Ite et vos in vineam meam 2%,

Essas palavras ressaltam que, ao contrario de outros movimentos reformistas em
ordens religiosas, como os frades menores, nos quais as reformas resultaram em ramos
paralelos, a Osservanza nos dominicanos manteve a unidade institucional da Ordem,
respeitando as estruturas pré-existentes e trabalhando dentro delas para promover uma
renovacdo espiritual e disciplinar. Tal dindmica foi um aspecto essencial para o
desenvolvimento da reforma, o que proporcionou uma diferenca substancial na Ordem
Dominicana e permitiu uma adaptacdo mais gradual e controlada, sem rupturas institucionais

drésticas.

230 ZARRI, Gabriela. Dallo scisma all'apogeo della Chiesa: i Domenicani tra i secoli XV e XVII. IN: FESTA,
Gianni; RAININI, Marco. L'Ordine dei Predicatori | Domenicani: storia, figure e instituzioni (1216-2016). Bari:
Edizione Laterza, 2016. p. 49.

Tradugdo: Na Ordem Dominicana, em conclusdo, a Observancia ndo se sobrep6s nem contrastou com as
estruturas institucionais preexistentes, que mantiveram sua autonomia juridica até que todos os conventos
aderissem a reforma. H4, portanto, uma profunda diferenca entre o desenvolvimento dos movimentos de
Observancia nas diversas Ordens religiosas, em algumas das quais, como a dos Frades Menores, as
Congregacdes reformadas deram vida a um ramo paralelo da Ordem, lancando assim as bases para a cisdo entre
Conventuais e Observantes, ratificada em 1517 com a bula papal de Ledo X, “Ite et vos in vineam meam.



126

Em meio a esse processo, a autora também concorda que a figura de Catarina
Benincasa forneceu um forte apoio ao projeto reformista. A dimensdo mistica de sua vida se
popularizou, especialmente nas casas religiosas femininas. Um claro exemplo disso é o fato
de que a reforma no ramo feminino teve inicio no convento de Sd&o Domingos em Pisa,
fundado por Chiara Gambacorta, cuja relagdo com Catarina estd registrada em seu
epistolario®®!,

Ja em relacdo aos efeitos da reforma entre as mulheres leigas, a principal estratégia
foi semelhante a de Caffarini: reproduzir e divulgar vidas de santas mulheres, como a de
Catarina, que serviriam de modelos a serem seguidos. Zarri observa que “si tratta di una
letteratura che ha alle spalle il modello degli Specula Principium, ma che si qualifica per il
pubblico borghese e femminile”?%2,

A busca pela canonizacdo de Catarina Benincasa foi parte de um esforco conjunto da
parte da Ordem Dominicana governada por Raimundo delle Vigne, uma vez que alcancgar a
santidade oficial de Catarina abriria caminho para outros objetivos dos frades. Zarri vé o
século XV como o auge da Ordem Dominicana: “Il Quattrocento € un periodo molto
significativo per I’evoluzione del movimento domenicano, che vede nella canonizzazione di
Caterina da Siena nel 1461 il suo punto culminante”?33,

A reforma da Ordem Dominicana teve inicio no Capitulo Geral de Viena, em 1388,
sob a lideranca de Raimundo delle Vigne (de Capua). O objetivo central era o retorno as
origens da ordem, por meio da implementacdo de uma disciplina mais rigorosa nos conventos.
Para isso, foram selecionados conventos masculinos e femininos que serviriam de modelo
para 0s demais. Nesse processo, Raimundo contou com a ajuda de Corrado di Prussia, seu
representante na provincia Teutbnica (atual Alemanha)?*.

Segundo Martina Wehrli-Johns, os conventos que serviram de modelo para a reforma
foram aqueles dos Pregadores em Colmar e Nuremberg. Na Italia setentrional, a provincia da
Lombardia Inferior foi reformada por Giovanni Dominici, com destaque para 0s conventos de

Sdo Domingos de Veneza (1391), Chioggia (1392) e dos Santos Jodo e Paulo, também em

231 |bidem. p. 54

232 |bidem.

Traducdo: Trata-se de uma literatura que tem por tras 0 modelo do Specula principium, mas que se destina a um
publico burgués e feminino.

233 |hidem.

Tradugdo: O século XV é um periodo muito significativo para a evolugdo do movimento dominicano, que teve
seu apice na canonizacdo de Catarina de Siena em 1461.

234 WEHRLI-JOHNS, Martina di. L'osservanza dei Domenicani e il movimento penitencial laico Studi sulla
«regola di Munio» e sul Terz'ordine dominicano in Italia e Germania. IN: ELM, Kaspar; CHITTOLINI, Giorgio.
Ordini religiosi e societa politica in Italia e Germania nei secoli XIV e XV. Bologna: Societa editrice il
Mulino, 1997. p. 287.



127

Veneza, em 13942, Dessa forma, a reforma teve inicio na Alemanha e, posteriormente,
alcancou a Italia, concentrando-se especialmente no norte, na provincia da Lombardia, com
destaque para Veneza. Nesta cidade, quatro conventos passaram pela reforma: Sdo Domingos
(San Domenico), Chioggia, Corpus Christi (fundado em 1394) e o convento dos Santos Jodo e
Paulo (Santi Giovanni e Paolo). Este ultimo era administrado pelo frade Tommaso Nacci
Caffarini, que teve um papel fundamental na compilagéo, edigdo e criagdo de novas obras
sobre a vida de Catarina Benincasa. Assim, o0 convento de Santos Jodo e Paulo se tornou um
dos centros da reforma dominicana na Peninsula Italica e também um centro de devoc¢édo a
Catarina Benincasa.

A relacdo entre Catarina Benincasa e a reforma dominicana guarda um significado
importante, pois a sua canonizacdo e 0 movimento reformista estavam intimamente ligados. A
reforma buscava modelos de vida que refletissem seus ideais, e Catarina, com sua crescente
popularidade, encaixava-se perfeitamente nesta proposta. Ao mesmo tempo, a causa de sua
canonizacdo ganhava mais forca a medida que seu estilo de vida era legitimado como
inspiracdo para religiosos e leigos da Ordem Terceira. Esta Gltima, fundada em 1405, também
fazia parte desse contexto, com Tommaso Caffarini como autor de sua Regra.

Conforme destaca Wehrli-Johns, muitos dos frades envolvidos na reforma na Itélia e
na Alemanha eram seguidores de Catarina Benincasa®®. Suas principais aspiracdes eram a
difusdo do culto a santa de Siena e a promocdo de uma Ordem Terceira Dominicana com
aprovacdo papal. A interrelacdo entre o culto a Catarina Benincasa, a Ordem Terceira € a
reforma dominicana corrobora com 0s objetivos dessa pesquisa, adicionando um terceiro fator
relevante: a Osservanza, ou seja, 0 movimento reformista em si.

A partir da morte de Catarina, em 1380, e, sobretudo, ap6s a publicacdo da Legenda
Maior, em 1395, torna-se dificil separar Catarina Benincasa de Catarina de Siena. A Ultima
assume um papel central nos escritos dos frades reformistas, sendo retratada como um modelo
de vida e uma figura milagrosa. A medida que a reforma ampliava seus interesses, passou a
adotar a figura de Catarina e de outras mulheres menos conhecidas, incorporando também a
proposta de reforma da sociedade e da Igreja, ideias presentes no “Didlogo da Divina
Providéncia” e nas cartas da propria Catarina. No entanto, a execucdo dessas reformas
enfrentou grandes desafios.

Inicialmente implementada em conventos-modelo, a reforma visava se expandir por

toda a Ordem Dominicana. Wehrli-Johns destaca que esse movimento buscava recuperar o

235 |bidem. p. 287-288.
236 |bidem. p. 289.



128

principio original dos dominicanos e franciscanos: uma ordem da peniténcia. No entanto, um
dos principais desafios era a unificacdo dos diversos estilos de vida penitencial leiga sob uma
Unica regra, o que frequentemente entrava em conflito com a hierarquia eclesiastica. Nesse
contexto, Tommaso Caffarini escreveu a Regra da Ordem Terceira (Tractatus de Ordine
Fratrum de Poenitentia S. Dominici), enfatizando a presenca de leigos entre os dominicanos
desde seus primordios. Para isso, citou a Milicia de Cristo (Militia Christi) e a Regra do
Mestre Geral Munio de Zamora. No entanto, ha questionamentos historicos sobre essas
afirmacoes, visto que a Milicia de Cristo foi fundada apds a morte de Sdo Domingos, em
1233, e a Regra de Munio ndo tinha como objetivo formar um ramo leigo dominicano, mas
sim orientar alguns penitentes sob a tutela da ordem.

A importancia da presenca leiga nos dominicanos é evidenciada na Legenda Maior
de Raimundo delle Vigne, particularmente no capitulo “Origem e Fundacdo das Irmas da

Peniténcia de S&o Domingos e seu Modo de Vida”. Vejamos:

Cuando los hombres que formaron parte de ella murieron, sus viudas, habituadas a
la vida religiosa que habian llevado, renunciaron a un nuevo matrimonio y
perseveraron en sus practicas piadosas hasta la muerte. Otras viudas que no habian
contraido los mismos compromisos, pero que no querian casarse nuevamente,
imitaron a las Hermanas de Penitencia y adoptaron su regla para purificarse de
pasadas faltas [...]?*.

O trecho relata como vilvas passaram a seguir um estilo de vida penitencial
inspirado nos dominicanos, dando origem a diversas comunidades ao longo da Europa, como
as Mantellatas de Siena. Essa narrativa foi retomada por Tommaso Caffarini na Regra da
Ordem Terceira, consolidando a ideia de que os penitentes dominicanos existiam desde 0s
primordios da ordem.

O caminho até a aprovacao da Ordem Terceira, em 1405, foi longo e conturbado. Em
1396, Caffarini recebeu do Mestre Geral, Raimundo delle Vigne, a misséo de conduzir um
grupo de irmas da peniténcia no convento de Sdo Domingos, em Veneza. No entanto, a morte
de Raimundo, em 1399, e os conflitos envolvendo os penitentes “I Bianchi” com 0 governo
veneziano dificultaram esse processo. Durante o periodo de crise, Caffarini dedicou-se a

producdo de textos hagiograficos para sustentar o modelo de vida penitencial leigo,

237 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947.p. 35.
Traducdo: Quando os homens que faziam parte dela faleceram, suas vilvas, acostumadas a vida religiosa que
levavam, renunciaram ao novo casamento e perseveraram em suas praticas piedosas até a morte. Outras vilvas
gue ndo haviam assumido 0s mesmos compromissos, mas ndo queriam se casar novamente, imitaram as Irmas da
Peniténcia e adotaram sua regra para se purificarem das faltas passadas.



129

escrevendo sobre Catarina Benincasa, Vanna d'Orvieto e Margherita di Castello, trés
mulheres cujas vidas exemplificavam oracgéo e peniténcia.

Em 1402, Caffarini redigiu a primeira versdo da Regra da Ordem Terceira,
apresentada ao Mestre Geral Tommaso de Fermo, que também o incumbiu da canonizacédo de
Catarina de Siena. A verséo final da Regra, aprovada em 1405, visava demonstrar que o status
penitencial dominicano era mais antigo que a Regra Franciscana de 1289. Para garantir
legitimidade historica, Caffarini atribuiu a Regra ao Mestre Geral Munio de Zamora,
circunstancia que gerou confusédo sobre sua real autoria.

A criacdo da Ordem Terceira e a elaboracdo da Regra refletiram a espiritualidade e
0s anseios reformistas da Osservanza. Um dos primeiros requisitos para a admisséo de novos
membros era a verificacdo de sua fidelidade a fé catdlica, evitando a entrada de individuos
com ideias heréticas. Esse aspecto remonta o espirito inicial da Ordem Dominicana, que
surgiu no contexto da luta contra as heresias do século XIII.

A relacéo entre Catarina Benincasa, a Ordem Terceira e a reforma dominicana ilustra
como a figura da santa foi instrumentalizada para consolidar mudangas na ordem. Seu
exemplo de vida mistica e sua crescente devoc¢do fizeram dela um modelo para os membros
da Ordem Terceira, proporcionando a reforma dominicana um apoio crucial. A reforma, em
suas diversas manifestacdes, mostrou-se fundamental para preservar a identidade da Ordem
Dominicana diante das mudangas historicas e das crises que marcaram o final da Idade Média,
como o Grande Cisma do Ocidente.

A anélise das acGes de frades como Raimundo delle Vigne e Giovanni Dominici, é
essencial para compreendermos o contexto histdrico e religioso que impulsionou a reforma.
Além disso, o papel dos conventos femininos reformados, como o de Pisa e Veneza,
exemplifica como a reforma ndo se limitou ao campo masculino, mas se iniciou no ramo
feminino e gerou uma transformacdo significativa neste, estabelecendo bases para o
surgimento da Ordem Terceira.

A interacdo entre a mistica e a pratica penitencial, representada pela figura de
Catarina Benincasa e suas seguidoras, foi crucial para consolidar as mudangas, oferecendo um
modelo de devogdo e renovacdo espiritual. A continuidade da reforma ap6s a morte de
Raimundo delle Vigne, e a expansédo de suas ideias por toda a Peninsula Italica, contou com a

contribuicdo de Catarina ja em sua caminhada rumo a gléria dos altares.



130

CAPITULO 4 - CATARINA DE SIENA E A IMITACAO DE CRISTO:
ESPIRITUALIDADE, SANTIDADE E MILAGRES

A figura de Santa Maria Madalena consolidou-se como um dos principais
referenciais de santidade leiga feminina na Baixa ldade Média, adquirindo maior destque com
0 surgimento das ordens mendicantes e a ampliacdo de seu alcance pastoral. Seu culto,
amplamente difundido, ndo apenas a transformou em um modelo de peniténcia e converséo,
mas também em uma expressdo da unido entre vida ativa e contemplativa. No caso de
Catarina Benincasa, aqui referida como Catarina de Siena devido a sua projecao ja como uma
fugura santa, Maria Madalena ultrapassou o ambito coletivo para adentrar a dimensao pessoal
de sua experiéncia mistica. Fontes hagiograficas relatam que Madalena lhe apareceu em
visdes, sonhos e éxtases, desempenhando inclusive um papel de madrinha espiritual, gesto
que reforca a ligacdo simbolica entre as duas santas e projeta sobre Catarina um modelo de
santidade feminina fortemente ancorado na peniténcia, no arrependimento e no amor
apaixonado por Cristo.

Essa identificacdo reflete um movimento mais amplo da espiritualidade medieval,
que conferia as mulheres leigas — sobretudo as terciarias e reclusas — um espaco de atuagédo
religiosa por meio da assimilacdo de figuras exemplares. Madalena, ao encarnar a
possibilidade de redencdo e intimidade com Cristo fora do claustro monastico, legitimava
praticas devocionais centradas na interioridade e na contemplacgdo, préticas que marcaram
profundamente a trajetdria de Catarina. Nesse contexto, a construcdo hagiogréafica de sua vida
reforca constantemente a ideia de imitacdo de Cristo, ndo apenas como ideal abstrato, mas
como algo a ser vivido em sua corporeidade, missdo e nos prodigios que lhe sdo atribuidos.
Essa representacdo dialoga diretamente com as tendéncias espirituais do final da ldade Média,
como a Devotio Moderna, que enfatizava a interiorizacdo da fé, a humildade e a
conformidade aos sofrimentos e virtudes de Cristo. Dessa forma, compreender a presenca de
Maria Madalena e a centralidade da imitacdo de Cristo no imaginario construido em torno de
Catarina permite lancar luz sobre os contornos especificos de uma santidade feminina e leiga,

articulada entre modelos herdados da tradicéo e as exigéncias pastorais do periodo.



131

4.1. Movimentos de reclusas e penitentes leigas em Siena

Pensar sobre as comunidades de mulheres leigas é pensar sobre um fenémeno muito
mais amplo do que, por exemplo, o grupo das mantellatas do qual Catarina fez parte. Este
fendmeno j& acontecia h& muito tempo na cidade de Siena, sejam em habita¢Ges individuais
ou coletivas. Comumente estas construgdes estavam situadas nas periferias da cidade,
proximas as muralhas. E importante destacar que tais comunidades ndo pertenciam a nenhuma
ordem religiosa, mas buscavam estar proximas delas, a fim de ter algum suporte e orientagédo
espiritual.

O poder publico também dava apoio e incentivava tais agrupamentos. Em um breve
balanco sobre o seu nimero na cidade de Siena no ano de nascimento de Catarina Benincasa,
Allison Clark Thurber afirma: “Altough the immediate effects of the plague reduced the
number of female hermits from 1347 to 1348 by almost 75 per cent, by the 1350s and 1360s
there were between 60 and 80 female hermits stil living in Siena”?%,

Mesmo com os danos causados pela Peste Negra no historico surto de 1348, as
comunidades permaneceram em bom numero e certamente fizeram parte direta da formacao
de Catarina, a qual cresceu em uma cidade repleta de homens e mulheres (sobretudo
mulheres) que buscavam uma vida de reclusdo, oracdo e, em alguns casos, de servicos a
cidade. A propria Catarina foi muito atuante no cuidado aos doentes no hospital de Santa
Maria della Scala nos surtos esporadicos de peste negra que marcaram sua trajetoria em Siena.

Era muito comum que estas comunidades leigas se vinculassem a um hospital. E
valido destacar que, de acordo com os relatos hagiograficos, Catarina desde muito jovem
decidiu transformar um cdmodo de sua casa em uma verdadeira cela de um convento para que

la pudesse viver retirada em oracéo.

Tan pronto como Catalina tuvo libertad para servir a Dios de acuerdo con sus
fervientes deseos, se dedico al complimiento de sus propdsitos de la manera mas
admirable, procurandndose una habitacion independiente donde le fue posible la
soledad y el aislamiento necesarios para dar rienda suelta a su deseo de atormentar
su inocente cuerpo. Seria imposible describir las austeridades que practicd y el ardor
con que busco la presencia de su divino esposo®?.

2% THURBER, Allison Clark. Female Urban Reclusion in Siena at the Time of Catherine of Siena. IN:
MUESSIG, Carolyn; FERZOCO, George; KIENZLE, Beverly Mayne (orgs). A companion to Catherine of
Siena. Boston: Brill, 2012. p. 47.

Traducdo: Embora os efeitos imediatos da peste tenham reduzido o nimero de mulheres eremitas de 1347 para
1348 em quase 75 por cento, nas décadas de 1350 e 1360 havia entre 60 e 80 mulheres eremitas ainda vivendo
em Siena.

239 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 10.



132

Ap0s ter enfim sido liberada por seus pais para seguir seu préprio caminho, Catarina
teve um espaco a parte da casa para que pudesse ali cumprir seus designios. Nao é possivel
saber a idade exata de Catarina a época destes acontecimentos, mas podemos presumir que
possuia menos de 15 ou 16 anos, pois ainda ndo havia ingressado no grupo das Mantellatas. O
relato retirado da Legenda Maior oferece subsidios para a reflexdo em torno do impacto
exercido sob Catarina pelo exemplo das mulheres que viviam reclusas em ermidas, em varias
partes da cidade de Siena, ainda permite inferir na forca deste tipo de pratica devocional na
Siena do século XI1V.

Em Siena, estas comunidades constituiram uma tradicdo muito forte. Thurber
observa que em nenhuma outra cidade da peninsula italica existe documentagdo tdo farta e
precisa sobre o tema, que inclusive mostra 0s gastos do governo com a construcdo de novas
ermidas para aqueles que desejassem la viver4,

Nesse mesmo sentido de uma popularidade das ermidas, encontra-se a pratica de
cidaddos deixarem em seus testamentos uma parte dos bens reservadas a elas. Em suma, as
ermidas foram aos poucos envolvidas por uma complexa rede de financiamento, partindo do
governo, de familias mais ricas e mesmo de instituicbes da cidade que, em alguns casos,
chegavam a lucrar cedendo terrenos para a construcdo de novas ermidas ou prestando a elas
servigos como o fornecimento de alimentac&o®*!. A consolidagdo e crescimento das ermidas
também se deve a prosperidade vivida por Siena no século XIV, quando era um vibrante
centro religioso e comercial, pois estava no principal caminho que levava peregrinos a
Roma?*2,

A expanséo da cidade com a construcdo de novas muralhas e arruamentos (fendmeno

observado em diversas cidades europeias no mesmo periodo) também possibilitou a

Tradugdo: Assim que Catarina se viu livre para servir a Deus de acordo com seus fervorosos desejos, dedicou-se
a realizacdo de seus propdsitos da maneira mais admirvel, providenciando para si um quarto separado, onde
tinha a soliddo e o isolamento necessarios para dar livre curso ao seu desejo de atormentar seu corpo inocente.
Seria impossivel descrever as austeridades que praticava e o ardor com que buscava a presenca de seu divino
€sposo.

240 THURBER, Allison Clark. Female Urban Reclusion in Siena at the Time of Catherine of Siena. IN:
MUESSIG, Carolyn; FERZOCO, George; KIENZLE, Beverly Mayne (orgs). A companion to Catherine of
Siena. Boston: Brill, 2012.p. 51.

241 |bidem. p. 61.

242 Ferdinand Schevill define trés fatores para a prosperidade comercial de Siena, primeira cita as Cruzadas que
permitiram uma integracdo maior com Oriente, em seguida um acordo com o Papa que tornou os sieneses 0s
coletores oficiais do imposto devido pelos leigos a Igreja e por fim menciona exatamente a via que ligava Franca
e Roma passando por Siena, vejamos: "From what we have seen of the association of Siena, with the papacy on
the one hand, and with the fairs of Champagne on the other, we are prepared to assert that the all-important
highway which Sienese trade would struggle to keep open and make sure was the road from Rome over Siena
into France. That wast the famous via francigena or via francesca. [...] The via francesca, effecting an approach
to the markets north and south of Siena, was all-important [...]

SCHEVILL, Ferdinand. Siena the history of a medieval comune. Siena: Betti, 2016. p. 105-106.



133

construcdo das ermidas, seja junto as novas muralhas, nas periferias, em areas ainda néo
habitadas (no caso de Siena, os fundos dos vales que circundavam suas colinas) e proximas a
instituicdes religiosas?*.

Ao longo do século XV, este estilo de organizacdo leiga foi entrando em declinio
devido ao fortalecimento das Ordens Terceiras e dos movimentos reformistas que
apresentaram novas possibilidades de vida aos leigos de maneira mais regulamentada e
vinculada as autoridades eclesiasticas?**. Catarina e seus seguidores contribuiram com essa
tendéncia, pois popularizou o grupo das mantellatas ao fazer parte dele e também propds uma
espiritualidade capaz de conciliar o desejo se retirar com a atuacgdo ativa no mundo. Em seu
Diélogo da Divina Providéncia, ela defende o conceito de uma cela interior, uma cela do

autoconhecimento.

Estava certa pessoa arrebatada em grandissimo desejo da gléria divina e da salvacéo
dos homens... Exercitara-se durante algum tempo na pratica da virtude, vivendo
habitualmente na cela do autoconhecimento para melhor conhecer a Deus presente

em si mesma2*®,

Catarina ndo faz referéncia expressa a si mesma, mas sabe-se que esta “certa pessoa”
é ela quando em determinado dia entrou em éxtase e ditou as palavras de O Dialogo aos seus
secretarios. Alias, a ideia de cela do autoconhecimento aparece ja nas primeiras paginas e
permeia toda a obra.

Em uma carta, de datacdo desconhecida, Catarina recomenda a cela do
autoconhecimento ao frei Nicolau de Ghida (Ordem dos Olivetanos) que estava tendo

dificuldades em viver a vida de clausura, diz Catarina:

Em nome de Jesus Cristo crucificado e da amavel Maria, carissimo filho no améavel
Jesus Cristo, eu Catarina, serva dos servos de Jesus Cristo, VoS escrevo no seu
precioso sangue, desejosa de vos ver morador na cela do autoconhecimento e do
conhecimento da presenca de Deus em vos. Esta cela é um quarto intimo, que o
homem leva consigo por toda parte. Nela adquirem-se as virtudes perfeitas e
verdadeiras, especialmente a humildade e a ardente caridade. No conhecimento e si,
a pessoa se humilha, tomando consciéncia da propria imperfeicdo e do proprio
nada*®.

243 THURBER, Allison Clark. Female Urban Reclusion in Siena at the Time of Catherine of Siena. IN:
MUESSIG, Carolyn; FERZOCO, George; KIENZLE, Beverly Mayne (orgs). A companion to Catherine of
Siena. Boston: Brill, 2012.p. 54.

24 |bidem. p. 66.

245 BENINCASA, Catarina. O Dialogo. Sdo Paulo: Paulus, 1985. p. 23.

246 BENINCASA, Catarina. Cartas completas. Trad. Jodo Alves Basilio. Sdo Paulo: Paulus, 2005. p. 127.



134

Distante, mas ao mesmo tempo proxima; retirada do mundo, mas se envolvendo em
Seus assuntos; estes pressupostos, de certo modo dualisticos, foram marcantes na
espiritualidade cateriniana e se fortaleceram cada vez em Siena — e em outras partes — a
medida que ganhava expresso apoio dos dominicanos. Aos poucos, foram os frades quem
estreitaram seus lagcos com 0s grupos de penitentes de Siena e, posteriormente, sobretudo com
a acdo de Caffarini, defenderam a formacdo de uma Ordem Terceira Dominicana ja nos
primordios dos frades pregadores.

Paralelamente, Caffarini — e mesmo Raimundo delle Vigne — frequentemente
classificaram Catarina como uma irma da Ordem Terceira, pois com este status transmitiam a
ideia de que ela fazia parte efetiva da Ordem Dominicana.

O grupo de mulheres leigas integrado por Catarina se considerava diferente daqueles
que viviam nas ermidas pelas periferias de Siena. Chamadas local de mantellatas, devido as
vestimentas que utilizavam, eram também conhecidas como penitentes. O fato de Catarina ser
sido uma peninente foi muito significativo, como vimos, para a aprovagdo da Ordem Terceira
em 1405. O grupo de penitentes destaca para a grande diversidade de movimentos e
manifestacdes leigos do periodo e também ele esta no cerne do longo e lento processo de
aproximacdo dos dominicanos com as mulheres leigas.

Maiju Lehmijoki-Gardner aponta que este assunto causava divisdo entre os frades,
pois nem todos viam com bons olhos tais iniciativas. O cuidado destes grupos desviaria 0s
frades de sua missdo maior, e o contato frequente com mulheres poderia ser prejudicial,
induzindo-os ao pecado?¥’. Desse modo, levou tempo até que a Ordem Dominicana, de fato,
acolhesse as penitentes em seu seio, embora muitas delas, por iniciativa propria, buscassem os
frades como diretores espirituais e guias. Com isso Lehmijoki-Gardner afirma que as
mulheres exerceram protagonismo no desenvolvimento deste estilo de devogéo penitencial e
leiga, ativamente buscando se organizar, criar alternativas a uma vida religiosa e mesmo no
sentido de buscar algum apoio (espiritual ou material) nas ordens religiosas. “Women were
not passive recipients of ecclesiastical legislation but actively sought orinances and privileges
that suported theirs way of life and protected them against acusations of heresy”?*®,

O primeiro lago estabelecido entre algumas penitentes e os frades foi a famosa Regra

do Mestre Geral Munio de Zamora, elaborada para uma comunidade de mulheres penitentes

247 |LEHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Domincan Penitent Women. The Classics of Western Spirituality.
Mahway: Paulist Press, 2005, p. 1780.

248 |bidem. p. 1780.

Tradugdo: As mulheres ndo eram receptoras passivas da legislacdo eclesiastica, mas buscavam ativamente
ordenancas e privilégios que apoiassem seu modo de vida e as protegessem contra acusacgOes de heresia.



135

situadas em Orvieto, na década de 1280. Foi uma referéncia para as penitentes que se
identificavam com a Ordem Dominicana, entretanto sua integracdo definitiva a Ordem sé veio
em 1405, com a aprovacdo papal da fundacédo da Ordem Terceira.

As penitentes, em maioria, eram vilvas, mas havia também a possibilidade de
participacdo de mulheres casadas (com a permissdo do marido) e também jovens solteiras.
Aceitar uma integrante neste ultimo estado podia gerar a resisténcia em outras integrantes,
pois era causa de temor uma integrante jovem e sem marido que pudesse ndo ser virgem. A
virgindade era a caracteristica essencial para o ingresso de mulheres sem marido nos grupos
de penitentes. A prépria vida de Catarina mostra essa dificuldade quando ela também
manifestou o desejo de ingressar nas Mantellatas de Siena e teve muita dificuldade em ser
aceita justamente pelo seu estado de vida naquele momento.

Em Siena, as penitentes proibiam suas integrantes de estabelecerem qualquer contato
com as mulheres que viviam em ermidas ou mesmo de viver em uma®*®. A mendicancia era
vista como uma prerrogativa dos frades e, mesmo assim, frades de outra época, sem contar
que as mulheres tal pratica era tida como indigna e ainda mal vista. Por isso, as penitentes
normalmente viviam junto de suas préprias familias e se sustentavam com recursos proprios.
Esta determinacédo interna do grupo de penitentes de Siena demonstra uma circunscrigdo de
limites identitarios, separando-as de outras propostas, bem como nos ajuda a entender que se
tratava de um movimento especifico e distinto daquele que posteriormente se organizou apos
1405.

E fundamental evitar uma abordagem excessivamente rigida que, ao se basear
exclusivamente em legislacbes e documentos escritos, possa resultar em uma perspectiva
normativa, generalizante ou até ingénua. Sabemos, por exemplo, que a propria Catarina
Benincasa reuniu ao seu redor um grupo de seguidores com quem compartilhava o cotidiano
de forma quase conventual, com acesso privilegiado a celebracdo de missas e a orientacdo
espiritual de confessores. No entanto, é preciso distinguir entre as diversas expressdes de
piedade popular leiga que surgiram de maneira espontdnea e os leigos formalmente
vinculados & Ordem Terceira.

Concordamos com Maiju Lehmijoki-Gardner ao afirmar que a Ordem Terceira
Dominicana so foi oficialmente instituida em 1405, o que significa que os movimentos leigos
anteriores, incluindo Catarina e seus seguidores, nao estavam formalmente ligados a Ordem.

Tal perspectiva se revela essencial para este estudo, pois permite compreender a estratégia

249 LEHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Domincan Penitent Women. The Classics of Western Spirituality.
Mahway: Paulist Press, 2005. p. 331.



136

narrativa adotada pelos frades hagidgrafos de Catarina, que, em suas Legendas, a apresentam
como Terciéria desde os primeiros momentos de sua trajetoria. Acreditamos que se trate de
um esfor¢o dos dominicanos para reivindicar a memoria de Catarina, consolidando-a como

uma santa essencialmente dominicana e alinhada aos valores da Ordem.

4.2. Maria Madalena e o modelo de santidade feminino das Ordens Mendicantes

Especificamente em relacdo ao modelo de santidade feminina, acreditamos que ele
também tenha sofrido transformagdes com as Ordens Mendicantes, pois ndo ficou mais
restrito as mulheres religiosas. Tornou-se comum mulheres ingressarem em grupos de leigas,
apos se tornarem vilvas e, mesmo ainda, solteiras. A presenca de mais mulheres entre
canonizados é resultado destas transformacdes na religiosidade feminina, que passaram a
encontrar mais espago na lIgreja. Tradicionalmente as mulheres era negada a possibilidade da
santidade devido a dois fatores: elas seriam moralmente falhas e desempenhariam um papel
secundario na Igreja. Por muito tempo a Unica saida foi a entrada em um mosteiro. No
entanto, a situacdo comeca a mudar com o crescimento da devocdo mariana e o valor
atribuido a virgindade. Esta, ao lado da oracdo, jejum, peniténcia, éxtases misticos etc.,
aparecem comumente narrados na vida de muitas mulheres tidas por santas e certamente
contribuiram para apagar muitos tracos particulares de cada uma delas. A construcdo da
santidade também implica em obliteracdo de outras caracteristicas.

A respeito do termo “modelo de santidade”, Gabor Klaniczay o entende em trés
sentidos: (1) um determinado individuo, ao viver exemplarmente os valores cristdos de seu
tempo, era reconhecido como um modelo, localmente e depois pela autoridade da Igreja
romana; (2) neste caso, a pena dos hagiografos cristaliza 0 modelo por meio da escrita a partir
da construcdo de um modelo com caracteristicas generalizadas, entretanto, o autor destaca que
ndo se trata de um mero estereotipo, mas de um processo de reinterpretacdo dos ideais atuais
da esfera religiosa; (3) por fim, a terceira perspectiva € fruto da combinacdo das duas
anteriores, pois novos modelos de santidade sdo construidos também tendo por base os santos
do passado®°. Em relacdo ao modelo de santidade mendicante, cabe um destaque: “Le nuove

collezioni agiografiche, i leggendari, la ‘propagaanda’ proveniente dagli ordini mendicanti

20 KLANICZAY, Gabor. Santita, Miracoli, Osservanze nel Medioevo - L'Ungheria nel contesto europeo.
Spoleto: F.C.1.S.S.M, 2019. p. 190.



137

resero de leggende di questi santi piu efficaci ne fecero molto presto un modello da
99251

imitare

A vida de Catarina reflete satisfatoriamente estes ideais para a santidade feminina,
propostos pelos mendicantes. A jovem de Siena, filha de pequenos burgueses, assinalou seu
distanciamento do século na recusa ao matrimoénio e no corte dos cabelos, além disso, doava
livremente seus bens aos mais necessitados. Em diversas ocasides, € o proprio Cristo quem,
disfarcado de mendigo, exige de Catarina um desprendimento a ponto de quase deixa-la nua
depois de seguir doando todas as partes que compunham suas vestes.

A maneira como Catarina se alimentava tornou-se um dos mais celebrados sinais de
sua santidade expresso em seu proprio corpo. No Capitulo 1V, da Parte 11, da Legenda Maior,
Raimundo delle Vigne descreve os habitos alimentares de sua filha espiritual e como, para

alguns, eram escandalosos:

Los favores y consolaciones celestiales inundaban de tal manera el alma de Catalina
que también redundaban sobre su cuerpo. Sus funciones vitales quedaron
modificadas en forma tan maravillosa que ya los alimentos dejaron de ser necesarios
y hasta su ingestion llegd a producirle intensos sufrimientos. Cuando se veia
obligada a alimentarse, sentiase tan incdmoda que la comida no pedia permanecer en
su estdbmago, siendo imposible describir las molestias que esto le ocasionaba. Al
principio, semejante estado parecié imposible a todos y de una manera particular a
sus parientes a las personas que estaban mas relacionadas con ella, hasta el extremo
de que muchos llegaron a pensar que este don tan extraordinario del Cielo no era
sino una de tantas artimafias de Satanas. Hasta el mismo confesor de la Santa le
ordend que tomase alimentos todos los dias y que no diese crédito a las visiones que
le ordenasen lo contrario. En vano asegur6 Catalina que se encontraba bien y se
sentia fuerte cuando no ingeria alimentos y por el contrario, enfermaba y
experimentaba una sensacion de debilidad extraordinaria cuando comia 22,

Catarina é santa em seu corpo ndo s6 por conta de sua disciplina e autocontrole, mas
também porque Deus deu aquele corpo uma dinamica especial e diferente do comum. Os

alimentos comuns adoeciam Catarina. Para conseguir a energia necessaria, bastava a

21 |bidem.

Tradugdo: As novas colegBes hagiograficas, os legendarios, a 'propaganda’ vinda das ordens mendicantes
tornaram as lendas desses santos mais eficazes e muito em breve fizeram deles um modelo a ser imitado.

252 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p 79-80.
Tradugdo: Favores e consolacgGes celestiais inundaram a alma de Catarina a tal ponto que também se derramaram
sobre seu corpo. Suas fungBes vitais foram tdo maravilhosamente alteradas que a comida ndo era mais
necessaria, € até mesmo comé-la lhe causava intenso sofrimento. Quando era forcada a comer, sentia-se téo
desconfortdvel que a comida se recusava a permanecer em seu estdbmago, tornando impossivel descrever o
desconforto que isso lhe causava. A principio, tal estado parecia impossivel para todos, especialmente para seus
parentes e pessoas mais préximas, a ponto de muitos chegarem a acreditar que esse presente extraordinario do
Céu ndo passava de um dos muitos truques de Satanas. Até mesmo o confessor da santa ordenava que ela
comesse todos os dias e ndo acreditasse em nenhuma visao que lhe ordenasse o contrario. Em véo Catarina nos
assegurava que estava bem e se sentia forte quando ndo comia, e, ao contrario, adoecia e experimentava uma
extraordindria sensacédo de fraqueza quando comia.



138

Eucaristia didria. O habito de praticamente ndo se alimentar foi muito mal visto por pessoas
de dentro e fora de seu circulo de seguidores. Raimundo menciona que ele prdprio, na
condicdo de Confessor, exigiu que Catarina se alimentasse todo dia regularmente e cita ainda
as criticas vindas de terceiros. A propria Catarina, na Carta 92, destinada a um sacerdote de
Florenca, deixa bem claro que ela ndo conseguia ingerir nenhum alimento, por mais que

tentasse.

Mandastimi dicendo che singularmente io pregassi Dio ch'io mangiassi. E io vi dico,
padre mio, e dicovelo nel cospetto di Dio, che in tutti quanti €' modi ch'io 0 potuto
tenere, sempre mi so' sforzata, una volta o due el di, di prendare el cibo; e 0 pregato
continovamente e prego Dio e pregard, che mi dia grazia che in questo atto del
mangiare io viva come l'altre creature, s'egli € sua volonta, perd che la mia ci €. E
dicovi, che assai volte - quand'io 0 fatto cid ch'io 0 potuto, e io entro dentro da me a
conosciare la mia infermita e Idio, che per singularissima grazia m'abi fatto
correggiare el vizio della gola - dogliomi molto ch'io, per la mia miseria, non I'd
corretta per amore [...] Pregovi che, quello rimedio che voi ci vedete, che voi me lo
scriviate, e, pure che sia onore di Dio, io el faro volontieri.?3,

Preocupado com a situacéo de Catarina, o sacerdote ndo considerava benéfico e nem
necessario um rigor alimentar tdo excessivo. Ele a alertou sobre os riscos de estar praticando
algo apenas por pura vaidade ou por tentacdo diabdlica. Catarina, por sua vez, declara sua
incapacidade de receber qualquer alimento, por mais que ela se esforcasse. Ao fim do texto
citado, ela mesma pede ao sacerdote que prescreva algum remédio, caso ele conheca algum
capaz de resolver aquilo que ela chama até de enfermidade.

As palavras que partiram da propria Catarina estdo em sintonia com o que foi
descrito por Raimundo delle Vigne em sua Legenda Maior. Era Deus quem lhe enviava forca
para cumprir com suas obrigagdes, mesmo que estivesse em um estado de muita fraqueza, ela
era subitamente plena de energia e apta a agir. A Unica alimentagdo constante era exatamente
a Eucaristia: o alimento eucaristico nas espécies do pdo e do vinho em sua materialidade
traziam o aspecto frugal de uma refeicdo cotidiana e, no plano espiritual, a presenca de Cristo,

a possibilidade de unido com ele e associacdo aos seus sofrimentos, bem como uma maneira

253 SIENA, Caterina de. Le lettere a cura di A. Volpato. IN: ; Opera Omnia: Testi e Concordanze.
Pistoia: Centro Riviste, 2002. p. 133-134.

Traducdo: Tu me enviaste, dizendo que eu deveria orar a Deus de uma maneira especial para que eu comesse. E
eu te digo, meu pai, e te digo diante de Deus, que de todas as maneiras que pude empregar, sempre me forcei,
uma ou duas vezes ao dia, a comer; e eu rezei continuamente, e rezo a Deus e rezarei, para que Ele me dé a graga
de que neste ato de comer eu possa viver como as outras criaturas, se for a Sua vontade, porque a minha esté la.
E eu te digo que muitas vezes — quando fiz o que pude, e entrei em mim mesmo para conhecer minha
enfermidade e Deus, que por uma graca singular me fez corrigir o vicio da gula — lamento muito que eu, em
minha miséria, ndo a tenha corrigido por amor [...] Pego-te que escrevas para mim o remédio que vés, e, mesmo
que seja para a honra de Deus, eu o farei de bom grado.



139

de demonstrar poder a partir de algo que ela podia mais facilmente controlar: seu corpo®*.
Por meio desta unido com Cristo, Catarina encontrava-se plenamente alimentada.
No inicio d’O Didlogo, ela propde uma caminhada espiritual rumo ao coragdo de

Cristo, fonte preciosa de seu sangue que poderia nutrir a todos.

O primeiro degrau é formado pelos pés; significam o amor, pois como 0s pés
transportam o corpo, assim o duplo amor faz caminhar a alma. Os pés cravados na
cruz servem-te de degrau para atingira chaga do peito, que te revela o segredo do
coracgao. Apos subir até aos pés pelo amor, 0 homem fixa o pensamento no coragédo
aberto de Cristo e saboreia sua caridade inefivel e consumada. Disse caridade
“consumada”, porque Cristo vos ama sem interesse pessoal; em nada sois de
utilidade para ele, que forma uma sé coisa comigo. Vendo-se amada, a pessoa se
enche de caridade. Enfim, ap6s atingir o segundo degrau, chega-se ao terceiro, que é
a boca de Cristo. Nela o homem encontra a paz, depois (de vencer) a grande guerra
contra as proprias culpas®®.

Estes aspectos chamaram a atencdo dos hagidgrafos que os destacaram em seus
escritos, ndo s6 a partir de detalhados relatos, mas por meio da associacdo a outros santos
precedentes. E uma santa em especial ocupou posic¢ao central na constru¢do da santidade de
Catarina Benincasa e, em ambas as ordens mendicantes: Maria Madalena.

Seu culto teria se formado a partir da unido de outras trés Marias: a Maria, irma de
Marta e Lazaro; a Maria Madalena de quem Cristo expulsou diversos deménios; e a figura da
mulher pecadora. A unido foi operada pelo papa Gregdrio Magno em uma homilia®®. No
século IX, o culto estava ja consolidado. Sem uma Legenda oficial, sua lenda foi composta,
sobretudo a partir de textos litirgicos do Tempo Pascal®®’. Vale destacar que Madalena foi
guem primeiro recebeu 0 anincio da ressurrei¢cdo e 0 comunicou aos apostolos.

Ela foi utilizada, j& no século XII, enquanto um modelo de santidade feminina. Sobre

isso, Michel Lauwers afirma:

Marie Madeleine - & tout le moins la figura qu'en avaient élaborée les Péres latins -
représentait la pénitence et la contemplative idéale. Pour définir, au seiul du XIII
siécle, un type de sainte pénitente e mystique, le modele magndalénien semblait
s'imposer. Dans la Vie de Marie d'Oignies, Maria Madeleine n'est jamais citée. Mas
tout ce qu'elle avait incarné pour le médiévaux se retrouve chez la saint d'Oignies?®®,

254 BYNUM, Caroline Walker. Holy feast and holy fast. Berkeley/Los Angeles: University of California Press,
1987. p. 75.

25 BENINCASA, Catarina. O Dialogo. Sdo Paulo: Paulus, 1985. p. 73.

2% Ortenberg Veronica, logna-Prat Dominique. Genése du culte de la Madeleine (VIlle-Xle siécle). In:
Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Moyen-Age, tome 104, n°1. 1992. p. 9-11.

257 | bidem. p. 10.

28 Tauwers Michel. “Noli me tangere”. Marie Madeleine, Marie d'Oignies et les pénitentes du Xllle siécle. In:
Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Moyen-Age, tome 104, n°1. 1992. pp. 209-268. p. 213.

Traducdo: Maria Madalena — ou, pelo menos, a figura elaborada dela pelos Padres latinos — representava a
peniténcia e a contemplativa ideal. Para definir, no inicio do século XIII, um tipo de santa penitente e mistica, o



140

Maria de Oignies, cuja vida foi escrita por seu confessor Jacques de Vitry, foi um
exemplo do movimento beguino. Madalena foi vista como a santa capaz de bem representar
este estilo. Mesmo sem ter sido citada explicitamente na obra, como diz o autor, é perceptivel
ali a sua presenca. A Legenda de Maria Oignies inaugurou essa tradicdo, ao fazer dela uma
“nouvelle Madeleine”?>°. O recurso a Madalena seria utilizado também nos séculos seguintes
como uma poderosa representacdo feminina da penitente ideal.

E curiosa a aproximagao de Maria Madalena com o ideal da virgindade, mesmo que
sua figura seja muito associada ao tema do arrependimento, da rejeicdo de uma vida de
pecado em prol de Cristo. Ainda assim, as celebracdes litdrgicas dedicadas a ela continham
partes do comum das santas virgens — como santa Inés, simbolo da castidade®®. Madalena
unia em si a ambiguidade de ser conhecida como uma santa pecadora que, a0 mesmo tempo,
foi igualada na liturgia as outras santas virgens. Embora a virgindade fosse o ideal mais
valorizado para as mulheres, mesmo que casadas, elas podiam seguir uma vida de santidade
desde que se dedicassem a peniténcia e a oracdo, em uma vida sébria. A aparente contradicdo
presente em Madalena servia também ao propdsito de exaltar ndo s6 um modelo de santidade,
mas também um modelo de vida especialmente as mulheres, porém, ndo de uma forma
exclusiva, pois a vida de peniténcia encarnada em Madalena era aconselhada também aos
homens.

O século XIII instituiu a confissdo auricular, acompanhada sempre do movimento de
olhar o interior da consciéncia, como forma eficaz de expiagdo dos pecados. Lauwers chama
atencdo para os principais tracos de Madalena nos Evangelhos, como as lagrimas. Estas eram
sinais perfeitos da contricdo, da dor de arrependimento que toma conta do penitente ao
reconhecer seus pecados e é essencial para apaga-los?®l. As lagrimas ainda formavam
elemento constituinte do agir do mistico?®? que é destacado na vida de Catarina: mantendo
sempre um profundo espirito de peniténcia, considerava-se a pior das pecadoras. A
espiritualidade vivida por Catarina foi, em grande parte, fruto desta formada no século XII e
que bebeu copiosamente da fonte de Maria Madalena.

A guisa de exemplo da popularidade de Maria Madalena, a adesdo dos movimentos

penitentes leigos a sua figura foi tamanho que, na diocese de Liege, durante o século XIIlI,

modelo magdaleniano parecia impor-se. Na Vida de Maria de Oignies, Maria Madalena nunca é citada. Mas tudo
0 que ela havia encarnado para os medievais reencontra-se na santa de Oignies..

259 | bidem.

260260 1hidem. p. 217.

261 |bidem. p. 225.

262 Cf. WEBB, Heather. Lacrime Cordiali: Catherine of Siena on the Value of Tears IN: MUESSIG, Carolyn et.
al. A Companion to Catherine of Siena. Leiden/Boston: Brill, 2012.



141

foram fundadas diversas comunidades de mulheres leigas penitentes intituladas como “l'ordre
des Pénitentes de Sainte-Marie-Madeleine”?®,

Carolina Fortes, por sua vez, afirma que Madalena congregava em si dois elementos
essenciais da espiritualidade mendicante: vida ativa e vida contemplativa. Tal santa se tornou
patrona das ordens mendicantes?®*, pois franciscanos e dominicanos mesclavam em si ambas
as dimensoes.

Maria Madalena foi amplamente referenciada na producdo hagiografica sobre
Catarina Benincasa, sendo citada na Legenda Maior como madrinha espiritual da jovem
Catarina. A jovem estava vivendo com sua irma Boaventura para se preparar para a vida
matrimonial, contudo Boaventura morre no parto, e 0 caminho para que Catarina siguisse sua
vida de peniténcia ficou aberto. E neste contexto que se d& o entrelacamento entre Catarina e

Madalena, diz a Legenda Maior:

Buenaventura, que inducia a su hermana a iniciarse en el camino de la vanidad,
murié de parto en la flor de su edad. Su muerte contribuyé a que Catalina
comprendiese mas hondamente la vanidad de las cosas de este mundo y se consagro
con renovado fervor al servicio de su divino esposo. De esta época data su devocion
a Santa Magdalena, a quien pidio la gracia de una contricion semejante a la suya, y
como esta devocion fuese en aumento, Nuestro Sefior y la Virgen Maria le dieron a
esta Santa en calidad de madre y maestra, como mas adelante se vera?s,

A forte presenca de Maria Madalena nos textos biograficos caterinianos além de
serem de certo modo Obvias, afinal seus autores eram frades dominicanos, também apontam
para uma estratégia que visava fortalecer na imagem de Catarina uma identidade dominicana.
A relacdo de Maria Madalena com os dominicanos ndo se deu, porém, sem algumas
contradicbes — também presentes em Catarina. Santas como Maria Madalena trouxeram a
tona a polémica discussdo em torno da legitimidade da pregagdo feminina. Alguns frades
defendiam que no cristianismo primitivo, privado de uma organizacao tdo sistematica como a

que adquiriu na Idade Média, as mulheres teriam pregado frente a necessidade de espalhar o

263 |bidem. p. 217.

%64 FORTES, Carolina Coelho. Género e Identidade: Madalena e a institucionalizagdo da Ordem Dominicana.
IN: VIEIRA, Ana Livia Bonfim; ZIERER, Adriana. Sdo Luis: Editora UEMA, 2009. p. 117.

265 DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 19.
Traducdo: Boaventura, que induzia sua irma a seguir o caminho da vaidade, morreu no parto, no auge da vida
dela. Sua morte ajudou Catarina a compreender mais profundamente a vaidade das coisas mundanas, e ela se
dedicou com renovado fervor ao servico de seu divino esposo. E desse periodo que data sua devogdo a Santa
Madalena, a quem pediu a graca de uma contricdo semelhante a sua. A medida que essa devogio aumentava,
Nosso Senhor e a Virgem Maria Ihe deram essa santa como mae e mestra, como veremos mais adiante.



142

Evangelho. Desse modo, “a l6gica do argumento era a seguinte: porque sua autorizagdo vinha
do Espirito Santo essas mulheres haviam sido isentas da proibi¢do Paulina”?®,

A tensdo em torno da pregacdo é sentida na trajetoria de Catarina Benincasa. Ndo ha
registro da palavra “pregacdo”, mas sdo diversos os relatos de uma Catarina que ensina.
Ensinamento este que é dado enquanto ela est4d profundamente envolvida em um estado de
éxtase e revela verdades divinas ou também quando esta em oracdo, mas ha ainda elogios de
sua sabedoria e eloguéncia diante do colégio dos cardeais a0 menos duas vezes: na Avignon,
de Gregorio XI e na Roma, de Urbano VI.

Catarina e outras mulheres leigas semelhantes a ela, sO recebiam algum
reconhecimento quanto as suas capacidades intelectuais se fossem vistas como canais de uma
sabedoria divina, passivas transmissoras de uma verdade transcendente, a qual tinham
conhecimento. Assim, havia constantemente uma tensdo ao envolvé-las, pois comumente
eram consultadas por diferentes pessoas — o papa Gregério XI, por exemplo, diversas vezes
buscou os conselhos de Catarina diante de algumas dificuldades.

Lauwers situa esta tensdo frente a oposicéo entre clérigos e leigos, sendo que sé 0s
clérigos teriam o direito de pregar e de se relacionar com o sagrado, mas chama atencdo a

possibilidade de transgressao dessa ordem:

Seuls les clercs pouvaient précher. Cepedent, selon les hagiographes eux-mémes, les
semi-religieuses étaient souvent consultées; bien que laiques et que femmes, elles
étaient parfois amenées & donner des conseils, & prendre la parole. Au moins
potentielement, elles menacaiant donc I'ordre ecclésiastique?®®’.

O santo, assim como o mistico, tem grande potencial para estar contra a ordem
estabelecida, mas sem necessariamente sair dela. Entre os proprios hagidgrafos, observamos
isso, pois eles tiveram o interesse de relatar estes episddios embaracosos em que 0S Seus
biografados leigos exerceram um protagonismo intelectual consideravel, dando conselhos
ensinamentos; mas por outro lado, ou recorreram a tradicional justificativa (a da sabedoria
divina transmitida por Deus) ou tentavam alguma forma de amenizar. Uma possibilidade era

circusncrever a relacdo das mulheres com a pregagdo no termo “exortacdo”, algo que, para as

26 FORTES, Carolina Coelho. Género E Identidade: Madalena e a institucionalizacdo da Ordem Dominicana.
IN: VIEIRA, Ana Livia Bonfim; ZIERER, Adriana. Sdo Luis: Editora UEMA, 2009. p. 120.

27 Lauwers Michel. “Noli me tangere”. Marie Madeleine, Marie d'Oignies et les pénitentes du Xllle siécle. In:
Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Moyen-Age, tome 104, n°1. 1992. p. 209-268. p. 213. p. 245.
Tradugdo: Somente clérigos podiam pregar. No entanto, segundo os préprios hagiografos, semi-religiosas eram
frequentemente consultadas; embora leigas e mulheres, as vezes eram chamadas para dar conselhos, para se
manifestar. Pelo menos potencialmente, elas ameagavam a ordem eclesiastica.



143

mulheres casadas, poderia ser feito dentro do lar e, para as leigas penitentes, no seio de suas
respectivas comunidades?®®,

De todo modo, a juventude de Catarina foi marcada por encontros espirituais com
Maria Madalena e, tanto Raimundo delle Vigne quanto Tommaso Caffarini, ndo hesitaram em

menciona-la.

Tabela 2 — Comparagéo de Catarina de Siena a outros santos.

COMPARAGAO COM OS SANTOS

EUFROSINA
S. DOMINGOS

STA. MARIA MADALENA

STA. CECILIA

S. NICOLAU

S. MARTINHO

S. PAULO APOSTOLO

S. JERONIMO

STO. AGOSTINHO

PADRES DO DESERTO

STA. CATARINA DE ALEXANDRIA
STA. EUFRASIA

STA. AGUEDA

S. PIETRO CALO

S. ODON ABADE

S. FRANCISCO

STA. BRIGIDA

S. JOAO

VIRGEM MARIA

STO. ANTONIO ABADE

S. PEDRO MARTIR 1
Fonte: Legenda Maior, Legenda Menor e Processo Castellano.

wh
-

A e e N R e T T — NN % I N TR & » TR G T S S B e o ]

A Tabela 2 apresenta um levantamento minucioso das vezes em que Catarina de
Siena é comparada ou associada a outros santos e santas nas principais fontes hagiograficas
utilizadas nesta pesquisa: Legenda Maior, Legenda Menor e Processo Castellano. Trata-se de
uma pratica recorrente na literatura hagiografica medieval, em que o0 recurso a comparacao
com figuras ja canonizadas funciona como uma poderosa estratégia retorica e teologica de
legitimacao.

A figura mais recorrente nas comparagdes é S&o Domingos (11 ocorréncias),
fundador da Ordem a qual Catarina foi espiritualmente afiliada. A ele seguem-se Maria

Madalena (8 ocorréncias) — arquétipo da penitente convertida em apostola — e outras santas

268 |hidem. p. 249.



144

de destaque como Catarina de Alexandria (4 ocorréncias), modelo de sabedoria e autoridade
intelectual feminina e a Virgem Maria (2 ocorréncias), referéncia maxima de virtude,
obediéncia e mediacdo espiritual. Essas escolhas ndo sdo fortuitas, no entanto indicam as
qualidades que se pretende destacar em Catarina: seu fervor apostélico, sua sabedoria
inspirada, sua capacidade de pregagdo e conversdo, sua adesdo a peniténcia e a vida de
oracdo, e sua fidelidade a ortodoxia eclesial.

Pensando a partir da perspectiva dos hagiografos, que eram frades dominicanos, é
valido destacar a forte presenca de santos dominicanos na tabela, como o préprio Séo
Domingos de Gusmao. Mas, além do fundador dos Frades Pregadores, também aparecem S&o
Pedro Martir, Sdo Francisco e outras figuras ligadas a praticas ascéticas e contemplativas,
evidenciando o esforco da Ordem Dominicana em se apropriar da figura de Catarina como um
de seus grandes modelos espirituais. A canonizacdo de Catarina ndo foi apenas o
reconhecimento de uma santidade individual, mas também a consagracdo simbolica de um
ideal dominicano que, naquele momento, era o de vida religiosa leiga e feminina.

Particularmente notavel é a associacdo com Catarina de Alexandria, que aparece em
todas as trés fontes principais. Ela, por exemplo, é descrita na Legenda Aurea como uma
grande intelectual, que estava a par das ciéncias de seu tempo e ensinava com desenvoltura.
Na Legenda Aurea, é descrito que ela foi “instruida no estudo de todas as artes liberais” e
diante do imperador “debateu [...] uma infinidade de assuntos com argumentos silogisticos,
alegoricos, metaforicos, dialéticos e misticos” 2%°. A presenca ainda de S&o Pedro Martir, ja
citada, importante santo dominicano cuja data da celebracdo foi também utilizada para a
defini¢do das primeiras festas em honra & Catarina, mostram como 0s santos associados a ela
formam um mosaico de devocBGes dominicanas e que destacam caracteristicas-chaves: a
defendida pertenca aos dominicanos, a vida de peniténcia, a capacidade oratdria etc.

As comparacOes com Catarina de Alexandria aparecem no Processo Castellano, na
Legenda Maior e na Legenda Menor. No primeiro documento, esta situado no depoimento de
frade Bartolomeo Dominici, no qual ele situa o tradicional episodio em que frade Lazzarino,
franciscano e grande intelectual, duvidou de Catarina de Siena e resolveu pessoalmente
confronta-la, mas, ao fim da conversa, ele irrompe em lagrimas e, arrependido de sua
descrencga, acaba por se tornar um grande admirador.

Frade Bartolomeo Dominici acrescenta algo novo a este episodio de conversdo, diz

gue ocorreu na noite que antecedia a festa de Catarina de Alexandria, ou seja, suas primeiras

29 EAZIO, Jacopo de. Legenda aurea: vida de santos. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 961-962.



145

vésperas ou vigilias?’®. Ambas as Catarinas foram ligadas pela oratdria capaz de converter e
convencer muitos individuos. A outra referéncia guarda algumas semelhancas: frade
Domenico da Scutari relata que, em certo dia, enquanto pregava, comentou sobre o casamento
espiritual com Jesus nas vidas de Catarina de Siena e Catarina de Alexandria, mas esta
comparacao escandalizou um dos fiéis que estavam ali presentes, pareceu-lhe um exagero
aproximar tanto assim uma mulher ndo canonizada de uma tradicional virgem e martir da
Igreja. Entretanto, em uma segunda pregacdo, frade Domenico voltou a falar sobre Catarina
de Siena e, naquele momento, 0 mesmo homem que havia se escandalizado mudou
radicalmente de opinido a ponto de ter se tornado um de seus filhos espirituais?’t. Além de
demonstrar este recurso da comparagéo a outros santos como algo frequente, o depoimento do
frade confirma também a tendéncia de que, entre os dominicanos, a vida de Catarina era
amplamente utilizada como um exemplo nas pregacfes e ndo apenas isso, mas que muitas
pregacgdes eram inteiramente dedicadas a ela, haja vista que o Processo Castellano teve seu
estopim justamento por estar relacionado ao destaque a uma mulher ainda ndo canonizada que
teria causado polémica entre alguns.

Em relacdo a Legenda Maior, Catarina de Alexandria € citada no episodio do
casamento de Catarina com Jesus, que se deu no periodo de Carnaval. Apds descrever a cena
do casamento, marcada pela presenca de Jesus, sua mde Maria, S. Domingos e até mesmo o
rei Davi, Raimundo situa Catarina de Siena como uma nova Catarina de Alexandria: ambas
tiveram no casamento com Jesus o ponto alto de suas vidas espirituais?’2. J4 na Legenda

Menor, a mencdo a Catarina de Alexandria ocorre duas vezes: Caffarini escreve que Jesus

270 Na véspera da festa de Santa Catarina Martir, ao entardecer, ele veio a minha cela pedindo-me que o levasse
para falar com aquela virgem. Eu, acreditando que ele pedia isso por remorso, concordei. E imediatamente, com
a permissdo do confessor da virgem, Frei Toméas da Fonte, acompanhei-a. Quando entramos em sua pequena
cela, Frei Lazzarino sentou-se em uma casinha; enquanto ela se sentou no chdo, perto dos pés dele, e eu, a parte,
do outro lado. CENTI, Tito S.; BELLONI, Angelo. 1l Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 2009. p. 287.

271 “E siccome mi avvenne di predicare anche a proposito dello sposalizio spiritual di questa vergine com Cristo,
uno degli ascoltatori ne trasse scandalo e disgusto quase che io volessi uguagliare questa vergine di Siena ala
vergine e martire Caterina d“Alessandria. Ed io, cio sentendo, nella predica sucessiva —presente codesta persona
— per ispirazione dello Sposo di questa vergine cosi efficacemente parlai di lei che la suddetta persona da quel
momento divenne uno dei figli spiritual piu devoti della mostra vergine insieme a molti altri presenti”.

Tradugdo: “E como eu também pregava sobre o casamento espiritual desta virgem com Cristo, um dos ouvintes
ficou escandalizado e enojado, como se eu quisesse equiparar esta virgem de Sena a virgem e martir Catarina de
Alexandria. E eu, ouvindo isso, no sermédo seguinte — na presenca desta pessoa — por inspiracdo do Esposo
desta virgem, falei dela com tanta eficacia que a pessoa mencionada, a partir daquele momento, tornou-se um
dos filhos espirituais mais devotos da grande virgem, juntamente com muitos outros presentes”.

Ibidem.p. 306.

272 Hubo anteriormente uma Catalina, reina y martir, quien después de haber recebido el bautismo se desposé
com Nuestro Sefior. Aqui tenemos a uma segunda, quien después de muchas victorias ganadas sobre la carne y el
demdnio, celebro sus bodas con Jesucristo.

Tradugdo: Houve uma Catarina, rainha e martir, que, apds receber o batismo, casou-se com Nosso Senhor. Aqui
temos uma segunda, que, apds muitas vitorias sobre a carne e o diabo, celebrou suas bodas com Jesus Cristo.
DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 50.



146

teria direcionado as duas uma mesma palavra por ocasido das vezes em que lhes instruiu nas
doutrinas divinas, explicando sua esséncia sobre sua esséncia (Deus é Aquele que €)2"3 e as
compara em relagdo ao casamento mistico com Jesus?’4.

Como ja mencionamos antes, tais comparacdes fazem parte de um recurso retorico e
narrativo recorrente que busca associar Catarina de Siena a figuras femininas de forte
autoridade espiritual, como Catarina de Alexandria e Maria Madalena. Porém, nem todas as
associacOes relevantes a sua construcdo de santidade foram formuladas de maneira explicita
nas fontes hagiograficas. E o caso de Santa Inés de Montepulciano, cuja vida e culto, embora
ndo mencionados diretamente nas obras e, consequentemente, nas tabelas comparativas,
contribuem profundamente na construcdo da representacdo simbdlica de Catarina —
especialmente quando consideramos que ambas foram biografadas pelo mesmo autor:
Raimundo delle Vigne, o qual, antes de conhecer e atuar como diretor espiritual de Catarina,
havia se dedicado a escrever sobre a vida da abadessa Inés.

Inés, canonizada oficialmente apenas em 1726, ja era conhecida e cultuada desde o
século XIII e gozava de uma ampla fama de santidade, sustentada por relatos de prodigios
desde sua infancia. Nascida em 1268, em uma pequena localidade préxima a Montepulciano,
desde cedo demonstrava inclinacdo para a oracdo e para a vida religiosa. Segundo relata
Raimundo delle Vigne, ja em tenra idade, ela se retirava da companhia de outras criangas e

rezava sozinha com profunda devocao:

213 “Una volta, orando essa, Jesu Cristo I“aparve e disse: “Sai tu figliuola mi chi se tu, e chi so i0? Se tu
conoscerai bene queste due cose sarai beata. Tu debbi conoscere che tu non se, m aio so colui che so. Se tu avrai
questa notizia nell“anima tua, non potra mai il dimonio ingannare, e da tutti i suoi lacci et inganni camperai,
sanza offenderti. Mai non consentirai a niuna cosa contra a miei comandamenti. Ogni grazia, ogni caritativa virtu
sanza difficulta acquisterai”. Questa ¢ molto notabili e utile dottrina. [...] E cosi disse Jesu Cristo benedetto a
quella altra Caterina martire e regina quando la visito in pregione: “Cognosci fgiluola el tuo Creatore ecc”.
Traducdo: Um dia, enquanto ela orava, Jesus Cristo lhe apareceu e disse: “Sabe, minha filha, quem vocé é e
guem eu sou? Se vocé souber bem essas duas coisas, sera abencoada. VVocé deve saber que ndo €, mas eu sei
guem eu conhego. Se vocé tiver esse conhecimento em sua alma, o deménio nunca podera engana-la, e vocé
escapara de todas as suas armadilhas e enganos sem se ofender. Vocé nunca consentira em nada contrario aos
meus mandamentos. Vocé adquirira todas as gragas, todas as virtudes caritativas sem dificuldade”. Esta é uma
doutrina muito notavel e (til. [...] E assim disse Jesus Cristo, abencoado, aquela outra Catarina, martir e rainha,
quando a visitou na prisdo: “Conhega, filha, seu Criador, etc”.

CAFFARINI, Tommaso Naci. Legenda Minor. Siena: Cantagalli, 1998. p. 31.

214 E come quella prima Caterina reina e martire, dopo la vittoria della infidelita, fu disposata da Jesu Cristo; cosi
questa seconda Caterina, dopo la vittoria di molte battaglie, in segno non solamente di fermezza di fede, com
purita della volonta, della intenzione, della cogitazione, della parola, e della operazione; ma eziando in segno di
grazia confermata.

Tradugdo:E assim como aquela primeira Catarina, rainha e martir, apés a vitoria da infidelidade, foi desposada
por Jesus Cristo, assim também esta segunda Catarina, ap0s a vitoria de muitas batalhas, foi um sinal ndo apenas
de firmeza de fé, pureza de vontade, intencdo, pensamento, palavra e acdo; mas também um sinal de graca
confirmada..

Ibidem. p. 42.



147

Ex parte potteriore domus secedebat juxta parietem: ibique, quod devote didicerat,
flexis genibus junctisque manibus devotione pia expromebat. Saepe etiam, dum
coaequales ejus puerili more garriendo lascivarent, ipsa secretiorem locum
perquirebat; ibique, quasi oblita saeculi, in oratione persistens, lacrymas cordis
effundebat.?s.

Esse retrato da infancia de Inés ja antecipa seu futuro como mistica e religiosa
exemplar. O afastamento das brincadeiras, a busca pelo recolhimento e o dom das lagrimas
aparecem como sinais precoces de elei¢do divina — caracteristicas que seriam retomadas
também na infancia de Catarina de Siena. Mais tarde, quando Inés j& se encaminhava a
fundacdo de um novo mosteiro, Raimundo relata um episédio em que ela é atacada por corvos

— simbolo claro da a¢do demoniaca:

Cum ad locum, in quo fundari debebat Monasterium, properaret, supervenientium
corvorum turba eam, quasi in modum impetus hostium, aggressa est. Unguibus &
rostris caput ipsius incisim dilaniare coeperunt: & illa, stupefacta & metu perculsa,
in orationem conversus est. [...] Inter haec, quid sibi vellet tam mira corvorum rabies
super puellam tam puram, astantibus admirationem ingenerabat.?’®,

Esse evento, altamente simbdlico, é apresentado ndo apenas como um milagre fisico,
mas como manifestacdo da batalha espiritual que Inés enfrentaria ao longo da vida. Trata-se
de um padrao hagiografico de oposicdo entre a santidade feminina e as forcas demoniacas,
que também pode ser encontrado em episddios da vida de Catarina, como suas visdes de
demonios, batalhas com eles e periodos de profunda aflicdo espiritual e corporal.

Inés foi nomeada abadessa de um mosteiro dominicano em Montepulciano, onde
morreu em odor de santidade aos 49 anos. A incorruptibilidade de seu corpo, relatada pelas
freiras, bem como os inumeros milagres em seu tamulo, consolidaram seu culto local. A
maneira como Raimundo Delle Vigne retratou Inés — como virgem mistica, dotada de dons
proféticos e milagrosos — guarda muitas semelhancas com a descricdo que mais tarde faria

da vida de Catarina.

275 Traducdo: Ela se retirou para os fundos da casa, perto do muro: e 14, com os joelhos dobrados e as maos
entrelagadas, expressou devotamente o que aprendera. Muitas vezes, também, enquanto seus colegas
tagarelavam lascivamente de maneira infantil, ela prépria procurava um lugar mais isolado; e 1a, como se
esquecesse do mundo, persistia em rezar, derramando lagrimas do coracdo. DELLE VIGNE, Raymundus. Vita
S. Agnetis de Montepolitiano. In: Acta Sanctorum Aprilis, Tomus Ill. Antwerpen: Société des Bollandistes,
1675. p. 911.

276 Tradugdo: “Enquanto ela se apressava para o local onde o Mosteiro seria fundado, uma multiddo de corvos a
atacou, como se fosse um ataque inimigo. Comecaram a despedacar sua cabega com suas garras e bicos: e ela,
atonita e tomada de medo, voltou-se para rezar. [...] Enquanto isso, o que uma flria tdo estranha de corvos
poderia significar para uma jovem tdo pura despertava a admiragdo dos presentes.”.

Ibid. p. 914.



148

E precisamente nesse ponto que as Visitas de Catarina ao mosteiro de Montepulciano
ganham relevancia singular. Nos dois episddios descritos por Raimundo em sua Legenda
Maior, Catarina se encontra com o corpo de Inés de maneira reverente e experiencial, sendo
ambas envolvidas em acontecimentos miraculosos. Na primeira visita, Catarina se ajoelha
diante das reliquias da santa e tenta beijar seus pés, mas o corpo incorrupto de Inés

milagrosamente levanta um dos pés, recusando o gesto.

Llegamos detras de Catalina; penetro esta en el claustro y se acerco al cuerpo de la
bienaventurada Inés acompafiada por casi todas las monjas del convento y las
hermanas de Penitencia de Santo Domingo. Se arrodill6 a los pies de la Santa e hizo
ademan de ir a besarselos; pero el santo cuerpo que ella queria honrar, levanto, en
presencia de numerosa comitiva, un pie, en sefial de que rehusaba el homenaje. 277.

Em artigo publicado, denominado Santidade em pedacos: as reliquias na causa de
canonizacdo de Catarina de Siena, acerca da difusdo das reliquias da devocdo a Catarina,
entendemos esse gesto como sinal de igualdade, argumentando que Inés, ja venerada como
santa, ndo poderia aceitar uma homenagem submissa de Catarina, pois ela também havia sido
escolhida por Deus para uma missao especial. O gesto é, portanto, uma forma simbdlica de
reconhecimento muatuo. Além disso, o autor interpreta a recusa do beijo ndo como uma
negacao do valor de Catarina, mas como uma recusa ao gesto de submissdo: “o autor
provavelmente quis mostrar que Inés ndo poderia aceitar uma homenagem tao subserviente
daquela jovem que era tdo santa quanto ela” 2’8, Essa leitura enriquece o sentido teol6gico do
milagre, atribuindo-lhe uma légica de equiparacdo espiritual rara no imaginario hagiogréafico
da época, especialmente entre figuras femininas.

Na segunda visita, o episddio torna-se ainda mais eloquente: Catarina, ao consagrar
suas sobrinhas a vida religiosa, repousa o rosto sobre o véu que cobre o rosto de Inés. Neste

momento, uma chuva de mana cai sobre ambas e sobre todos 0s presentes:

Algun tiempo después, Catalina volvié de nuevo al convento de Inés para consagrar
a dos de sus sobrinas al servicio del Sefior.Tan pronto como lleg6 se dirigio, como la
primera vez, al lugar donde reposaba el cuerpo de la santa fundadora, acompariada
por algunas monjas y hermanas de Penitencia, y no se colocé a los pies del cuerpo
sino a la cabeza. Lo hizo, pienso yo, por humildad, para evitar lo que ocurrié cuando
quiso besarle los pies. Puso la cara sobre el pafio de oro y seda que cubria el rostro

217 “Chegamos atras de Catarina; ela entrou no claustro e se aproximou do corpo da Beata Inés, acompanhada
por quase todas as freiras do convento e pelas Irmas Penitenciais de S8o0 Domingos. Ajoelhou-se aos pés da
Santa e fez mencdo de beija-la; mas o santo corpo que ela desejava honrar, na presenga de uma grande comitiva,
levantou um pé, em sinal de que recusava a homenagem.”

DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 168.

278 |bid. p. 268-269.



149

de Inés y asi permaneci6 durante largo rato. Luego se volvi6 hacia Lysa, la madre de
las dos jovenes, y le preguntd sonriendo: "-jCémo! ¢(No ves el presente que el cielo
nos envia? No seas desagradecida." Al oir estas palabras, Lysa y las demas personas
que estaban presentes alzaron la mirada y vieron caer una lluvia de mana finisima
que caia en abundantes copos y que iba cubriendo no solamente a las dos santas,
sino a todos los presentes con tal abundancia que Lysa llend las manos con é127°,

Esse segundo milagre pode ser considerado um gesto de aprovacgédo divina a unido
espiritual das duas santas. O mana, simbolo biblico do alimento sagrado dado por Deus ao
povo de Israel durante o Exodo, adquire aqui uma nova camada de sentido: ele sinaliza que a
graca divina esta sobre as duas mulheres e confirma a eleicdo espiritual de Catarina como
nova lider e modelo de santidade. O simbolismo do mana ndo deve ser subestimado: na
tradicdo biblica, ele é dado ao povo escolhido como sustento para a travessia; na leitura
hagiografica, funciona como metafora da misséo e do alimento espiritual que Catarina esta
destinada a oferecer ao povo cristd0°.

Ao tratar dos episodios envolvendo Catarina e as reliquias de Inés, Laureano também
se dedica a contextualizar essas ocorréncias dentro de um esforgo mais amplo de construcao
da santidade. Ele afirma que os relatos milagrosos contidos na Legenda Maior, especialmente

aqueles envolvendo reliquias, foram cuidadosamente elaborados para reforcar a devocgdo a

279 Algum tempo depois, Catarina retornou ao convento de Inés para consagrar duas de suas sobrinhas ao servico
do Senhor. Assim que chegou, dirigiu-se, como da primeira vez, ao local onde jazia o corpo da santa fundadora,
acompanhada por algumas freiras e Irmés da Peniténcia, e colocou-se ndo aos pés do corpo, mas a cabeceira. Fez
isso, creio eu, por humildade, para evitar o que aconteceu quando tentou beijar seus pés. Encostou o rosto no
pano de ouro e seda que cobria o rosto de Inés e permaneceu ali por um longo tempo. Entdo, voltou-se para Lisa,
a mée das duas jovens, e perguntou-lhe, sorrindo: "O qué! N&o vés o presente que 0 céu nos enviou? Nao sejas
ingrata." Ouvindo essas palavras, Lisa e 0s outros presentes ergueram os olhos e viram uma chuva de mana fino
caindo em flocos abundantes, cobrindo ndo apenas as duas santas, mas também todos os presentes, com tamanha
abundancia que Lisa encheu as maos com ele.

DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 169.

280 Além do sentido primeiro que situa 0 mana no contexto da caminhada do povo hebreu, liderado por Moisés,
rumo a Terra Prometida por Deus, 0 mana recebeu a partir do Novo Testamento um profundo sentido
Eucaristico, fazendo referéncia ao Corpo de Cristo, o verdadeiro alimento. A cena em que 0 mané cai sobre duas
mulheres reconhecidamente santas e tratadas como tais em uma literatura especializada que é o texto
hagiogréfico, talvez procure trazer também essa dimensdo eucaristica. O momento de recepcdo da hdstia
consagrada por Catarina, e diversas outras misticas, era por exceléncia 0 momento dos éxtases, das visdes das
revelacGes. Como foi apresentado na introducdo, a alimentacdo de Catarina, durante os anos finais de sua vida,
de acordo com os relatos, foi centrada Unica e exclusivamente na Eucaristia. Em Inés de Montepulciano também
h& a mesma devocdo ao Cristo Eucaristico. Raimundo Delle Vigne na Legenda Maior pode ter utilizado dessa
imagem para apontar uma béncdo, confirmacdo dos céus, aquelas duas mulheres, bem como a estreita relagao
com Ele na Eucaristia que Inés havia tido e que Catarina viria a apresentar ainda mais intensamente nos anos
seguintes. Sobre o tema: “O mana aparece no discurso de Jo 6 a propdsito da Eucaristia. Aludindo ao mana, o
“pao do céu”, os judeus pedem a Jesus que lhes dé algo comparavel ao mana como sinal de um novo Moisés (6,
30s). Jesus responde que 0 mana nao era o verdadeiro pdo do céu, porque 0s que 0 comeram também morreram.
O verdadeiro pdo do céu € o pao da vida, que preserva da morte. E esse pdo é o prdprio Jesus, isto é, sua carne é
esse pao (6, 32-34. 49-51). A tradicdo do vaso com 0 mana é registrada em Hb 9,4. E é ainda esse 0 mana
“escondido” no tabernaculo, prometido ao vencedor (Ap 2, 17).

MCKENZIE, John L. Dicionario Biblico. Sdo Paulo: Paulus, 1983. p. 524,



150

Catarina e, a0 mesmo tempo, ativar uma memoria institucional em torno da figura de Inés.

Nesse sentido:

Nos trechos acima citados podemos observar os esforcos de Raimundo de Cépua
[Delle Vigne] em associar a memoria de Catarina aquela de Inés a partir dos
milagres realizados pelas reliquias desta Ultima ao encontrar-se com a primeira.
Embora morta ha décadas, Inés manifesta sua aprovacgao a pessoal Catarina a partir
de suas reliquias: no primeiro encontro, Inés teria levantado o pé, recusando o beijo
de Catarina.?,

Ou seja, ndo se trata apenas de uma narracdo piedosa, mas de uma estratégia retérica
e devocional. A escolha de Montepulciano como cenério, a presenca do corpo incorrupto, a
chuva de mand e até a mudanca de postura de Catarina entre as duas visitas sdo construcdes
cuidadosamente planejadas para que a santidade de Catarina fosse alicercada na tradicdo ja
estabelecida de Inés. Além disso, buscamos demonstrar no artigo citado como esses eventos
milagrosos se articulam a ldgica da praesentia, conceito discutido por Peter Brown e
mobilizado no artigo, segundo o qual o corpo dos santos age no mundo como presencga real,
ativa e operante — quase sacramental. Nesse aspecto, a reliquia de Inés se torna um
instrumento teoldgico e politico de consagracdo espiritual de Catarina. Assim, quando
Catarina repousa sua face sobre o rosto coberto de Inés e 0 mana desce do céu, a reliquia
deixa de ser apenas objeto de veneragdo passiva e se transforma em um selo sacramental da
escolha divina?®,

Ao construir essa relagdo entre Catarina e Inés, Raimundo cria uma narrativa
simbdlica na qual a sucessdo espiritual se manifesta ndo por decreto, mas por gestos, milagres
e sinais visiveis — elementos que consolidam a autoridade mistica de Catarina ja em vida.

Segundo Fortes, a vinculagdo a figuras femininas, especialmente Maria Madalena,
foi um componente estruturante na configuracao da identidade reformadora dos dominicanos
em seu surgimento. Sdo presencas femininas profundamente enraizadas em um ambito
masculino. Sobre isso, Fortes afirma que se tratava de uma forma dos dominicanos, em sua
origem, sustentarem sua identidade reformadora, portadores que eram de uma nova proposta
de vida religiosa. Assim, acreditamos que seja possivel fazer o seguinte paralelo: os

dominicanos em sua criacdo tiveram uma identificagdo com uma santa mulher, a apostola de

21 | AUREANO, Gabriel Moreira Medeiros. Santidade em pedacos: as reliquias na causa de canonizagio de
Catarina de Siena. Roda da Fortuna — Revista Eletrdnica sobre Antiguidade e Medievo, v. 10, n. 1,2021. p.
268.

282 |bid. p. 270.



151

Cristo, Maria Madalena, e que, séculos mais tarde, seria novamente uma mulher, Catarina
Benincasa, o grande simbolo da Osservanza, o0 movimento de retorno as origens.

De fato, a devocdo a Maria Madalena ndo afrouxava os inimeros entraves impostos
as mulheres no acesso a determinadas fungdes eclesiasticas tradicionalmente masculinas, mas
aponta para uma contradicdo entre masculino/feminino que comportava certo carater
subversivo. Fortes afirma que, dessa maneira, seguiram obedientes & suprema autoridade da
Igreja, 0 Papa, mas também ndo abriram mao de sua originalidade®®. Semelhantes matizes
formam o quadro de Catarina, que critica radicalmente a Igreja, chega a propor diretamente
uma verdadeira reforma, mas jamais deixa sua obediéncia.

Essa releitura da figura de Maria Madalena, operada, sobretudo, pelos frades
dominicanos no século XIII, ndo se limitou a uma questdo de representacdo simbdlica, mas
serviu como fundamento para a constru¢cdo de novos modelos de santidade feminina
adaptados as exigéncias institucionais e espirituais do tempo. Ao verem em Catarina
Benincasa uma nova Madalena — penitente, mistica, apdstola — os dominicanos
mobilizaram ndo apenas uma tradi¢do iconografica e teoldgica ja sedimentada, mas também
um poderoso arquétipo de conversdo e autoridade espiritual feminina. Isso ocorreu em um
momento de tensGes internas e externas, marcado por reformas disciplinares na Ordem, pela
necessidade de reafirmacdo do carisma original e por uma crescente busca de autenticidade
evangelica.

E justamente nesse cendrio de reforma e de reapresentacio dos paradigmas
espirituais que se insere o papel desempenhado pela Devotio Moderna na construcdo da
santidade de Catarina. Embora anterior a0 momento de auge e pleno desenvolvimento do
movimento, a espiritualidade — que marca a vida de Catarina — antecipa muitas caracteristicas
que definiriam essa corrente, especialmente a centralidade da interioridade, a humildade
radical e a imitacdo de Cristo. A articulacdo entre mistica pessoal e engajamento na vida
politica e da Igreja, entre vida interior intensa e acao profética, confere a sua figura um caréater

singular dentro da tradicdo dominicana e da mistica medieval.

283 FORTES, Carolina Coelho. Género E ldentidade: Madalena e a institucionalizagdo da Ordem Dominicana.
IN: VIEIRA, Ana Livia Bonfim; ZIERER, Adriana. Sdo Luis: Editora UEMA, 2009. p. 121.



152

4.3. A Devotio Moderna e a santidade de Catarina Benincasa

A Devotio Moderna, conforme nos apresenta Bernard McGinn, pode ser
compreendida como uma verdadeira revolugdo na espiritualidade e religiosidade da Baixa
Idade Média, enquanto o movimento dos frades mendicantes — notadamente os franciscanos
e dominicanos — pode ser considerado a primeira grande transformagdo nesse campo?4. O
estudo dessa tradicdo da mistica ocidental torna-se essencial, pois foi, a partir dela, que
floresceu a obra “Imitacdo de Cristo”, de Thomas Kempis. Como o proprio titulo sugere, o
livro propde ao leitor a imitacdo do Cristo crucificado e sofredor em sua vida cotidiana.

Ao buscar uma possivel relacdo entre a obra e a figura de Catarina Benincasa — ou
Santa Catarina de Siena, como passou a ser conhecida apds sua canonizacdo — torna-se
possivel apropriar-se do titulo da “Imitacdo de Cristo” em dois sentidos distintos.
Primeiramente, pela espiritualidade pessoal de Catarina, como evidenciam seu epistolario e o
Dialogo da Divina Providéncia, nos quais a tematica do Cristo crucificado e de seu sangue
aparece de forma constante. N&o é raro que ela encerre suas cartas com expressdes como
“Sangue de Jesus”, “Jesus doce, Jesus amor”, revelando a centralidade dessa imagem em sua
devocdo. Em segundo lugar, a hagiografia de Catarina esta repleta de associagdes com a
figura de Cristo. Os estigmas sdo 0s sinais mais evidentes, mas ha também outros elementos
que a retratam de forma muito proxima a Jesus, realizando milagres semelhantes aos de seu
“divino esposo”, como ela frequentemente se referia a Ele.

A origem da Devotio Moderna esta diretamente relacionada aos eventos eclesiasticos
e politicos que abalaram a Igreja entre os séculos X1V e XV, como a estadia do papado em
Avignon e o Grande Cisma do Ocidente. Essa situacdo de profunda crise despertou, em
figuras como a prépria Catarina, o desejo ardente de reformar a Igreja, de renovar o0s costumes
e de retornar a uma fé mais pura, semelhante a dos primeiros séculos do cristianismo.
Ademais, Geert Grote (1340-1384) destacou-se como um dos principais lideres desse
movimento, sua pregacdo, severa em relacdo aos maus habitos do clero de sua época,
provocou a ira da Igreja, que chegou a silencia-lo por um periodo. Ainda assim, Grote fundou

casas destinadas a mulheres que desejavam viver um ideal de fé mais auténtica. Segundo

284 MCGINN, Bernard. The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism. New York: Herder
& Herder, 2012. p. 96.



153

McGinn, essas casas assemelhavam-se as das beguinas dos séculos XII e XIII, embora com
um estilo de vida ainda mais radical?®,

Apesar de seu ideal renovador, as chamadas “Irmas da Vida Comum” viviam sob a
autoridade das instituicbes temporais e eclesiasticas, submetendo-se aos parocos locais. E
importante destacar que, embora essas casas lembrassem conventos, na realidade estavam
bastante distantes da vida religiosa tradicional. Os integrantes ndo eram obrigados a professar
votos de qualquer tipo, nem a viver sob a autoridade de um superior, como era exigido nos
conventos regulares. Essa liberdade de estilo de vida conferiu ao movimento uma variedade
de formas e praticas, que se acentuaram com sua expansao para além dos Paises Baixos.

Sobre essa expansdo, McGinn observa:

In the 1390s, especially under the leadership of John Brinckerinck (d. 1419), one of
Grote's early converts, the Sisters of the Common Life began to spread across the
Netherlands (eventually there were about twenty-five houses) and into Germany
(eventually about sixty houses). There were, however, many other houses inspired
by the Common Life. Most were small and poor, and, if they survived, eventually
became Third Order Franciscans or sometimes Augustinian nuns2,

O fato de muitos integrantes dessas casas de vida comum terem se unido, com 0
tempo, as Ordens Terceiras de diferentes familias religiosas, como os franciscanos e
agostinianos, revela o impacto que os ideais da Devotio Moderna exerceram sobre as
populacbes do periodo. A busca por uma vida pobre e humilde, acompanhada de rigorosas
praticas ascéticas, ressoava com os ideais das ordens reformadas — como, por exemplo, a
Osservanza no interior da Ordem Dominicana. Nesse contexto, Catarina Benincasa foi
elevada como modelo de vida ideal, tanto por religiosos reformadores quanto por leigos.

Tal Tratado sobre a Ordem dos Irméos e Irmés da Peniténcia de S& Domingos
(Tractatus de Ordine Fratrum et Sororum de Penitentia Sancti Dominici) tem como trecho

introdutério o seguinte paragrafo: “Comeca um certo tratado sobre a informacdo da origem,

285 MCGINN, Bernard. The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism. New York: Herder
& Herder, 2012. p. 97.

286 MCGINN, Bernard. The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism. New York: Herder
& Herder, 2012. p. 98.

Traducdo: Na década de 1390, especialmente sob a lideranca de John Brinckerinck (falecido em 1419), um dos
primeiros convertidos de Grote, as Irmds da Vida Comum comecaram a se espalhar pelos Paises Baixos
(chegando a ter cerca de 25 casas) e pela Alemanha (chegando a ter cerca de 60 casas). Havia, no entanto, muitas
outras casas inspiradas pela Vida Comum. A maioria era pequena e pobre e, se sobrevivessem, eventualmente se
tornariam Franciscanas da Ordem Terceira ou, as vezes, monjas Agostinianas.



154

do desenvolvimento, bem como da plena aprovacdo e confirmagdo dos irmdos e irmés da
Ordem da Peniténcia de Sd0 Domingos, fundador e pai da Ordem dos Frades Pregadores” 287,

Como é possivel inferir, inicialmente o documento quer apresentar 0 pProcesso
historico de formacdo da Ordem Terceira, remetendo ao periodo do proprio fundador (Séo
Domingos), fazendo referéncia a aprovacdo eclesiastica dada por alguns pontifices e,
especialmente, utilizando a Legenda Maior de Catarina de Siena como uma fonte histérica em
potencial sobre esse processo.

A utilizacdo da Legenda Maior, escrita por Raimundo delle Vigne, Mestre Geral da
Ordem dos Pregadores, pode ser entendida a partir da perspectiva da busca de legitimidade
em um discurso dotado de poder e penetragdo entre dominicanos e leigos daquele tempo.
Diante de tantos outros santos ja reconhecidos oficialmente, como é o caso de Séo Pedro
Martir, a escolha recaiu sobre Catarina, que a época ainda ndo havia sido canonizada.

Vejamos o que diz o Tratado acerca da Legenda Maior e de Catarina:

Prima pars principalis totius huius tractatus. Ad evidentiam aliqualem habendam et
informationem status fratrum et sororum de penitentia sancti Dominici, patris
fratrum ordinis Predicatorum, pate at omnibus, presentes litteras inspecturis, qualiter
ego frater Thomas de Senis una cum reverendo patre et magistro Bartholomeo etiam
de Senis, ambo de ordine Predicatoruni, anno Domini M.CCCC.II in Venetiis
existentes et in quantum valuimus, diligentius inquirentes de dicto statu, reperimus
tam quantum ad initium quam processum eiusdem taliter se habere hucusque
videlicet: Siquidem in octavo capitulo prime partis legende cuiusdam venerabilis
virginis beate Katharine de Senis, sororis supradicti status et habitus - quam
legendam composuit reverendus frater Raymundus de Capua, sacre theologie
professor et totius ordinis Predicatorum generalis magister - et quod capitulum
incipit : << Cunctis volentibus legere, etc. >>, sic habetur: Notum facio quod prout
legi pariter et audivi a fidedignis in diversis Italio partibus gesta que beatissimi
patris nostri sancti Dominici testalitur, ipse gloriosus fidei katolice pugil ac Christi
athleta, bcatus Dominicus, sicut totus zelator boni status ccclesie militalitis,
quamvis per se ac suos fratres, tam in Tholosa quam in Lombardia hereticos
triumphaliter debellasset, ita ut, sicut fuit tempore canonizationis coram summo
pontifice probatum legittime centum millia hereticorum et ultra conversi fuerint in
Lombardia tam doctrina quam miraculis suis, nihilominus tamen tam infecerat
mentes hominum dictorum hereticorum doctrina venenosa quod fere omnia iura
ecclesiarum erant per laycos occupata, qui possidebant quase hereditario iure, ex quo
cogebantur pontifices mendicare nec ullam habebant potentiam, per quam possent
errori resistere, nec etiam clericos aut pauperes valebant secundum sui officii
debitum nutriendo iuvare. Quod sanctus pater zelotipa mente cernens et sustinere
non valens, qui pro se suisque sequacibus extremam elegerat paupertatem, cepit pro
divitiis recuperan is ecclesie decertare. Advocans igitur aliquos laycos, Deum
timentes et sibi precipua devotione affectos et notos, cepit cum eis tractare de
ordinando quandam militiam, que haberet iura ecclesiarum recuperare simul et
defensare, necnon et resistere fideliter heretice pravitati, quod et factum est. Nam
illos, quos voluntarios reperit, sic induxit quod iuramentum prestabant super cuncta,

287 Um certo tratado inicia com as informagdes da origem e do processo e da aprovacio e confirmagéo plenaria
dos irmdos e irmds da ordem de peniténcia de Sdo Domingos, fundador e pai da ordem dos Frades Pregadores.
FONTES vitae S. Catharinae Senensis historici XXI. Cura et studio M. Hyacinthi Laurent O. P. et
Francisci Valli. Siena: Universita di Siena, 1938. p. 26.



155

que dieta sunt, facere iuxta vires et propter hoc exponere tam personam quam illa
que possidebant. Ut autem a coniugibus in hoc opere sancto impediri non possent,
faciebat etiam coniuges seu uxores eorum iurare quod viros non impedirent, sed
potius iuxta modum suum cooperarentur eis Il omnibus possibilibus sibi ;
promittebatque sanctus pater utrique parti copuie servanti hoc securus vitam
etternam ; vocavit autem eos fratres de Militia Ihesu Christi?®.,

Mais adiante, o autor do Tratado, constatando que eram mais numerosas as mulheres
leigas ligadas a esse movimento penitente, busca uma explicacdo novamente em Catarina e na

Legenda Maior.

Et quia posset queri quare nunc in partibus istis iste status maxime habundare
videtur in mulieribus quam in viris : est pro responsione sciendum quomodo in
supradicto octavo capitulo prime partis diete legende beate Katharine ulterius sic
babetur de dictis sororibus, videlicet quomodo post exordium buius status, tempore
procedente et decedentibus buiusmodi status viris, femine remanentes, propter
religiosam vitam, quam cum viris tenuerant, amplius nubere non audentes, statum,
quem servaverant, continuabant usque ad mortem; quod cernentes alie non huius
status vidue, que decreverant viduitatem servare, ceperunt dictas sorores de
penitentia sancti Dominici velle sequi ac earum observantiam pro remedio suorum
peccaminum imitari . Et ex hoc, succrescente etiam fama beati Dominici et vita
sancta pa,riter et doctrina fratrum Predicatorum filiorum suorum in diversis mundi

28 A primeira parte principal de todo este tratado. Portugués Para ter alguma evidéncia e informagéo sobre o
status dos irmédos e irmds da peniténcia de Sdo Domingos, pai dos irmdos da ordem dos Pregadores, aberta a
todos, que inspecionarem as presentes cartas, como eu, irmdo Tomas de Sena, juntamente com o reverendo pai e
mestre Bartolomeu também de Sena, ambos da ordem dos Pregadores, residindo em Veneza no ano de nosso
Senhor de 1342, e até onde fomos capazes, investigando diligentemente o dito status, descobrimos que tanto
guanto ao inicio quanto ao progresso do mesmo estavam de tal forma até agora, a saber: De fato, no oitavo
capitulo da primeira parte, a lenda do status e habitos de uma certa veneravel virgem, a bem-aventurada Catarina
de Sena, a irma acima mencionada - lenda essa composta pelo reverendo irmdo Raimundo delle Vigne, professor
de teologia sagrada e mestre geral de toda a ordem dos Pregadores - e cujo capitulo comega: << A todos que
desejam ler, etc. >>, é 0 seguinte: Faco saber que, como li e ouvi de pessoas confidveis em varias partes da Italia
os feitos de nosso mais abencoado pai, S&o Domingos, que foi um glorioso campedo da fé catélica e um atleta de
Cristo, abencoado Domingos, como um todo zeloso pelo bom estado da igreja militar, embora ele tivesse
derrotado triunfantemente os hereges por si mesmo e seus irmdos tanto em Tholos quanto na Lombardia, de
modo que, como foi provado legitimamente perante o Sumo Pontifice na época de sua canonizac¢do, cem mil
hereges e mais foram convertidos na Lombardia tanto por sua doutrina quanto por milagres, no entanto, a
doutrina venenosa dos ditos hereges havia infectado tanto as mentes dos homens que quase todos os direitos das
igrejas eram ocupados por leigos, que os possuiam quase por direito hereditario, do qual os pontifices eram
forcados a mendigar e ndo tinham poder pelo qual pudessem resistir ao erro, nem eram capazes de ajudar o0s
clérigos ou os pobres alimentando-os de acordo com o dever de seu oficio. O santo padre, vendo isso com zelo e
incapaz de suportar, tendo escolhido a extrema pobreza para si e seus seguidores, comecou a lutar pela
recuperacdo dos bens da Igreja. Portanto, convocando alguns leigos, tementes a Deus e conhecidos e amados por
ele por sua especial devogdo, comegou a discutir com eles a organizagdo de uma certa milicia, que teria a tarefa
de recuperar e defender os direitos das Igrejas, bem como de resistir fielmente & depravacdo herética, o que foi
feito. Para aqueles que ele encontrou dispostos, ele os induziu de tal forma que jurassem, sobre tudo o que lhes
fosse dado, a fazer de acordo com suas habilidades e, por essa razdo, expor tanto sua pessoa quanto o que
possuiam. Mas, para que nao pudessem ser impedidos por suas esposas nessa obra sagrada, ele também fez com
gue suas esposas jurassem que nao impediriam seus maridos, mas sim cooperariam com eles em tudo o que lhes
fosse possivel, de acordo com sua prépria vontade; e o santo padre prometeu a ambos 0s que cumprissem essa
promessa a vida eterna. e 0os chamou de irmdos da Milicia de Jesus Cristo.

FONTES vitae S. Catharinae Senensis historici. XXI. Cura et studio M. Hyacinthi Laurent O. P. et
Francisci Valli. Siena: Universita di Siena, 1938. p. 23-24.



156

partibus, paulatim iste status et habitus singulariter succrevit et [lege : in] mulieribus
non solum maritatis sed etiam viduis usque ad virgines 2,

Catarina ingressou nas Mantellatas de Siena ainda muito jovem. Tratava-se de um
grupo composto normalmente por mulheres vilvas que se dedicavam a uma vida de caridade
e oracdo. A entrada daquela menina causou certa turbuléncia entre as irmés, que néo levaram
muito a sério o seu desejo, sem contar que a admissdo de uma jovem solteira contrariava as
instrucGes vigentes naquele grupo. O fato é que Catarina permaneceu ligada as Mantellatas e
usando seu hébito nas cores dos dominicanos (preto e branco) até o fim de sua vida. Mesmo
as representacdes artisticas feitas dela ainda hoje trazem essas tradicionais vestimentas. A
ligacdo de Catarina com o grupo de penitentes de sua cidade natal é utilizada no Tratado da
Ordem Terceira como um sinal da existéncia primitiva desta mesma Ordem Terceira, muito
antes da promulgagdo de uma regra formal. O estilo de vida levado por Catarina apenas
confere ainda mais forca ao argumento.

Essa incorporacdo da figura de Catarina Benincasa como testemunha histérica da
Ordem Terceira Dominicana, aliada a autoridade de seu bidgrafo e Mestre Geral da Ordem,
Raimundo delle Vigne, confere ndo apenas legitimidade institucional ao Tratado, mas também
indica o lugar central ocupado pelas mulheres no desenvolvimento inicial desse modelo de
vida penitente. Ao mesmo tempo, o texto revela uma dinamica que, embora marcada pela
predominancia feminina, ndo se restringia exclusivamente as mulheres.

Ainda que o movimento tenha iniciado com forte presenca feminina, também contou
com homens entre seus adeptos. Apds a morte de Grote em 1380, a lideranca passou ao padre
Florens Radewijns, que fundou as casas dos “Irméos da Vida Comum”. McGinn assinala que
esses espacgos abrigavam tanto clérigos quanto leigos®®®. Apesar de atrairem suspeitas de

heresia e de serem acusados de fundar uma nova ordem a margem da autoridade eclesistica,

289 E porque se poderia reclamar por que agora nestas partes este estado parece ser mais abundante em mulheres
do que em homens: para a resposta é necessario saber como no oitavo capitulo acima mencionado, na primeira
parte da dieta lida pela bem-aventurada Catarina, é discutido mais a fundo sobre as ditas irmds, a saber, como
apos o inicio deste estado, com o passar do tempo e a morte dos homens deste estado, permanecendo mulheres,
por causa da vida religiosa que mantinham com os homens, ndo ousando casar-se novamente, continuaram o
estado que haviam mantido até a morte; que vendo que outras vilvas de fora deste estado, que haviam decidido
manter a viuvez, comecaram a desejar seguir as ditas irmads na peniténcia de Sd8 Domingos e a imitar sua
observancia como remédio para seus pecados. E a partir disso, a medida que a fama do bem-aventurado
Domingos e sua vida santa e a doutrina dos irméos pregadores de seus filhos cresciam em diferentes partes do
mundo, este estado e habito gradualmente cresceram em particular e [leia-se: em] mulheres ndo apenas casadas,
mas também vilvas até virgens.

FONTES vitae S. Catharinae Senensis historici. XXI. Cura et studio M. Hyacinthi Laurent O. P. et
Francisci Valli. Siena: Universita di Siena, 1938. p. 26.

2% MCGINN, Bernard. The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism. New York: Herder &
Herder, 2012. p. 98.



157

0s irm&os e irmas da vida comum conseguiram subsistir gracas ao seu estilo de vida sébrio e &
adesdo rigorosa a ortodoxia da fé. Com o tempo, muitos dos irmdos integraram-se a ordens
religiosas ja estabelecidas, como 0s agostinianos, sem, no entanto, abandonar as praticas
espirituais da Devotio Moderna, que incluiam oracéo e estudo das Escrituras.

E nesse ponto que se insere a obra “Imitagdo de Cristo”, atribuida tradicionalmente a
Thomas de Kempis (Thomas Hermeken, 1380-1471), um dos maiores simbolos da Devotio
Moderna. A premissa central da obra — conformar toda a vida a de Cristo, especialmente em
seus sofrimentos — encontra eco evidente na vida de Catarina Benincasa, tanto em suas cartas

quanto na hagiografia. Sobre a obra e sua relagdo com a mistica, McGinn esclarece:

Like the Devout movement itself, The Imitation should not be described as
essentially mystical in nature, but it too has mystical elements and hence deserves
treatment in any history of mysticism, both as a summary of the spirituality of the
Modern Devotion and in terms of its relation to late medieval mystical traditions?%:,

A obra, portanto, transita entre os caminhos da Devotio Moderna e da mistica tardo-
medieval. E, portanto, considerada um verdadeiro compéndio das praticas espirituais tipicas
do movimento: leitura orante da Biblia, oracdo ruminativa — heranca dos monges e padres do
deserto — e profunda interioridade. Justamente por essas caracteristicas, a autoria do texto
foi, por muito tempo, debatida, embora se tenha convencionado atribui-lo a Kempis. Sua
datacdo € incerta, mas sua difusdo ocorreu entre 1400 e 1472, apés a morte de Catarina
(1380), cuja vida e espiritualidade ja prefiguravam os ideais ali sistematizados.

McGinn classifica a obra como um verdadeiro manual de espiritualidade medieval e
como um livro mistagdgico, pois busca aproximar o fiel de Deus por meio da imitacdo. Nesse
sentido, os objetivos espirituais que movem Kempis ja estavam presentes na vida de Catarina
e em outros misticos que ndo sdo tratados neste estudo. Para Kempis, imitar Cristo ndo se
resume ao sofrimento fisico, mas abrange as atitudes e virtudes interiores: obediéncia,
humildade e entrega total de si. A vitoria sobre si mesmo é mais valorizada do que a
mortificagdo corporal. Aqui ha um afastamento em relagéo a espiritualidade de Catarina, que
via no sofrimento fisico uma forma de dominar a vontade e unir-se a Jesus. Por outro lado,

Kempis valoriza mais o sentir e viver certas verdades da fé do que compreendé-las

291 |bid. p. 101.

Tradugdo: Assim como o préprio movimento Devoto, A Imitagdo ndo deve ser descrita como essencialmente
mistica por natureza, mas também possui elementos misticos e, portanto, merece tratamento em qualquer histéria
do misticismo, tanto como um resumo da espiritualidade da Devo¢do Moderna quanto em termos de sua relacdo
com as tradi¢cGes misticas medievais tardias.



158

intelectualmente — 0 que esta em consonancia com os escritos de Catarina, centrados na
acolhida espontanea das revelagdes divinas.

Assim, entre a “Imitacdo de Cristo”, de Kempis, e a imitacéo vivida por Catarina, ha
aproximacdes e distanciamentos, especialmente nas praticas exteriores. No entanto, ha um

ponto comum central:

Once again, however, it would be a mistake to read The Imitation merely as a plea to
avoid all exterior obligations. To cite Bocken, 'Real interiority is not at all a
subjective reflection which implies an abuse of the external world. The pious person
discovers in himself the union of the internal and the external. The cultivation of
interiorization found in Thomas's book is not a surprise, but, given the suspicions
regarding the term ‘freedom of spirit' (libertas spiritus) in the late Middle Ages —
despite its New Testament pedigree (1 Cor. 3:17) — the frequent emphasis of The
Imitation on attaining freedom of spirit (though Thomas notes the difference
between true and false freedom) shows the connection between the adherents of the
Modern Devotion and other currents of late medieval mystical spirituality, including
some of the more controversial®®,

A liberdade de espirito, aqui mencionada por McGinn, €, de fato, um conceito
perigoso. Afinal, alcanca-la significaria uma fé independente da Igreja? Por isso, Kempis
insiste em distinguir entre a liberdade verdadeira e a falsa. Catarina viveu essa liberdade
verdadeira desde a juventude, quando, mesmo sobrecarregada com tarefas domésticas e
cuidados familiares, recolhia-se a “cela do cora¢do” para estar com Jesus. Essa mesma
liberdade é exaltada por Kempis, em oposicdo aquela vivida por grupos tidos como
controversos ou heréticos.

O tema da unido com Deus, igualmente sensivel, € tratado por Kempis, sobretudo,
pela via eucaristica: é pela Eucaristia que o fiel se une a Deus, ndo por outras vias. Também
aqui ha uma correspondéncia com Catarina, cuja vida mistica girava em torno da Eucaristia.
Foi durante a recepcdo do Corpo de Cristo que Catarina experimentou seus maiores éxtases e
prodigios — como o episddio em que, impedida de comungar por um sacerdote por conta de

seus éxtases perturbadores, viu a héstia levitar até sua boca.

292 MCGINN, Bernard. The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism. New York: Herder &
Herder, 2012. p. 101.

Traducdo: Mais uma vez, porém, seria um erro ler A Imitacdo meramente como um apelo para evitar todas as
obrigacOes exteriores. Para citar Bocken, “A verdadeira interioridade ndo é de forma alguma uma reflexdo
subjetiva que implique um abuso do mundo externo. A pessoa piedosa descobre em si mesma a unido do interno
e do externo”. O cultivo da interiorizagdo encontrado no livro de Tomas ndo é uma surpresa, mas, dadas as
suspeitas em relagdo ao termo “liberdade de espirito” (libertas spiritus) no final da Idade Média — apesar de sua
origem no Novo Testamento (1 Corintios 3:17) — a énfase frequente de A Imitagdo em alcancar a liberdade de
espirito (embora Tomas observe a diferenca entre a verdadeira e a falsa liberdade) mostra a conexao entre os
adeptos da Devocdo Moderna e outras correntes da espiritualidade mistica medieval tardia, incluindo algumas
das mais controversas.



159

Na busca por melhor compreender a vida e atuacdo de Catarina no século X1V, é
importante considerarmos também a forca dos ideais da Devotio Moderna naquele tempo.
Ainda que Catarina ndo estivesse diretamente vinculada a esse movimento — que ganharia
maior projecdo nas décadas seguintes — suas praticas espirituais, sua énfase na interioridade,
na oracdo continua, na humildade e na vida penitente guardam muitas semelhancas com os
principios da Devotio. Como j& citado anteriormente, esse movimento buscava renovar a vida
crista por meio da simplicidade, da comunhao com Cristo e do desapego aos bens mundanos,
promovendo uma vivéncia religiosa profundamente enraizada na préatica pessoal da fé e na
meditac&o.

O surgimento das casas de vida comum e a difusdo dos escritos devocionais — entre
eles, a célebre “Imitacdo de Cristo”, frequentemente associada a Tomas de Kempis — foram
manifestacdes claras de uma nova sensibilidade espiritual, mais acessivel ao laicato e menos
dependente das estruturas tradicionais da vida monéstica. Nesse ambiente, figuras como
Catarina Benincasa se tornaram referéncias vivas, tanto para religiosos quanto para leigos.
Sua linguagem intensa, carregada de imagens biblicas, sua atuacdo politica e eclesial, e,
principalmente, sua vida de oracéo rigorosa e mortificacdo voluntaria, fazem dela um modelo
proximo ao ideal da Devotio Moderna, ainda que sua formacgdo estivesse profundamente
ancorada na espiritualidade dominicana e na tradi¢do das Mantellatas.

A presenca constante da Paixdo de Cristo em seus escritos e visdes, a valorizagdo do
sofrimento como via de unido com Deus e 0 apelo constante a reforma da Igreja pelo retorno a
pobreza evangélica, refletem — com forca — ndo apenas os valores tradicionais da peniténcia
cristd, mas também ressoam com o0s ecos de uma espiritualidade que priorizava a vida interior

em detrimento das aparéncias externas.

4.4. Milagres de Catarina ou Milagres Biblicos?

A imagem de uma Catarina plasmada a figura de Jesus Cristo emerge da leitura das
obras hagiogréaficas, nas quais os diversos milagres listados, muitas vezes, unem ambas as
figuras de uma forma um tanto quanto radical. A Legenda Maior é particularmente cuidadosa
ao organizar e destacar tais milagres de forma a reiterar sua proximidade com Cristo. Na

narrativa de Raimundo, ha uma preocupacdo evidente em situar prodigios apds a morte da



160

santa, sobretudo, junto ao seu timulo em Roma, fato que reforcga a eficicia da intercesséo de
Catarina ja em gloria.

No entanto, observamos igualmente uma grande énfase nos milagres realizados em
vida, o que se alinha ao ideal de santidade ativa, engajada e encarnada. Como por exemplo:
seu corpo sofre como o de Cristo, sua palavra reforma como a d’Ele, sua vida ¢ um continuo
sacrificio oferecido pelo bem da Igreja. A associacdo de seu rosto ao de Jesus, que em si ja é
uma imagem teoldgica poderosa, torna-se o simbolo maximo dessa identidade espiritual:
Catarina imitava o Cristo e foi vista por Raimundo como o proprio Cristo.

Os milagres realizados por Catarina e relatados em sua hagiografia foram
quantificados e tabelados, a fim de conseguir mapear, identificar e analisar os elementos

mencionados acima.

Tabela 3 — Os milagres de Catarina Benincasa na Legenda Maior.

LEGENDA MAIOR Em vida Apds a morte
Ressurreigao 1 -
Cura de doengas diversas 10 8
Cura de Peste Negra 3 -
Cura de problemas motores -
Salvamento em acidentes 1 2
Exorcismos 2 -
Milagres Eucaristicos 2 -
Extases 3 -
Visoes 37 -
Profecia/poder da cragdo/comunicagdo a distincia/protegdo oferecida 18 -
Batalhas espirituais 6 -
Estigmas 2 -
Milagres biblicos/Imitagio de Cristo 23 -
Diversos 17 -
TOTAL 125 13

Fonte: DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947.



161

Tabela 4 — Os milagres de Catarina Benincasa na Legenda Menor.

LEGENDA MENOR Em vida Ap6s a morte

Ressurreigdo 0 _
Cura de doengas diversas 2 11
Cura de Peste Negra 7 -
Cura de problemas motores 1 3
Salvamento em acidentes 1 2
Exorcismos 2 -
Milagres Eucaristicos 10 -
Extases 9 )
Visbes 13 -
Profecia/poder da cragdo/comunicagdo a distincia/protegio oferecida 12 -
Batalhas espirituais 7 -
Estigmas 2 -
Milagres biblices/Imitagdc de Cristo 10 _
Diversos 14 o

TOTAL 92 22

CAFFARINI, Antonio. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi discepoli a cura di fr.

Grotanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli, 1868.

Tabela 5 — Os milagres de Catarina Benincasa no Suplemento a Legenda.

SUPLEMENTO A LEGENDA Em vida Apos a morte

Ressurreigio 0 -
Cura de doengas diversas 3 -
Cura de Peste Negra 1 -
Cura de problemas motores 0 -
Salvamento em acidentes 0 -
Exorcismos 0 -
Milagres Eucaristicos 9 -
Extases 10 -
Vistes 38 -
Profecia/poder da oragdo/comunicagédo a distancia/protegio oferecida -
Batalhas espirituais -
Estigmas -
Milagres biblicos/Imitagio de Cristo 6 -
Diversos 28

TOTAL 108

Fonte: CAFFARINI, Antonio. Vita di S. Caterina da Siena scritta da un divoto della medesima con il

Supplemento alla vulgata Leggenda di detta Santa. Siena: Luigi e Benedetto Bindi, 1765.



162

Tabela 6 — Os milagres de Catarina Benincasa no Il Processo Castellano.

IL PROCESSO CASTELLANO Em vida Apés a morte

Ressurreigao 9 -
Cura de doengas diversas 12 4
Cura de Peste Negra 5 1
Cura de problemas motores 1 1
Salvamento em acidentes 2 -
Exorcismos 5 -
Milagres Eucaristicos 5 -
Extases 1 -
Visbes 15 -
Profecia/poder da oragdo/comunicagido a distancia/preotegio oferecida 16 -
Batalhas espirituais 0 -
Estigmas 1 -
Milagres biblicas/imitagio de Cristo 31 -
Diversos 41 -

TOTAL 144 6

Fonte: CENTI, Tito S.; BELLONI, Angelo. 1l Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 20009.

Tabela 7 — Total de milagres de Catarina Benincasa citados nas obras hagiogréficas.

TOTAL DE MILAGRES CITADOS NAS OBRAS HAGIOGRAFICAS* Emvida | Apoés a morte
Ressurreigao 10 0
Cura de doengas diversas 27 24
Cura de Peste Negra 16 1
Cura de problemas motores 2 6
Salvamento em acidentes 4 4
Exorcismos 9 0
Milagres Eucaristicos 26 0
Extases 16 0
Visoes 103 0
Profecia/poder da oragdo/comunicagao a distancia/prote¢ao oferecida 51 0
Batalhas espirituais 20 0
Estigmas 6 0
Milagres biblicas/Imitagédo de Cristo 79 0
Diversos 100 8

TOTAL 469 43

* Legenda Maior, Legenda Menor, Suplemento a Legenda e Processo Castellano

Fonte: Elaborada pelo autor.



163

A Tabela 7 foi elaborada a partir de um levantamento minucioso dos milagres
atribuidos Catarina Benincasa nas principais obras hagiograficas e no Processo Castellano.
Com base nos padrbes narrativos e na recorréncia tematica observada nos textos,
estabelecemos categorias comuns de milagres que permitiram uma analise comparativa da
distribuicdo quantitativa desses eventos extraordinérios. Cada uma das obras hagiograficas
abordadas no capitulo anterior — Legenda Maior (Tabela 3), Legenda Menor (Tabela 4),
Suplemento a Legenda (Tabela 5) e Il Processo Castellano (Tabela 6) — foi considerada
individualmente.

O objetivo desse levantamento ndo foi apenas registrar a frequéncia dos milagres,
mas compreender a énfase atribuida pelos hagidgrafos a certos tipos de prodigios e a sua
repeticdo entre diferentes fontes. A contagem incluiu, inclusive, os milagres que aparecem
repetidamente em mais de uma obra, como o0 caso de episodios presentes tanto na Legenda
Maior quanto na Legenda Menor. Essas repeticOes sdo particularmente reveladoras, pois
demonstram o que os autores e compiladores desejavam destacar aos olhos dos fiéis e da
Igreja, reforcando certos aspectos da santidade de Catarina que julgavam centrais para sua
canonizacao e veneracdo publica.

A andlise da Tabela 7 evidencia, por exemplo, o lugar de destaque ocupado pelos
milagres realizados por Catarina ainda em vida, especialmente suas visoes de Jesus Cristo e
dos santos, que se inserem no campo das experiéncias misticas e configuram um tipo de
santidade centrado na unido intima com o divino. Esses fenémenos se relacionam
profundamente com a pratica penitencial vivida por Catarina, e sdo emblematicos do ambiente
religioso de sua época, especialmente da atuacdo das Mantellatas e da espiritualidade
inspirada nos modelos de Santa Maria Madalena e da Devotio Moderna. Sua acao junto ao
hospital de Santa Maria della Scala, em Siena, durante surtos de peste, quando cuidava de
enfermos em meio a escassez e ao risco de contagio, constitui um dos marcos de sua
trajetoria, em que a santidade € corporificada no servico abnegado ao proximo.

Ja a categoria “Milagres Diversos”, identificada em todas as fontes (como se v€ nas
Tabelas 3 a 6), abrange feitos que ndo se enquadram perfeitamente em outras classificacoes,
mas que ainda assim expressam o carater extraordinario da vida de Catarina, como seus jejuns
prolongados relatados na Legenda Maior — que, segundo testemunhos, podiam durar meses
sem prejuizo aparente a sua saude — e sua impressionante resisténcia a condi¢fes extremas
de frio e calor, que reforcam a imagem de seu corpo como lugar de acdo direta da graca

divina. Destacamos, ainda, que os milagres sublinhados nas tabelas — como éxtases, visdes,



164

profecias e batalhas espirituais — nao poderiam ser realizados por Catarina apds a morte,
mas, obviamente, apenas em vida, por isso, estdo destacados.

A Legenda Maior (Tabela 2) apresenta 125 milagres em vida e apenas 13 pos-morte;
a Legenda Menor (Tabela 3) traz 92 em vida e 22 pds-morte; o Suplemento a Legenda
(Tabela 4), conta com 108 em vida e apenas 2 pés-morte; e Il Processo Castellano (Tabela 5),
traz 144 em vida e 6 pés-morte. Essa predominancia expressiva dos milagres em vida se
alinha a construcdo de um modelo de santidade ativa, engajada e encarnada — néo restrita ao
éxtase mistico, mas manifesta na vida cotidiana, na caridade, na profecia e na intervencao
direta no mundo dos vivos. Isso €é reforcado ainda pelas categorias sublinhadas nos registros
— Extases, Visbes, Profecias, Batalhas Espirituais — que s6 podem ser atribuidas a uma
pessoa Vviva e sao abundantes nos relatos.

Essa constatacdo tem implicacdes teoldgicas e politicas profundas. Num contexto em
que a Igreja buscava exemplos de santidade laical comprometida com a reforma espiritual e
com a renovacdo dos valores evangélicos — e em que a Ordem Dominicana lutava por
consolidar a Regra da Terceira Ordem e seu papel no mundo urbano —, Catarina surge como
modelo ideal. Sua vida penitente, inspirada nos modelos femininos de conversdo como o de
Maria Madalena, sua atuacdo junto aos enfermos e sua devogdo eucaristica remetem
diretamente aos valores da Devotio Moderna. Ao mesmo tempo, seu engajamento com 0
papado e sua intervencdo nos assuntos politicos e eclesiasticos reforcavam os interesses
dominicanos de apresentar uma figura que unisse contemplacdo e acdo, humildade e
autoridade.

Ha também um esforco visivel por parte dos hagiografos em situar milagres apds sua
morte. O caso mais expressivo é a Legenda Menor (Tabela 3), com 22 milagres pds-morte,
principalmente curas, circunstancia que reforca a continuidade da atuacdo espiritual de
Catarina, mesmo ap0s seu falecimento. Esta énfase tem como pano de fundo o desejo de
consolidar seu culto e sua intercessdo como santa canonizada, especialmente em locais de
peregrinacdo como seu timulo em Roma.

Os milagres pos-morte sdo compostos quase exclusivamente por curas de doengas,
cura de problemas motores e intervengdes em acidentes. Estes sdo, tradicionalmente, os tipos
de milagres mais associados ao poder intercessor dos santos, e, portanto, servem como
recurso eficaz na construgdo de um culto postumo.

Por fim, cabe destacar uma categoria singular: os chamados milagres biblicos, ou

seja, aqueles que reproduzem agdes milagrosas diretamente inspiradas nos Evangelhos —



165

como curas instantaneas, multiplicacdo de recursos ou leitura de coragdes. Esta categoria esta
fortemente presente nos registros da vida de Catarina, especialmente em Il Processo
Castellano (Tabela 6), com 31 ocorréncias. Esses milagres reforcam a imagem de Catarina
como uma alter Christus, uma figura que ndo apenas imitava a santidade de Cristo, mas a
encarnava simbolicamente em sua carne, em seus gestos e em sua missao espiritual. Eles
também demonstram a funcdo didatica dos hagiografos, ao apresentar uma mulher leiga e
penitente como instrumento direto da graca divina, acessivel ao povo, mas investida de
autoridade quase apostolica.

Dessa forma, os dados das tabelas ndo apenas sustentam, como também reforcam a
hipo6tese de que a santidade de Catarina Benincasa guarda tracos de excepcionalidade: ligacdo
estreita com a Ordem Dominicana e quase que uma equiparacéo a figura do Cristo, a comecar
pelos estigmas recebidos em Pisa. A sua vida foi marcada por uma quantidade incomum de
milagres em vida, por experiéncias misticas intensas, por feitos que imitam diretamente os
milagres de Jesus e por uma preocupacao hagiogréafica em manter sua presenca espiritual ativa
apos a morte. Elas se inserem em uma trama complexa de espiritualidade feminina, reforma
religiosa e interesses institucionais dominicanos que visavam promover um modelo de
santidade que fosse, a0 mesmo tempo, exemplar, carismatico e politicamente eficaz.

Sobre a temética de santos enquanto continuadores ou aqueles capazes de ecoar 0s
eventos biblicos, B. de Gaiffier, em seu artigo intitulado Miracles Bibliques, fornece subsidios
importantes para interpretar o sentido mais profundo de certos milagres atribuidos a Santa
Catarina Benincasa. Além disso, o conceito trazido pelo autor é central para a presente
pesquisa enquanto uma ferramenta de leitura da hagiografia de Catarina.

Tal como o autor explica, os milagres biblicos sdo aqueles que, mais do que repetir
formalmente os eventos da Escritura, atualizam sua mensagem salvifica e a inserem na
histéria presente da Igreja. Esses milagres sdo, portanto, releituras conscientes ou
inconscientes dos grandes gestos realizados por Deus no Antigo e no Novo Testamento. A
figura do santo torna-se, nesse processo, herdeira espiritual dos profetas, apostolos e do
préprio Cristo.

A categoria de Milagres Biblicos usada na Tabela 2 se baseia diretamente nesse
conceito. S&o episddios em que Catarina, em vida, realiza prodigios que imitam ou evocam,
de maneira clara, milagres realizados por Jesus no Evangelho — como curas instantaneas,
profecias com efeito imediato, bilocacdo, leitura dos coracBes e até mesmo ressuscitacdo de

mortos. Segundo o levantamento quantitativo, essa categoria aparece com destaque



166

especialmente em Il Processo Castellano, que registra 31 ocorréncias deste tipo, evidenciando
a forga com que tal modelo foi cultivado por aqueles que buscaram comprovar sua santidade.

Essa estratégia de vincular os feitos de Catarina a Escritura, sobretudo aos milagres
de Jesus, € profundamente intencional e serve para elevar sua figura a uma esfera de santidade
apostdlica e até cristologica. Gaiffier observa que esse recurso ndo é apenas uma imitacéo
mecanica, porém um meio de demonstrar que a acdo de Deus continua operante na histéria
por meio dos santos.

Buscando as reminiscéncias biblicas na obra de Sdo Gregério, Os Dialogos, que

dentre outros temas trata de vida de Sdo Bento de Nursia, afirma que

Les pieux personnages des Dialogues apparaissent donc comme les sucesseurs et les
imitateurs des héros bibliques; de proche em proche et au cours des siécles, c'est la
méme force divine qui les anime. Ainsi que I'affirme Origéne: Erat autem (Deus) in
ominibus sanctis qui ab initio fuerunt<,

Para o autor, por meio da citacdo de Origenes, € como se Deus estivesse presente em
todos os santos e continuasse neles os seus prodigios e a sua atuacdo na Historia. Essa
concepcao nos ajuda a compreender o papel singular de Catarina como uma mulher leiga,
mistica e penitente que, mesmo fora das estruturas clericais ou monasticas formais, foi
reconhecida como canal legitimo da graca divina. Os milagres biblicos que ela realizou
confirmam ndo s6 sua proximidade com o divino, mas também sua missdo profética no seio
da Igreja. Eles sdo, portanto, sinais de sua elei¢do, ecoando a justificativa que Gaiffier
apresenta para o interesse académico, digamos assim, nos milagres: “Les miracles n’ont
d’intérét que dans la mesure ou ils sont I’indice de la sainteté de celui qui les opére”?%4. Eles
servem, portanto, enquanto indicadores da santidade daqueles que os realizaram. Ou podemos
adaptar ainda e dizer: eles servem para auxiliar o pesquisador na compreensao daqueles que o
realizam e também daqueles que registraram e escreveram essas situagdes.

A conjugacdo desse conceito com os dados das tabelas revela, confirma a
possibilidade de entender Catarina enquanto a personificacdo de um “Cristo feminino”, um
“corpo mistico” que manifesta a compaixado, a sabedoria e o poder salvifico do proprio Cristo.

A prevaléncia dos milagres em vida reforca esse aspecto. Como vimos, nas quatro fontes

2% GAIFFIER, B. de. Miracles bibliques et vies de saints. Nouvelle Revue Théologique, Bruxelles, v. 88, n. 4,
p. 376-385, 1966. p. 379.

Tradugdo: Os personagens piedosos dos Diélogos aparecem, assim, como sucessores e imitadores dos herois
biblicos; de perto a longe e ao longo dos séculos, é a mesma forca divina que os anima. Como afirma Origenes:
mas (Deus) estava em todos 0s santos que existiram desde o principio.

29 |dem. P. 380.

Tradugdo: Os milagres s6 interessam na medida em que sdo uma indicacéo da santidade de quem os realiza.



167

analisadas, a esmagadora maioria dos milagres acontece enquanto Catarina ainda estava viva.
Isso confere a sua trajetoria um carater profético e extraordinario desde os primeiros anos,
algo que os hagiografos exploram a exaustdo. Como nota Gaiffier, esse tipo de milagre tem
por funcdo mostrar que “Ce qui compte dans 1’accomplissement des miracles, ce n’est pas le
fait matériel extraordinaire, mais 1’indice de I’intervention de Dieu qui continue dans le
présent comme dans le passé”?%,

Por isso, 0s episodios em que Catarina ressuscita mortos, acalma crises de possessao,
cura doencas com 0 toque ou a oracdo ou mesmo intervém a distancia com poder
sobrenatural, ndo devem ser lidos apenas como elementos do maravilhoso. Eles s&o,
sobretudo, instrumentos teoldgicos e institucionais.

A figura de Catarina emerge como uma sintese poderosa de diversas tradi¢bes
espirituais. Por um lado, sua insercdo entre as Mantellatas de Siena a vincula ao movimento
das penitentes leigas, herdando a memoria de Santa Maria Madalena como modelo de mulher
convertida e apdstola da misericordia. Por outro, suas experiéncias misticas intensas —
visdes, éxtases, jejuns e estigmas — aproximam-na da corrente da Devotio Moderna, que

valorizava a interioridade, a pobreza evangélica e a imitacdo radical de Cristo crucificado.

4.5 O “Evangelho de Catarina Benincasa” segundo seus hagiégrafos

As referéncias mencionadas anteriormente, em que Catarina € situada quase como
outro Cristo, sdo predominantes na Legenda Maior e no Processo Castellano. Por exemplo,
na Legenda Maior, capitulo 1X da Primeira Parte da obra, Raimundo descreve uma situacéo

em que Catarina acalma uma tempestade em meio ao mar.

Recuerdo que estando a bordo de un barco con ella y otras muchas personas, el
viento amain6 en tal forma a eso de medianoche, que el piloto llegé a alarmarse.
Estdbamos en un canal peligroso v si el viento nos tomaba de costado, estdbamos en
peligro de ser arrojados contra la costa. Yo puse en conocimiento de Catalina la
situacion en que nos encontrdbamos y ella me contest6 con la misma entonacion con
que me hablaba siempre: «-;Por qué se preocupa usted por estas cosas 0 permite que
su espiritu se distraiga por tales pequefieces?». Yo guardé silencio, pues las palabras
de Catalina me habian devuelto la calma; pero el viento empez6 poco después a
soplar en la direccion temida por el piloto y entonces yo lo puse en conocimiento de
Catalina. «Que cambie de rumbo en el nombre de Dios y se deje llevar en la
direccion del viento que el Cielo le enviara». El piloto obedecié y retrocedimos,

2% |bidem.
Tradugdo: O que conta na realizagdo dos milagres ndo é o fato material extraordinario, mas a indicagdo da
intervencdo de Deus que continua no presente como no passado.



168

pero ella oré con la cabeza inclinada hacia adelante y apenas habriamos recorrido
una distancia equivalente a un tiro de arco, cuando cambi6 el viento en forma
favorable. Asi pudimos llegar a puerto a la hora de maitines??.

A cena descreve Catarina e seus seguidores, no meio da noite, a caminho de algum
lugar, ndo se diz exatamente onde. Apenas é mencionado, ao fim de toda aquela situacdo
apavorante, que eles conseguem chegar a um porto a tempo de rezar as matinas. De todo
modo, a embarcacdo e seus passageiros sao surpreendidos por uma terrivel tempestade e
ventos muito fortes que poderiam facilmente lancar a embarcagdo contra os rochedos do
litoral e destrui-la.

Diante da possibilidade, 0 medo toma conta de todos. Catarina, porém, mantém-se
serena, questiona o desespero daqueles seus companheiros e, em seguida, faz uma oragédo que
acalma os ventos a0 mesmo tempo em que muda sua direcdo para o rumo do porto. Se
fizermos uma comparacdo entre esse relato e as passagens biblicas que mencionam Jesus
acalmando a tempestade, encontraremos muitas semelhancas. Vejamos esse episodio como
descrito nos Evangelhos Sinéticos, ou seja, Mateus, Marcos e Lucas.

Em Mateus:

Depois disso, entrou no barco e os seus discipulos o0 acompanharam. E, nisso, houve
no mar uma grande agitacdo, de modo que o barco era varrido pelas ondas. Ele
entretanto, dormia. Os discipulos entdo chegaram-se a ele e o despertaram, dizendo:
‘Senhor, salva-nos, estamos perecendo!'. Disse-lhes ele: 'Por que tendes medo,
homens fracos na fé? Depois, pondo-se de pé, conjurou severamente 0s ventos e 0
mar. E houve grande bonanga. Os homens ficaram espantados e diziam: '‘Quem é
este a quem até os ventos e 0 mar obedecem?' (Mt 8, 23-27)27,

Em Marcos:

E disse-lhes naquele dia, ao cair da tarde: 'Passemos para a outra margem'. Deixando
a multidéo, eles o levaram, do modo como estava, no barco; e com ele havia outros
barcos. Sobreveio entdo uma tempestade de vento, e as ondas se jogavam para

2% DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 40-41.
Traducdo: Lembro que estando a bordo de um barco com ela e muitas outras pessoas, o vento amainou de tal
forma por volta da meia-noite, que o piloto chegou a se alarmar. Estdvamos em um canal perigoso e se 0 vento
nos pegasse de lado, estariamos em perigo de ser arremessados contra a costa. Eu comuniquei a Catalina a
situacdo em que nos encontravamos e ela me respondeu com o mesmo tom com que sempre me falava: “-Por que
voc€ se preocupa com essas coisas ou permite que seu espirito se distraia com tais miudezas?”’. Eu guardei
siléncio, pois as palavras de Catalina me devolveram a calma; mas 0 vento comegou pouco depois a soprar na
direcdo temida pelo piloto e entdo eu o comuniquei a Catalina. “Que mude de rumo em nome de Deus e se deixe
levar na dire¢do do vento que o Céu lhe enviar”. O piloto obedeceu e recuamos, mas ela orou com a cabega
inclinada para frente e mal haviamos percorrido uma distancia equivalente a um tiro de arco, quando o vento
mudou de forma favoravel. Assim pudemos chegar ao porto na hora das matinas.

297 Todas as citagGes biblicas foram retiradas da Biblia de Jerusalé.

Cf. BIBLIA. Biblia de Jerusalém. v. 10. reimp. S&o Paulo: Paulus, 2015.



169

dentro do barco e o barco estava se enchendo. Ele estava na popa, dormindo sobre o
travesseiro. Eles o acordam e dizem: 'Mestre, ndo te importa que pere¢camos?'.
Levantando, conjurou severamente o vento e disse ao mar: 'Siléncio! Quieto!". Logo
0 vento serenou, e houve grande bonanca. Depois, perguntou: 'Por que tendes medo?
Ainda ndo tendes fé? Entdo ficaram com muito medo e diziam uns aos outros:
'‘Quem é este a quem até o vento e 0 mar ohedecem?' (Mc. 4, 35-41).

Em Lucas:

Certo dia, ele subiu a um barco com os discipulos e disse-lhes: 'Passemos a outra
margem do lago'. E fizeram-se ao largo. Enquanto navegavam, ele adormeceu.
Desabou entdo uma tempestade de vento no lago; o barco se enchia de agua e eles
corriam perigo. Aproximando-se dele, despertaram-no dizendo: 'Mestre, Mestre,
perceremos!' Ele, porém, levantando-se, conjurou severamente o vento e o tumulto
das ondas; apaziguaram-se e houve bonanca. Disse-lhes entdo: 'Onde esta a vossa
fé?'. Com medo e espantados, eles diziam entre si: 'Quem é este, que manda até nos
ventos e nas ondas, e eles Ihes obedecem?' (Lc. 8, 22-39).

Um elemento que pode ser observado nos trés relatos dos Evangelhos citados acima,
mesmo que de forma implicita, e no trecho da Legenda Maior em que Catarina acalma os
ventos é o periodo do dia em que isso acontece: uma noite. Na tradi¢do biblica, a noite era o
momento por exceléncia da atuacdo das trevas, do poder do mal, momento em que 0S
demdnios andavam livremente pela superficie da terra; também era o tempo da inatividade
humana, da vulnerabilidade, do risco de quedas e acidentes.

A oposicdo Obvia da noite é o dia, que carrega o0 sentido oposto: tempo da acdo de
Deus, da clareza e da redengdo. Em termos escatoldgicos, ou seja, relacionados a consumacao
dos tempos (a0 Apocalipse), é entendido como o “dia do Senhor”, quando se instaurard
definitivamente o seu Reino?®. Tanto Jesus quanto Catarina enfrentam a tempestade nesse
tempo simbolico de trevas e medo. Ambos, porém, mantém-se serenos, manifestando uma
autoridade que transcende 0 medo humano e intervém na ordem natural.

Além do contexto noturno, outros paralelos entre os relatos evangeélicos e o episddio
hagiografico se revelam importantes. Em todos os casos, hd uma comunidade de seguidores
— os discipulos, no caso de Jesus; e os companheiros de viagem no caso de Catarina — que
se encontram em desespero diante de um perigo iminente: a furia das aguas e dos ventos. A
embarcacgdo, simbolo tradicional da Igreja em travessia por este mundo, estd a mercé das
forcas da natureza. Diante do caos, os discipulos de Cristo e os companheiros de Catarina se

voltam para sua figura de autoridade espiritual em busca de salvacéo.

2% MACKENZIE, John L. Dicionario Biblico. Séo Paulo: Paulus, 1983. p. 600.



170

Em ambas as narrativas, a reacdo da figura central diante do medo alheio é de
repreensdo, mas também de pedagogia espiritual. Jesus pergunta aos discipulos: “Por que
tendes medo? Ainda ndo tendes fé€?” (Mc. 4, 40), enquanto Catarina questiona: ‘“Por que se
preocupa vocé com essas coisas ou permite que seu espirito se distraia por tais pequenezas?”.
As palavras de ambos — diferentes na forma, mas equivalentes no contetido — revelam uma
postura de confianca plena na providéncia divina e a critica ao desespero como sinal de falta
de fé. A autoridade espiritual que exercem ndo se manifesta apenas na acdo miraculosa que se
segue, mas ja esta presente na serenidade, na palavra que orienta e na confianca que inspira.

O gesto que sucede essas palavras também é semelhante. Jesus se levanta e
repreende o vento e o mar: “Siléncio! Quieto!”. Catarina, por sua vez, inclina a cabega em
oracao e confia ao céu o controle da situacdo. Em ambos os casos, 0 vento se aquieta quase
imediatamente, e a bonanca se instaura. A tempestade, portanto, ndo é apenas um evento
fisico a ser resolvido, mas uma metafora do tumulto interior que precisa ser vencido pela fé. A
calma das &guas exterioriza a paz restituida a alma crente.

Outro ponto digno de destaque é o elemento do espanto e da revelacdo que se segue
ao milagre. Nos Evangelhos, os discipulos reagem com admirag¢do e temor: “Quem ¢ este, a
quem até o vento e o mar obedecem?” (Mc. 4, 41). J& no caso de Catarina, embora nao haja
uma exclamacdo explicita semelhante, hd um reconhecimento implicito de seu poder
espiritual. A obediéncia do piloto ao comando de Catarina — “Que mude de rumo em nome
de Deus” — e a descri¢cdo do milagre como resposta a sua oracdo silenciosa confirmam sua
autoridade como mediadora do poder divino. O acontecimento termina, significativamente,
com a chegada ao porto “a hora das matinas”, isto é, justamente no momento em que a noite
cede ao dia e a oracdo da comunidade religiosa da inicio a um novo ciclo de fé.

Esses elementos reforcam a leitura deste episddio como um verdadeiro “milagre
biblico”, nos termos utilizados pelos hagidgrafos e tedlogos da Idade Média. Ao imitar os
gestos e prodigios do Senhor, os santos demonstram que estdo unidos a Ele de maneira intima
e exemplar. No caso de Catarina, esse paralelo ndo apenas reafirma sua santidade, mas a
inscreve na linhagem direta dos imitadores de Cristo, dotada da mesma autoridade espiritual e
da mesma capacidade de agir no mundo com poder divino.

Além da cena em que Catarina acalma os ventos, conforme citado acima, a Legenda
Maior nos apresenta diversos outros episodios que reforcam a imagem da santa como
imitadora direta de Cristo, em especial por meio da realizacdo de milagres e sinais que

evocam aqueles descritos nas Escrituras. Outro exemplo marcante ocorre quando Raimundo,



171

durante um momento de oracdo, adormece, comportamento que remete imediatamente aos
discipulos no Horto das Oliveiras, que também dormiram enquanto Jesus vivia sua agonia (cf.
Mt 26,40)%%°. Aqui, Catarina assume claramente o papel de Cristo, mantendo-se desperta e
vigilante diante da fraqueza de seus seguidores. Em outra cena, seu rosto é transfigurado e
assume os tracos de Jesus — uma visdo mistica que recorda o episddio da Transfiguragdo no
monte Tabor, reforcando a profunda uni&o espiritual entre ela e Cristo3®.

Essa identificacdo também se manifesta em sua acdo concreta junto aos pobres e
necessitados. Em certo momento, Catarina alimenta uma vidva faminta de maneira milagrosa,
a semelhanca do profeta Elias, que sustentou a vilva de Sarepta com farinha e 6leo que nédo se
esgotavam (1Rs. 17,8-16). Logo depois, realiza um prodigio semelhante ao das Bodas de
Cana (Jo. 2,1-11), fazendo surgir vinho de jarros vazios — outro sinal da providéncia divina
operando por suas m&os°*.

Outros episodios evidenciam ainda mais claramente essa mistica da imitagdo. Em um
deles, Catarina se transfigura em oracdo, experimentando os sofrimentos da Paixdo antes de
salvar a alma de seu pai, gesto que Raimundo compara explicitamente a acdo redentora de
Cristo e ao perdo concedido ao bom ladréo (Lc. 23,43)%%2. Ainda no campo da conversao, ela
transforma o coragdo de Andrés de Naddino em seu leito de morte, bem como de dois
bandidos que caminhavam para o patibulo — atos que ecoam a misericordia de Jesus para
com os pecadores em seus momentos finais>®,

A imagem de Catarina no Horto, semelhante a Jesus no Getsémani, é retomada
quando ela ora pedindo que “nenhum dos que me foram confiados se percam”, evocando as
palavras do proprio Cristo em sua oracdo sacerdotal (Jo. 17,12). Em outra ocasido, cura o
padre Mateo, diretor do Hospital de Santa Maria della Scala, a semelhanca da cura da sogra
de Pedro (Mc. 1,29-31). Importante destacar que, como Jesus, Catarina também deseja manter
seus milagres em segredo, advertindo os beneficiados a ndo divulgarem o prodigio, o0 que
remete a estratégia do “segredo messianico” presente em Marcos®%,

Os dois exorcismos descritos por Raimundo lembram diretamente as expulsfes de
demonios realizadas por Jesus: hd ndo apenas paralelos nas rea¢des violentas dos possessos,

mas também na autoridade da santa, que impde a saida dos espiritos com oragdes e invocagdo

2% DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1947. p. 25-26.
300 I bidem. p. 39.

301 Ibidem. p. 57-62.

302 |bidem. p. 111.

303 |bidem. p. 113-114.

304 |bidem. p. 124-126.



172

do nome de Deus®®. Entre os milagres mais significativos estdo aqueles ligados a
multiplicacdo de alimentos, especialmente pdes e vinho — simbolos eucaristicos por
exceléncia. Em uma ocasido, Catarina e a Virgem Maria fazem péaes maravilhosos a partir de
uma farinha de péssima qualidade. Segundo Raimundo, quase vinte anos depois, ainda havia
pessoas que conservavam pedagos desses paes como reliquias®®.

Outro milagre semelhante acontece na festa dedicada a Catarina no Convento de S&o
Domingos em Siena, antes de sua canonizacdo, quando ocorre novamente uma multiplicacdo
de pdes. Também o vinho de Vernaccia surge milagrosamente, mas, por causa da fama
gerada, Catarina ora para que o milagre cesse — atitude que lembra a discricdo desejada por
Jesus apos seus sinais®"’.

A comparacdo entre Catarina e os grandes intercessores da Biblia também esta
presente: ela roga a Deus pelo povo, como fez Abrado por Sodoma (Gn. 18,22-33)%%. Em seu
leito de morte, Raimundo descreve sua atitude como semelhante a de Jesus na Ultima Ceia:
“sabendo que havia chegado a sua hora...”, aludindo ao inicio do capitulo 13 do Evangelho de
Jodo. Por fim, ao morrer, entrega seu espirito, tal como Jesus na cruz, expressao que ressoa
diretamente as palavras do Cristo em Lc. 23,46: “Pai, em tuas mdos entrego o meu
espirito30°,

Mesmo apds a morte, Catarina continua a agir de modo miraculoso. Em um episodio
que remete as aparicdes do Ressuscitado, ela entra na casa de Semia e seus filhos com o corpo
glorioso, embora as portas estivessem fechadas — imagem que evoca claramente a aparicdo
de Jesus aos discipulos no Cenaculo (Jo. 20,19)%°. Também h& um julgamento moral forte
nas acdes narradas: um homem que agride Catarina enquanto ela estd em éxtase se suicida em
seguida. Raimundo comenta que seu fim foi “como o de Judas”, retomando o destino tragico
do traidor do Senhor3!*,

Digno de mencao especial sdo os milagres que envolvem a producdo e multiplicacao
de pdo e vinho, os quais ndo apenas estabelecem um paralelo com os feitos de Jesus, mas
também remetem diretamente ao mistério da Eucaristia, centro da fé cristd. Esses prodigios
reforcam a nocdo de Catarina como instrumento da abundancia divina, capaz de nutrir

material e espiritualmente os que dela se aproximam. Esses milagres — profundamente

305 |bidem. p. 136-141.
306 |bidem. p. 151.
307 Ibidem. p 158.
308 | bidem. p. 179.
309 |bidem. p. 189.
310 |bidem. p. 194.
311 |bidem. p. 206.



173

simbdlicos — serdo retomados em outros relatos, como no Processo Castellano, inclusive em
um episddio notavel em que um homem, para poder enxergar Catarina, precisa subir em lugar
mais alto a semelhanca do episodio de Zaqueu (Lc. 19, 1-10).

No Processo Castellano, existem dois depoimentos que destacaremos de modo
especial: o do fr. Giovanni Ventura, em que ele descreve uma espécie de versao do milagre da
multiplicacdo dos pées tendo Catarina como sua protagonista; e o depoimento de fr. Tommaso
Caffarini, grande promotor da causa de Catarina, o qual relata um episddio praticamente
idéntico ao dos Evangelhos, quando um homem, para poder ser levado até Jesus, precisou ser
descido pelo teto. Vejamos na integra esses dois trechos.

De acordo com Giovanni Ventura:

In ottavo luogo io vidi in fede mia che mentre abitavo a Roma ed eramo in tutto
ventotto persone, uma volta che mancava il pane. lo fui mandato ad avvertirla di cio.
Essa mi rispose: 'Non puo essere'. Poi soggiunse: 'Vai a vedere sulla scala'. E cioé
alla scala d'ingresso della casa. 1o vi andai e trovai uma donna inviata da um signore
di Roma, che portava con sé due sestari di pane. La stessa cosa avvene un‘altra volta
in cui la vergine mi disse che il Signore le aveva promesso di provvedere in ogni
momento a lei e ai suoi compagni*2,

Trata-se de uma narrativa que remete diretamente aos relatos evangélicos da
multiplicacdo dos pées, ndo apenas pelo contetdo material do milagre — ou seja, a obtencédo
inesperada e providencial de alimento — mas, sobretudo, pela confianga absoluta na
providéncia divina. A resposta de Catarina, “non puo essere”, revela ndo apenas fé, mas uma
certeza mistica da acdo de Deus, ecoando a confianca de Jesus diante da incredulidade dos
discipulos. Além disso, assim como nos Evangelhos os alimentos surgem como fruto da
béncéo e partilha divina, aqui o pdo aparece no momento exato da necessidade, intermediado
por um terceiro que, de forma misteriosa, atende a promessa de Deus a Catarina.

Ja no relato de Tommaso Caffarini:

Quando fu indicato nel dodicesimo luogo, resulta da molti episodi ma
particolarmente da quanto accadde al retornando da Avignone, sai a Tolone che a
Genova. In codeste citta dove Caterina era di passaggio vi fu grande acorrere di
gente anche di notte, non essendo suficiente il giorno - come mi narro a viva voce il
Rev. Padre Fra Securiano di Savona, che ebbe allora a visitare la vergine e come mi
narrd anche Niccolo dei Guidizzoni di Lucca, uomo di tutto rispetto, che ebbe a

312 CENTI, Tito S.; BELLONI, Angelo. Il Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 2009. p. 356.

Tradugdo: Em oitavo lugar, vi na minha fé que, enquanto eu morava em Roma, e éramos vinte e 0ito pessoas ao
todo, certa vez houve falta de pdo. Fui enviado para informéa-la disso. Ela me respondeu: "N&o pode ser". Entdo
acrescentou: "Va e olhe na escada". Ou seja, na escada de entrada da casa. Fui até 14 e encontrei uma mulher
enviada por um senhor de Roma, que trazia consigo dois sextarios de pdo. O mesmo aconteceu em outra ocasido,
guando a virgem me disse que o Senhor Ihe havia prometido prover o tempo todo para ela e suas companheiras.



174

dirmi che allorché la vergine si trovava cola, tanta a moltitudine accorreva nella
chiesa che egli stesso, essendo allora um ragazzo, dovette arrampicarsi in cima al
cancello di uma cappella per poterla vedere. Di tutto questo acorrere di popolo,
troviamo menzione nella Legenda, come in varie altre testimonianze. Quanto si
disse in tredicesimo luogo, resulta da tutti i capitoli della Legenda®!®.

Esse episddio se aproxima notavelmente da narrativa do Evangelho de Lucas sobre
Zaqueu. O cenario evoca a busca ansiosa por ver uma figura santa que atrai multiddes,
despertando curiosidade e, muitas vezes, uma transformacao espiritual. O gesto do jovem que
escala o portdo da capela para ver Catarina remete diretamente a atitude de Zaqueu, que sobe

num sicomoro movido pelo desejo de ver Jesus.

E, tendo entrado em Jerico, ele atravessava a cidade. Havia I& um homem chamado
Zaqueu, que era rico e chefe dos publicanos. Procurava ver quem era Jesus, mas nao
0 conseguia por causa da multiddo, pois era de baixa estatura. Correu entdo a frente
e subiu num sicobmoro para Jesus que passaria por ali. Quando Jesus chegou ao
lugar, levantou os olhos e disse-lhe: 'Zaqueu, desce depressa, pois hoje devo ficar
em tua casa’. Ele desceu, imediatamente e recebeu-o com alegria. A vista do
acontecido, todos murmuravam, dizendo: 'Foi hospedar-se na casa do pecador!'.
Zaqueu, de pé, disse ao Senhor: 'Senhor, eis que dou a metade de meus bens aos
pobres, e se defraudei a alguém, restitui-lo-ei o quédruplo'. Jesus lhes disse: 'Hoje a
salvacdo entrou nesta casa, porque ele também é um filho de Abrado. Com efeito, o
Filho do Homem veio procurar e salvar o que estava perdido’. (Lc 19, 1-10)

Em ambos os casos, o desejo de ver esta associado ndo apenas a visao fisica, mas ao
anseio espiritual de um encontro transformador com o sagrado. Tanto Zaqueu quanto o0 jovem
relatado por Caffarini buscam superar barreiras fisicas impostas pela multiddo — e,
simbolicamente, as barreiras interiores — para alcangar uma experiéncia pessoal com uma
figura apresentada como expresséo da divindade.

A recepcdo alegre de Jesus por parte de Zaqueu se desdobra em conversdao e
promessa de justica; jA no caso de Catarina, embora ndo tenhamos um dialogo registrado, a
veneracdo popular em torno de sua figura sugere também um movimento de fé e conversdo
coletiva, como indicam as diversas testemunhas que relatam os efeitos de sua presenca. Outro
elemento comparativo que se sobressai € 0 seguinte: tal como a multiddo que buscava Jesus

ndo apenas para escuta-lo, mas também para se saciar, 0s seguidores de Catarina recorrem a

313 |bidem. p. 134.

Traducdo: Quando foi indicado em décimo segundo lugar, resulta de muitos episédios, mas particularmente do
que aconteceu no caminho de volta de Avignon, tanto em Toulon quanto em Génova. Nas cidades por onde
Catarina passava, havia grande afluéncia de pessoas, mesmo a noite, ndo sendo o dia suficiente - como me
contou oralmente o Rev. Padre Fra Securiano de Savona, que entdo visitou a virgem, e como também me contou
Niccolo dei Guidizzoni de Lucca, um homem de grande respeito, que me contou que, quando a virgem estava I,
tal multidao afluia a igreja que ele préprio, sendo entdo um menino, teve que subir ao topo do portdo de uma
capela para poder vé-la. De toda essa afluéncia de pessoas, encontramos meng¢do na Lenda, assim como em
varios outros testemunhos. O que foi dito em décimo terceiro lugar resulta de todos os capitulos da Lenda.



175

ela em momentos de necessidade concreta. E nesse contexto que o episédio narrado por

Giovanni Ventura ganha ainda mais forca ao ser colocado em paralelo com os relatos da

multiplicacdo dos pées nos Evangelhos. A multiplicacdo dos pées, assim como a passagem do

barco na tempestade, é descrita nos trés Evangelhos Sindticos também.

De acordo com Mateus:

Em Marcos:

Em Lucas:

Jesus, ouvindo isso, partiu dali, de barco, para lugar deserto, afastado. Assim que as
multides o souberam, vieram das cidades, seguindo-o a pé. Assim que
desembarcou, viu uma grande multiddo e, tomado de compaixdo, curou Sseus
doentes. Chegada a tarde, aproximaram-se dele seus discipulos dizendo: 'O lugar é
deserto e a hora ja estava avangada. Despede as multiddes para que vao aos
povoados comprar alimento para si'. Mas Jesus lhes disse: 'Nao é preciso que véo
embora. Dai-lhes vés mesmos de comer'. Ao que os discipulos responderam: 'S6
temos aqui cinco pées e dois peixes'. Disse Jesus: 'Trazei-os aqui'. E, tendo mandado
que as multiddes se acomodassem na grama, tomou 0s cinco paes e os dois peixes,
elevou os olhos ao céu e pronunciou a béngdo. Em seguida, partindo os pées, deu-os
aos discipulos, e os discipulos as multiddes. Todos comeram e ficaram saciados, e
ainda recolheram doze cestos cheios dos pedacos eu sobraram. Ora, 0s que comeram
eram cerca de cinco mil homens, sem contar mulheres e criancas (Mt 14, 13-21).

Os apostolos reuniram-se com Jesus e contaram-lhe tudo o que tinham feito e
ensinado. Ele disse: 'Vinde vés, sozinhos, a um lugar deserto e descansai um pouco'.
Com efeito, os que chegavam e 0s que partiam eram tantos que ndo tinham tempo
nem de comer. E foram de barco a um lugar deserto, afastado. Muitos, porém, os
viram partir e, sabendo disso, de todas as cidades, correram para |4 a pé, e chegaram
antes deles. Assim que ele desembarcou, viu uma grande multiddo e ficou tomado
de compaixdo por eles, pois estavam como ovelhas sem pastor. E comecou a
ensinar-lhes muitas coisas. Sendo a hora jA4 muito avangada, os discipulos
aproximaram-se dele e disseram: 'O lugar é deserto e a hora ja € muito avangada.
Despede-0s para que vao aos campos e povoados vizinhos e comprem para si 0 que
comer'. Jesus lhes respondeu: 'Dai-lhes vds mesmos de comer'. Disseram-lhe a eles:
'Iremos e compraremos duzentos denarios de pdo para dar-lhes de comer?'. Ele
perguntou: 'Quantos pdes tendes? Ide ver'. Tendo-se informado, responderam:
"Cinco, e dois peixes'. Ordenou-lhes entdo que fizessem todos se acomodarem, em
grupos de convivas, sobre a grama verde. E sentaram-se no chdo, repartindo-se em
grupos de cem e de cinquenta. Tomando os cinco pées e deu-o0s aos discipulos para
que lhos distribuissem. E repartiu também os dois peixes entre todos. Todos
comeram e ficaram saciados. E ainda recolheram doze cestos cheios dos pedacos de
pdo e de peixes. E 0s que comeram dos paes eram cinco mil homens (Mc. 6, 30-42).

Ao voltarem, os apostolos narraram-lhe tudo o que haviam feito. Tomou-os entio
consigo e retirou-se a parte, em direcdo a uma cidade chamada Betsaida. As
multiddes, porém, percebendo isso, foram atras dele. E, acolhendo-as, falou-lhes do
Reino de Deus e aos necessitados de cura restituiu a sadde. O dia comegava a
declinar. Aproximaram-se os Doze e disseram-lhe: 'Despede a multiddo, para que
vao aos povoados e campos vizinhos procurar pousada, pois estamos num lugar



176

deserto’. Ele, porém, Ihe disse: 'Dai-lhe vés mesmos de comer'. Replicaram: 'Nao
temos mais que cinco pées e dois peixes: a ndo ser que féssemos comprar alimento
para todo esse povo'. Com efeito, eram quase cinco mil homens. Ele, porém, disse a
seus discipulos: 'Fazei-os acomodar-se por grupos de uns cinquenta’. Assim fizeram,
e todos se acomodaram. E tomando os cinco pdes e os dois peixes, ele elevou 0s
olhos para o céu, os abengoou, partiu-os e deu aos discipulos para que o0s
distribuissem a multiddo. Todos comeram e ficaram saciados, e foi recolhido o que
sobrou dos pedacos: doze cestos! (Lc. 9, 10-17).

O depoimento de Giovanni Ventura dialoga diretamente com essa tradi¢do. A
multiddo de vinte e oito pessoas representa aqui uma pequena comunidade dependente da
providéncia, e a mediacdo de Catarina reflete ndo s6 um gesto caritativo, mas a sua
conformidade com Cristo — tal como ele, ela confia que Deus provera. O fato de o pdo surgir
exatamente quando solicitado lembra a prontiddo divina em responder a fé sincera de sua
servidora Catarina, ndo a desamparando. Inclusive o tema do abandonar-se a Divina
Providéncia € muito desenvolvido em O Dialogo, escrito por ela. Como nos Evangelhos, a
escassez se transforma em fartura, e o gesto de repartir o pdo — ainda que aqui ndo descrito
com 0s mesmos detalhes ritualisticos — adquire 0 mesmo valor sacramental de cuidado e
comunhéo.

O Processo Castellano, assim como a Legenda Maior, reline ainda uma série de
testemunhos que, por sua densidade simbolica e construgdo narrativa, alinham-se
profundamente a linguagem e aos temas biblicos. Os depoimentos trazem ndo apenas relatos
de milagres que reiteram a imagem de Catarina como uma figura semelhante a Cristo, mas
também episddios que a situam no coracgdo da tradigdo profética, apostdlica e evangélica.

No testemunho de Tommaso Caffarini, encontramos uma série de paralelos com a
Paixdo de Cristo e com temas veterotestamentarios. Catarina ¢ descrita como o “servo
sofredor” de Isaias, alguém que carrega no corpo as dores do mundo, ecoando a linguagem do
profeta (Is. 53)%'4. Sua morte é narrada como profundamente analoga a de Jesus: assim como
Cristo, ela ndo perdeu nenhum daqueles que Ihe foram confiados, aconselhou seus discipulos
até o fim, deu ensinamentos mesmo nos Gltimos instantes € morreu na mesma idade que o
Salvador. A associagdo com o Cristo sofredor se intensifica com os relatos de flagelagOes
infernais e da experiéncia das dores da Paixd0 em sua propria carne®'®. A semelhanca de
Jesus, em seus ultimos momentos, ela fala com autoridade espiritual, como uma mestra que

entrega seu testamento espiritual aos filhos, evocando as palavras de Cristo na cruz®1e,

314 CENTI, Tito S.; BELLONI, Angelo. 1l Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 2009. p. 100.
315 |bidem. p. 104.
316 |bidem. p. 133.



177

A imagem de Catarina como uma figura messianica ou apostdlica se desdobra
também em outros testemunhos. Stefano Maconi, por exemplo, rememora o milagre da
multiplicacdo ndo apenas de paes, mas também de vinho — uma clara remissdo ao milagre de
Jesus nas bodas de Cana (Jo. 2)%'.

Bartolomeo Dominici reforca essa associagcdo ao narrar outro episddio em que 0
vinho aparece milagrosamente, e também ao relatar a multiplicacdo de pées a partir de uma
pequena porcdo de farinha, evocando o milagre realizado pelo profeta Elias com a vilva de
Sarepta (1Rs. 17,14-16)%®. Em um momento particularmente expressivo, Catarina é
comparada ao menino Jesus no Templo, sugerindo tanto sua precocidade espiritual quanto sua
autoridade diante dos sabios. E, em um episodio notavel, Dominici fala da “primeira morte”
de Catarina — um desfalecimento radical de corpo e sentidos — seguido de sua
“ressurreicdo”, usando esses mesmos termos para descrever o evento, o que o aproxima de
forma explicita ao nticleo do mistério pascal cristdo3!®.

No depoimento de Francesco Malavolti, o papel de Catarina como missionaria ganha
contornos apostolicos. Suas conversdes sdo comparadas aquelas narradas nos Atos dos
Apdstolos, e seu jejum rigoroso é interpretado como sinal de um estilo de vida semelhante ao
dos primeiros discipulos®?°. Outra semelhanca entre Catarina e os Evangelhos esta na atitude
frente a crescente popularidade pois, como Jesus em certos momentos dos Evangelhos, deseja
manter-se oculta, fugindo da vangldria dos sinais exteriores.

Giovanni Ventura, por sua vez, confirma e amplia o testemunho dos outros. Ele
relata outra versao do milagre do vinho e novamente um episddio de multiplicacdo de pées,
no qual ele prdprio é o receptor do gesto providencial de Catarina. Esses relatos, reiterados
por diversas testemunhas, confirmam que ndo se tratam de eventos isolados ou lendas tardias,
mas de um nucleo de tradicdo que via nestes sinais uma confirmacdo da santidade de Catarina
segundo o modelo dos Evangelhos®?*.

Por fim, o depoimento de Simone Neri da Cortona fornece um dos relatos mais
intimos da presenca milagrosa de Catarina. A santa cura a febre do proprio Simone com um
gesto semelhante ao de Cristo com Pedro: ela o olha com profundidade e partilha de sua
comida, comendo no mesmo prato — um sinal de comunhé&o e cura que remete ao Cristo que

toca, cura e compartilha. O mesmo Simone narra um episodio mistico em que compartilha

317 |bidem. p. 240.
318 |bidem. p. 257.
319 |bidem. p. 271.
320 |bidem. p. 331.
321 |bidem. p. 355-356.



178

pdo com Catarina, Sdo Paulo e S8o0 Toméas de Aquino, em uma cena que mistura a ceia
evangélica e a comunhdo dos santos, reafirmando a santa como figura de mediagdo entre o
céu e a terra®?,

Fica claro que algumas tematicas comparativas sdo frequentes na hagiografia de
Catarina, como é o caso da multiplicacdo miraculosa do pao e do vinho e a referéncia ao
profeta Elias em sua estadia junto a vilva de Sarepta. O pdo é muito recorrente no texto
biblico, pois ocupava lugar de destaque na alimentacdo do povo da antiga Palestina, bem
como de suas praticas ritualisticas. Comumente, era feito apenas por mulheres e escravos, 0
que confere um carater de subalternidade/serviddo aqueles responsaveis por essa tarefa. O pao
poderia ser preparado com ou sem fermento, sendo que o pao sem fermento era aquele mais
adequado para um preparo rapido, a semelhanca do episodio da Pascoa, quando os hebreus
deveriam comer rapido o cordeiro e estarem prontos para partir. Catarina constantemente
prepara 0 pdo, mesmo que ndo haja farinha ou ainda que seja de baixa qualidade, e seu péo
alimenta a muitos e se conserva por muitos anos. Encontra-se ai a dimensdo do servico,
realidade assumida abertamente por Jesus em diversos momentos de sua vida. Em suma, na
Biblia o pdo é alimento fisico ou espiritual, se considerarmos sua relagdo com o Sacramento
da Eucaristia. Catarina por muito tempo viveu sustentada apenas com a Eucaristia, uma vez
que seu corpo ndo suportava outros alimentos, conforme vimos anteriormente. John

Mackenzie afirma que:

Na Biblia, frequentemente ‘pao’ significa alimento em geral, como no pai-nosso. O
pdo da proposicdo era um pdo ofertado no santuario. Um pedaco de pédo era a
recompensa de uma prostituta (Pr 6, 26). Os viajantes levavam o seu pdo em um
saco (Mc 6,8; Lc 9,3). ‘Comer pdo no Reino de Deus’ significa participar do
banquete messianico. Falando da Eucaristia, Jesus chama-se a si mesmo de
verdadeiro pdo, pdo da vida, pdo que desce do céu (Jo 6, 3-2 ss). A participacdo na
Eucaristia simboliza a unidade dos cristdos em um s6 pdo e em um s6 corpo (1 Cor
10, 17)%%,

Sdo diversos e variados 0s simbolismos e passagens biblicas em que o pédo se faz
presente. Porém, o pdo como alimento se confirma no Novo Testamento, especialmente ao
adquirir o sentido eucaristico. A representacdo constante de Catarina manuseando e partindo
pdo pode ter o objetivo de legitimar sua devocgdo eucaristica, que consistia em comunhéo
diaria e intensas experiéncias misticas apos o recebimento da hostia consagrada, as quais

muitas vezes eram um incomodo para os sacerdotes e fiéis presentes na igreja naqueles

322 |bidem. p. 376.
323 MCKENZIE, John L. Dicionario biblico. Sdo Paulo: Paulus, 1983. p. 630.



179

momentos. Jesus se declarou o pdo vivo descido dos céus, e Catarina o multiplica diversas
vezes em sua vida e em sua atuacgdo na sociedade.

O carater profético atribuido a Catarina se confirma com gestos que repetem aqueles
realizados por Elias, seja na Legenda Maior ou em depoimentos do Processo Castellano. Elias
é um dos grandes profetas que constam na Biblia, e sua figura é ainda mais eternizada porque
o profeta ndo conheceu a morte, mas, ao fim de sua misséo, teria sido levado ao céu em um
carro de fogo. A atuacdo de Elias € marcada pelo envolvimento com a politica: inicialmente
ele prediz ao rei Acab trés anos de seca, depois se ausenta em regides distantes. E nesse
periodo da seca que realiza os dois milagres junto a vilva de Sarepta, quais sejam, a
multiplicacdo dos pées e a ressurreicdo de seu filho. Apos esse tempo de exilio, Elias retorna
ao palacio e confronta a realeza sobre o culto ao deus pagao Baal, que estava substituindo o
culto a Deus, Javé. Segue-se a isso uma prova de fé, em que Elias e os sacerdotes de Baal
oferecem sacrificios a suas respectivas divindades, mas apenas o Deus de Elias consome 0s
sacrificios oferecidos a partir de uma coluna de fogo que desce dos céus. O rei Acab e a
rainha Jezabel se enfurecem com o episodio, juram matar Elias, e este foge. Ap6s o encontro
com Deus no monte Horeb, que se da por meio de uma brisa suave, a historia de Elias segue
sendo narrada no Segundo Livro dos Reis, e ali tem sua conclusdo com a escolha de Eliseu
COMO Seu sucessor e sua ascensao aos céus. O profeta Elias, portanto, conciliou a dimensao
mistica com a atuacdo politica para servir aos propdésitos de Deus em seu tempo. Catarina
imita a multiplicacdo da farinha e do péo feita por Elias na casa da vilva, e, assim como na
histéria do profeta, também a de Catarina estava situada no momento de preparacdo para a
vida publica, que seria marcada pela interlocu¢cdo com nobres, reis e até mesmo o papa.
Assim, podemos dizer que a narrativa hagiografica, sobretudo na Legenda Maior, ao se valer
dos sinais de Elias, confere a Catarina o seu profetismo e confirma a sua mistica. Catarina,
portanto, teria se deixado guiar diretamente por Deus, e por isso seus passos teriam sido
acertados. De maneira semelhante, Elias viu Deus na brisa suave e mais tarde reconheceu que
a violéncia, que permeia sua historia em diversos momentos, ndo fazia parte dos planos
divinos. O fim do culto a Baal ndo se deu por nenhuma forma de violéncia promovida
diretamente por Elias, mas sim pela realizacdo dos designios de Deus, mais tarde, a partir da

ascensdo dos reis Hazael e Jed, que, em suas dinastias, aboliram o culto a Baal®*,

324 Sobre esta interpretacdo acerca da histéria de Elias: “Em geral, os criticos concordam em afirmar que esse
ciclo [narrativa do Livro dos Reis 1 e 2] retne lendas sobre Elias que circulavam entre grupos proféticos, os
“filhos dos profetas’. A énfase ¢ dada decididamente ao aspecto miraculoso: nesse aspecto, o ciclo de Elias so é
superado pelo de Eliseu. No fundo, trata-se de destacar a resisténciad e Elias, quase sozinho (cf. 1Rs 19, 18),
contra o culto de Melcart, o Baal de Tiro, introduzido no reino de Israel por Jezabel, uma princesa de Tiro que se



180

Esses relatos, dispersos em diferentes vozes no Processo Castellano, constroem
juntos uma imagem de Catarina que ultrapassa o0 modelo de santidade individual. Ela aparece
como uma mulher profundamente enraizada na tradi¢do biblica, reencenando em sua carne,
em seus gestos e palavras, 0s sinais e os caminhos de Cristo e de seus apostolos. Sua vida se
torna, assim, uma releitura viva da Escritura, na qual o Evangelho ndo ¢é apenas citado, mas
corporificado — uma nova encarnagédo da Palavra entre os homens.

A leitura paralela entre a Legenda Maior e o Processo Castellano revela com clareza
a intensidade com que os hagidgrafos buscaram configurar Catarina de Siena ndo apenas
como uma santa exemplar, mas como alguém cuja vida foi inteiramente moldada a imagem de
Cristo. Essa identificagdo com Cristo se desdobra de maneira multifacetada: ora pela
reproducdo simbolica e concreta de seus gestos — como a multiplicacdo dos pées, os olhares
que curam, a partilha do alimento e o sofrimento redentor —, ora por meio de paralelismos
estruturais, como a idade da morte, os ensinamentos finais aos discipulos, a presenca de
multiddes e os momentos de ocultacdo e revelacdo. Em todas essas dimensdes, delineia-se
uma figura de santidade que ultrapassa os modelos ascéticos e devocionais comuns para se
aproximar de uma santidade mais elevada.

Por fim, essa constru¢cdo meticulosa de uma Catarina em tudo tdo semelhante a
Cristo cumpre, contudo, uma funcgdo ainda mais estratégica quando inserida no contexto da
promocao de sua canonizacao pela Ordem Dominicana. Ao assumirem a causa de Catarina, 0s
dominicanos ndo apenas celebravam uma de suas figuras mais notdrias, mas se engajavam em
uma operacao politico-espiritual de grande alcance. A canonizagdo de Catarina era, a0 mesmo
tempo, um gesto de devogcdo e uma acdo institucional voltada para fins concretos: a
legitimagdo da Regra da Ordem Terceira e o fortalecimento do movimento da Osservanza,
cuja proposta reformadora pretendia revitalizar a observancia da vida dominicana a partir de
modelos de santidade radical.

Nesse sentido, a imagem de Catarina conforme foi consolidada na hagiografia
oficial, ndo so reforcava sua santidade pessoal, mas servia também como emblema da vocacao

reformadora e evangélica que os dominicanos buscavam imprimir a Ordem. Sua vida, lida

casou com o tolerante Acab. O culto a Baal ndo foi extirpado através dos prodigios de Elias e Eliseu, mas sim
através do exterminio da dinastia, devido a conspira¢fes e homicios. A tradicdo profética justifica o uso dessas
taticas delituosas atribuindo-as a teofania do Horeb, onde Elais teria tomado conhecimento de que lahweh néo se
encontra no terremoto, no furacdo ou no fogo — ou seja, na violéncia -, mas sim na brisa suave, ou seja, naqueles
meios secretos com o0s quais Hazael e Jel se apossaram os respectivos reinos, destruindo suas dinastias, que
patrocinavam os cultos estrangeiros. Talvez a tradi¢do profética tenha atribuido a Elias uma politica que nado era
sua, mas que talvez tenha sido a politica de Eliseu”.

MCKENZIE, John L. Dicionario biblico. Sdo Paulo: Paulus, 1983. p. 250.



181

como espelho do Evangelho, tornava-se uma justificagéo viva para a aprovagdo de uma forma
de vida que unia leigos e religiosos em torno de ideais de pobreza, peniténcia e engajamento
apostolico que tinham justamente Catarina como modelo. Assim, sua canonizacao foi mais do
gue uma consagracdo individual: tornou-se uma peca-chave no projeto de reforma

institucional dominicana.



182

CONCLUSAO:

A presente tese teve como objetivo central investigar o processo de construgdo da
santidade de Catarina Benincasa, com foco na analise dos arquétipos utilizados nos relatos
hagiograficos e no papel desempenhado pela Ordem Dominicana na orientagcdo, promocao e
consolidacdo de sua imagem enquanto santa. Partindo de um conjunto articulado de fontes,
com destaque para a Legenda Maior, a Legenda Menor, o Suplemento & Legenda, o Processo
Castellano e o Miracoli, procuramos demonstrar que a conformacao da figura de Catarina foi
sendo progressivamente elaborada ndo apenas a partir de sua experiéncia espiritual individual,
mas também a partir de dindmicas institucionais, interesses teoldgicos e estratégias
discursivas que a converteram em um modelo funcional de santidade leiga e compativel com
os ideais reformistas da Ordem Dominicana no final da Idade Média.

Durante a realizacdo desta pesquisa, enfrentamos algumas dificuldades significativas,
tanto de ordem pessoal quanto pratica. Entre os maiores desafios esteve 0 acesso a
determinadas fontes primarias, muitas vezes raras e de custo elevado, o que limitou
inicialmente o trabalho direto com os documentos. Felizmente, essa limitacdo foi em grande
parte superada gracas ao acesso aos arquivos digitais oferecidos pelo Centro di Studi
Cateriniani, cuja atuagdo e apoio foram fundamentais para o desenvolvimento da analise aqui
proposta. A disponibilizacdo digital de manuscritos, transcricbes e materiais complementares
permitiu um exame aprofundado das fontes hagiogréaficas, viabilizando a consolidacdo dos
argumentos da tese com base em documentacao de dificil acesso.

Distribuido em quatro capitulos, o percurso desta tese permitiu examinar, sob
diferentes angulos, como os relatos sobre Catarina Benincasa vdo muito além da simples
transmissdo de uma biografia edificante. Inicialmente, foi possivel perceber a constituicdo
histérica dos modelos de santidade na Idade Média, com énfase nos dispositivos narrativos e
normativos que estruturavam os processos de canonizagao. Procuramos evidenciar como esses
textos funcionavam como mecanismos de consagracdo simbdlica, e como a trajetéria de
Catarina se inscreveu nesse processo por meio do reconhecimento popular e da mediagédo
institucional que culminaram na sua canonizagéo oficial em 1461.

Por meio da analise das fontes hagiograficas relativas a vida de Catarina,
considerando os contextos de producédo, os autores envolvidos e os objetivos das obras, foi
possivel identificar multiplas camadas de construcdo textual. A imagem da santa é moldada
conforme diferentes perspectivas: por vezes apresentada como uma mistica passiva,

instrumento docil da agéo divina; em outros momentos, como profetisa ativa, interlocutora de



183

papas e conselheira de clérigos. Tais representac@es, no entanto, ndo se constituem de forma
esponténea, pois resultam de escolhas autorais especificas que articulam, selecionam e
organizam elementos de sua vida de modo a integra-los a um modelo de santidade
previamente estabelecido. A pluralidade dessas versdes reforca a hipotese de que nédo existe
uma “verdadeira” Catarina a ser resgatada, mas sim uma diversidade de imagens construidas
de acordo com os interesses teoldgicos, institucionais e literarios dos hagiografos.

A vida de Catarina e a causa de promocdo de sua santidade oficial ndo podem ser
retiradas do contexto do Grande Cisma do Ocidente e da reforma da Ordem Dominicana, (o
tdo citado movimento da Osservanza). Demonstrou-se como sua imagem foi mobilizada de
forma estratégica por figuras influentes como Raimundo delle Vigne, Giovanni Dominici e,
especialmente, Tommaso Caffarini. Ao enfatizar sua fidelidade ao papado e sua vida de
peniténcia, os autores ndo apenas defendiam sua santidade, mas também promoviam, por
meio dela, um modelo de vida religiosa austera, regular e engajada. A incorporagdo de
Catarina ao projeto da Ordem Terceira e sua ado¢do como modelo para 0s conventos
femininos reformados sdo indicativos claros de sua centralidade nesse esforco reformista. Sua
trajetdria foi integrada a uma visdo institucional que buscava renovar a vida religiosa sem
romper com as estruturas existentes, e sua santidade foi moldada para servir a esse objetivo.

Por fim, entendemos que todos os elementos abordados convergem para a categoria
da Imitacdo de Cristo — termo que significa uma pratica e escolha de vida, bem como uma
obra especifica da literatura da Devotio Moderna. A Imitacdo de Cristo foi utilizada como
chave interpretativa para compreender a espiritualidade que se construiu em torno de
Catarina. Sua vida e os milagres que Ihe sdo atribuidos foram apresentados nos textos como
reflexos diretos da vida publica e em alguns momentos da paixao de Cristo. Elementos como
estigmas, visdes, curas, exorcismos, milagres eucaristicos e multiplicacdes de pées sao
mobilizados para produzir uma imagem mistica e redentora da santa, cuja corporeidade passa
a encenar a continuidade da acdo salvifica de Cristo na historia. Tal representacdo, como
tivemos a oportunidade de destacar em diversos momentos, para além de teoldgica, € também
institucionalmente eficaz, pois oferece um modelo feminino e leigo que legitima a expansao
da espiritualidade dominicana fora dos claustros e consolida a autoridade da Ordem em
tempos de transformacéo e crise.

A analise desenvolvida ao longo desta tese permite concluir que a santidade de
Catarina Benincasa ndo so foi cuidadosamente construida e elaborada, como qualquer outra,

mas foi instrumentalizada pelos hagiografos representantes de Ordem Dominicana. Sua



184

canonizacao ndo se deu apenas em funcao de suas virtudes pessoais ou de seus dons misticos,
mas porque sua figura atendeu as expectativas institucionais e espirituais inicialmente de uma
ordem religiosa preocupada em consolidar internamente uma reforma e, posteriormente, de
uma lIgreja dirigida por um pontifice de Siena, preocupado, dentre outras coisas, com 0
avanco turco iminente. Catarina foi, a0 mesmo tempo, sujeito de uma experiéncia espiritual
intensa e objeto de uma elaboragdo discursiva ampla, que a transformou em modelo de
santidade leiga, fiel e a0 mesmo tempo funcional.

Essa constatacdo convida a reflexdo sobre os processos mais amplos de construcéo
da autoridade espiritual na ldade Média. A santidade, longe de se restringir ao dominio da
interioridade e da vivéncia pessoal com o divino, emerge como fendmeno publico, discursivo
e institucionalizado. A voz da santa — como evidenciado nos testemunhos e nos escritos que
a cercam — é frequentemente mediada, recortada e reinterpretada por agentes eclesiasticos,
confessores, bidgrafos e promotores de sua causa. No caso de Catarina, essa mediagdo é
particularmente visivel, dada a presenca constante da Ordem Dominicana em todas as fases de
sua consagracdo: desde o acompanhamento espiritual até a organizacdo de suas hagiografias e
a articulacdo de sua canonizacdo.

Acreditamos que a investigacdo confirma que os objetivos inicialmente propostos
foram atingidos: foi possivel demonstrar como os dominicanos mobilizaram a imagem de
Catarina para sustentar, por meio de sua canonizagéo, tanto a aprovacao da Regra da Ordem
Terceira quanto a consolidacdo do movimento da Osservanza, revelando um projeto de
reforma institucional em curso. Paralelamente, emergiram novos caminhos de pesquisa, como
a necessidade de um estudo mais aprofundado sobre o modelo de santidade configurado em
torno de Catarina e sua intensa identificacdo com a figura de Cristo — aspecto que se mostrou
particularmente recorrente e relevante nos textos hagiograficos. Nesse sentido, destacamos
que o uso de ferramentas analiticas e bibliograficas provenientes do campo da Teologia
demonstrou-se altamente frutifero para a compreensdo da tematica abordada.

Por fim, entre as possibilidades de investigacdo que se desdobram desta tese,
ressaltamos a viabilidade de realizar uma analise comparativa mais sistematica entre os textos
biblicos e os relatos hagiogréaficos, especialmente, no que tange aos chamados “milagres
biblicos”. Essa dimensdo foi explorada no ultimo capitulo, mas ainda ha amplo espaco para
estudos mais detalhados sobre como textos biblicos séo utilizados como matrizes discursivas
para a constru¢cdo da santidade em Catarina e em outras figuras canonizadas. O longo

depoimento de Tommaso Caffarini, no Processo Castellano, traz anexo um serméo



185

proclamado pelo frade, no qual ele aborda sistematicamente os elementos da vida de Catarina
que a aproximaram da experiéncia da Cruz. Considerar com mais detalhes este sermdo
permitiria abordar outro viés do tema: as diferentes formas como a memoria de Catarina foi
propagada e divulgada na devocdo popular do seculo XV. Esta possibilidade seria ainda mais
rica se, paralelamente, fossem levados em conta toda iconografia de em torno de Catarina.

Outra via possivel e igualmente fecunda de aprofundamento é a analise do processo
de construgdo da santidade de Catarina a luz das discussdes contemporaneas sobre género nas
Ciéncias Humanas e Sociais. Faz-se necessaria uma investigacdo mais sistematica e
fundamentada em teorias feministas e estudos de género pode revelar vieses, silenciamentos e
estratégias discursivas, ainda ndo plenamente explorados. A santidade de Catarina foi
construida em um campo marcado pela interseccdo entre o masculino e o feminino — desde
seus hagiografos, confessores e diretores espirituais, até suas secretarias, discipulas e a prépria
figura da santa. A constante identificacdo de Catarina com o Cristo (figura masculina por
exceléncia), mediada por autores homens, contrapde-se a sua corporalidade feminina, a sua
experiéncia mistica situada e a rede de mulheres que a cercava. Investigar essas tensdes a
partir de categorias de andlise de género podera lancar nova luz sobre os processos de
legitimagéo, autoridade e agéncia feminina na espiritualidade medieval, oferecendo novas
chaves interpretativas para compreender a dindmica entre experiéncia religiosa, discurso e
poder.

Por fim, sdo diversas as biografias escritas sobre Catarina de Siena (ja identificada
assim por se tratarem de obras bem posteriores a sua canonizacao). Tais livros biograficos tém
como autores o fr. Jodo Alves Basilio, Sigrid Undset, Johannes Joergensen (também autor de
uma obra sobre S&o Francisco de Assis), Bernard Sesé, entre outros. Por se tratarem de livros
que apenas tém como base os textos hagiograficos, mas fogem do seu campo, e que tem por
objetivo fornecer uma leitura espiritual e informativa aqueles que se interessarem. Tais obras
poderiam ser analisadas levando em conta os aspectos tedricos sobre a producédo biogréfica e
como a figura de Catarina de Siena foi ganhando diferentes representactes, em diferentes
culturas, ao longo do tempo.

E possivel constatar que sdo diversas as possibilidades de pesquisa em torno da
figura de Catarina e que esta tese estd bem longe de esgotar o tema. Acreditamos
verdadeiramente que a colaboragcdo no mundo académico, embora ainda muito rara, seja um
importante meio para impulsionar futuros trabalhos e democratizar a acesso a recursos de

pesquisa. E neste sentido a tese conta com anexo que contém todo o levantamento feitos pelos



186

pesquisadores nas fontes hagiograficas ligadas a santa. Ao disponibilizar este material,
pretendemos oferecer uma ferramenta de apoio a estudiosos da hagiografia, da espiritualidade
medieval, da historia da santidade e da cultura religiosa nos séculos finais da Idade Média. As
informacdes estdo organizadas e agrupadas em categorias como milagres, visOes, éxtases e
comparacdes hagiogréficas. Os registros foram extraidos de diferentes obras e acompanhados
de suas respectivas referéncias textuais, de forma a facilitar tanto a localizagdo dos trechos

quanto a analise comparada entre eles.



187

REFERENCIAS
Fontes:

ACTA SANCTORUM. Aprilis Tomus 11. Paris: Palmé, 1866. p. 189-815.

BENINCASA, Catarina. Cartas completas. Trad. Jodo Alves Basilio. Sdo Paulo: Paulus,
2005.

BENINCASA, Catarina. O Dialogo. Sdo Paulo: Paulus, 1985.
BIBLIA. Biblia de Jerusalém. 102 reimp. Sdo Paulo: Paulus, 2015.

CAFFARINI, Tommaso Naci. Le lettere a cura di A. Volpato. IN: BENINCASA, Caterina.
Opera Omnia: Testi e Concordanze. Pistoia: Centro Riviste, 2002.

CAFFARINI, Antonio. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi
discepoli a cura di fr. Grotanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli, 1868.

CAFFARINI, Antonio. Vita di S. Caterina da Siena scritta da un divoto della medesima
con il Supplemento alla vulgata Leggenda di detta Santa. Siena: Luigi e Benedetto Bindi,
1765.

CENTI, Tito S.; BELLONI, Angelo. Il Processo Castellano. Firenze: Nerbini, 2009.

DELLE VIGNE, Raimundo. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires: Espasa Calpe,
1947.

HEINRICH, Denzinger. Compéndio dos simbolos, defini¢bes e declaracbes de fé e moral.
(3. ed.). Sdo Paulo: Paulinas/Edic¢des Loyola, 2015.

LEHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Domincan Penitent Women. The Classics of Western
Spirituality. Mahway: Paulist Press, 2005.

REICHERT, Benedictus Maria. Acta Capitulorum Generalium vol. Il. Roma: Propaganda
Fide, 1899. p

Bibliografia:

BARONE, Giulia. L'eta medievale (XI11-XIV secolo) IN: FESTA, Gianni; RAININI, Marco.
L'Ordine dei Predicatori 1 Domenicani: storia, figure e instituzioni (1216-2016). Bari:
Edizione Laterza, 2016.p. 19.

BELL, Rudolph. Holy anorexia. Chicago: University of Chicago Press, 1987.

Bibliografia analitica di S. Caterina da Siena (2001-2010). Roma: Centro Internazionale di
Studi Cateriniani, 2013.



188

BLUMENFELD-KOSINSK, Renate. Poets, saints, and visionaries of the great schism,
1378-1417. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2006.

BROWN, P. The cult of the saints: Its Rise and Function in Latin Crhistianity. Chicago:
UCP, 1982.

BYNUM, Caroline Walker. Fast, Feast, Flesh: The Religious Significance of Food to
Medieval Women. IN: COUNIHAN, Carole; ESTERIK, Penny Van. Food and culture. New
York: Routledge, 2008.

CALLEGARI, Danielle. Fast, Feast and Feminism: Teaching Food and Gender in Italian
ReligiousWomen’sWritings. Religions, 2018, 9, 56: 1-9.

CAPECELATRO, Alfonso. Storia di S. Caterina da Siena e del papato del suo tempo.
Firenze: Barbera, 1856.

CARR, Edward Hallet. Que é Histéria? Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1982.

CERTEAU, Michel de. A escrita da historia. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1982.
DELEHAYE, H. Les Légendes Hagiographiques. Bruxelles: Société des Bollandistes, 1906.
DOSSE, Francgois. O Desafio Biografico: Escrever uma Vida. Sdo Paulo: USP, 2009.

FAZIO, Jacopo de. Legenda aurea: vida de santos. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2003.
FERZOCO, George. The Processo Castellano and the Canonization of Catherine. IN:
MUESSIG, Carolyn; FERZOCO, George; KIENZLE, Beverly Mayne (org). A companion to
Catherine of Siena. Boston: Brill, 2012. p. 186. Ibid. pp. 198-199.

FORTES, C. C. Género e Identidade: Madalena e a Institucionalizacdo da Ordem
Dominicana. In: ZIERER, Adriana; VIERA, Ana Livia. (Org.). Historia Antiga e Medieval:
rupturas, transformacdes e permanéncias. Sdo Luis: Editora UEMA, 2009, v. 2, p. 113-127.

GAIFFIER, B. de. Miracles bibliques et Vies de Saints. Nouvelle Revue Théologique, 88-4
(1966).

GAJANO, Sofia Boesch. Caterina nella sotoriografia. In: ROMAGNOLI, Alessandra
Bartolomei; CINELLI, Luciano; PIATTI, Pierantonio. Virgo digna coelo: Caterina e la sua
eredita. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2011.

GAJANO, Sofia Boesch. Giuliana Cavallini e gli studi cateriniani: il senso di una svolta.
Quaderni del Centro Internazionale di Studi Cateriniani, vol. 3, Firenze, 2011, pp. 79-91.

GAJANO, Sofia Boesch. Santidade IN: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean Claude (orgs.).
Dicionéario Tematico do Ocidente Medieval. S&o Paulo: UNESP, 2017. 2v. p. 504.

GATTO, Ludovico. Storia di Roma nel Medioevo. Roma: New Compton Editori, 2017.



189

GINZBURG, Carlo; CASTENUOVO, Enrico; PONI, Carlo. A micro-historia e outros
ensaios. Rio de Janeiro: DIFEL, 1991

GUENEE, Bernard. Histoire et culture historique dans I'Occident Médiéval. Paris: Aubier
Montaigne, 1980.

GUIDI, Michela. Auctor autem Christus erit et Spiritus Sanctus: La legittimazione del
Concilio de Pisa (1409): uma nuova prospettiva. 2023. Tese (Doutorado em Historia) -
Dipartimento i Civilta e Forme del Sapere, Universita di Pisa, Pisa. p. 10. Ibidem.

HOHLSTEIN, Michael. 'Sacra lipsana: The Relics of Catherine of Siena in the Context of
Propagation, Piety, and Community. IN: HAMBURGER, Jeffrey F.; SIGNORI, Gabriela
(orgs). Catherine of Siena - The Creation of a Cult. Turnhout: Brepols, 2013.

JOHNSON, Paul. Livro de ouro dos Papas. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003. p. 149.
VAUCHEZ, André. Caterina da Siena. Roma: Economica Laterza, 2015.

KOSTER, Joelle Rollo; 1ZBICKI, Thomas M (Orgs.) A Companion to the Great Western
Schism (1378-1417). Leiden/Boston: Brill, 2009; TREXLER, R.C. Rome on the Eve of the
Great Schism.

KRAFFT, Otfried. Many Strategies and One Goal: The Difficult Road to the Canonization of
Catherine of Siena. IN: HAMBURGER, Jeffrey F.; SIGNORI, Gabriela (orgs). Catherine of
Siena - The Creation of a Cult. Turnhout: Brepols, 2013.

LAUREANO, Gabriel Moreira Medeiros. Santidade em pedacos: as reliquias na causa de
canonizacdo de Catarina de Siena. Roda da Fortuna — Revista Eletrénica sobre
Antiguidade e Medievo, v. 10, n. 1,2021. p. 268. Ibid.

LAUREANO, Gabriel Moreira Medeiros. Poder papal e redes de sociabilidade nas cartas
de Santa Catarina de Siena na segunda metade do século XIV. 2019. Dissertacdo
(Mestrado em Historia) - Instituto de Ciéncias Humanas e Sociais, Universidade Federal
Rural do Rio de Janeiro, Seropédica.

LAUWERS, Michel. "Noli me tangere”. Marie Madeleine, Marie d'Oignies et les pénitentes
du Xllle siécle. In: Mélanges de I'Ecole francgaise de Rome. Moyen-Age, tome 104, n°l.
1992. pp. 209-268.

LE GOFF, Jacques. Sdo Francisco de Assis. Rio de Janeiro: Editora Record, 2013.

LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean Claude (orgs.). Dicionario Tematico do Ocidente
Medieval. Sdo Paulo: UNESP, 2017. 2v.

LEHMIJOKI-GARDNER, Maiju. Writing Religious Rules: as an Interactive Process:
Dominican Penitent Women and the Making of Their Regula. Speculum Vol. 79, No. 3 (Jul.,
2004), pp. 660-687.

LONGO, Umberto. La santita medievale. Jouvence: Roma, 2006.



190

LUONGO, F. Thomas. The Saintly Politics of Catherine of Siena. London/Ithaca: Cornell
University Press, 2006.

MACKENZIE, John L. Dicionério Biblico. Sdo Paulo: Paulus, 1983.

MATTER, E. Ann. The Undebated Debate: Gender and the Image of God in Medieval
Theology. IN: FENSTER, Thelma S.; LEES, Clare A. Gender in debate from the early
middle ages to the renaissance. New York: Palgrave, 2002.

MCGINN, Bernard. O florescimento da mistica: homens e mulheres da nova mistica: 1200-
1350. Séo Paulo: Paulus, 2017.

MCGINN, Bernard. The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism. New
York: Herder & Herder, 2012.

MONGINI, Maria Adelaide. Il ruolo della'immagine nei due codici del Libellus de
Supplemento Legende prolixe virginis beate Catherine de Senis. ROCZNIKI
HUMANISTYCZNE, Tom XLV, zeszyt 4, 1997.

MORTIER, Daniel Antonin. Histoire des maitres généraux de I'Ordre des Freres
Précheurs, vol. 111 —. 1903.

NASCIMENTO, José do. Catarina Benincasa de Siena: a escrita de si. 2011. Tese de
Doutorado — UFSC. Florianopolis, 2011.

OAKLEY, Francis. The Western Church in the Later Middle Ages. Londres/itaca: Cornell
University Press, 1979.

PHILLIPART, Guy. L'hagiographie comme littérature: concept recent e noveaux
progammes?. Revue de Sciences Humaines: L'hagiographie, n. 251, jui-sept/1998, pp. 11-
39. Textes réunis par Elisabeth Gaucher e Jean Dufournet.

PHILLIPPART, Guy. Le riche et encombrant héritage de Jean BOLLAND (1643) et le
fantdme hagiologique. Hagiographie, idéologie et politique au Moyen Age en Occident,
Turnhout, 2012, Hagiologia, v. 8, p. 9-34

PIERINI, Franco. A Idade Média: curso de historia da Igreja. Sdo Paulo: Paulus, 1998. p.
166. Ibidem.

ROCHA, Evandro; RODRIGUES, José Carlos. Corpo e consumo: roteiro de estudos e
pesquisas. Rio de Janeiro: Editora PUC RIO, s/d.

RODRIGUES, Caio César. A experiéncia mistica da “conoscenza di s¢” no ideario politico
de bom governo de Catarina de Siena (1347-1380). 2019. Dissertagdo (Mestrado em
Histdria) - Instituto de Ciéncias Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de
Janeiro, Seropédica.

RODRIGUES, Caio César. Virile cuore e piacere feminile: feminilidade e masculinidade
nos escritos de Catarina de Siena (1347-1380). 2024. 379 f. Tese (Doutorado em Historia)
— Universidade Federal Fluminense, Niterdi, 2024.



191

RODRIGUES, Jose Carlos. O corpo na historia [online]. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ,
1999.

RODRIGUES, José Carlos. O Tabu do Corpo. Rio de Janeiro: Edi¢cbes Achiamé, 1975.

SCHEVILL, Ferdinand. Siena the history of a medieval comune. Siena: Betti, 2016. p. 105-
106) THURBER, Allison Clark. Female Urban Reclusion in Siena at the Time of Catherine of
Siena. IN: MUESSIG, Carolyn; FERZOCO, George; KIENZLE, Beverly Mayne (orgs). A
companion to Catherine of Siena. Boston: Brill, 2012.

SCOTT, Karen. Mystical Death, Bodily Death. Gendered Voices, 2016.

SWAMSON, Robert. Monarquia Pontificia (1085-1431). IN: JOHNSON, Paul. O livro de
ouro dos Papas. Rio de Janeiro: Eidouro, 2003.

TEIXEIRA, Igor Saloméo. Hagiografia e processo de canonizacéo: a construgdo do tempo
da santidade de Tomas de Aquino (1274-1323). 2011. Tese (Doutorado em Historia) —
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2011.

THURBER, Allison Clark. Female Urban Reclusion in Siena at the Time of Catherine of
Siena. IN: MUESSIG, Carolyn; FERZOCO, George; KIENZLE, Beverly Mayne (orgs). A
companion to Catherine of Siena. Boston: Brill, 2012.

TUCHMAN, Barbara Wertheim. Um espelho distante: o terrivel século XIV. Rio de Janeiro:
José Olympio, 1999.

VAUCHEZ, André. Caterina da Siena. Roma: Economica Laterza, 2015. p. 105.

VAUCHEZ, André. La Sainteté en Occident aux derniers siécles du Moyean Age: d'apres
les procés de canonisation et les documents hagiographiques. 2eme éd. Roma: Ecole
frangaise de Roma, 1988.

VERONICA, Ortenberg; DOMINIQUE, logna-Prat. Genese du culte de la Madeleine (Vllle-
Xle siécle). In: Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Moyen-Age, tome 104, n°1. 1992.
pp. 9-11. p. 9.

WEBB, Heather. Lacrime Cordiali: Catherine of Siena on the Value of Tears IN: MUESSIG,
Carolyn et. al. A Companion to Catherine of Siena. Leiden/Boston: Brill, 2012.

WEHRLI-JOHNS, Martina.L'osservanza dei Domenicani e il movimento penitenziale laico:
Studi sulla 'regola di Munio' e sul terz'ordine domenicano in Italia e Germania. IN: Ordini
religiosi e societa politico in Italia e Germania neisecoli XIV e XV, Annali dell'lstituto
Storico Italo-germanico inTrento, 56, (Bologna, 2001).

WILSON, S. Saints and their cults. London: Cambridge University Press, 1985.
WODAK, Ruth. Andlise critica do discurso: uma proposta para a andlise critica da

linguagem. In: IX Congresso Nacional de Linguistica e Filologia, Rio de Janeiro, 2003.
Disponivel em: https://www.filologia.org.br/ixcnlf/3/04.htm. Acesso em: 22 abr. 2025.



192

ZARRI, Gabriela. Dallo scisma all'apogeo della Chiesa: i Domenicani tra i secoli XV e XVII.
IN: FESTA, Gianni; RAININI, Marco. L'Ordine dei Predicatori | Domenicani: storia,
figure e instituzioni (1216-2016). Bari: Edizione Laterza, 2016.



193

ANEXO:

1. DELLE VIGNE, Raimundo de. Vida de Santa Catalina de Siena. Buenos Aires:
Espasa Calpe, 1947.

a) Ressurreicdo: PIl, CVII3%® p. 122 (Deus mudou de ideia quanto a salvar a mae de
Catarina, mas esta a ressuscitou para que ndo morresse inconfessa — outubro de 1370).

b) Doencas diversas: Pll, CIllI, p. 64 (cura da leprosa Teca. A partir deste contato,
Catarina também pegou lepra e depois milagrosamente ficou curada); PII, CIII, a partir da p.
70 (cura do cancer no seio de Andrea); PIl, CV, p. 109 (no leito de morte Catarina cura o
irmao leigo Jodo de uma dor no peito); PIl, CVII p. 122 (Catarina salvou sua mae da morte,
mas em troca a mae recebeu uma vida prolongada e cheia de sofrimentos); PII, CVII, pp. 131-
132 (curou Gemmina do mal da garganta); PII, CVII, p. 133 (curou Neri Pagliaresi de dores
muito fortes); PIl, CVII p. 134 (curou Estefano Maconi da febre: “te ordeno, em nome da
santa obediéncia, que ndo tenha mais essa febre”); PII, CVII p. 134 (cura de Juana de Capo
que tinha um inchaco em seu pé); PII, CVII, p. 135 (Catarina curou o sobrinho do vigario da
diocese que sofria de um inchacgo no corpo inteiro em Toulon na Franga quando retornava de
Avignon); PIlI, CV, p. 196 (crianca curada apds contato com a mao de Catarina); PIlI, CV, p.
197 (Ratozzola teve sua lepra em estagio avancado curada ao toque da mao de Catarina); PIlI
CV p. 197 (Antonio Sello apenas ao fazer um voto a Catarina ficou livre de suas
enfermidades); PIII CV p. 197 (Paula, amiga de Catarina, foi curada de sua doenca ao ter
contato com objeto que tocou o cadaver da santa); PIlI, CV, p. 197 (Neri ou Veri teve a cura
de seu filho ao colocé-lo sobre o timulo de Catarina); Pl1I, CV p. 198 (Jodo de Tozo teve seus
olhos curados ao fazer um voto a Catarina); PIll, CV p. 198 (Maria tinha fortes dores de
cabeca e havia perdido um olho, mas ao recomendar-se a Catarina teve sua cura alcangada
desde que parasse com 0s remedios e fosse a missa -> a propria Catarina lhe apareceu em
sonho e recomendou isso); PIII, CV p. 198 (curou Jacobo, filho de Pedro de Niccolo, de uma
doencga grave onde a medicina havia falhado); PIlI, CV p. 199 (o genro de Cintio Yacancini
estava com enfermidade na garganta e foi curado quando Alessia lhe impds um dente de
Catarina).

325 |_eia-se Parte Il, Capitulo VII.



194

C) Curas de infectados pela Peste Negra: PII, CVII p. 126 (cura de pe. Mateo diretor do
Hospital de Santa Maria della Scala); P1l, CVII p. 128 (Catarina curou um ermitdo moribundo
de peste, provavelmente o inglés William Fleet); PIl CVII p. 130 (curou Raimundo Delle
Vigne ou de Cépua); PIl CVII p. 130 (curou fr. Bartolomeu de S. Domingos da peste); PII,
CVII p. 131 (curou um jovem pisano da peste).

d) Curas de problemas motores: PIII, CV p. 196 (Dominica curou seu braco doente
apos envolvé-lo em um véu que havia tocado o corpo da santa); PIIl CV p. 196 (romano

Lucio foi curado de seus problemas na bacia e na perna ap6s contato com a mao de Catarina).

e) Salvamente em acidentes: PIl, CVII pp. 127-128 (Catarina curou os ferimentos de
uma mantellata que estava soterrada por escombros); PII, CV p. 198 (a nobre Juana llperni,
amiga de Catarina, ao ver seu filho cair do terraco de casa gritou pedindo a ajuda da santa, e 0
filho ficou incolume); Pl CV p. 198 (Buona Giovanni, mulher caridosa, foi salva de um

afogamento pela intercessdo de Catarina).

f) Exorcismos: PII CVIII pp. 136-139 (liberacdo da pequena Lorenza e aqui também é
citado um caso de devocdo popular em torno de um bem aventurado beato Ambrésio dos
Frades Pregadores, que preferiu deixar o milagre para que Catarina o realizasse pois ela ainda
“peregrinava pela Terra”); PII CVIII pp. 139-141 (liberacdo de uma possessa nos arredores do

Castelo dos Salimbeni).

s)) Milagres Eucaristicos: PIl, CXI p. 163 (hostia flutua diante de Catarina em missa na
capela de sua casa em Siena); PII, CXI p. 166 (Jesus Cristo em pessoa deu a comunhdo a
Catarina).

h) Extases: P Il C Il p. 61 (mesmo nos éxtases 0s 0vos com 0s quais estava lidando n&o
quebraram); P11 CVI p. 206 (uma mulher que chutou Catarina quando esta estava em um de

seus éxtases morreu logo em seguida).

i) Visdes: Cll p. 12 (Jesus Pontifice); CIV p. 21 (Jesus na cozinha): Pomba CIV p. 22;
CVIII p. 36 (Jesus professor); CIX p. 40; CX p. 43; CX p. 46; CX p. 47; CX p. 49 (casamento
mistico); P 1l C I p. 51 (Jesus convence Catarina a deixar sua cela/nesta longa visao Ele diz

que escolheu enviar mulheres fracas para confundir os fortes); PIl, CIl p. 58 (Jesus como



195

mendigo que recebe de Catarina uma cruz de prata); PII, Cll p. 58 (Jesus como mendigo sem
que o vestir); PII, ClIl p. 73 (Jesus d& & Catarina a coroa de espinhos); PIl, ClII p. 76 (apds a
Transfiguracdo diante de Andrea, Catarina bebeu do lado de Jesus); PII, CIV p. 78 (Jesus
anuncia a Catarina que muitos milagres serdo realizados por ela); PIl, CV p. 88 (troca de
coracGes com Jesus); Pl ,CV p. 90 (Vidi arcana dei); PII, CV p. 91 (novamente bebeu do lado
de Cristo); PIl CV p. 92 (no dia 16 de julho, véspera da festa de Sto. Aleixo de Roma,
Catarina recebeu a revelacdo de que receberia a comunhdo no dia seguinte); PIlI, CV p. 93
(Deus assegura a Catarina que ela terd a Sua vontade e nada vai Ihe causar atribulaces); PllI,
CV p. 93 (mais uma vez bebe do lado de Cristo, aqui inclusive Jesus ri da angustia/desejo que
consumia Catarina); PIl, CV p. 94 (Ao que o padre disse “Senhor ndo sou digno de que
entreis em minha morada”, Catarina ouviu Deus responder “E eu, eu sou digno de entrar
dentro de ti”’); PII, CV p. 98 (aqui neste trecho o autor menciona as visitas ndao sé de Inés, mas
também de outros confrades celestiais: Tomas de Aquino, Jodo Evangelista e Maria
Madalena); PIl, CV p. 100 (S. Paulo Ihe faz revelagdes sobre S. Domingos e sua Ordem); PII,
CV p. 100 (A Virgem a repreendeu por se distrair no momento da Eucaristia); PIl, CV p. 101
(S. Paulo a repreendeu no mesmo sentido); PIl CV p. 101 (comparacdo entre S. Domingos e
Jesus, o primeiro pela adocdo e o segundo pela natureza); PIl CV p. 103 (Catarina pede a
Jesus que dé a ela a graca de viver 33 anos como ele); PII, CV p. 106 (Catarina vive as dores
da Paixdo e experimenta a morte); PIl, CV p. 107 (Catarina vé o Inferno); PIl, CV p. 108
(Jesus promete a Catarina o dom da sabedoria e da palavra); PIl, CVI p. 114 (Catarina lembra
Jesus de sua misericérdia); P11 CX p.151 (Catarina amassando pdo com a Virgem Maria); PII,
CX p. 155 (segundo milagre dos paes); PI1I Cll a partir da pagina 180 (resumo das visGes que

teriam originado “O Dialogo”).

j) Profecia/poder da oracdo/comunicacdo a distancia/protecao: Cll p. 11; CVIII p. 38
(contricdo de Raimundo); CVIII p. 35 (desejou a pobreza dos pais); PIlI Clll p. 66-67 (Deus
castigou Palmerina com doenca mortal); PII CIII p. 68 (Palmerina conseguiu sobreviver até
receber os Sacramentos); PIl CV p. 92 (fez Della Fonte celebrar a missa sem que ele tivesse
planejado); PIl CV p. 94 (ap6s receber a comunhdo Catarina orou fervorosamente por Della
Fonte e ele pode sentir); Pl CVI 111 (Catarina consegue a salvacdo de seu pai); PIl CVI p.
116-118 (Catarina converteu Jaime Tolomei e sua irm& que inclusive tornou-se uma
Mantellata); PIl CVI pp. 118-120 (Catarina converteu Nanni de Vanni); PIl CVI p. 120

(Catarina tirou Vanni da priséo e o livrou da pena de morte, como forma de gratiddo ele lhe



196

doou Belcaro); PIl CIX p. 145 (Catarina, por sua intercessdo, salvou fr. Raimundo e seus
companheiros do perigo de morte em um assalto); PIl CIX p. 149 (Catarina ndo consegue em
vida converter a um rapaz nobre de Siena, apenas ap0os sua morte); PII CIlI p. 70; P11 CIX p.
142 (leu os pensamentos de Raimundo); PIl CIX p. 143(converteu Nicolas de Sarasio em
Siena e ainda o alertou sobre um pecado que havia esquecido); Pl CIX p. 145 (Catarina ouviu
a distdncia as suplicas de fr. Raimundo); PIl CIX p. 146 (Cataria prevé as futuras crises
envolvendo a Igreja); PIl CIX p. 147 (Catarina anuncia também coisas boas, como a reforma
tdo sonhada); PIl CIX p. 150 (Catarina pregando aos olivetanos da ilha de Gorgona

exatamente aquilo que precisavam ouvir com base em seus pecados).

k) Batalhas espirituais contra o diabo e seus deménios: CV p. 27; CX p. 44; CX p. 45;
PHII CIlI p. 180 (os deménios se vingam de Catarina em seu leito de morte); PIIl CIV p. 188
(Gltima batalha contra o diabo); PIII CVI p. 208 (Catarina foi derrubada do cavalo diversas
vezes pelo diabo).

) Estigmas: PIl CV p. 94 (recebeu a estigma da méo direita apos ter orado por Della
Fonte CF); PI1 CV p. 96 (5 estigmas em Pisa).

m) Milagres biblicos/Imitagdo de Cristo: CV p. 25-26 (Raimundo dorme como no
Getsémani); CIX p. 41 (Catarina acalma os ventos); CVIII p. 39 (Catarina com rosto de
Jesus); P Il CIl p. 57 (Catarina alimenta a viava como Elias); PIl Cll p. 62 (Catarina fez surgir
vinho milagrosamente dos jarros vazios); PIlI CIII p. 75 (Catarina se Transfigura); P1l CVI p.
111 (Catarina ao salvar a alma de seu pai depois de ela mesma ter experimentado a Paixdo é
comparada a Jesus e 0 ao bom ladrdo); PIl CVI p. 113 (converteu o coracdo de Andrés de
Naddino em seu leito de morte); PIl CVI p. 114 (converteu dois bandidos que estavam se
encaminhando para o patibulo de execucdo); PIl CVII p. 124 (Catarina semelhante a Jesus no
horto: “nenhum dos que me foram confiados se percam”); PII CVII p. 126 (cura de pe. Mate
diretor do Hospital de Santa Maria della Scala semelhante a cura da sogra de Pedro e Catarina
ainda, como Jesus, quis manter oculto seu milagre); PIl CVII p. 135 (ao descrever esta cura,
Raimundo elabora uma situagéo vivida repetidas vezes por Jesus: o desejo da de manter a
discricéo frente as multiddes que acorriam a Ele); PII CVIII pp. 136-139 e PI1I CVIII pp. 139-
141 (os dois exorcismos relatados no capitulo VIII lembram muito as narrativas daqueles

realizados por Jesus); PIl CX p.151 (Catarina junto a Virgem Maria faz pdes maravilhosos a



197

partir de uma farinha de péssima qualidade e de acordo com Raimundo: & época do relato
algumas pessoas ainda conservavam pedacos destes pées quase vinte anos depois); Pl CX
pp.156-157 (na festa dedicada a Catarina, antes de sua canonizagdo, outro milagre dos paes
foi operado no Convento de S& Domingos em Siena); PIl CX p. 158 (Catarina fez surgir
milagrosamente vinho de Vernaccia, mas como o milagre causou muita fama ela orou para
que cessasse); P11 Cll p. 179 (Catarina intercede pelo povo como Abrado por Sodoma); PllI
CIV p. 185 (Ao descrever Catarina no leito de morte ele o faz de forma a lembrar o relato da
ceia em Jodo: “Sabendo que havia chegado a sua hora...”); PIII CIV p. 189 (Catarina entrega
seu espirito como Jesus na cruz); Pl CIV p. 194 (Catarina com seu corpo glorioso preparou
a refeicdo para Semia e seus filhos entrando em sua casa mesmo com as portas fechadas, a
semelhanca de Pentecostes); PIII CVI p. 206 (um homem que chutou Catarina enquanto ela
estava em éxtase se enforcou “como Judas”, de acordo com o texto); PIII CVI p. 211

(Catarina, como Jesus no horto, saiu ao encontro de seus perseguidores.

n) Milagres diversos: CV p. 26 (Jejum ndo tem paralelo); CIX p. 42; C IX p. 42; PlI
CIV pp. 83-85 (resposta aos criticos de Catarina); P11 CV p. 89; PIl CV p. 103-104 (Catarina
d& uma interpretacdo original sobre a agonia do Senhor no Getsémani); PIIl CI p. 171
(Cantico dos Canticos); PIl CIV p. 79 (corpo de Catarina tornou-se um “super corpo” pela
Graca de Deus); PIl CV p. 89 (batidas do coracdo muito altas a ponto de serem ouvidas por
todos); P1l CXI p. 168 (Sta. Inés levanta o pé e recusa a homenagem de Catarina); PIl1 CXI p.
170 (Catarina beija 0 rosto de Sta. Inés e cai mana sobre ambas); CIl p. 13; CIl p. 14
(caverna); CIl p. 14 (caverna); PII1 CV p. 199 (pela intercessdo de Catarina 0s prisioneiros
dos exércitos da rainha Joana de Néapoles foram libertados); P11l CIV p. 190 (ao passar diante
de uma imagem da Virgem Maria, em Pisa, Raimundo ouve: “Nao temas, estou aqui por ti;
estou no céu por ti; eu te protegerei e te defenderei; fique tranquilo; estou aqui por ti””); PIII
CIV p. 192 (Semia, uma senhora romana, vé Catarina glorificada com as trés coroas no altar
de uma igreja); Pl CV p. 198 (Catarina apareceu em sonho a uma mulher chamada Maria
gue padecia de grande enfermidade e lhe recomendou que parasse com os remédios e fosse

assistir a missa todos os dias e assim teria sua cura).

0) COMPARACAO COM OS SANTOS:

I.  Comparacgdo com Eufrosina: Cll p. 11.



VI.

VIL.

VIII.

198

Comparacdo com os Padres do deserto: Cll p. 13; Cll p. 13; CV p. 26 (Santos
Antbnio, Jerébnimo, Macario, Hilario, Arsénio); CX p. 46 (Sto. Antdnio); PII CIV p.
82 (discipulo de S. Macario); PIl CIV p. 83; PIII CVI p. 208 (o desejo de martirio de

Catarina foi comparado ao de Sto. Antonio).

Comparacédo com S. Domingos: Cll p. 13; CllI p. 16; CIV p. 22 (desejo de entrar na
Ordem).

Comparagédo com Sta. Maria Madalena: CIV p. 19 (madrinha); CV p. 27; Pl CIV
p. 83; PII CV p. 90 (mée); PIl CV p. 90 (33 anos que Madalena ficou na caverna sao
0s anos de vida de Catarina).

Comparacdo com Sta. Cecilia: CIV p. 21 (cantando Salmo 68).

Comparacdo com S. Nicolau: P Il C Il p. 57; P 1l CIl p. 57 (caridade); PIl CVI p.
116 (Catarina fez maior prodigio ao converter os pecadores do que Nicolau ao salvar
trés homens de horriveis tormentos).

Comparacdo com S. Martinho: P Il CIlI p. 57 (caridade); PIl CVI p. 116 (Catarina
fez maior prodigio ao converter os pecadores do que Martinho ao ressuscitar trés
homens); P11 CIV p. 189.

Comparacdo com S. Paulo Apdstolo: CIX p. 42.

Comparagédo com S. Jeronimo: PIl CVI p. 121 (Raimundo aplica a Catarina o que s.
Jerénimo disse de s. Paulo); P11 CIV p. 189.

Comparagédo com Sto. Agostinho: Pl CIV p. 1809.



199

2. CAFFARINI, Antonio. Vita di S. Caterina da Siena scritta da un divoto della
medesima con il Supplemento alla vulgata Leggenda di detta Santa. Siena: Luigi e
Benedetto Bindi, 1765.

a) Ressurreicao:

b) Doengas diversas: P6SII2® p. 119 (curou primeiro a alma e depois o corpo de uma
mulher); P7SVII (com suas orag¢0es curou seu irméo ferido de morte); P2SVI p. 169 (curou o

desanimo do sacerdote em celebrar a missa).

c) Curas de Peste Negra: P9SV. p. 267 (aqui faz-se mencao a cura de Matteo de Cenni).

d) Milagres Eucaristicos: P1SVI p. 166 (viu Jesus na hdstia no dia de Corpus Christi);
P1SVI p. 167 (a hdstia se transformou em Jesus menino e ela o tomou nos bragos -> aqui
também Catarina vé um simbolo da Trindade); P5SVI p. 174 (no dia de sta. Luzia embebeu o
pdo eucaristico em seu lado e deu a Catarina que depois se recusou a comer 0 pao comum);
P7SVI p. 177 (Catarina identificou a hostia falsa que Ihe foi apresentada em Luca); P10SVI p.
181 (“Nao sou digna”, disse Catarina. “Mas eu me declaro digno de té-la em mim”, respondeu
Jesus); P14SVI p. 185 (visdo da Santissima Trindade e recep¢do da comunhao); P15SVI p.
188 (para conforta-la em sua doenca Deus mandou um anjo com a Eucaristia); P15SVI p. 189

(oito meses sem poder comer nada); P17SVI p. 191 (hostia voava até Catarina).

e) Extases: P1SIl p. 61 (entrou em éxtase); P2SII P. 99 (abriu o breviario e entrou em
um éxtase de 4 horas); P1SIIl p. 114 (membros rigidos durante o éxtase); P4SIIl p. 117

(durante os éxtases falava de temas complexos); P7SIII p. 121 (Extases comumente ocorriam

ao fim da tarde); P9SIII p. 126 (um grupo de pessoas assistiam ao seu éxtase); P12SIII p. 129
(Catarina tratando de temas complexos e causando comocao); P15SI1I p. 134 (Catarina rezou
por todos 0s que estavam ali vendo-a em éxtase -> “maraviglioso spettacolo”); P2SV p. 151
(em éxtase foi revelado a Catarina quem foi vé-la junto com seu confessor enquanto também

estava em éxtase); PASVI (na festa da Apresentacao de Jesus).

f) Visbes: P1SI p. 46 (primeira visdo de Catarina, com 5 ou 6 anos); P1SI p. 47
(consolada por s. Francisco e s. Domingos — “lirio em chamas”); P1SI p. 48 (Maria deu veste

perfeita a Catarina tirada do lado aberto de Jesus); P1SI p. 51 (Jesus apareceu encharcado de

326 |_eia-se Parte 6, Secdo IlI.



200

sangue representando os sofrimentos suportados pelo povo); P1SI p. 52 (Jesus crucificada
convida & oracdo); P1SI p. 51 (visdo de Deus face a face); P1SIl p. 62 (melodia celeste);
P1SII p. 62 (S. Domingos acompanhou Catarina da igreja até em casa); P1SIl p 63 (Jesus
lancando raios de luz do seu coracédo); P1SII p. 63 (ficou ao lado esquerdo de Jesus e viu S.
Domingos); P1SIl p. 64 (Catarina cantando com o coro celeste); P1SIl p. 64 (visdo do
cordeiro); P1SII p. 64 (se colocou diante de Jesus como a mulher do Céntico dos Canticos);
P1SII p. 65 (veste da pureza do corpo e da alma encontrada no lado de Cristo); P1SII p. 65 (0s
anjos mostraram para Catarina a poténcia de suas oracdes e ela foi coroada de lirios); P1SII p.
69 (visitada pela Virgem Maria, s. Tiago e sta. Maria Madalena); P1SII p. 72 (s. Paulo e sta.
Madalena como companheiros de viagem); P1SII p. 75 (ouviu o coro dos santos); P1SIl p. 76
(na | Véspera de Sta. Luzia viu o Paraiso preparado para uma grande festa e quis que na terra
também se sentisse 0 mesmo clima); P1SIl p. 77 (foi consolada por sta. Maria Madalena);
P2SII (Jesus apareceu a Catarina ap0s ela ter vestido o doente); P2 SlI (apds doar a prdpria
roupa a uma senhora, Jesus a recompensou); P2SIl p. 96 (Catarina bebeu do lado aberto de

Cristo e Este a “beijou ternamente”); P2 SlI p; 98 (coracdo compartilhado por Jesus e

Catarina); SIIP2 p. 99 (ao rezar pelo irméo apareceram-lhe anjos, os quais Catarina expulsou);
SIIP2 p. 100 (viu S. Domingos e outros santos da Ordem, mas se distraiu da viséo e levou
uma reprimenda da Virgem Maria. Jesus também a puniu, cessando de falar-lhe por um més);
P1IS2 p. 105 (sta. Inés apareceu e pediu que Catarina visitasse seu convento); PI11S2 p. 106
(caminhou de olhos fechados até o mosteiro de Montepulciano guiada por Jesus, Maria e sta.
Inés); P7SIIl p. 120 (viu sta. Maria Madalena e disse ter sido guiada por ela desde a
juventude); P8SIIl p. 113 (pediu a sta. Madalena intercessédo pela absolvicdo de seus
pecados); P8SIII p. 125 (Catarina teve uma visdo em que seria elevada ao nivel de Inés de
Montepulciano); P3SVI p. 170 (viu a Virgem Maria na noite de Natal e aqui também tem a

visdo das uvas maduras como simbolos da reforma da Igreja); P4SVI p. 172 (ao sair da igreja,

Jesus a beijou e deixou em sua boca um perfumado odor); P5SVI p. 173 (visdo da porta

estreita); P6SVI p. 175 (sem poder ir a missa no dia da Assuncdo de Maria, Catarina foi
agraciada com uma visao da Catedral); P7SVI p. 176 (recebeu a Eucaristia e levitou); P8SVI
p. 178 (enferma, sem poder sair de casa, foi levada a um santuério no céu); P15SVI (Jesus

absolveu Catarina); P1SII p. 73 (bebeu sangue diretamente do lado de Cristo).

o)) Profecia/poder da oragdo/comunicacdo a distancia/protecao oferecida: P2SII p.

105 (Catarina ajudou um homem rico a distancia); P1SV p. 150 (mesmo na igreja Catarina



201

fica sabendo que um pobre foi até sua casa e ndo foi atendido); P8SV p. 155 (sabia de tudo
que sua cunhada havia confessado); P13SIII p. 130; P14Sll1I p. 133 (alcancou a conversao de

um homem).

h) Batalhas espirituais: P1SI p. 47 (Diabo tentou ornar Catarinas); P1SI pp. 50-51
(tentacdo com os desejos da carne); P1SII p. 76 (no dia de sta. Margarida, martir, varias larvas
apareceram no quarto de Catarina); P2SI p. 89 (derrubada da montaria pelo diabo); P1SVI p.
166 (davidas sobre a Eucaristia); P14SVI p. 186; S3.1 p. 229.

i) Estigmas: P12SVI p. 182.

) Milagres biblicos/Imitacdo de Cristo: P1SII p. 68 (A exemplo de Jesus, Catarina fala
com as criangas); P1SIl p. 70 (suou sangue); P2SI p. 89 (entrou em uma cidade montada em
um asno); P1SIII p. 114 (Catarina ora como Jesus “faga sua vontade e ndo a minha”); S2.1 p.
223 (Catarina quis oferecer seu corpo em sacrificio pelos pecados); S4.1. p. 237 (aparicao

transfigurada e gloriosa como no Monte Tabor).

k) Diversos: P1SI p. 46 (ao rezar a Ave Maria); P2SII p. 89 (flutuou descendo e subindo
escadas enquanto rezava a Ave-Maria); P11SVI p. 181; P1SII p. 71 (Catarina foi curada pelo
toque de Jesus, acompanhado de sta. Madalena); P5SVI p. 173 (cessou sua enfermidade para

que pudesse ir a missa -> durante a comunhao recitou trecho do Céantico dos Canticos); P1SI

p. 53 (aprendeu a escrever milagrosamente); P1SIl p. 73 (mesa em que Jesus e sta. Maria
Madalena repousaram); P1SIl p. 75 (Jesus visitou o confessor de Catarina); P1SIl p. 76 (para
celebrar a festa de sta. Luzia, invocou uma tempestade e fez com os sinos tocassem); P2SII p.
86 (Fr. Severiano morreu por desprezar Catarina); P2SI p. 89 (parou a chuva para que pudesse
sair); P2SII p. 93 (aos olhos de uma doente a quem servia, Catarina apareceu irradiando luz);

P2SII p. 99 (sentiu 0 mau odor do pecado na alma de seu irmdo); P2SIII p. 115 (ja em vida

exalava 0 bom odor tipico dos santos que impregnou as maos de fr. Nicold); P8SVI p. 178

(foi levada fisicamente a missa pela méo dos anjos); P13SVI p. 183 (fogo caiu do céu e
perdoou Catarina de todos os pecados); P13SVI p. 183 (tocaram Catarina e sentiram algo
diferente); P13SVI p. 184 (Catarina prometeu a uma irma a salvacdo e vida eterna); P2SI p.
88 (ndo se molhou na tempestade); P8S5.1. p. 266 (Neri di Landoccio e Gabriele di Davino
viram Catarina sair ilesa do fogo); P1SIl p. 61 (3 dias sem comer); P1SII p. 67 (10 dias sem
comer, alimentada apenas pelo alimento dado pelos anjos); P2SlII p. 115 (banhada da cabeca



202

aos pés de lagrimas); P4SIIl p. 116 (lagrimas e riso); P15SIII p. 135 (chorava com altos
gemidos); P16SIII p. 136 (lagrimas de sangue); Desejo de sofrimento: P9SIII p. 127; P3SIV
p. 152 (Catarina apareceu a uma pobre senhora que ndo conseguiu vé-la); S4.1 p. 232 (ap0os

trés dias o corpo estava perfeito e perfumado); S4.1 p. 235 (apareceu para Raimundo).

) COMPARACAO COM OS SANTOS:

m)  Santa Agueda: P1SIl p. 70 (em meio ao sofrimento, repetiu as palavras de sta.
Agueda).

n) S. Paulo Apdéstolo: P13SVI (comparada a s. Paulo em relacdo s suas experiéncias

misticas).

3. CAFFARINI, Antonio. Leggenda Minore di S. Caterina da Siena e lettere dei suoi

discepoli a cura di fr. Grotanelli. Bologna: Gaetano Romagnoli, 1868.

a) Ressurreigao:

b) Curas: p. 81 (Por ocasido desta “primeira morte”, Giovani de Siena foi curado de sua
tosse ao tocar o corpo de Catarina); p. 101 (Lapa teve sua morte adiada); p. 107 (Curou a
garganta de Gemmina com o sinal da cruz); p. 170 (Ritozola curada da lepra); p.171 (Filha de
Ciprio curada); p. 171 (Antonio curado); p. 171 (Pavola curada); p. 173 (Filho de Giovanni
foi curado), p. 173 (Outro Giovanni foi curado), p. 173 (uma alem& foi curada); p. 17
(Catarina apareceu a certo Mario e disse que se ele fosse a missa seria curado); p. 173
(Jacomo, pai de Catarina, curado); p. 174 (Lilia curada); p. 175 (Individuo curado por

intermédio de um dente de Catarina que Alessia Saracini, amiga e secretéria, levava consigo).

C) Curas de Peste Negra: p. 107 (curou da peste os frades Raimundo e Dominici); p.
105 (cura de fr. Santi que estava a beira da morte); p. 108 (Curou um jovem apos ele ter
buscado o Sacramento da Confissdo); p. 109 (Menino curado sO por chegar perto de
Catarina); p. 111. (Curou Neri Plagliaresi, um de seus secretarios); p. 112 (Curou Stefano

Maconi da febre, ordenando que a febre o deixasse).



203

d) Cura de problemas motores: p. 113 (Curou 0 pé da mantellata Giovanna); p. 170
(Domenica teve o braco curado); p. 170 (Uma crianca teve o pescogo curado); p. 170 (Lucio

teve a coxa curada).

e) Salvamento em acidentes: p. 104 (Curou uma mantellata vitima de um
desabamento); p. 174 (Filho de Giovanna sofreu uma queda, mas ficou intacto); p. 175 (Uma

lavadeira foi salva de afogamento).

f) Exorcismos: pp. 114-116 (Relato do caso da filha de um notério posta para ser criada
em um convento em funcdo de ser constantemente atormentada por deménios, que finalmente

é liberta a partir do contato com Catarina); p. 116 (Caso da sudita da baronesa de Belcaro).

9) Milagres Eucaristicos: p. 74 (Alegria e bom dor na hora da comunhdo), P. 74.
Purificada com uma chuva de sangue; P. 75. Ao “ndo sou digno...” Jesus respondeu: “Eu sou
digno que de entre em Mim”; p. 139. Mesmo doente encontrava forcas para receber a
Eucaristia; p. 140. Cristo deu a parte da hdstia que o padre deixou cair sobre o corporal a
Catarina; p. 141. Face de Catarina resplandecente como a de um anjo durante a comunhdo €
sinal de seu titulo de “esposa de Cristo”; p. 141. Hostia flutuou até Catarina; p. 141. Sempre
que a hostia entrava na boca de Catarina fazia um grande barulho/estalo; p. 142. Héstia
disparava em direcdo a boca de Catarina; p. 162. Mais uma vez teve forca para receber a

Eucaristia.

h) Extases: P. 23. Apos sair das aguas termais; P. 29. Descricio do estado de éxtase.

i) Visbes: P. 10. Primeira visdo de Jesus no topo da igreja dos dominicanos; P. 18. S.
Domingos apareceu com um lirio em chamas e lhe prometeu o habito da Ordem; P. 27.
Visitas de Jesus como professor (e aqui Ele a ensinou como distinguir suas apari¢cbes das
aparicdoes diabolicas); P. 38. Visdo de Jesus crucificado: “Veja, minha filha, quanto
sofrimento eu suportei por ti”’; P. 39. Jesus a visitava diariamente para ensinar e rezar junto
dela o oficio (como dois religiosos); P. 41. Casamento com Jesus e inicio da missdo publica;
P. 50. Viu o Cristo disfar¢ado de pedinte e ao ajuda-lo foi recompensada com um crucifixo de
ouro e uma tanica perfeita que a protegeu sempre do mais terrivel frio; P. 60. Jesus ofereceu

uma coroa de espinhos ou uma de flores, Catarina escolheu a de espinhos; P. 63. No contexto



204

de assisténcia as trés doentes (Cecca, Palmerina e Andrea) bebeu do lado de Jesus e jamais
sentiu fome; P. 71. Jesus deu seu coracdo a Catarina; p. 142. Visdo da Trindade durante a
comunhdo; p. 156. Jesus espremeu o coracdo de Catarina sobre a Igreja; p. 156. Catarina

carregava em seus ombros a barca da Igreja.

j) Profecia/poder da oracao/comunicacdo a distancia/protecdo oferecida: P. 57.
Catarina intercedeu por Palmerina durante trés dias e conseguiu sua conversdo; P. 58.
Habilidade de ver as almas dos individuos; p. 88. Salvou a alma do pai do Purgatorio sob a
condicg&o de suportar as penas correspondentes ela mesma (Seu pai passou a ajuda-la nas lutas
contra o demonio); p. 122. Ouviu as oragOes de alguns frades que estavam em perigo e pds-se
a orar para gque suas vidas fossem salvas; p. 91. Converteu dois criminosos a caminho da
morte; p. 93. Conseguiu que Niccold di Toldo confessasse (e acompanhou sua decapitacao,
tendo ficado encharcada de sangue); p. 96. Converteu dois irmaos; p. 97. Converteu Nanni di
ser Vanni (quem doou Belcaro); p. 102. Salvou as almas de seus pais; p. 126. Converteu
Francisco Malavolti; p. 123. Previu o Cisma da Igreja; p. 151. Catarina previu sua morte
durante aquele que seria seu ultimo encontro com Raimundo delle Vigne ao dizer a ele que

ndo o veria mais nesta vida.

k) Batalhas espirituais: PP. 35-36. Catarina resistiu as tentacdes carnais vertendo seu
sangue em abundancia; P. 37. O Diabo promoveu uma orgia; P. 59. Bebeu da ferida de
Andrea até conseguir vencer o seu estdmago e o Diabo; P. 68. Muitas intrigas foram
fomentadas em torno de Catarina; p. 90 Catarina briga com o Diabo pela alma de um pecador;
p. 153. Batalha contra os demonios de Roma que lhe prometem vinganca e muitos
sofrimentos por ter intercedido pelo povo da cidade; p. 163. Venceu os demonios e ficou

serena.

) Estigmas: P. 76. Primeira mencdo dos estigmas foi aquele causado apenas em uma

das méos; P. 76. Recebimento de todos 0s cinco estigmas em Pisa.

m) Milagres biblicos/Imitacdo de Cristo: P. 8. Catarina é comparada ao anjo do
Apocalipse que acorrentou o dragdo; P. 12. Voto de virgindade a exemplo da Virgem Maria;
P. 86. Catarina comparada a um Serafim/ recurso ao vocabulario franciscano de S.

Boaventura; P. 17. O pai viu uma pomba na cabeca de Catarina como sinal da presenca do



205

Espirito Santo a exemplo do Batismo de Jesus; P. 30. Para dar prova a Raimundo da
autenticidade de suas obras, o rosto de Catarina torna-se o rosto de Cristo; P. 33. Acalmou a
tempestade no mar; P. 44. Espécie de pequena Anunciacdo onde Catarina recebe as promessas
da missdo; P. 48. Catarina comparada aos 3 jovens do milagre da fornalha do Profeta Daniel;
P. 54. Multiplicagéo do vinho; P. 54. O autor destaca que Catarina enfrentou o Diabo em trés
batalhas/trés tentacOes; p. 109. Fugiu da gléria e da fama assim como Jesus; p. 130. Fez
muitos pédes com pouca farinha e de ma qualidade (multiplicacdo dos paes); p. 131. Outro
relato de multiplicacdo de pdes na habitacdo ocupada enquanto estava em Roma; p. 133.
Outra multiplicacdo dos pées; p. 135. Multiplicacdo do vinho em Pisa; p. 144. Chuva de mana
ao visitar o corpo de santa Inés -> para 0 autor o mana significava a pureza das duas; p. 164.
Recitou uma longa orac&o antes de morrer como fizera Jesus ap6s a Ultima Ceia; p. 165. Em
sua morte “entregou o espirito”, como se tivesse controle sobre sua vida/morte (nesta ocasido
também abencoou os presentes com o sinal da cruz); p. 101. (Catarina diz como Jesus no

Evangelho “que ndo se percam nenhum daqueles que me foram confiados”™).

n) Diversos: p. 39 (foi alfabetizada milagrosamente); p. 66 (corpo ndo aguentou toda a
raca e ficou doente); P. 81 (o coragdo de Catarina se fendeu frente a violéncia do Amor de
modo que ela apareceu ter morrido); p. 11 (flutuava subindo as escadas); p.11 (levitou
enquanto estava em seu deserto); p. 47 (levitacdo e comparacdo com Maria Madalena); p. 75
(levitacdo apOs a Eucaristia seguida de revelacdes); p. 12 (da caverna, deserto, foi
transportada rapidamente para a cidade); p. 120 (apareceu a Niccolo para o aconselhar); p.
121; p. 47 (resistiu ao fogo na cozinha de casa); p. 49 (a porta da casa da vizinha se abriu para
que Catarina pudesse fazer seu gesto de caridade); p. 52 (Catarina caiu em cima dos ovos que
eram destinados a caridade, mas eles ndo se quebraram); p. 55 (pegou lepra de Cecca, mas se
curou ao enterrar o corpo da falecida); p. 134. (paes se multiplicaram quando da chegada da
cabeca de Catarina a Siena); p. 143 (Deus revelou a Catarina que ela ocuparia o lugar de santa
no Ceu); p. 166 (a romana Semia viu Catarina glorificada no Céu no dia de sua morte); p. 168
(Pe. Tommaso Petra também viu Catarina glorificada); p. 176 (libertacdo dos prisioneiros da

rainha de Napoles); p. 172 (bom odor e conservacao do corpo de Catarina).



206

0) COMPARACAO COM OS SANTOS:

p) Comparacdo com S. Domingos: p. 20 (flagelava-se até verter sangue a exemplo de s.

Domingos).

q) Comparacdo com os Padres do deserto: p.11 (Catarina se inspirava neles e buscou

um deserto para si).

r Comparacdo com Sta. Cecilia: p. 16 (imitou sta. Cecilia em seu martirio ao recitar

um Salmo enquanto estava como serva de todos na casa).
S) Comparacdo com Sta. Catarina de Alexandria: p. 31 (Jesus disse palavras iguais as
duas Catarinas: “Conhece, filha, o teu Criador”); p. 42 (comparacdo com Catarina de

Alexandria na ocasido do casamento com Jesus).

t) Comparacdo com Sta. Maria Madalena: p. 47 (levitacdo e compara¢do com Maria

Madalena; P. 72. Mé&e e mestra de Catarina).

u) Comparacdo com Sta. Eufrasia: p. 48 (resisténcia ao fogo como no milagre de sta.

Eufrasia).

V) Comparagdo com S. Nicolau: p. 49 (entrou e saiu incégnita de uma casa ao fazer
caridade).

w) Comparacdo com S. Paulo: p. 77 (na festa da Conversédo de S. Paulo ficou trés dias e

trés noites sem se mover).

4. CENTI, Tito S.; BELLONI, Angelo. Il Processo Castellano. Firenze: Nerbini,
2009.

> Depoimento de Bartolomeo da Ferrara (insiste muito nas virtudes):



207

a) VisOes: p. 38 (Ferrara menciona as aparicbes de Cristo crucificado, a devogao
eucaristica e o recebimento dos estigmas em Pisa); p. 40 (Jesus como professor de Catarina).

> Depoimento de Tommaso di Antonio (Caffarini):

a) Bom odor: p. 53 (enquanto estava em éxtase Catarina emanou um doce perfume);

b) Milagres em vida: p.55 (fazendo pées junto com a Virgem Maria);

C) Comparacdo com S. Pietro Calo: p. 62

d) Comparacao com S. Paulo: 227 (superou o apéstolo)

e) Comparagdo com S. Odon Abade: p. 62

f) Comparacdo com S. Domingos: p. 98; p. 116; p. 118; p. 137 (poder da ora¢do); p. 193

(semelhantes no desejo de tormento);

s)) Comparagdo com S. Francisco: p. 71

h) Comparacdo com Sto. Agostinho: p. 133;

) Comparacdo com Sta. Brigida: p. 135 (ultrapassa santa Brigida);

), Comparacdo com S. Jodo: p. 135 (deixou varios escritos assim como o evangelista);

K) Comparagdo com Jesus: p. 137; p. 193 (chorou pelos mesmos motivos que Jesus); p.
195 (usava o sinal da cruz constantemente para abengoar — isso vem apds uma discussdo sobre
0 simbolismo do sinal da cruz em Jesus); p. 221 (o amor de Catarina se assemelha ao do

Cristo);

) Comparacgdo com Maria: p. 154; p. 190 (depois da Virgem Maria, foi Catarina quem

melhor vivenciou o sofrimento da cruz);



208

m) Visdo: p. 65 (enquanto comungava choveu sangue e fogo); p. 101 (Jesus espremeu o
coracdo de Catarina sobre a Igreja); p. 121 (dupla coroa); p. 122 (troca de coragdes); p. 131
(visdes na comunhao e gosto de sangue na boca); p. 131 (viu s. Pedro Martir, S. Domingos, s.
Tomas de Aquino, ss. Pedro, Paulo e Jodo, s. Maria Madalena, s. Inés de Montepulciano); p.
136 (estigmas); p.189 (aparicdo de Jesus Crucificado); pp. 193-194 (Jesus apareceu como

mendigo e Catarina deu-lhe uma cruz de “argento”);

n) Curas: p. 72 (olho curado pelo dedo de Catarina); p. 75 (dois homens curados pela
capa de Catarina na ilha de Goérgona); p. 75 (cura do jovem cego diante do tamulo de
Catarina); p. 75 (fr. Paolo curado das dores no estbmago apos pegar no sono); p. 75 (Nicola
curado da dor no pé esquerdo); p. 76 (Nicola de Veneza foi salvo de uma tempestade); p. 75
(Catarina, filha de Nicolo foi curada dos males nos olhos); p. 92 (cura de frei Matteo da

peste)

0) Temas biblicos: p. 100 (Catarina como o servo sofredor de Isaias); p. 103 (nenhum dos
que lhes foi confiado se perdeu); p. 104 (como a morte de Catarina € semelhante a de Cristo);
p. 124 (perto da morte aconselhou os discipulos); p. 133 (assim como Jesus deu bons
ensinamentos até a hora da morte); p. 134 (Catarina cercada pela multiddo como Jesus e um
homem, Niccol0 di Guidizzoni de Luca, que a época era uma crianca, teve que subir no teto
de uma capela para vé-la); p. 151 (figura do Cantico dos Canticos); p. 190 (sofreu as dores da
Paixdo em seu proprio corpo); p. 191 (foi flagelada pelos demoénios); p.191 (morreu com a
mesma idade de Cristo); p. 193 (morte de Catarina comparada a de Jesus); p. 224 (na hora de
sua morte, Catarina d& os ensinamentos e instrugdes finais como fez o préprio Cristo); p. 224

(como Jesus sO possuia uma tunica).

p) Outros milagres: aprendeu a escrever milagrosamente (p. 134); p. 136 (atravessou um rio
flutuando); p. 149 (resistente ao fogo); p. 149 (ndo se molhava); p. 149 (ndo pegou peste); p.
150 (dom da impassibilidade ante as agulhas); p. 149 (velocidade no servigo ao préximo); p;
151 (levitacdo); p. 226 (tamanho era o fogo do amor de Catarina que constantemente tinha
febre).

»  Depoimento de Stefano Maconi (testemunho mais resumido, o autor procurou

destacar a oratoria de Catarina):



209

a)  Poder das palavras: p. 231 (tornou-se frade por conta de Catarina); p. 231 (sua voz o

levou a confissao).

b)  Resisténcia: p. 233 (enquanto tivesse gente disposta a ser atendida, ela ndo dormia nem
comia e na mesma pagina é dito que depois de Deus e da Virgem esta Catarina); p. 234
(sobrinha do Papa furou os pés de Catarina e ela s6 sentiu ap0s o éxtase); p. 235 (levitacdo).

c)  Cura: p. 235 (curou Stefano Maconi de uma peste); p. 235 (curou 0 monge Giovanni).
d) Leitura da mente de outras pessoas: p. 247 (Deus a mostrava tudo).

e)  Milagres biblicos: p. 240 (multiplicacdo dos pées e dos vinhos e doou a tinica a Jesus
disfarcado de pobre e posteriormente a mesma lhe voltou ornada e bela pelas méos do préprio

Jesus, que relevou seu disfarce).

f)  Visdo: p. 241 (apareceu a Virgem a Catarina prometendo dar-lhe Raimundo como
confessor).

»  Depoimento de Bartolomeo di Ravena (da énfase ao milagre do manto na Cartuxa
de Gorgona e também contém a transcricdo de outros documentos como a carta do

capitulo provincial provavelmente da regido de Veneza):

a.  Cura: p. 243 (na llha de Gérgona um monge voltou a sanidade apds ter tocado 0 manto

de Catarina deixado por ela como recordacédo 1375).

b.  Exorcismos: pp. 243-244 (uma senhora possessa pelo deménio confirmou a santidade

de Catarina, a exemplo de Jesus).

c.  Milagres biblicos: p.244 (por intercessao de Catarina a tempestade foi acalmada).

»  Depoimento de fr. Bartolomeo Dominici:



210

a) Visdo: p. 258 (viu Cristo pobre e Catarina deu-lhe muitas roupas); p. 260 (Jesus
conversava a noite toda com Catarina); p. 266 (Jesus professor); p. 270 (repreensdo de s.

Paulo).

b)  Profecia: p. 250 (crise e reforma da Igreja); p. 259 (via tudo o que estava oculto —
descobriu tudo o que Dominici havia feito em uma noite anterior); p. 261 (convenceu Jesus de
ser misericordioso com Andrea Nadddino dei Bellanti); p. 264 (Catarina descobriu que o Papa
Gregorio Xl tinha feito um voto de retornar a Roma); p. 265 (previu a eleicdo de Raimundo

delle Vigne como mestre geral).

c) Poder das oracdes: p. 263 (sentindo o desespero de Dominici, proibido de celebrar a
missa, Catarina rezou por ele e conseguiu-lhe a liberacdo); p. 263 (liberou Tommaso dela

Fonte e outros frades de bandidos na estrada).

d) Bilocacgdo: p. 261 (ao lado de Jesus, Catarina apareceu no quarto de Andrea Naddino dei
Bellanti).

e) Comparacdo com Sto. Anténio Abade: p. 253.

f)  Comparacdo com S. Domingos: p. 268; p. 270 (S. Domingos mostrou a Catarina 0s

santos dominicanos como S. Pedro Martir).

g) Comparacdo com S. Francisco: p. 274 (ficou como S. Francisco para receber as

estigmas).

h)  Comparagdo com S. Paulo: p. 274.

1) Curas em vida: p. 253 (Cecca); p. 254 (Andrea); p. 255 (Palmerina, mas ndo lembrou os
detalhes do caso); p. 280 (curou Matteo Ceni da peste em Siena).

j)  Milagres biblicos: p. 256 (vinho como em Canad); p. 257 (multiplicacdo dos pées a
partir de uma quantidade pequena de farinha como em Elias — pées conservados): p. 267
(Catarina como menino Jesus no templo); p. 271 (primeira morte de Catarina, morreu e

ressuscitou)/na p. 272 o autor usa justamente as palavras “morte” e “ressurreicao”.



211

K)  Resisténcia: p. 266 (episddio da perfuracdo do pé de Catarina); p. 274 (na hora da

misséo nédo sente dor).

I)  Outros milagres: p. 267 (levitagéo); p. 269 (éxtase e sofrimento de trés dias por palavra
irbnica dirigida); p. 270 (lagrimas por 3 horas porque se distraiu da contemplacdo); p. 273
(estigmas); p. 278 (confisséo de trés dias).

m) Exorcismo: p. 278 (jovem Lorenza).

»  Depoimento fr. Bartolomeo Dominici (PRECISAZIONI) - Caffarini néo
considerou o depoimento completo e pediu em outubro de 1412 que 0 mesmo mandasse
um complemento:

a)  Milagre biblico: p. 283 (jejum ao longo de todo o tempo Pascal).

b)  Milagres na Eucaristia: p. 285 (Hdstia se movia da méo do frade em direcéo a Catarina).

c) Comparacdo com sta. Catarina de Alexandria: p. 288.

d) Poder das palavras: pp. 288-289 (converteu fr. Lazzarino); p. 291 (converteu Giovanni
Gittalebracia e Pietro Albizi).

e) Cura: p. 294-295 (Andrea); p. 297 (curou fr. Raimundo da peste); p. 297 (curou fr.
Bartolomeu Dominici da peste); *Na primeira morte de Catarina 0 seu coracao se partiu ao

meio.

f) Aparicdo: pp. 301-303 (Catarina apareceu ao protonatario apostélico Tommaso Petra

rodeada de anjos e até mesmo vestindo uma estola).

» Depoimento de fr. Domenico da Scutari (destaca a legalidade da celebracdo da

memoria de Catarina antes da canonizagao):



212

a) Comparacdo com S. Pedro Mértir: p. 306 (o autor também destaca que Catarina faleceu no
dia de s. Pedro Martir).

b) Comparacdo com Sta. Catarina de Alexandria: p. 307 (comparacao feita em uma pregacéo

que resultou na conversdo de um critico).

»  Depoimento de fr. Agostino di Pisa:

a)  Estigmas: p. 310.

»  Depoimento de fr. Giovanni de Lucca:

a)  Exorcismo: p. 312 (a possessa viu Catarina intercedendo por ela junto a Jesus).

»  Depoimento de fr. Giovanni d’Ivrea:

a)  Outros milagres: p. 314 (fr. Giovanni ficou sem voz apos ter decidido ndo pregar sobre
Catarina no domingo em que era celebrada).

»  Depoimento de fr. Francesco di Lucca:

a)  Resisténcia: p. 315 (vivia apenas da Eucaristia).

b)  Milagres eucaristicos: p. 316 (identificou a hdstia ndo consagrada).

»  Francesco Malavolti:

a)  Poder das palavras: pp. 321-322 (converteu Malavolti pela mediagdo de Neri); p. 330
(Catarina converteu o coracdo de dois religiosos, Gabriele da Volterra e Giovanni Terzo,
ambos eram ricos e vaidosos — ap0s convertidos venderam todos os seus bens e visdo de dois

peixes na rede, Catarina como pescadora).

b)  Profecia: p. 323 (Catarina via o interior da mente de todos).



213

c)  Aparicdo: p. 324 (dissuadiu Malavolti de tornar-se cavaleiro de s. Jodo e fez com que se

tornasse olivetano).

d) Outros milagres: p. 325 (Malavolti conseguiu vender todos 0s seus pertences de
cavaleiro sem nenhum questionamento); p. 327 (dois amigos de Malavolti desafiaram
Catarina, mas ao se colocarem diante dela ficaram paralisados); p. 344-345 (com suas
oracOes, Catarina saciou a fome e a sede de Malavolti e Neri quando estes estavam viajando a

Asciano, sede dos olivetanos, durante a Quaresma — experiéncia de deserto?).

e)  Milagres biblicos: p. 331 (o autor insinua que as conversdes realizadas por Catarina sao
semelhantes aquelas dos Atos dos Apostolos); p. 333 (hesitou em realizar o exorcismo, pois,
como Jesus, queria manter-se oculta); p. 342 (Jejum de Catarina associado a sua atividade
missionaria semelhante a dos apdstolos).

f)  Exorcismos: p. 333 (possesso acorrentado quando estava nas terras dos Salimbeni); pp.
334-335 (possesso por muitos espiritos foi curado apos ter recebido pédo e vinho das méos de

Catarina).

g) Milagres Eucaristicos: p. 336 (hdstia voava em direcdo a boca de Catarina); p. 337 (ap6s

receber a comunhdo elevava-se em éxtases).

h)  Curas em vida: p. 342 (curado do “mal di grana”/enxaqueca).

»  Depoimento de fr. Tommaso Paruta:

a) Curas ap6s a morte: p. 350 (acometido por uma peste preferiu correr aos santos

canonizados, mas no desespero fez promessa a Catarina que o curou dos males).

»  Depoimento de fr. Giovanni Ventura:

a)  Profecia: p. 354 (viu os pecados de fr. Giovanni).



214

b)  Milagres biblicos: p. 355 (outra versdo do milagre do vinho); p. 356 (outra versdo do
milagre do pao tendo como protagonista o proprio Giovanni).

c) Milagres eucaristicos: p. 355 (hdstia voando em direcdo a boca de Catarina); p. 356

(levitagéo).

d)  Outros milagres: p. 355 (salvo do afogamento).

e)  Aparicdo: p. 357 (apareceu a fr. Giovanni).

»  Depoimento de fr. Antonio di Conte:

a)  Outros milagres: p. 359 (levitagéo).

»  Depoimento de Nino de Giovanni:

a)  Outros milagres: p. 358 (éxtase enquanto caminhava).

b)  Curas em vida: p. 358 (curou um cego).

»  Depoimento de Fr. Angelo Salvetti:

a)  Outros milagres: p. 367 (levitagéo).

b)  Resisténcia: p. 368 (perfuracdo dos pés em Avignon).

c) Curas ap6s a morte: p. 368 (olhos curados com a imposi¢do da reliquia do dedo de

Catarina).

»  Depoimento de fr. Giovanni Dominici:

a)  Cura apds a morte: p. 371 (curou o defeito na lingua de um frade para que ele pudesse

pregar); p. 371 (cura de um pé).



215

b)  Outros milagres: p. 372 (corda pertencente a Catarina foi usada pelo Arcebispo de

de sua imobilidade); p. 373 (salvacao da alma do filho de Maestro Andrea).

»  Depoimento de Baronto di ser Dato:

a)  Outros milagres: p. 375 (negou-se a curar Baronto sobre o pretexto de que a doenga o

tornaria melhor); p. 375 (viu Catarina levitar).

»  Depoimento de fr. Simone Neri da Cortona:

a)  Milagres biblicos: p. 376 (Catarina cura a febre de Simone Neri, 0 olha internamente
como Jesus a Pedro, come no prato que ele); p. 376 (versdo do milagre dos paes semelhante
ao de Giovanni Ventura — comeu pao com Jesus e 0s santos Paulo e Tomas).

b)  Outros milagres: p. 377 (Catarina fez o tempo fechar a fim de que os sinos tocassem e
desse modo fosse festejada uma certa santa Lucina); p; 378 (frade que espetou Catarina foi

preso e expulso da Ordem); p. 379 (execucdo de Nicola de Toldo mencionada).

c¢) Comparacdo com sta. Maria Madalena: p. 378.



