
 

 

UFRRJ 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

A ATUAÇÃO FEMININA NA HISTORIOGRAFIA ANTIGA CLÁSSICA: OS 

RELATOS SOBRE ASPÁSIA DE MILETO NOS DISCURSOS MASCULINOS DO 

SÉC. V a.C. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÁSSIA PINHEIRO MARTINS 

 

 

 

 

 

 

2024 



 

 

 

 

UFRRJ 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

A ATUAÇÃO FEMININA NA HISTORIOGRAFIA ANTIGA CLÁSSICA: OS 

RELATOS SOBRE ASPÁSIA DE MILETO NOS DISCURSOS MASCULINOS DO 

SÉC. V a.C. 

 

 

TÁSSIA PINHEIRO MARTINS 

Sob a Orientação do professor 

Prof. Dr. Marcos José de Araújo Caldas 

 

 

 

 

 

        

] 

 

 

 

Seropédica, RJ 

 

Maio de 2024 

 

 

Dissertação submetida como requisito 

parcial para obtenção do grau de Mestre 

em História, no Curso de Pós–

Graduação em História Social, Área de 

Concentração: relações de Poder e 

Cultura. 



 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para Catarina Fonseca, minha mãe, 

mulher inspiração que com sua 

força soube transpôr barreiras da 

vida e nos ensinou a ultrapassá-las! 



 

 

 (in memoriam) 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

    

Agradeço a Deus e seu imenso amor por mim, pois consegui chegar até aqui e concluir 

este estudo. 

Agradeço à minha família, pelo constante apoio aos meus projetos: meu pai, Lauir 

Verdan, grande incentivador dos meus estudos e ao Júlio César, por ter tornado a conclusão da 

pós possível, auxiliando com todo suporte inimaginável;  

Ao professor, meu orientador   Doutor Marcos Caldas que com sua generosidade ímpar 

compartilha seus conhecimentos e nos orienta com maestria. Agradeço sua paciência e gentileza 

constantes! Levarei seus ensinamentos para minha trajetória acadêmica; 

 À então coordenadora e professora Doutora Fabiane Poppignis, que, com seu olhar 

gentil, me estendeu a mão num momento difícil ao qual estava passando; 

 Aos Professores que compuseram a banca e que auxiliaram nessa trajetória instruindo-

me também com muita generosidade: Doutor Eduardo Belleza Abdala Miranda, Doutor Luiz 

Eduardo Lobianco e Doutor Ricardo de Souza Nogueira; 

Ao secretário Paulo Longarini que nos transmite segurança para tirar nossas dúvidas e 

nos auxiliar, sempre que solicitamos. 

Destaco a colaboração de meus amigos que, de maneira formal ou informal, me 

incentivaram no decorrer desta pesquisa, principalmente nos momentos mais delicados, em 

especial ao querido doutorando e representante discente Allofs Daniel Batista, que me procurou 

quando pensei que tudo estivesse perdido, incentivando-me a retornar ao curso. Aos que me 

ajudaram num momento de perda da minha saudosa mãe, Catarina Fonseca (in memorian), e 

que tornaram o processo menos dolorido e pesado. 

 Agradeço ao meu filho Arthur Miguel por ser meu incentivo diário para realização das 

minhas conquistas.  

  



 

 

 

RESUMO 

MARTINS, Tássia Pinheiro. A ATUAÇÃO FEMININA NA HISTORIOGRAFIA 

ANTIGA CLÁSSICA: OS RELATOS SOBRE ASPÁSIA DE MILETO NOS 

DISCURSOS MASCULINOS NO SÉC. Va.C. .2024. 154 p. Dissertação (Mestrdo em 

História Social), Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio 

de Janeiro, Seropédica, RJ,2024. 

Este trabalho tem por base estudar as fontes reunidas pelo autor José Solano Duesa em sua obra 

Aspasia de Mileto: testimonios y discursos, que foram reunidas em um único corpus de fontes 

a fim de contribuir para a elaboração de uma obra biógrafica de Aspásia de Mileto. 

Através do Estudo de Gênero, da Linguística, da Análise do Discurso e da interdisciplinaridade 

entre as linguagens, destacaremos as dimensões das interpretações da visão em que a imagem 

de Aspasia foi construída, por intermédio de relatos masculinos, indagando-nos quem foi 

Aspásia de Mileto, as representações do corpo feminino e os processos de comunicação que as 

mulheres desenvolviam numa sociedade centralizada na figura do homem. 

 

PALAVRAS CHAVES: Aspásia, corpo feminino, testemunhos, discursos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

MARTINS, Tássia Pinheiro. FEMALE ENGAGEMENT IN ANCIENT CLASSICAL 

HISTORIOGRAPHY: THE ACCOUNTS OF ASPASIA OF MILETUS IN MALE 

DISCOURSES IN THE 5th CENTURY BC.2024. 154 p. Dissertation (Master in Social 

History), Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro, Seropédica, RJ,2024. 

This work is based on studying the sources gathered by the author José Solano Duesa in his 

work Aspasia de Mileto: testimonios y discursos, which were brought together in an unique 

corpus of sources in order to contribute to the elaboration of a biographical work on Aspasia of 

Miletus.  

Through Gender Studies, Linguistics, Discourse Analysis, and interdisciplinary approaches 

between languages, we will highlight the dimensions of interpretations of the vision that was 

constructed through male accounts, who Aspasia of Miletus really was, representations of the 

female body, and the communication processes that women developed in a society centered 

around the figure of man.  

 

KEYWORDS: Aspasia, female body, testimonials, discourses 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................4 

I - AS VIRTUDES DA MULHER NA SOCIEDADE PATRIARCAL GREGA: o paradoxo 

entre a fala e o silêncio pela busca da cidadania na esfera pública e privada 
.....................................................................................................................................................8 

1.1  Síntese do panorama político de Atenas, século V. a.C. .....................................................11 

1.2  O androcentrismo na sociedade ateniense ..........................................................................15 

1.3 Esposas, concubinas, estrangeiras, hetairas, pornai e escravas: os diversos segmentos 

destinados à mulher na Grécia Clássica: ...................................................................................18 

1.3.1 Mulheres/Esposa (gynaikes) ............................................................................................19 

1.3.2 Concubinas (pallakes) ..................................................................................................20 

1.3.3 Metecos: a condição jurídica do estrangeiro residente em Atenas, século V a.C.........21 

1.3.4 Prostitutas (pornai)........................................................................................................22 

1.3.5 Hetairas: lugar social conferido às hetairas e às estrangeiras que atuavam na 

comercialização do corpo..............................................................................................22 

1.3.6 Escravas ........................................................................................................................26 

1.4 Mulher, estrangeira e hetaira: os diversos apanágios de Aspásia de Mileto.....................26 

II - AS AMBIGUIDADES LITERÁRIAS E HISTÓRICAS SOBRE ASPÁSIA DE 

MILETO .................................................................................................................................31 

 2.1 A linha tênue entre a relação da voz das mulheres e a esfera pública ateniense................31 

2.2 As ambiguidades de Aspásia ..............................................................................................34 

2.3 Oração Fúnebre e a Guerra do Peloponeso ........................................................................40 

III – AS AMBIGUIDADES DO DISCURSO: ANÁLISE DO DISCURSO......................48 

3.1 A Linguagem como objeto da História.............................................................................. 48 

CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................................58 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS..................................................................................62 

ANEXO 

Aspásia Corpus Documental ................................................................................................66



4 

 

INTRODUÇÃO 

Nosso estudo analisará as relações sociais de Atenas no século V a.C. entre homens e 

mulheres e como essas relações moldaram as estruturas da sociedade vigente. O trabalho 

inserido nessa temporalidade defrontar-se-á com a democracia e como ela tornou-se o regime 

político adotado pelos atenienses.    

A hierarquização social entre as mulheres e os homens era definidas por seus status, isto 

é, por seu estatuto jurídico, e não pelo seu status econômico ou em relação ao qual suas ações 

estavam submetidas ora ao poder dos homens na esfera pública, ora ao poder patriarcal 

institucionalizado no oîkos. Tal relação patriarcal conferia às mulheres, por exemplo, 

condicionamento de atividades na maioria das circunstâncias: uma mulher que falasse em 

público não era, por definição, uma mulher; quanto ao poder masculino, encontrava-se difuso 

em toda a sociedade, e mesmo entre os deuses e deusas é possível perceber certa representação 

privativa dos papéis de homens e mulheres na sociedade real, genericamente atribuída, no plano 

divino, a um mesmo deus, como é o caso de Atena, representada com a panóplia de guerreiros 

(elmo e lança).  

Como iremos notar, os papéis e as ações de homens e mulheres eram bem definidos na 

esfera social ateniense e ganhavam colorido particular quando observamos em detalhe as 

diferenças que se manifestavam no que diz respeito aos estatutos sociais particulares: as bem 

nascidas (esposas/gynaîkes), concubinas (pallakaí), estrangeiras (métoikoi), prostitutas 

(pórnai), hetairas (acompanhantes/ hetaîrai) e escravas. Seguindo esse mesmo raciocínio, outro 

ponto que nos chama a atenção é o fato de que, no âmbito da oposição de gênero masculino e 

feminino, os papéis não são tão claros e definidos, o que por vezes parece introduzir no corpo 

social um tipo de atuação híbrida que, para o espaço público da pólis, pode causar escândalo e 

estupefação. 

O moralismo dos séculos modernos e contemporâneos criou figuras históricas de 

homens e mulheres e de suas relações sociais que somente na atualidade têm sido revistas.  O 

poder centralizado nas mãos dos homens perdurou ao longo dos anos e, do ponto de vista 

histórico, a partir das décadas iniciais do século XX, as relações de dominação justificadas pela 

inferioridade, seja do gênero, seja do sexo, passaram a ser questionadas, revisadas, e, com isso, 

emerge no cenário mundial uma rejeição de todos os conceitos de inferioridade que recaem 

sobre as mulheres.  

É certo que a historiografia ‘oficial’, por assim dizer, ocultou as ações e iniciativas das 

mulheres ao longo da História. As mulheres não escreveram sua própria história, e o que 

sabemos sobre as mulheres da Antiguidade Clássica é através do olhar masculino. Buscamos 

junto às fontes perceber a atuação de um dos nomes mais proeminentes da História Clássica, a 

saber: Aspásia de Mileto (c.475/465 – 400/390 a.C.).  

José S. Dueso (DUESO, 2021), ao citar Aspásia, menciona que ela é retratada sempre 

com as mesmas características: “sabemos que nascera em Mileto e era filha de um certo 

Axíoco”. Aspásia chega a Atenas vindo de Mileto provavelmente aos cuidados do seu cunhado, 

um aristocrata ateniense, por volta do ano de 450 a.C., não dependendo dele para sobreviver1. 

                                                 
1  Axíoco, teria saído de Mileto e retornado a Atenas por volta de 450, trazendo consigo não apenas sua esposa e 

filhos, mas ainda uma de suas cunhadas, Aspásia. O filho de Alcibíades, Axioco, é o avô dos Aischines nomeado 

na estela como o pai dos Aspasios comemorado na pedra. Ambos os Axiochoi são mencionados não apenas a 

esposa de Axíoco, Eukleia, mas também seus filhos, Aischines, Sostrate e Aspasia. Como os filhos eram 

comumente nomeados em homenagem aos avôs, e como os nomes Axíoco e Aspasios são raros - na verdade, não 

atestados na Ática antes do início do século IV - a sugestão (DUESO, Pg. 8). Essa teoria justifica a entrada e 

permanência de Aspásia em Atenas. 



5 

 

Aspásia possivelmente nasceu antes de 470 a.C. (DUESO,2021, p.26). Quando Aspásia se uniu 

em um possível concubinato, a Péricles por volta de 445, com quem teve um filho (o jovem 

Péricles) em torno de 440, após a morte do político ateniense, casou-se com o ateniense 

Lysicles(429) com quem também teve um filho, em torno de 428. Aparentemente ainda estava 

viva em 411-10. Assim, considerando o maior período possível, situamos a vida de Aspásia 

entre 470-400. Os registros acerca dessa mulher nos informam que se estabelecera na sociedade 

ateniense como uma estrangeira com muitas influências políticas e articulação no meio em que 

vivia. Vamos nos atentar ao fato de que, às mulheres atenienses, não lhes era conferido algum 

tipo de liberdade política ou era concedida a palavra a elas. Gostaríamos de reiterar que a 

palavra era importante símbolo de poder. (DUESO, 2021, p25) 

O nosso objeto de estudo, Aspásia de Mileto, foi uma mulher que penetrava nos círculos 

sociais de Atenas destinados somente aos homens, direcionava a palavra a eles, e Plutarco (46 

d.C. - 120 d.C.) atribui a ela participação na vida política de Péricles2, atrelando uma possível 

veiculação à guerra de Samos (c.440/39), em que descreve, inclusive, que ele interviria a favor 

de Mileto por causa de Aspásia. Ao longo deste trabalho, discorreremos sobre as atuações e sua 

biografia mais detalhadamente: como fez para sustentar-se em Atenas quando se envolveu com 

Péricles e teve um filho com o homem que, inclusive, anulou o direito de cidadania a filhos de 

pais não atenienses com um ateniense de fato3.  

A lei instituída por Péricles decretou que, a partir de 451 a.C., seria considerado 

ilegítimo todo filho que não nascesse de pai e mãe ateniense. O filho fora do casamento, 

havendo outros filhos legítimos, era sentenciado à exclusão da sucessão. Caso não houvesse, 

os bens seriam passados para um parente mais próximo (SPINELLI,2017, p.258).  

É dentro desse contexto que vive em Atenas uma mulher que se relaciona com Péricles 

(495-429 a.C.), proeminente estadista, orador e general grego que fazia parte da vida política 

ateniense, integrante de uma importante família aristocrata. Durante os anos de governo de 

Péricles, no início da década de 460 a. C., consolidou-se a democracia, modelo político que se 

fortalecia à medida que a vida cultural da cidade prosperou. A biografia de Aspásia e os 

testemunhos sobre o início e o fim de sua vida são poucos e incompletos, pois, o que sabemos 

sobre seus feitos é quando temos vinculado ao seu nome a biografia de Péricles. As principais 

fontes que dispomos sobre essa figura são as comédias e ainda os diálogos socráticos, 

nomeadamente as duas, “Aspásia”, de Ésquines Socrático e de Antístenes, bem como o 

“Menéxeno”, de Platão. Marta Mega de Andrade (ANDRADE, 2019), ao tentar reproduzir sua 

biografia, cita o fato de que “Plutarco provavelmente teve acesso a dois diálogos socráticos hoje 

perdidos de Ésquines e Antístenes, ambos intitulados Aspásia”. Desde então, a partir dessas 

fontes e de fragmentos delas citados por Diógenes Laércio, além de menções de Xenofonte, 

Aristófanes e Platão, muitos autores modernos investigaram sua trajetória desde o século 

passado (ANDRADE, 2019, p.37).  

A excepcionalidade de Aspásia de Mileto é comprovada quando percebemos o não 

ocultamento do seu nome nos documentos referentes ao período clássico, além do seu nome ser 

atribuído também à utilização da fala e da palavra como é citado em Plutarco, em “Vidas 

Paralelas”, obra na qual seu nome aparece em meio a uma narrativa sobre a vida de Péricles4.  

Poderia uma 'mulher', 'hetaira', 'pronexeta' e 'sofista', conforme as fontes apontam, exercer 

alguma influência em oratória e retórica nos círculos intelectuais e políticos de seu tempo? Ao 

ser citada por Plutarco, o nome de Aspásia, consagra-se até mesmo na historiografia tradicional, 

                                                 
2 Plut, p.107. 
3 451-50, Péricles promove a lei que priva os filhos bastardos à cidadania. (Plut.37.3-4). 
4 Plut, XXIV, 1. 



6 

 

que tende a ocultar nomes femininos ou discriminar a mulher, delegando-a a um papel 

secundário. Já Aspásia é uma das poucas mulheres a fazer parte de narrativas destinadas a 

homens.  

 Além da escassez dos nomes femininos nas fontes historiográficas, uma das questões 

que se nos apresenta é compreender a dualidade em fontes nas quais o nome Aspásia aparece 

ora ligada à filosofia, ora vinculado à história. Tal ambiguidade nos permite que sejam 

atribuídas conexões literárias e históricas, sendo importante frisar que tais construções foram 

durante séculos produzidas por homens, cujo olhar emoldurava um certo tipo de representação 

feminina de mulher: o que se sabe sobre as mulheres são registros e impressões masculinas. 

Recentemente, a historiografia sobre Aspásia de Mileto ganhou uma obra fundamental: 

“Testemonios y Discursos” trabalho de José Solano Duesa (1946) publicado pela primeira vez 

em 1994 e tendo a segunda edição em 2021.Nosso trabalho conta com o lançamento da segunda 

edição. Tais edições preenchem uma lacuna, pois até os seus lançamentos não havia uma 

coleção dos fragmentos reunidos sobre a vida de Aspásia. Nela, o autor defende sua tese de 

doutorado e descreve em detalhes fragmentos da vida de Aspásia até então dispersos em fontes 

primárias. O livro é acompanhado por um corpus de fontes greco-latinas, que nos ajudarão a 

sustentar nossa defesa sobre o papel de Aspásia no interior da sociedade grega do século V". 

A primeira etapa dos documentos reunidos sobre a história de Aspásia versa sobre a 

credibilidade da narrativa em Menexeno, em Diálogos de Platão. O autor, José Solano, reúne 

um grande compilado de fontes primárias, onde o nome Aspásia é citado ao longo dos períodos 

da Antiguidade. Tais fontes estão sendo traduzidas neste trabalho como parte da metodologia. 

Devemos esclarecer, também, que esta dissertação apresentar-se-á a partir do imbricamento 

entre os diálogos interdisciplinares entre a pesquisa da História de Gênero, da Linguística e da 

Análise do Discurso.  

O trabalho de José Solano Desuso nos inspirou e nos desafiou a tarefa de tradução para 

o português, intitulado como “Aspásia Corpus Documental” que predispor-se-á da seguinte 

maneira no anexo deste trabalho, no entanto, as traduções para o nosso idioma foram realizadas 

diretamente a partir de versões originais dos textos de: Plutarco (c46-125) –autor de  “Vidas 

Paralelas”(Vida de Péricles), Escólio a Platão - “Menexeno” , que reúne antigos escólios ou 

comentários sobre as obras de Platão ( 235e), Xenofonte , escritor e soldado ateniense (a. 430 

a.C. – 354 a.C. ) autor de Econômico, Platão ( 427a.C.-347 a.C.) o mais famoso discípulo de 

Sócrates e algumas traduções livres como “Harpocração” ( séculos I –II) – orador alexandrino, 

escreveu “Léxico dos dez oradores”, “Suda” ( século X)- léxico bizantino, seus escritos nos 

fornecem informações básicas sobre a História e Literatura, “Crátino”, um dos iniciadores da 

comédia política (c. 520/515 a.C. – s/d.), “Aristófanes” (ca. 447 a.C. – ca. 385 a.C.) mais 

importante autor cômico, escreveu sua peça teatral “Os Acarnienses”, “Escólios a Aristófanes” 

,um dos gramáticos da era alexandrina ( s/d),  “Antístenes” (ca. 445 a.C. – 365 a.C.) ,discípulo 

de Górgias,  “Éupolis” (s/d),comediógrafo contemporâneo de Aristófanes, , “Ésquines 

Socráticos” ( c 435-365), amigo íntimo de Sócrates, “Heráclides”( c385 a.C.- 315), discípulo 

de Platão, “Clearco” (c350/40-250 a.C )discípulo de Aristóteles, “Hermesianacte”( s. III a. C), 

poeta elegíaco, escreve sobre uma hetaira , “Aristón” ( s. III a. C ) , discípulo de Aristóteles, “ 

Pseudo Plutarco”( século 8-9) o Tratado do exercício atribuído a Plutarco, “Máximo de Tiro” 

(s. II)  sofista e filósofo, “Elio Aristides” (c. 117-180” um dos mais destacados representantes 

da segunda fase sofista, Ateneu (s.III) , “escreveu Banquete dos sábios”, “Luciano de 

Samósata” (c. 125-200), escritor influenciado por cínicos e epicuristas, “Filóstrato”( c. 170-

245”, sofista em Atenas e em Roma, “Clemente de Alexandria”(c.150-215), erudito diretor de 

escola, “Alcifrão” ( s. IV a. C.), sofista grego, provavelmente contemporâneo de Luciano. 

“Libanio” (c. 314-392.) professor de oratória em Constantinopla, “Temistio” (310/20-388) 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Circa
https://pt.wikipedia.org/wiki/447_a.C.
https://pt.wikipedia.org/wiki/385_a.C.
https://pt.wikipedia.org/wiki/Circa
https://pt.wikipedia.org/wiki/445_a.C.
https://pt.wikipedia.org/wiki/365_a.C.


7 

 

professor de oratória e filósofo, “Sinesio” (c. 370-413) nascido em Cirene, foi discípulo da 

célebre neoplatônica Hipatia em Alexandria, “Sópatro” (s. IV-V) orador e filósofo, “Teodoreto” 

(c. 393-458) escritor cristão, “Olimpiodoro” (s. VI) considerado um dos últimos filósofos 

neoplatônicos. (DUESO, 2021, p.231). Todas as versões traduzidas para o espanhol e em 

seguida, traduzido para língua portuguesa, retirado das versões originais da língua que foi 

escrita. A tradução nos orientou a introduzir um método, primeiramente, para entender os usos 

literários e imagéticos a respeito de Aspásia de Mileto para em seguida desconstruir a imagem 

literária dela e, finalmente, construir uma nova forma de narrar e descrever à luz da História de 

Gênero e Análise do Discurso. 

Devido a algumas lacunas que os textos antigos nos proporcionam, talvez pela sua 

tradução ou fragmentos que se perderam ao longo dos séculos e apesar do silêncio que nos 

instiga a lançar teorias sobre as fontes da Antiguidade sobre a mulher, uma vez que nas esferas 

de poder, a presença de mulheres foi limitada, para não dizer escassa, podemos celebrar o fato 

de possuirmos nos dias de hoje trabalhos e propostas acadêmicas que buscam desvendar o 

passado, respeitando a    temporalidade e tendo cuidado com julgamentos que seriam comuns 

na nossa atualidade como misoginia, por exemplo. Não podemos pensar na sociedade ateniense 

com os mesmos olhos e conceitos contemporâneos, o ideal é, antes de mais nada, compreender 

que as relações de gênero e sexualidade corroboraram para o agente de dominação entre o 

masculino sobre o feminino e como essas questões se entrelaçaram.



8 

 

I- AS VIRTUDES DA MULHER NA SOCIEDADE PATRIARCAL GREGA: o paradoxo 

entre fala e silêncio pela busca da cidadania na esfera pública e privada 

  A presente pesquisa compreende uma análise sobre as relações de gênero em Atenas no 

período clássico (século V a.C.). Com o intuito de examinar a atuação feminina nessa sociedade 

(mais precisamente a atuação de Aspásia de Mileto na política ateniense), foi elaborado um 

corpus documental, reunindo fontes nas quais o nome de Aspásia foi citado pelos mais diversos 

autores da Antiguidade. Tai fontes encontram-se no livro de José Solana Dueso (2021), 

intitulado Aspasia de Mileto: Discursos y Testimonios. As fontes disponibilizadas por Solana 

foram ordenadas cronologicamente pelo autor à medida que discursos envolvendo Aspásia 

foram elaborados, seja em citações, em peças ou, até mesmo, no Suda, enciclopédia bizantina 

do séc. X de nossa era (V.220). 

As fontes que citam o seu nome foram dispersas ao longo dos séculos, e encontramos 

citações não apenas em obras gregas. As citações gregas mais comuns são no gênero da 

comédia: Acarnenses, de Aristófanes (v. 496 e seq.); do tratado Econômico (II, 12-16); e da 

biografia de Sócrates, Memorabilia (2.6.36), de Xenofonte; além do diálogo Menexeno (235e, 

236b-c, 237a-c, 249d), de Platão. Já quanto aos autores do período romano, temos Diógenes 

Laércio (Vida dos Filósofos 2.7.60); Cícero (De Inventione, I.31.51-3). Mais além desse 

período, há uma pequena referência em Quintiliano (Institutio Oratoria, V.11. 27-29) e Luciano 

(Imagines, XVII), escrevendo entre os séculos I e II.  

 O historiador Plutarco5 - nacionalidade romana e etnia grega -, nascido em Queroneia, 

escreveu no século I d.C. uma Biografia de Péricles (Tomo II). Na obra, intitulada Vidas 

Paralelas, Aspásia de Mileto constitui-se em uma das poucas mulheres a fazer parte de uma 

narrativa destinada somente a homens. Reconhecida por Plutarco como mulher célebre6, devido 

ao seu conhecimento e habilidade em política e retórica, Aspásia, companheira do estadista 

democrático ateniense, Péricles (séc. V a.C.), celebrizou-se como mulher estrangeira a fazer 

parte do círculo filosófico de Sócrates. Dentre as diversas questões que cercam a figura de 

Aspásia e suas peculiaridades, entre elas hetaira7, sofista e proxeneta8, buscaremos, junto à 

historiografia antiga, discorrer sobre sua atuação política como mulher e estrangeira, a qual, 

apesar de todos os seus atributos de professora e mestra de Sócrates9, não poderia fazer parte 

                                                 
5  Em vidas Paralelas (em grego, ΒΙΟΙ ΠΑΡΑΛΛΕΛΟΙ – BIOI PARALLELOI, na transliteração) datada do século 

I d.C., Plutarco reúne um compilado de escritos sobre figuras ilustres - sempre masculinas - grega e romana. 

Sempre em pares, Plutarco destaca suas virtudes e moral buscando comparar as duas civilizações. Dentre essas 

comparações, inclui registros importantes sobre a vida do estadista grego Péricles, e de Fábio Máximo. Nessas 

obras biógrafas, são detalhados os posicionamentos do políticos, suas virtudes e seus vícios. A escolha se dava por 

aspectos que Plutarco julgava ser semelhantes entre os políticos do tomo publicado. 
6  Plutarco, Vida de Péricles, 10, 7.Livro II 
7  Claude Mossé (MOSSÉ, 1990) (1924-2022) refere-se às hetairas como “cortesãs”, dedicando um capítulo em 

sua obra “La mujer en la Grecia” ao tema. Já em algumas traduções, o termo hetairas designa “acompanhantes”. 

Neste trabalho utilizaremos a tradução de “acompanhante” para hetairas, já que os serviços das heitaras não 

estavam associados ao sexo e à comercialização do corpo, sendo necessário distinguir as hetairas das pornai. 
8 Do grego “proxenetés " mediador entre os estrangeiros e cidadãos", pelo latim proxeneta. O proxeneta podia 

comercializar a venda do sexo através da pornai, ser dono do ponto de comercialização (uma casa ou hospedaria). 

O dono poderia também ser um ou uma estrangeira (meteco). A profissão, por ser legalizada, arrecadava impostos 

para o Estado.  
9 A reputação de Aspásia como professora tem sido repetidamente associada à sua reputação sexual como cortesã 

e amante do estadista Péricles. 



9 

 

da vida política de Atenas, mas que viveu com o primeiro entre os cidadãos de Atenas10. 

(BERQUO, 2014, p. 20). 

Na documentação de Plutarco, Aspásia de Mileto aparece em quatro passagens na 

biografia de Péricles, legislador e líder político de Atenas no final do século V a.C., sendo 

introduzida no texto a partir de um questionamento de Plutarco sobre o poder de persuasão que 

exercia sobre os homens. (BALTHAZAR, 2013, p.474).  Além disso, Plutarco atribuía à 

influência de Aspásia o fato de Péricles iniciar a batalha contra Samos, que disputava com a 

cidade natal de Aspásia a posse de Priene. Atenas interviria após Mileto ter sido derrotada. 

(DUESA, 2021, p.131) 

Já Sara Pomeroy (1999) relata que Platão (427 a.C.-347 a.C.), em Menexeno11, atribui a 

Aspásia a responsabilidade pelos discursos fúnebres proferidos por Péricles, pois Sócrates (470 

a.C.-399 a.C.) referir-se-á à Aspásia como sua mestra em retórica: 

Lemos que Aspásia foi quem elaborou a oração fúnebre (destinadas às 

viúvas, pronunciada por Péricles no ano 430a. C). A oração inclui algumas 

recomendações às cidadãs atenienses (...) mostra Aspásia elogiando a 

capacidade das mulheres para conceber e criar filhos. Estes comentários nos 

parecem não apropriados ao serem proferidos por uma mulher culta e liberada, 

porém é necessário recordar que tais recomendações eram proferidas às 

esposas dos cidadãos atenienses e não mulheres como ela. (POMEROY, 1999, 

p.108)  

 As mulheres atenienses eram limitadas de maneira geral: não era incomum que, ao 

serem representadas nos trabalhos de filósofos, oradores ou escritores, estivessem 

desempenhando atividades condizentes ao seu estatuto social. Elas exerciam papéis destinados 

e limitados de acordo com sua posição social. A condição da mulher ateniense no período 

clássico era definida de acordo com a posição que ocupasse na sociedade: cabia à esposa o 

espaço privado do oîkos12, a sua administração e gerar filhos legítimos e sadios para a pólis 

(LESSA, 2001, p.13). O fato de Aspásia ser citada e ter seu nome vinculado à biografia de um 

homem nos comprova a excepcionalidade dessa mulher e a inteligência que usou para penetrar 

nos círculos destinados somente aos cidadãos e ter seu lugar de fala e atuação, como veremos 

nas exortações a seguir, assim como em quais condições se encontravam as mulheres nas 

esferas da sociedade ateniense. 

Conforme Neyde Thelm (THELM,1998), sobre as mulheres conhecidas como "bem 

nascidas” recaia a imposição masculina, reservando a essas um modelo ideal de 

comportamento, que lhes prescrevia um conjunto de virtudes, a saber, o silêncio, a reclusão, a 

submissão e a fidelidade a serem seguidas, assim como a rigorosa atuação nas esferas externas 

(pólis) e internas (oîkos), estando, assim, a sua atuação restrita ao espaço privado. Xenofonte 

(ca. 430 a.C.– 354 a.C.), em Econômico, trata das coisas que competiam à mulher: nutrir, 

guardar provisões, administrar a nova casa e sair do poder do pai para submeter-se ao marido. 

Esse era o modelo de comportamento feminino que pertencia às sociedades do Antigo 

mediterrâneo pela sociedade ateniense do Período Clássico, em decorrência do 

desenvolvimento da pólis e da consolidação democrática.  

                                                 
10 Segundo Tucídides sobre a figura de Péricles incide a figura a “do verdadeiro homem de Estado” (grifo do 

autor). (Jaeger,2003, p.466). 
11  Platão, Menexeno36 B. 
12 O Liddell and Scott's Greek-English Lexicon define oîkos primeiramente como casa, habitação, mas também 

confere ao vocábulo outros significados, como assuntos e bens domésticos, propriedade familiar e, mesmo, como 

sinônimo de família. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Circa
https://pt.wikipedia.org/wiki/430_a.C.
https://pt.wikipedia.org/wiki/354_a.C.


10 

 

O discurso masculino da sociedade políade enfatizava o que se esperava dos grupos 

femininos, procurava demarcar o lugar da cena em que se movimentava a esposa, bem-nascida 

e bem criada, diferente do lugar em que circulava a mulher de vida livre, fosse ela dançarina, 

acompanhante ou prostituta (BARROS, 1997, p.35). Durante o período Clássico (século V 

a.C.), período conhecido como o “século de Péricles13” (MOSSÉ, 1990, p.53), Atenas vivencia 

um período de grande prosperidade e imprime um conjunto de leis que viria a beneficiar o 

dêmos14, seja por nascimento ou por propriedades. Nesse contexto, Atenas adotou um modelo 

de comportamento feminino que prescrevia um conjunto de virtudes às mulheres dos cidadãos 

atenienses: a filha do cidadão ateniense geraria novos cidadãos para a pólis. Essa deveria casar-

se também com um legítimo filho de pais atenienses, e assim sucessivamente. A esses estariam 

destinados as decisões políticas e públicas das póleis: participariam das Assembleias, tribunas, 

apenas os homens nascidos na pólis mas desses espaços públicos, estaria excluída a participação 

das mulheres. 

Essa breve explanação sobre a hierarquização social das mulheres e condicionamento 

de atividades referentes a elas nos mostra como os papéis e ações eram bem definidos na esfera 

ateniense. Como compreender as ações de uma mulher estrangeira e hetaira com a afirmação 

de que esta intervinha nas decisões políticas de Péricles? 

 A historiografia clássica contempla e põe no centro as ações e feitos dos homens. Será 

sinalizado neste trabalho que o poder na esfera ateniense sempre foi, essencialmente, 

masculino. Os debates acerca das questões de gênero à luz dos textos, principalmente, de 

autores como Joan Scott15 (SCOTT,1989) ou Judith Butler16 (BUTLER,2003) serão 

importantes para compreendermos como urge a necessidade de emancipar as ações femininas 

ao longo dos anos e reconhecer a respeito dos discursos e visões que foram construídos ao longo 

dos anos por meio do viés masculino. 

Paralelamente a essas informações, nosso estudo abarca a solidificação e protagonismo 

cada vez mais perscrutado pela historiografia e ansiado pelas mulheres por espaços mais 

autônomos na sociedade e serem agentes da sua própria voz e história. A história das mulheres 

e gênero surgiu da necessidade de realocar o saber histórico mediante a “crise dos paradigmas 

tradicionais da escrita da história”. Novas narrativas emergiram em um contexto em que “outras 

histórias” deveriam ser construídas por meio da completa revisão dos instrumentos de pesquisa 

(MATOS, 2002, p. 278). Segundo Deleite Saffioti, “A Mulher na Sociedade de Classes” (1969), 

a presença das mulheres nos escritos acadêmicos vem crescendo, especialmente, a partir do 

segundo fase do pós -estruturalismo, em função de um conjunto de fatores que tem dado 

visibilidade às mulheres mediante a conquista de novos espaços. Um primeiro fator seria a 

maior presença feminina no mercado de trabalho, inclusive nas universidades, conjugada à 

                                                 
13 O século de Péricles foi apenas o século V, época em que ele viveu e em que comandou o chamado imperialismo 

ateniense. Após a Guerra do Peloponeso em 404 a.C., Atenas perde esse poderio. Apesar de Atenas ainda ser uma 

grande cidade e uma potência intelectual, a cidade perde o seu poderio, já que havia perdido a guerra para Esparta. 
14

 Na Grécia Antiga, o demo (em grego: δῆμος) era uma subdivisão da Ática, região da Grécia em torno de Atenas. 

Após a reforma de Clístenes em 508 a.C, pertencer a um demo passou a ser obrigatório para obtenção da cidadania. 

Antes da reforma, os demos já existiam, porém eram apenas as subdivisões de terras, não estavam vinculados ao 

alistamento.  No total, ao fim das reformas de Clístenes, a Ática estava dividida em 100 demos. A transformação 

dos demos em unidades fundamentais do Estado, substituiu gradativamente os genos, grupos 

familiares aristocráticos que até então dominavam as fratrias. 

15 SCOTT, Joan. Uma análise de categoria útil. Tradução de Christine Rufino Dabat e Maria Betânia Ávila.1989. 
16 BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade; Tradução Renato Aguiar. - 23ª 

edição - Rio de Janeiro: Civilização brasileira,2022 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Gr%C3%A9cia_Antiga
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_grega
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81tica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gr%C3%A9cia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Antiga_Atenas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Geno
https://pt.wikipedia.org/wiki/Aristocracia


11 

 

expansão da luta das mulheres pela igualdade de direitos e pela liberdade, numa conquista do 

espaço público que derivou da afirmação dos movimentos feministas17. 

Recorreremos à história de gênero para compreender as transições incutidas nesse 

processo e nossa pesquisa visa a repensar a representação de Aspásia de Mileto e da mulher no 

espaço da pólis ateniense do século V a.C. Pensar nessa pólis do século V a.C. é direcionar esse 

pensamento para a ação dos diálogos, atribuição destinada ao homem. A imagem da ágora 

ateniense está intimamente associada ao conceito da fala: por meio dela, o homem poderia 

exercer seu direito de cidadania. 

Temos a instauração de Atenas como “cidade por excelência”, tema que fora 

desenvolvido por Nicole Loraux (LORAUX, 1993), sobre a “invenção” de Atenas. A ágora 

grega sempre esteve associada a um espaço de debate, da retórica, da democracia e dos valores 

destinados a ela. O estudo sobre as mulheres não é necessariamente um estudo novo ou pouco 

explorado, mas que consiste em uma incessante busca de mitigar os anos de dominação em que 

as minorias foram excluídas e silenciadas da história.  

1.1 Síntese do panorama político de Atenas século V. a.C.: 

O período no qual a Grécia se viu às voltas contra os persas e posteriormente em um 

próprio conflito entre os helenos (os atenienses e espartanos na Guerra do Peloponeso) se deu 

no decurso do século V a.C. Nosso estudo se insere nessa temporalidade do século V a.C., 

período no qual a democracia tornou-se regime político adotado pelos atenienses.   

Pensar na pólis ateniense do século V a. C. é pensar também na democracia ou “governo 

do povo” como sistema político em que, dentre as suas características, supõe-se uma equidade 

do poder e das distribuições das riquezas entre seus povos. Ao longo dos anos, o modelo de 

governo mais emblemático do governo ateniense, a Democracia, sofreu algumas 

transformações, podendo ser percebidas pela fala de T. H. Marshal18: “o desenvolvimento da 

cidadania (...) é estimulado tanto pela luta para adquirir tais direitos civis (civis, políticos e 

sociais) quanto pelo gozo dos mesmos, uma vez adquiridos”. Aqui claramente percebemos que 

essa descrição se distancia do modelo inicialmente proposto e vivido pela sociedade ateniense. 

Atenas sempre foi considerada a cidade democrática por excelência a partir do século V a.C. 

Jean Pierre Vernant (VERNANT, 2002) associa a instituição da cidade ao nascimento 

do pensamento racional. Os helênicos, era assim como os gregos se reconheciam, pois eram 

povos que habitavam e pertenciam à Hélade, distinguindo-se, segundo eles próprios, como 

detentores de uma vida social própria e “superior sobre o mundo bárbaro”. A utilização da 

ágora só foi possível graças ao aparecimento da pólis entre os séculos VIII e VII a.C. Com a 

utilização da equidade (isonomia) e do equilíbrio/moderação (homonoía) nessa esfera de 

simetria e igualdade, temos o advento da filosofia e do entendimento do homem como ser 

político e racional. (VERNANT, 2002, p.53)   

Na sociedade micênica, o poder político estava centrado na figura do rei - o ánax - e no 

poder palaciano exercido por ele. J-P Vernant (2016) denomina de “demos da aldeia” um povo 

que está centrado nas terras comunais, trabalhando e cultivando, e que não participa do jogo do 

poder, tendo o basileús (na época, um grande senhor) como a figura socialmente superior. Aos 

olhos de Vernant, essa passagem de poderio palaciano e de instituições vinculadas ao rei para 

ágora é estritamente importante para a formação da pólis. É na ágora onde ocorrerão os debates 

políticos. É nesse espaço público onde a koinonía (comunidade natural) será substituída pela 

                                                 
17  IBID p. 278 
18 FONSECA. Victor Manoel Marques da. No gozo dos direitos civis. Associativismo e cidadania. Rio de 

Janeiro: Arquivo Nacional; Niterói, 2008.p.15. 



12 

 

peithó. (Persuasão) em uma comunidade que naturalmente estabeleceria um espaço de disputa 

de interesses. (IDEM,2016, p.81-82)   

Em seus aspectos institucionais, a democracia de Atenas era composta pela Assembleia, 

pelo Conselho, pelas Magistraturas e pelos Tribunais, e entre todos esses, a Assembleia 

(ecclesía) era a instituição que tomava as principais decisões políticas da cidade, sendo 

considerada também o espaço por excelência do exercício da soberania popular: estava aberta 

a todos os cidadãos, ou seja, homens adultos, livres e atenienses. Foi durante os governos de 

Sólon (638-558 a.C.) que se expandiu a vida cívica, porém durante os governo de Clístenes 

(565-492 a.C.), em 508 a.C, que solidificou a democracia ateniense, ganhando extraordinária 

força e eficiência nas assembleias do povo. 

O sentido da palavra lógos estaria associado ao conceito democrático e de debates; com 

passar do tempo, significou algo que poderíamos traduzir por (ou relacionar com) razão, 

linguagem, palavra ou discurso. Entre a política e o lógos, encontramos uma estreita relação, 

na qual a palavra não é simplesmente o recurso vocal, ela é o debate contraditório, a defesa, a 

discussão e a argumentação. Esse trecho de Vernant relata a associação entre palavra e política: 

O que implica esse sistema de pólis é primeiramente uma 

extraordinária preeminência da palavra sobre todos os outros 

instrumentos de poder. Torna-se o instrumento político por excelência 

a chave de toda autoridade no Estado, por meio do comando e de 

domínio sobre outrem (VERNANT,2002, p.53). 

Da mesma forma em que a ampliação do corpo cívico, isto é, o alargamento do conjunto 

de cidadãos ativos politicamente foi uma das características da pólis clássica, a ampliação da 

participação de cidadãos nas diferentes instâncias da vida religiosa também é importante para 

a compreensão acerca da ambivalência que exercia o sistema de crenças sob o novo regime 

político, mesmo após ter iniciado na sociedade ateniense o pensamento racional, que ora se 

dividiam entre o novo e o tradicional. 

Como nos afirma Fustel de Coulanges (COULANGES,2002), o cidadão da cidade 

antiga estaria apto a realizar as seguintes atividades: 

Se quisermos definir os cidadãos dos tempos antigos por seu atributo 

mais essencial, é necessário dizer-se que cidadão é o homem que 

observa a religião da cidade. É o que honra os mesmos deuses da 

cidade. É aquele para o qual o arconte ou o prítane oferece o sacrifício 

de cada dia, que tem o direito de se aproximar dos altares, que pode 

penetrar no recinto sagrado em que se realizam as assembleias, que 

assiste às festas, que acompanha as procissões e participa dos 

panegíricos, que se assenta nos banquetes sagrados, e recebe a parte 

que lhe cabe das vítimas. Assim esse homem, no dia em que foi 

inscrito no registro dos cidadãos, jurou que renderia culto aos deuses 

da cidade, e que combateria para defendê-los. Eis os termos usados: 

ser admitido entre os cidadãos dizia-se em grego pelas palavras 

meteínai tõn hierõn: entrar na partilha das coisas sagradas. 

(COULANGES,2006, p. 135). 

 

Compreende-se nessa passagem a importância dos cultos religiosos e o que os 

atenienses consideravam como sagrado, ao nortear as ações do seu cotidiano e uma ausência do 

pensamento laico, mesmo com o aparecimento do pensamento filosófico. Ainda sobre essa 

lógica que o sagrado nortearia as divisões sociais, os estrangeiros não seriam considerados 

cidadãos por estarem fora das obrigações cívicas – religiosas, assim como os deuses da cidade 

de Atenas não os protegeriam: 



13 

 

O estrangeiro, pelo contrário, é o que não tem acesso ao culto, aquele 

a quem os deuses da cidade não protegem, e que não tem nem mesmo 

o direito de invocá-los, porque os deuses nacionais não queriam 

receber preces ou dádivas senão dos cidadãos; eles repelem o 

estrangeiro; a entrada de seus templos lhes é proibida, e sua presença 

durante as cerimônias de um sacrifício era considerada sacrílega 

(IDEM, 2006, p.135). 

A proposta estabelecida, segundo Aristóteles, é que o homem é naturalmente político. 

Ao analisarmos a formação das póleis das mais antigas cidades gregas, desde o período arcaico 

até o período clássico19, e como estas foram organizadas, percebemos que são modelos 

idealizados e moldados pelos cidadãos (no grego, politikoí). Elemento fundamental na 

constituição da cultura grega, o cidadão está para a pólis assim como a pólis está para o cidadão: 

o homem grego é uma criatura da pólis –, então a definição de Aristóteles de que o homem é 

um animal social20. Esse pensamento de Aristóteles fundamentava-se numa teoria de que o 

homem, para ser plenamente humano, deveria exercer todas as competências próprias do ser 

humano, não deixando nunca de tentar compreender o homem cosmopolita grego, o qual, 

segundo Vernant, é englobado e generalizado, tendo essa concepção a todo o homem grego: 

não podemos classificar o homem do passado da Era arcaica, por exemplo, ao homem do 

período cosmopolita. Assim, o autor defende que tais concepções são necessárias para se 

compreender uma separação e uma realização de uma “análise diacrônica” com as relações 

“sincrônicas” que estão na base de sociabilidade: 

Inquirindo na política a questão de definição de cidadão, Aristóteles 

alcança uma primeira formulação que dá conta da essência de que 

consiste a cidadania: o direito ou a prerrogativa de participar das 

práticas deliberativas ou judiciárias da comunidade política a que 

pertence. Solução essa que coloca de imediato a questão conexa 

respeitante ao critério seletivo identificador do corpo da cidadania (o 

conjunto dos que se distinguem pela concessão desse direito ou 

prerrogativa) no seio da comunidade. Então um critério vigente 

restringe a cidadania aos membros da comunidade que descendem de 

cidadãos por ambos os lados, pai e mãe. (ARISTÓTELES, XXI, v.4)  

Embora a Hélade não pudesse ser considerada propriamente uma nação, possuía 

elementos identitários, como o idioma e o local de nascimento, que faziam com que os gregos 

se identificassem como pertencentes àquela cultura territorialmente localizada21. Porém, esses 

elementos eram bastante permeáveis ao ponto de se poder perceber o status de centro 

cosmopolita, pois diversos outros povos dividiam espaço na pólis ateniense.  

 Todo o conceito de democracia e cidadania que a civilização ocidental conhece fora 

herdado da matriz das civilizações gregas e romanas. Após o período das invasões macedônicas, 

o conceito de helenismo propaga-se por todo o mundo mediterrâneo por intermédio de duas 

vertentes: com a questão mercantil, em Atenas, e secundariamente com as invasões 

macedônicas no século IV a.C. 

O tratamento concedido aos residentes estrangeiros em território helênico figura entre 

os aspectos mais relevantes para a compreensão de como se construía a noção de não-cidadão, 

                                                 
19 Segundo Vernant, no quarto volume da história da Cultura Grega, são distintos os quatro tipos do homem grego: 

o homem da época heroica, o homem agnóstico, o político e o cosmopolita. 
20 Política ,1,1253 a. 
21

 Em uma famosa passagem, Heródoto (séc. V a.C.) chama a atenção para o que uniria identitariamente os 

helenos: Hdt, VIII, 144: “Por outro lado, porém, sendo os Helenos tanto iguais em sangue como iguais na língua 

(tendo) templos de deuses e costumes sacrificais comuns e ainda os mesmos hábitos, que se tornar (algo) a partir 

de traições não poderia ficar bem para os athenienses”. 

 



14 

 

e vice-versa. A classificação do não-nascido em solo ateniense como não-cidadão forçava a 

necessidade de se gerar para a pólis grega cidadãos legítimos, filhos de pais e mães atenienses, 

a partir de 451 a.C. 

A estrutura cosmopolita a qual pretendo abordar, tão visivelmente debatida nos dias atuais, 

vem ao encontro do tema abordado na pesquisa, recuperando-se a discussão clássica de cidadania. 

No caso da civilização grega, Aspásia de Mileto consegue influenciar de alguma maneira a 

sociedade ateniense restrita a atuações políticas estrangeiras. É atribuída a ela a execução da mais 

honrosa homenagem a um cidadão ateniense: a elaboração da oração fúnebre. 

A pólis dos habitantes de Atenas, como também mencionado por Aristóteles, leva-nos 

a refletir acerca da participação desses excluídos e da manutenção para que esse meio 

funcionasse. A cidadania não era um conceito fixo, mas uma herança cultural com continuidade 

histórica. 

A dicotomia presente nesse espaço aparece na oposição daqueles que compunham esse 

local: proprietários/não-proprietários, livres/escravos, homens/mulheres, nativos/estrangeiros. 

O estudo do modo de articulação dessas contradições dentro da pólis permitiria, inclusive, 

repensar o conceito de política e de cidadania para além da multidão de cidadãos. Separam-se 

os que poderiam participar dos cultos religiosos daqueles que não poderiam.  

Atenas se tornou a principal cidade dentre as que compunham a Liga de Delos22, e, com 

o fim das Guerras Médicas, o balanço que se pode realizar é que não somente as cidades 

envolvidas enviaram barcos (trirremes), como também quantia em dinheiro (GUARINELLO, 

apud Morales, 1994). Esse fator pode evidenciar o que foi chamado pela historiografia moderna 

de imperialismo ateniense, mais especificamente, o ponto em que, a partir do texto de 

Tucídides, nota-se a visão dos próprios atenienses a respeito do jugo perpetrado sobre outras 

cidades-estados gregas: como superiores, não somente pela quantia em dinheiro, mas por serem 

superiores intelectual e moralmente também. 

É nesse contexto que Péricles (c.495/90-429 a.C.), importante líder democrático do 

período, assume a liderança de várias ações em Atenas, justamente quando essa conhecia um 

tempo áureo, e o imperialismo grego estava no apogeu. A importância de seu governo foi tanta 

que o século o qual esteve sob sua influência foi designado como o “século de Péricles”. 

Por um lado, Péricles governou um povo que se encontrava na maior 

prosperidade, muito grande por si mesmo e no cume do poder, pelo que podia 

parecer que se manteve até ao final seguro e intacto devido ao bem-estar 

comum e à força do Estado. (Fab, 28.1) 

Como tivesse nascido para ocupar cargos políticos, vamos encontrar descrições sobre 

sua vida desde o seu nascimento até sua fase adulta23.Teve por pai Xantipo, (525 a.C.- 475 a.C), 

                                                 
22 460-445 Primeira Guerra do Peloponeso entre Atenas e Esparta. Em aproximadamente 453 a.C., é transferido 

para Atenas o tesouro da Liga de Delos, antes depositado nessa ilha (Plut.12.1). 
23 Para mais informações, consultar Vidas Biógrafas Péricles e Fabio Máximo, tradução de Ana Maria Guedes 

Ferreira. O autor, Plutarco, evidencia nessa obra virtudes e vícios, sempre em pares, de dois estadistas: um grego 

e um romano, a fim de evidenciar suas qualidades e para que quase didaticamente se evitassem os mesmos erros. 

Inseridas nesse contexto, apresentarei algumas datas referentes à linha do tempo de Péricles para entendermos 

como sua vida foi direcionada para ocupar um cargo político em Atenas. 

(Século V a.C.) 

“495-90 Nascimento de Péricles, filho de Xantipo e Agariste (3. 1-2) 

(...) 

472 Representação da peça Os Persas de Ésquilo, tendo como córego Péricles.ca.  

470 Início da atividade política de Péricles (7.3-4).  

470-60 Construção do templo de Zeus em Olímpia. 463 Processo contra Címon, no qual Péricles se apresenta 

como principal acusador (10.6).  



15 

 

vencedor dos generais persas em Mícale, e sua mãe, Agariste (VI a.C.- V a.C.), era neta de 

Clístenes (Per. 3. 1-3). Clístenes (565 a.C. – s/d) foi responsável por importantes reformas que 

ditariam a criação da democracia. 

Toda a narrativa de sua vida compõe quase que uma orquestra de decisões que o 

levaram a ser reconhecido como o primeiro entre os cidadãos, segundo Tucídides (2. 65. 9). 

Sabemos que quem o iniciou nos estudos da filosofia para aceitar a filosofia natural foi 

Anaxágoras: “com Anaxágoras, Péricles aprendeu a não ser supersticioso”. (Per.6.1) 

Nesse momento, é mister fazermos uma breve comparação sobre a qualidade de relatos 

desde o nascimento de um homem, principalmente descendente de uma família aristocrata, e a 

precariedade de relatos sobre uma mulher na Antiguidade. A riqueza de relatos, que foi escrita 

numa data posterior (século I d.C.) por Plutarco (c. 45-120 d.C.) nos impele a refletir o quão 

detalhados foram os relatos sobre a vida de Péricles. Sabemos de particularidades sobre sua 

vida que vão desde o presságio em um sonho de quando ele nasceu até a informações de que 

segurava um amuleto no momento de sua morte24.  

Péricles era da tribo de Acamante, do demo de Colarges, de família e de descendência 

de primeira nobreza, quer da parte do pai, quer da mãe. 2. Xantipo, o vencedor sobre os 

generais do Rei persa em Mícale, casou-se com Agariste, sobrinha de Clístenes, aquele 

que com dignidade expulsou os Pisistrátidas e pôs fim à tirania; além disso, estabeleceu 

leis e instituiu uma constituição excelente para o incremento da harmonia e da 

segurança. 3. Depois de sonhar13 que tinha dado à luz um leão, poucos dias mais tarde, 

Agariste deu à luz Péricles, de aspecto físico em tudo o mais irrepreensível, mas de 

cabeça alongada e desproporcionada. (Per.,2013, p.57.) 

Enquanto a Aspásia, o que passamos a saber sobre sua vida está associado à figura desse 

importante político ateniense.  

1.2. O androcentrismo na sociedade ateniense: 

Iniciaremos este capítulo abordando as justificativas da sociedade políade para a 

inferioridade da mulher ateniense, buscando debater conceitos que, por vezes, podem trazer um 

certo espanto para nosso modelo atual de sociedade e outrora, possam ter servido de modelo 

para estruturas patriarcais e centralizadoras. 

                                                 
(...)  

462-61 Reforma do Areópago por Efialtes: redução o poder deste tribunal (7.8). Início da influência política de 

Péricles. 

460-445 Primeira Guerra do Peloponeso, entre Atenas e Esparta. ca.  

455-4 Casamento de Péricles com a ex-mulher de Hiponico (24.8). 

(...) 

 454 Sucesso de Péricles no Golfo de Corinto (19.1). ca.  

454-3 Nascimento de Xantipo, filho de Péricles (24.8). ca.  

453 Transferência para Atenas do tesouro da Liga de Delos, antes depositado nesta ilha 

440 Nascimento de Péricles, filho de Aspásia e de Péricles (24.10).  

440-39 Guerra de Samos (26. 2-28). 

430 Primavera: deflagrar da peste em Atenas (34.5). Segunda invasão ática do Peloponeso. Expedição de Péricles 

contra Epidauro (35.1-3). Verão: Destituição de Péricles (35.4). Morte dos filhos de Péricles, Xantipo e Páralo, da 

irmã de outros familiares (26.6-8).  

429 Reeleição de Péricles (37.1-2). Pedido de cidadania para o filho bastardo do estadista (37.5). Outono: Morte 

de Péricles (38).” ( Per., p.47). 

 
24 No entanto, no final desta biografia, em Per. 38. 2, quando Plutarco nos informa da doença que viria a vitimar o 

estadista, invoca Teofrasto: ao que parece, Péricles estaria de tal modo debilitado que até aceitava recorrer a 

amuletos, comportamento tipicamente feminino e que demonstra superstição. 



16 

 

Atribuir malícia às mulheres é uma constante entre os gregos: Semônides de Amorgos 

(ca. 556 a.C. – 468 a.C.), em meados do século VI a.C., dedica um texto inteiro para as 

mulheres, as quais, para ele, são uma espécie de animais sem espírito. Ele compara os diferentes 

tipos de mulheres com animais. Uma mulher suja e desordenada é, portanto, uma mulher 

semeada, preguiçosa e burra. Semônides acha que as mulheres são incapazes de virtude, 

curiosas e sempre insatisfeitas. A única mulher boa é a “mulher abelha”, que trabalha bem para 

administrar a riqueza e trazer prosperidade. Ainda assim, mesmo essa abelha não tem valor em 

si mesma: o que importa é a riqueza e os filhos que ela traz. 

Aristóteles acredita que o imaginário a respeito do padrão aceitável a ser cumprido pela 

mulher é o da abelha (mélissai), por ela ser a provedora de todo o oîkos e ser desprovida de 

vaidade própria. Ou seja, basicamente aquela que se dedica a prover o alimento e à procriação 

do seu lar. 

Podemos exemplificar, seguindo um esquema proposto por Marta Mega de Andrade 

(1998)25, que cada animal representado ali no poema de Semônides de Amorgos ilustraria um 

atributo ao espírito feminino: porca - não limpava a casa / macaca – feíssima / égua, perfumava-

se demais / e por fim, a abelha que florescia os bens da casa. 

Abaixo, um fragmento do iambo: 

Diferente o deus fez o caráter da mulher no início,  

Uma fê-la da porca, de longas cerdas 

Em sua casa tudo está repleto de imundície   (...) 

Ela própria, suja, com roupas não lavadas                                  5 

Outra fê-la da cadela malvada, tal qual a mãe(...)  

Um homem não pode silenciá-la, nem com ameaças. (...)         15 

Outra fê-la da abelha; afortunado, quem a tem(...) 

 

os bens crescem e aumentam por causa dela      (...)             85 

Não lhe agrada sentar-se entre as mulheres. 

Quando falam de assuntos relacionados à Afrodite. (...) 

 Estas são as melhores e as mais sábias mulheres, 

Que Zeus, amavelmente, cedeu aos homens. 

 

Uma segunda representação negativa do gênero feminino, sendo a mulher considerada 

um dos maiores males da humanidade em Hesíodo, Pandora26 representa beleza, mas seu 

coração – essência - é ruim: as mulheres descendem dela. A representação da sedução - algo 

citado no iambo de Semônides de Amorgos como ruim -, a esposa que muito se arrumava ou 

se perfumava, por exemplo, estaria estimulando no marido questões que, para o grego, eram 

vistas como perdição da sua “mediania” ou de seu “equilíbrio”. O problema da sedução é que 

                                                 
25 Para mais informações, vide livro da Professora Doutora Marta Mega de Andrade. 
26 Sobre o mito de Prometeu, Hesíodo narra a criação da primeira mulher (Pandora) como uma punição de Zeus 

para a humanidade, considerando a diversidade da natureza feminina derivada dos diferentes atributos que, na sua 

manufatura, lhe foram concedidas por diferentes deuses. Pandora é o próprio mal. 



17 

 

os homens também gostam disso – mas, para eles, não se casar também é um problema, porque 

você tem que ter filhos para legar sua propriedade. 

Ao estudar as relações homem e mulher, utiliza-se de duas categorias espaciais: 

tensão equilíbrio e reciprocidade. (THELM apud Baladeira, 1998, p.87). Podemos usar 

as mesmas categorias, para a sociedade ateniense. Encontramos esta margem social, 

desde os textos de Hesíodo (VII séc. a.C., através do Mito de Pandora até Xenofonte, 

Pseudo Aristóteles e Menandro (THELM, 1998, p.87) 

Gardella (GARDELLA, 2017) analisa alguns mitos que exibem também conflitos entre 

as divindades masculinas e femininas, ao justificar a origem da escolha do nome da pólis 

Atenas, sendo observada a disputa entre Poseidon e Athena pelo nome da cidade de Atenas. 

Após a prescrição do oráculo de Delfos, mulheres e homens foram obrigados a decidirem qual 

nome teria a cidade - Poseidon ou Athena. Sendo as mulheres maioria e todas votando em 

Athena, a cidade recebeu o nome da deusa. Poseidon as puniu por isso, proibindo-as de votar, 

dando nomes aos seus descendentes e ser chamado “ateniense” título de “ateniense” 

(GARDELLA, 2017, p.278). Claramente, percebemos uma narrativa a qual tenta justificar a 

ausência das mulheres nas participações públicas.  

Já no campo semântico, encontramos referências simbólicas que estariam vinculando e 

fortalecendo os estereótipos masculinos e femininos. Segundo Neyde Thelm (THELM,1998), 

os textos antigos, ao se referirem ao homem e à mulher, utilizavam adjetivos e termos 

específicos atrelados às suas virtudes, características próprias e comportamento. Signos como 

“alto, sol, dia, luz, direita, quente, convexo, seco, fala, razão, ação, grave, externo, guerra e 

expansivo” estariam vinculados à imagem masculina; já termos como “baixo, lua, noite, escuro, 

esquerda, frio, côncavo, úmido, silêncio, emoção, som agudo, receptivo, procriação, interior e 

passiva”, por exemplo, estariam vinculados à imagem da mulher. Trata-se de signos que 

conotariam atributos opostos, bem como os espaços que tanto homens quanto mulher 

ocupariam27. 

O estudo realizado por Aristóteles (384 - 322 a.C.) no período clássico (IV século a. C.) 

corroborou esse pensamento de que a anatomia masculina era superior à feminina. Estando a 

voz representando essa superioridade – a voz sendo o órgão de comando e política –, estaria 

vinculada à virtude masculina, representando coragem, audácia e poder. Já a mulher, como 

representaria suavidade e palidez, sua voz jamais ecoaria.  

À mulher recaíam estereótipos de fraqueza (assim como sua voz também é fraca). Ela 

era inclinada a queixas, incivilidade e deficiência, como os jovens, os velhos e os doentes. O 

baixo é bom, o agudo é ruim. A questão da anatomia do corpo e por ser úmida (referimo-nos 

aqui ao fluxo de sangue) subjugam a mulher, já considerada mais fraca ainda nesse período e 

sendo aconselhada a casar-se ainda jovem. Ao homem era atribuído o vigor, coragem, 

movimento - essas ações representariam o exterior. A mulher, sendo covarde e vigilante, 

manter-se-ia no interior. Nesse sentido, a anatomia está ligada a atividades, e vice-versa. 

Em Econômico, Xenofonte (a. 430 a.C. – 354 a.C.) atribui ao homem à capacidade física 

de aguentar as intempéries do espaço externo; já a mulher, frágil, não seria desonroso ocupar o 

espaço interno e privado: 

    (...) Espaços de atuação rígidos são definidos para os papéis sociais do 

masculino e feminino, tendo como base primordial aspectos remetidos à natureza: em 

Econômico, Xenofonte descreve a natureza da mulher para as ocupações do interior, 

e a do homem para as ocupações do exterior, pois o corpo masculino estaria mais 

capacitado para aguentar o calor e o frio, ou seja, para as atividades fora de casa. Deste 

                                                 
27 Ibdem, Neyde Thelm(1998) 



18 

 

modo, para a mulher, permanecer na tranquilidade da casa não seria desonroso, 

enquanto para o homem, permanecer em casa, ao invés de dedicar-se a atividades ao 

ar livre, era algo vergonhoso. Para as fontes antigas, o maior dever e função da esposa, 

seu grande talento e a verdadeira realização da vida da mulher -ou seja, aquilo que ela 

deve sempre almejar – era o bom manejo do oitos, tornando-se melhor esposa e mãe 

para o marido e os filhos no decorrer do tempo. (SEGER,2015, p15) 

 

A dicotomia público e privado incide sobre a formação dos espaços destinados ao 

homem e à mulher: “feminino e masculino delimitam-se pelas funções da procriação e da 

guerra, respectivamente” (ANDRADE, 2001, p.89). Nesse sentido, o autor aborda tal 

diferenciação da seguinte maneira: 

A figura feminina encontra-se ligada ao que é estável: interior da casa, tesouro 

doméstico, zelo com os bens, cuidado com os filhos. A figura masculina liga-se ao que 

é móvel: exterior da casa, assuntos relativos à cidade (política), acumulação de riquezas. 

De certo modo, pode-se dizer que o espaço que reservado ao feminino é privado, no 

sentido de ser limitado ao oîkos. O espaço do masculino é o da publicidade, por ser o 

espaço das relações políticas e da deliberação. (IBDEM) 

     

Assim, a ciência28 grega está ligada a um imaginário: tem uma concepção a priori do 

feminino e faz uma leitura ideológica do corpo. A mulher representa o interior, o homem o 

exterior. Para Aristóteles, a mulher nunca deveria se posicionar como condutora, seja da pólis, 

da casa ou do próprio corpo (ARISTÓTELES, v288). Mossé (MÓSSE,1990), ao concluir o 

pensamento acerca definição da mulher, definirá como uma “eterna menor”, reforçando a 

concepção de que deveria ter um tutor (kýrios) durante toda sua vida, primeiro sendo seu pai e, 

após o casamento, seu marido, sendo indispensável para seus cuidados um homem em sua vida. 

 

1.3 - Esposas, concubinas, estrangeiras, hetaîrai, pórnai e escravas: os diversos segmentos 

destinados à mulher na Grécia Clássica 

 Os diversos segmentos sociais que as mulheres poderiam encontrar na Atenas Clássica 

nos fazem vislumbrar uma sociedade marcada pela ausência de mobilidade social, 

principalmente pelo fato de não ser permitido casamento entre estrangeiros e escravos com os 

chamados cidadãos atenienses. Demóstenes (384 a.C. – 322 a.C.), no discurso Contra Neera29, 

elucida como se organizava a estrutura organizacional da hierarquia da mulher na políade 

ateniense: "Ora, nós temos as prostitutas, hetaira, para o prazer as concubinas/pallakai, para as 

necessidades quotidianas do corpo; as esposas/gynaikes, para conceberem filhos legítimos/gnesios e 

para serem guardiões do lar".  

A partir dessa demonstração descrita por Demóstenes a fim de viabilizar esse estudo, 

criamos uma estrutura hierárquica a respeito desses estamentos sociais destinados às mulheres: 

 

                                                 
28 Animais, de Aristóteles (livro 288ª), é o que mais se aproxima do conceito de ciências, em que o filósofo cataloga 

as mais variadas espécies animais na Grécia Antiga. 
29  Demóstenes, Contra Neera. LIX ,122. 
  



19 

 

 

Essa representação consiste numa forma de sistematizar os papeis sociais que as 

mulheres deveriam ocupar. Nas páginas seguintes, será pormenorizado cada estamento citado 

no gráfico ilustrado. No topo da hierarquia social, encontravam-se as mélissai (esposas). 

O sistema estamental30, estabilizado pelo nascimento com pouca ou quase nenhuma 

mobilidade social, estruturava a sociedade onde mulheres bem nascidas deveriam seguir 

padrões e normas comportamentais. 

1.3.1. Mulheres/esposas (gynaîkes) 

Apenas as mulheres filhas de pais e mães atenienses recebiam o status de gyné (mulher)/ 

gynaîkes (mulheres) ao completar a idade adequada para contrair matrimônio, geralmente ao 

entrar na puberdade.  A condição essencial para uma mulher se casar com um ateniense e 

procriar para a pólis filhos legítimos era ser filha de pais atenienses. Dessa maneira, perpetuar-

se-ia a condição da ausência da mobilidade social.  

 No lado oposto desta representação imagética acima, encontrava-se a hetaira: enquanto 

uma representava o privado, a outra representava o público; enquanto uma nascia na pólis, a 

outra seria estrangeira (meteco), como se as mulheres encarassem uma dualidade mesmo que 

invisível na sociedade ateniense: 

 A esposa (dámar, gameté, gyné) como procriadora aparece nos textos 

metaforizada como terra cerelífera e a abelha, estando intimamente ligada à deusa 

Deméter. A festa anual das thesmophorias publica a e reproduz o papel de 

complementaridade social da esposa, tanto no oîkos quanto na pólis. A palaké e a 

hetaira se encontram nas esferas semântica do erotismo, da sedução, da beleza, do 

perfume e do prazer que invocam a deusa Afrodite. (THEML,1998, p.79) 

                                                 
30 Segundo Mossé (MOSSÉ,1990), as atribuições jurídicas, ou estatutos jurídicos, eram apenas conferidos às 

hetairas, pois a estas eram cobrados valores anuais de seis dracmas. Portanto, percebe-se uma questão hierárquica 

quando vamos observar a posição estamental de Atenas: quatro categorias censitárias compunham a cidade de 

Atenas - desde os menos favorecidos thetes, que eram obrigados a trabalhar para sobreviver, ao demasiadamente 

rico, proprietário de terra que poderia dedicar uma parte de seu tempo aos assuntos públicos.  



20 

 

 Em Atenas, ao homem era possível a escolha de usufruir dos prazeres do amor (ta 

phrodisiáson, Eros), com pallakaí (concubinas), hetaîrai e, até mesmo, com outro homem (de 

preferência, mais novo). Já com a esposa (gyné), esses prazeres eram contidos, como domínio 

de si mesmo, pois o casamento não tinha como objetivo a satisfação do desejo, mas a procriação 

de filhos legítimos, perpetuação do culto doméstico, manutenção ou ampliação do patrimônio; 

portanto, o laço afetivo que se formava era o de amizade (philía) (Ibdem, p.85). 

 As mélissai deveriam sujeitar-se ao casamento, sendo determinado por Sólon como 

obrigatório31. Antes do casamento, as jovens permaneciam a maior parte do tempo no gineceu, 

ambiente destinado apenas às mulheres. Nesse lugar, elas recebiam educação direcionada ao 

oîkos, como instruções de tecelagem e, em algumas ocasiões não raras, noções de leitura, escrita 

e aritmética32. 

Em relação às atividades exercidas pelas mulheres, estavam, conforme já citadas 

anteriormente, dentre as de provisão do lar, como tecer, prover o alimento e outros. Segundo 

Fábio Lessa (2010, p. 101), “a maioria das imagens [em vasos áticos] que constitui exemplos 

da atuação feminina no espaço público se refere à colheita de frutas. Parece-nos que essa 

atividade era tipicamente feminina” e que era uma “oportunidade a mais de conviver com as 

suas vizinhas”.   

Sendo o casamento tratado mais como acordo, contrato e conciliação entre as frátiras 

ou famílias, não se casava por amor, logo a relação sexual não seria importante. Os homens, de 

modo geral, dormiam com suas esposas uma média de três vezes ao mês33, e a atração entre 

marido e mulher era algo incomum. A mulher deveria ser fiel ao seu esposo; o marido, por sua 

vez, como já fora dito, poderia relaciona-se com hetaîrai prostitutas, e isso era bastante usual 

na Grécia Antiga. Segundo Ana Lúcia Curado (2011, p.14), na introdução de Contra Neera, de 

Demóstenes, o casamento com uma mulher cidadã legitimava a vida social e pública do homem, 

contudo a mulher legítima não poderia desempenhar outros papéis femininos também 

importantes, como de parceira amorosa, amiga e confidente, não significando que, ao regressar 

para o lar, o homem não desejasse receber carinho de sua própria esposa. 

Segundo a lei criada por Sólon, citada por Plutarco, o marido deveria manter relações 

sexuais com a esposa pelo menos 3 vezes por mês, enquanto não houvesse filhos. De acordo 

com Fábio Lessa (LESSA, 2010, p. 72), “conclui-se que, após o nascimento deste (primeiro 

filho), o marido estaria desobrigado de cumprir a determinação da lei, ou seja, havendo a 

procriação, o ato sexual perdia a sua obrigatoriedade”. A informação acima de acordo com 

Lessa nos indica que o sexo apenas para procriação não era secundário no casamento fato que 

poderia ser recomendado ao menos 3 vezes por mês (caso ainda não houvesse o primeiro filho). 

Do contrário, o sexo deixaria de ser uma obrigação com a esposa para ser uma opção com a 

concubina. 

1.3.2- Concubinas – Pallakaí   

  Ressaltamos aqui que, em detrimento de uma sociedade conservadora para as mulheres, 

já que deveriam procriar filhos legítimos para a pólis, o adultério constituiria um crime contra 

o Estado.  Já aos homens, seria concedida a liberdade sexual, e o concubinato seria comum em 

Atenas. Embora a monogamia (casamento com apenas uma pessoa) fosse obrigatória em 

                                                 
31 PLUTARCO, Sólon. XX (fala do casamento, dotes e que o casamento se fundasse no desejo de procriação) 
32 VRISSIMTZIS, Nikos A. Amor, Sexo & Casamento na Grécia Antiga, tradução de Luiz Alberto Machado 

Cabral. São Paulo>Odysseus, 2002. 
33 PLUTARCO. Sólon: Legislador de Atenas. Tradução e notas de Lobo Vilela. Lisboa: Editora Inquérito, 1939. 

p.46. 



21 

 

Atenas, era permitida a existência de uma pallaké, sem que necessariamente se caracterizasse 

como adultério34. A concubina vivia regularmente com um homem, podendo ser uma 

estrangeira ou, até mesmo, uma escrava. Considera-se que, em geral, as mulheres ficavam nessa 

situação quando as suas famílias não conseguiam pagar um dote, o que inviabilizava o 

casamento. Tratava-se, portanto, de uma forma de obter proteção masculina fora do oikos 

paterno, na ausência de perspectivas de uma união formal, isso porque o companheiro passava 

a ser o guardião. Acredita-se que elas poderiam ser escravas ou estrangeiras e, até mesmo, 

atenienses livres (BERQUO, 2014, p.14). 

 O dote era muito importante e gerava a diferença entre casamento legítimo e 

concubinato. A donzela que não tinha o dote não poderia se tornar esposa legítima e, nesse caso, 

raros, escravas. O concubinato era permitido pelas esposas, sobretudo com relação à procriação. 

Nesse sentido, percebemos aqui que a real condição ao matrimônio era o de procriação. 

 

1.3.3. Metecos: A condição jurídica do estrangeiro residente em Atenas do século V a.C. 

  As estrangeiras que viviam em Atenas eram conhecidas como metecos. Elas não tinham 

direitos políticos e tinham de ser representadas por um cidadão nos assuntos públicos 

(prostátes), além de pagar uma taxa de residência (metoíkion), diferente para homens e 

mulheres. Logo, elas trabalhavam fora para se sustentar, normalmente em oficinas ou como 

cortesãs.  

Integradas à vida cotidiana da cidade, porém eximida de qualquer compromisso cívico 

com a pólis devido ao seu não pertencimento nela. Grosso modo, Fustel de Coulanges diz que 

os deuses das cidades da Grécia não eram os mesmos que os habitantes das outras localidades. 

As estrangeiras eram consideradas sempre como não pertencentes à comunidade da pólis.  

Inquirindo na política a questão de definição de cidadão, Aristóteles alcança uma 

primeira descrição do que se constituiria a cidadania: participar das decisões políticas da 

comunidade em que pertence. Então, um critério vigente restringe a cidadania aos membros da 

comunidade que descendem de cidadãos por ambos os lados, pai e mãe. (ARISTÓTELES, XXI, 

v4). Já Mossé (MOSSÉ,1990) se atenta à ausência da palavra cidadã para se referir às mulheres. 

Segundo Leão (LEÃO,2018), manter residência em território ático não garantiria por si 

só a nenhum estrangeiro - mesmo sendo grego e oriundo de outra pólis - o direito de cidadania 

ateniense, ainda que essa residência se estendesse por várias gerações. Porém, com todas essas 

restrições, a simples autorização de residência na Ática atrairia muitos estrangeiros (p.177, 

2018). Até meados do século Va.C.- período em que a democracia havia se consolidado – 

bastaria que o pai fosse cidadão, transmitindo o direito à respectiva descendência, mesmo o 

matrimônio sendo contraído com uma estrangeira. (LEÃO, p, 177, 2018) 

Já no governo de Péricles, talvez com o intuito de limitar o número de cidadãos, este 

princípio viria a ser remodelado. Esta medida é abordada brevemente no tratado aristotélico, 

Constituição de Atenas (Ath.26,4): “E no terceiro ano a seguir a esta medida, durante o 

arcontado de Antídoto, foi decretado que, ao elevado número de cidadãos e sob proposta de 

Péricles, só teria direito de cidadania quem fosse filho de pai e mãe atenienses”. 

Essa lei, proposta em 451/450 a.C., obrigaria a que ambos os progenitores fossem já 

cidadãos, como condição para que o mesmo estatuto transitasse para a respectiva prole. 

                                                 
34 Diferentemente da mulher, se fosse pega em adultério, poderia o marido matar o amante sem ser culpabilidade 

por isso, e à mulher recorreria o castigo de ser excluída de todos os cultos da cidade e ser repudiada pelo marido. 



22 

 

Segundo Marta Mega de Andrade (2003), essa nova situação conferiu um sentido ativo à 

cidadania feminina, que assim foi reconhecida, embora as mulheres ainda estivessem fora da 

esfera político-institucional (BERQUÓ, p.10,2014). 

Em consequência, os filhos nascidos entre um cidadão e uma estrangeira não teriam 

acesso aos direitos cívicos em sua totalidade. Os nóthoi - sendo assim classificados 

estamentalmente - não teriam nenhum direito referente à cidadania, conforme previsto por lei. 

Thelm (1998) notifica que, entre outras formas conjugais, como a concubinagem, casamentos 

entre cidadãos e metecos(...), cujos filhos eram na sociedade um tipo de homem livre (nóthoi), 

segundo Aristóteles (Política, 1278. A 28-35), por falta de cidadão legítimo, conceder-se-ia 

cidadania aos nóthói, tendo excluída a participação política logo que situações especiais 

desaparecessem (THELM, 1998, p. 83). 

1.3.4. Prostitutas - Pórnai  

  As pórnai eram as prostitutas comuns, livres ou escravas, que podiam trabalhar na rua 

ou em bordeis. As mulheres mais pobres e mais miseráveis se tornavam prostitutas, que 

trabalhavam em pousadas de Atenas e dos Pireus (MOSSE, 1990, p.69). A prostituição era 

regulamentada em Atenas, sendo reconhecida como profissão, mesmo sendo uma com má 

reputação. Geralmente, não eram cidadãs, sendo uma ocupação usualmente exercida por 

estrangeiras. Porém, cidadãs que ficavam sem parentes ou sem guardião poderiam ter de 

recorrer à prostituição para manter-se. (CURADO, 2012, p.19). 

Acredita-se que Sólon teria criado bordeis públicos, com preços acessíveis em Atenas, 

usando a renda obtida para financiar obras públicas (POMEROY, 1995). Os bordeis se 

concentravam nos bairros Cerâmico e Pireu, e as prostitutas que atuavam neles recebiam 

“diversas visitas masculinas, a troco de honorários modestos” (CURADO, 2012, p. 22).   

1.3.5. Hetaîrai: Lugar social conferido às hetairas e às estrangeiras que atuavam na 

comercialização do corpo 

Ao estrangeiro não residente em Atenas, recaía o termo xénos, plural xénoi, termo cujo 

significado se aproximaria de “hóspede” e “amigo”. A divindade do panteão grego que protegia 

os estrangeiros e hóspedes era Xênios. Já ao estrangeiro residente, existia outra denominação -  

na maioria das cidades-estados gregas, era conhecido como métoikos, “com residência”, plural 

metoikoi. Na transliteração, a palavra aproximada seria o termo “meteco”, que é extensamente 

usado nos livros escritos no idioma português (ARAUJO, 2008, p.31). No caso da sociedade 

ateniense, observamos haver certa importância do meteco (estrangeiro residente) dentro da Grécia 

no que se refere às atividades comerciais, pois, mesmo sendo um indivíduo sem direitos dentro 

do espaço da pólis, era parte da estrutura econômica dentro da sociedade. Até meados do século 

V a.C., período em que o regime democrático foi sendo solidificado, bastaria apenas que o pai 

fosse cidadão para assegurar a transmissão a esse direito, mesmo se o matrimônio houvesse sido 

contraído com uma estrangeira. Tal princípio viria a ser alterado por Péricles em uma lei proposta 

em 451/50, a qual obrigava que ambos os genitores fossem já cidadãos como condição de 

transmissão desse direito à respectiva descendência. A elaboração da democracia foi definida pelo 

autor como forma de controlar o "número elevado de cidadãos" por meio de uma aplicação mais 

efetiva do ius sanguinius, quer seja para proteção da pureza racial, quer para evitar acordos 

firmados por matrimônios com outras pólis. Em consequência, os filhos provenientes de 

casamentos mistos não teriam acesso aos direitos cívicos. 

Essa condição para o matrimônio remontava aos meados do século V a. C., 

quando um decreto do estadista Péricles, datado de 451-450 a. C., só conferia a qualidade 

de cidadão àquele cujos pais fossem ambos atenienses. Segundo Aristóteles (Constitution 

d’Athènes, XXVI, 4), essa lei foi aprovada em Assembleia, por causa do aumento 



23 

 

crescente de cidadãos. Entretanto, esse decreto de Péricles foi posteriormente atenuado, 

em virtude da alta taxa de mortalidade de cidadãos atenienses, ocasionada pelas grandes 

perdas na guerra do Peloponeso (431- 404 a. C.) e, consequentemente, pela necessidade 

de aumentar a população ateniense democrática. Segundo Pomeroy (1975, p. 66-7), para 

solucionar o elevado índice de mortalidade em decorrência da guerra, foi diminuída a 

proporção de filhos legítimos, fato que gerou em Atenas a tolerância até mesmo da bigamia 

temporária e das uniões mistas. Todavia, em 403 a. C., a lei da cidadania foi novamente 

instituída, fazendo das cidadãs o único meio de garantir a produção de herdeiros legítimos 

(ONELLEY, 2012, p.12). 

A partir da Constituição sancionada pelo legislador Sólon (639-559 a.C.) no início do 

século VI, a comercialização do corpo tornar-se-ia legal, contanto que não fosse praticada por 

mulheres atenienses. As prostitutas eram, em relação à sua origem, escravas ou ex–escravas, ou 

até meninas que haviam sido expostas por seus pais (MOSSÉ, 1990, p. 67-8). Sólon estabelece 

os primeiros prostíbulos a fim de auxiliar os efebos que atingiam a idade adulta a se aliviarem, 

impedindo que cometessem adultérios com mulheres respeitáveis, pois eles não poderiam casar-

se antes de completar 30 anos (VRISSIMITZIS,2002, p.84). 

Ó Sólon, tu és o nosso benfeitor, pois nossa cidade está repleta de jovens de 

temperamento ardente que poderiam se extraviar pela prática de atos condenáveis. 

Porém, tu compraste mulheres e instalaste-as em locais determinados, onde ficam à 

disposição de quem as quiser (ATENEUS, 529, III). 

Funari (FUNARI,2011) esclarece em sua obra35 que homens não deixavam de se 

relacionar com mulheres antes do casamento, pois eles mantinham relações com as hetaîrai 

"companheiras" de banquete, que, obviamente, não seriam as esposas legítimas. Nesses 

banquetes, comia-se, bebia-se, principalmente, conversava e filosofava-se, mas havia também 

relações sexuais que envolviam tanto homens36 entre si como com as hetairas. (FUNARI, 2011, 

p. 44). 

No ápice da escala de valores negativos que desciam até a mais baixa 

prostituição, estavam as hetaîrai, mulheres de vida licenciosa e companheiras de afeto 

e de diversão de homens influentes, que lhes proporcionavam, de modo geral, uma 

vida voltada para o prazer e o luxo. Essas mulheres, que eram em Atenas escravas, 

libertas ou estrangeiras, permaneciam em posição de inferioridade em relação às 

cidadãs atenienses e às esposas legítimas, já que a lei as privava de direitos civis3 e 

as excluía da maior parte das atividades religiosas da cidade, exceto das Grandes 

Panateneias e dos Mistérios de Elêusis, rituais abertos até mesmo para os escravos 

(APOLODORO. CONTRA NEERA [Demóstenes] 59.21;244). Naturalmente que a 

sociedade ateniense era menos rigorosa com as escravas, estrangeiras ou cortesãs, que 

gozavam de uma liberdade de vida e de convívio social a que as mulheres dos cidadãos 

não tinham acesso. Com efeito, as atividades cotidianas destas últimas, sobretudo as 

dos estratos da alta e média sociedade, restringiam-se praticamente ao campo 

doméstico, pois que não lhes cabiam direitos políticos nem jurídicos, sendo ativa sua 

participação na vida citadina apenas em festivais religiosos ou em cerimônias de 

caráter privado, como casamentos e rituais fúnebres. 

                                                 
35FUNARI, Pedro Paulo A. Grécia e Roma. Contexto.  Repensando a História .2011. 

36 Conceituado com "amor nobre", aquele entre homens. (...) "nobre", porque, baseado nas afinidades de ideias, 

na relação de aprendizado, a chamada pederastia. Amor entre iguais, já idealizado por Platão. Este nome indica 

que se trata de uma relação "pedagógica", ou seja, de educação, de uma relação entre professor e aluno (em grego, 

menino é piados, palavra da qual derivam pederastia e pedagogia). Havia, pois, relações sexuais e amorosas entre 

adultos e meninos imberbes sem que, no entanto, houvesse a culpa (FUNARI, 2011, p.44). Um comportamento 

moralmente condenável, segundo Funari (FUNARI,2011), era o descontrole que levava, no homem, aos modos 

efeminados, considerados falta de moderação. 



24 

 

Segundo Salles (1987), uma parcela considerável da população que residia nos bairros  

do Cerâmico37 e nos principais portos de Atenas, como porto do Pireu, estavam ligados à 

prostituição. 

Supomos que, através de ritos praticados nos templos de deuses ctônicos, 

localizados no espaço urbano, no Cemitério do Cerâmico e no Pireu, a sacerdotisa (...)   

cobrava um alto valor pelos seus serviços. Frinea parece ter sido surpreendida 

executando alguma prática mágica no Cemitério do Cerâmico ou no templo de alguma 

divindade ctônica(...) O encontro parece ter sido no Cemitério do Cerâmico, 

conhecida como área de prostituição. (CÂNDIDO, s.d., p.) 

 

 Segundo Sarah Pomeroy (POMEROY,1999), a comercialização do corpo fazia parte da 

sociedade ateniense desde o período arcaico. Foi nas grandes cidades, sobretudo as que estavam 

situadas próximas às costas - constantemente visitadas por marinheiros - que a prostituição se 

concentrou. Em grego, a palavra "pórne" significa, “prostituta”, que deriva do verbo pérnemi 

(vender). No início do século Va.C., a prostituição representava uma grande parte das atividades 

econômicas, inclusive havia arrecadação de impostos, como qualquer outro imposto ateniense 

denominado pomikón, instituído também por Sólon (POMEROY, 1999, p.107). 

Cabe relatar a distinção da categoria hetaira (companheiro, que designa um substantivo 

sobrecomum, tanto para masculino quanto para feminino), da pórne (prostituta de rua, apenas 

para dar prazer ao corpo). Segundo Thirza (THIRZA, 2014), os serviços das hetairas tinham 

um preço elevado, o qual era pago com presentes ou auxílios das despesas domésticas. Elas 

também poderiam ser alugadas pelos homens por um certo período. 

Conforme dito anteriormente, a palavra hetaira significa “amiga”, “companheira” -   

elas acompanhavam os homens nos banquetes e em outros eventos sociais das quais esposas 

legítimas (mélissas), irmãs e filhas eram excluídas, tanto pela austeridade dos costumes como 

também pelo fato de serem pouco instruídas (VRISSIMTZIS, 2002, p.93). Ao contrário das 

mélissas, as hetairas podiam circular livremente pela cidade e estabelecer maior contato social 

(BERQUO, 2014, p.20). Observando a passagem de Contra Neera, o orador faz referência ao 

comportamento social da hetaira Neera: "(...) Então depois de ter chegado aqui com ela, ele a 

usava escandalosamente e petulantemente ia aos jantares (...) estava com ela publicamente"38. 

(...) encontramos a mulher estrangeira que se estabeleceu em Atenas por sua 

iniciativa. Para assegurar a sobrevivência, algumas atuavam com prostitutas (pornai) 

em recintos designados como prostíbulos (porneia) localizados na área do Cerâmico 

e do Pireu, ou que circulavam pela praça do mercado(...). Em meio à essa atividade 

de comércio com o corpo, encontramos as cortesãs de considerável prestígio e 

recursos, o que lhes permitia levar uma vida de conforto (...) exercendo a profissão de 

hetaira, essas mulheres circulavam em banquetes privados dos ricos, aristoi e 

emergentes, ao lado da política ateniense (CÂNDIDO, 2003, p.63). 

Pomeroy (POMEROY,1999) afirma que mulheres livres, cidadãs ou não, 

permanentemente domiciliadas em Atenas, que praticassem a profissão, conforme citado 

anteriormente, deveriam estar registradas pagando impostos. As hetairas ou acompanhantes 

                                                 
37 Bairro ligado à produção de cerâmicas, atividade secundária para suprir uma possível crise ligada à terra e à 

produção dos gêneros alimentícios, a saber: oliva, vinha e cereais. 
38 O discurso Κατὰ Νεαίρας, Contra Neera, que integra o Corpus Demosthenicum e é atribuído pela maioria da 

crítica contemporânea ao orador Apolodoro, retrata o passado da célebre hetaira Neera e representa não só uma 

rica fonte para o conhecimento do feminino em Atenas da primeira metade do século IV a. C., mas também um 

testemunho de aspectos dos sistemas institucionais e processuais da pólis ateniense, mormente a dos séculos V e 

IV a. C (ONELLEY, 2012, p. 82). 



25 

 

pertenciam à parte mais alta dessa escala social. Muitas, além da beleza física, teriam formação 

intelectual e desenvolviam talentos artísticos. 

Segundo Mossé (MOSSÉ,2001), as moças mais pobres e mais miseráveis tornavam-se 

pórnai, podendo comercializar o que lhes pertencia - o seu corpo. Trabalhavam nas estalagens 

de Atenas ou do Pireus. (MOSSÉ,2001, p.73). Pomeroy afirma ainda que Aspásia, estrangeira, 

começou como hetaira e terminou como senhora (POMEROY, 1999, p108). Acreditamos que 

esta residisse em Mélite, Atenas – local onde havia residências de acentuados portes e que 

pertenceriam aos ricos metecos – nas quais circulava a elite política de Atenas em busca dos 

prazeres das conversas nos banquetes e em que também se incluíam os prazeres do corpo com 

as hetairas (CÂNDIDO, 2003, p.164). 

 

CÂNFORA (2011). Mapa de Atenas. O mundo de Atenas. 0 35 São Paulo: Companhia das Letras (p. 59). 

 

Claude Mossé (MOSSÉ, 1990) atribuiu ao estatuto da hetaira o que mais lhe conferia 

liberdade, podendo circular pela cidade livremente, ou seja, transitar nos espaços públicos 

destinados aos homens. Poderiam se expressar livremente nos banquetes e falar com os homens 

de “igual para igual”.  

 

 



26 

 

1.3.6. Escravas  

Numerosas em Atenas, as escravas são destinadas aos trabalhos domésticos. Elas 

podiam ser prisioneiras de guerra ou moças que foram raptadas ou, até mesmo, vendidas por 

suas famílias devido à pobreza. Poderiam trabalhar em oficinas ou em bordeis e, com o tempo, 

poderiam comprar a sua liberdade. Berquó (BERQUÓ, 2014) salienta que a maior parte das 

informações hoje disponíveis sobre as ocupações exercidas por mulheres na Atenas Clássica 

vem das listas de oferendas dedicadas pelas libertas a Atena, como agradecimento por sua 

liberdade.   

 

1.4 - Mulher, estrangeira, hetaira: os diversos apanágios de Aspásia de Mileto 

 Aspásia de Mileto nasce em Ionia, na cidade de Mileto, costa oeste da atual Turquia. 

Aspásia, quando se instala em Atenas, recebe o status social de meteco - estrangeira. Aspásia 

vem do berço filosófico de Mileto. As notícias de seus primeiros anos são bastante nebulosas, 

embora sua morte possa ser atribuída a 401 a.C., e o conhecimento sobre sua vida coincide com 

os anos de residência em Atenas e o seu relacionamento com Péricles39. 
 

 
Fonte: internet/Domínio público. 

 A primeira notícia transmite o nome do possível pai de Aspásia, Axíoco40. Pela 

evidência epigráfica, sabe-se que Axíoco (ou pelo menos o nome) estava relacionado com a 

demo de Alcibíades. Relacionamos este fato com fato outro biográfico e histórico:  Alcibíades 

sofreu ostracismo no ano de 460 e pode ter se refugiado em Mileto, onde ele se casou com uma 

filha de um Axíoco, o aristocrata local. Após seu período de exílio, Alcibíades retornou a Atenas 

com sua família, em cujos membros estava sua cunhada, Aspásia.  Compreende-se a razão para 

a inclusão na tradição doxográfica de Aspásia: ratificando a afirmação de Tucídides (8.17.2.1) 

de que Alcebíades era um amigo dos notáveis de Mileto (DUESO, 2021, p.24). 

                                                 
39 Para uma análise dos documentos que transmitem a relação de Aspásia e Péricles, ler Pierre Brule. 
40 Plutarco, Péricles 24.3. 



27 

 

   No entanto, isso também explica a importância de sua origem e subsequente relação 

com Péricles ao longo da história: 
  [24. 1] Depois disso, uma vez acordada uma trégua entre atenienses e 

lacedemônios por trinta anos, [Péricles] faz a expedição naval a Samos, tomando como 

causa contra aqueles que não haviam obedecido quando foram ordenados a suspender 

a guerra contra os milésios. . [24. 2] Já que parecequem tomou as ações contra Samos 

para agradar Aspásia (Ἀσπασίᾳ χαριζόμενος), este pode ser o momento preciso para nos 

perguntar, sobre essa mulher, qual foi a grande habilidade ou habilidade (τέχνην ἢ 

δύναμιν) pela qual ela tinha em suas mãos aos políticos mais influentes e para os quais 

ele forneceu aos filósofos uma razão para falar disso nem levemente, nem mal (Plutarco, 

Péricles 24. 1-26). 

  

 

 

Cópia romana de um busto/o que é pensado para ser estela funerária de Aspásia. 

Busto de Aspásia, Museu do Vaticano  

Fonte\ internet\domínio público. 

Aspásia manteve um relacionamento com Sócrates por um tempo, e só então se torna a 

companheira de Péricles, o mais eminente político da cidade ateniense.  

  MENEXENO: - Mas tu saberias falar na Assembleia, se fosse preciso e se 

fosses o    escolhido? 

    SÓCRATES: - Claro que sim, Menexeno! Sobretudo porque tenho por mestra 

uma mulher que é oradora brilhante, qual se diz, até que ensinou suas artes a vários 

excelentes oradores, e até ao maior de todos os gregos, a Péricles, filho de Xantipo. 

  MENEXENO: - Estás falando de Aspásia, não é? 

  SÓCRATES: - Ela mesma (...) (PLATÃO, MENEXENO, 235e). 



28 

 

 Em Menexeno41, Platão42 satiriza a relação de Aspásia com Péricles43 e cita Sócrates, 

afirmando ironicamente que ela treinava muitos oradores, e que até mesmo Péricles foi educado 

por Aspásia, ele seria superior na retórica a alguém educado por Antífona.  Ele também atribui 

a autoria da Oração Fúnebre à Aspásia e ataca a veneração de Péricles por ela. 

  SÓCRATES: - Ela mesma. E também de Connos, filho de Metróbio. Ele é meu 

mestre de música; ela, de retórica. Com tais professores, qualquer um aprende a falar. 

Mas nem precisa tanto! Gente muito menos bem ensinada do que eu também consegue 

ganhar muitos votos, facilmente, só com elogiar morto ateniense, em Atenas. 

   MENEXENO: - E o que dirias, se tivesses de falar? 

   SÓCRATES: - Ideia minha, não me ocorreria nenhuma. Mas ainda ontem ouvi 

Aspásia fazer uma oração fúnebre completa para esses mesmos mortos (...). 

 Nesse momento, ele elucida como Aspásia ensinaria a pontuar na prática, como se 

constroem os argumentos mais sedutores para uma plateia que o orador conhece e cujas 

fraquezas dedica-se a explorar uma a uma (236d – 243e). 

  SÓCRATES: - [segundo ele mesmo, imitando Aspásia de Mileto, amante de 

Péricles44]: Primeiro, lembrar que esses guerreiros já receberam praticamente todas as 

honras que merecem e só depois de devidamente honrados é que encetaram a fatal 

viagem. Dessa viagem, agora, só lhes falta andar os últimos metros, acompanhados 

pelos parentes e pelos cidadãos. Falta receberem, apenas, a homenagem pela palavra, 

como manda a lei e como é nosso dever homenageá-los agora. É graças aos belos 

discursos que as ações desses mortos serão convertidas em memória da cidade. (...) Para 

homenageá-los, nada melhor que seguir a ordem da natureza. (...) Em primeiro lugar, 

portanto, é preciso dizer que esses mortos foram virtuosos, porque nasceram de famílias 

virtuosas: elogie-se então a origem nobre do morto. Em seguida, na ordem da natureza, 

elogiem-se a educação que receberam e a qualidade dos mestres. Depois, basta dizer 

que, ao longo da vida, e até na fatal guerra final, o morto viveu de acordo com seu 

nascimento nobre, sua educação nobre e sua instrução nobre. (...)É pouco provável que 

se ouçam vozes discordantes (...) (Diz Aspásia que não se recomenda, em nenhum caso, 

listar nomes de deuses. São muitos, todos os conhecemos e, além disso, sempre haveria 

um de dois perigos: ou esquecermos algum nome divino, ou entediar a plateia e entediar, 

como se diz, até os mortos.) Dos deuses deve-se dizer, isso sim, que nos ensinam todas 

as artes, da paz e da guerra(...) (Sobre o Estado, diz Aspásia, deve-se sempre dizer 

algumas palavras. Porque é o Estado que forma os homens que adiante morrem, e que 

os torna bons, se é um Estado bom; ou maus, se é um Estado mau. Por isso é muito 

importante – de fato, é indispensável – demonstrar que todos os ancestrais de todos os 

mortos que se tenha de elogiar nasceram em Estado bom (...) Uns lhe dão o nome de 

democracia, outros lhe dão outros nomes, mas a democracia é sempre o governo da 

elite, com a aprovação do povo. (...) (Sobre a democracia e o governo da elite, diz 

Aspásia, melhor não se demorar. Tantos poetas e cantores já tanto cantaram em versos 

a nossa democracia, que se nós nos pusermos a cantá-la também em prosa, corremos o 

risco de mostrar pior prosa do que os já tantos e tão belos versos que o povo conhece 

de cor. Dos temas do governo, melhor passar aos temas das batalhas e seus heróis.) 

Todos os nossos heróis mortos foram heróis da democracia ateniense e de muitas 

batalhas. (...) O resultado das primeiras batalhas, devido tanto aos que combateram em 

                                                 
41 Nesse ensaio, escrito entre 387-361 a.C., Sócrates e seu aluno Menexeno, personagem assíduo dos Diálogos de 

Platão, encontram-se na rua. Menexeno diz a Sócrates que acaba de sair de uma reunião do conselho dos ‘maiores’ 

da cidade, na qual deveriam ter sido escolhidos alguns oradores ‘oficiais’, para falarem em cerimônias fúnebres; 

mas diz que a decisão ficou adiada para o dia seguinte. Sócrates, então, como que ‘pensa em voz alta’ sobre os 

discursos fúnebres, mas, em larga medida, sobre todos os discursos que os políticos constroem para oferecer ao 

povo. 
42 Não se tem certeza da autenticidade de que todos os diálogos são escritos por Platão. 
43 Plato, Menexenus, 236a. 
44 Segundo Fittipaldi, Platão, parodiando a oração fúnebre que Péricles teria pronunciado, tal como a narra 

Tucídides nos cap. 35 a 46 do primeiro livro da História da guerra do Peloponeso. 



29 

 

Maratona em terra, quanto aos que combateram no mar em Salamina, foi que todos os 

gregos aprenderam como fazer, e habituaram-se a enfrentar os bárbaros (não a fugir 

deles). (...)Elogiemos, no elogio do morto de hoje, os mortos de antes; porque foi pela 

coragem deles que vencemos não apenas algumas batalhas em terra ou no mar, mas 

praticamente todas as guerras. Graças a eles, nossa cidade ganhou a reputação de 

cidadela indestrutível, inexpugnável para qualquer exército estrangeiro; reputação bem 

merecida porque, quando afinal fomos vencidos, não nos derrotaram armas estrangeiras, 

mas nossas dissensões e rivalidades; as nossas, não as deles. Fomos e somos 

invencíveis, ante qualquer inimigo: quando os atenienses somos derrotados, nós nos 

derrotamos nós mesmos. 

 

             Aspásia, sendo uma hetaira, não se configura apenas como uma prostituta de luxo: 

Aspásia tem um salão em Atenas, que é ao mesmo tempo um bordel e um ponto de encontro 

para grandes oradores, políticos. Há clientes tão prestigiados quanto Sócrates ou Péricles. 

Sócrates costumava visitá-la com seus discípulos, e seus amigos mais próximos levavam suas 

esposas para ter com Aspásia aulas de retórica. 

Em Acarnienses45, o dramaturgo sugere que Aspásia dirigiu uma casa de hetairas em 

Atenas, ao relatar que jovens megarenses bêbados sequestraram "duas prostitutas de Aspásia 

(Ἀσπασίας πόρνα δύο)". Isso é, em certa medida, confirmado pelo testemunho de Plutarco [24. 

5]. Ele aponta para o fato de ela ter possuído um negócio que era tudo, menos honrado e digno, 

pois mantinha jovens prostitutas; por reunir-se com muitos homens, com objetivos retóricos 

[24.7]; e destacou como, em diferentes comédias, a figura de Aspásia foi identificada. Aspásia 

foi rotulada como “Omphale", "Deianira", "Hera" e "Helen" - personagens mitológicas que, em 

alguma medida, prejudicaram Hércules, perseguindo-o, escravizando-o, vestindo-o com trajes 

femininos, matando-o, ou seja, a partir dessas figuras, Plutarco, ao recorrer aos versos de 

Cratino, vincula a atuação política de Aspásia a ideais femininos prejudiciais ao homem 

político. Novos ataques sobre a relação de Péricles com Aspásia são relatados por Athenaeus. 

Péricles amava-a tanto que deixara sua esposa Crisila para viver com a hetaira. Plutarco 

afirma que a cortesã tinha um grande poder de persuasão e que seu amante vivia rendido aos 

seus caprichos46. Na verdade, à medida que voltam da Ágora, Pércicles e Aspásia, como dizem 

nos relatos, cumprimentava-a diariamente com um beijo (Plutarco, Péricles 24. 5.1-6; 7.1-8. 2; 

8.4-9. 3). 

Péricles instala Aspásia em sua casa com o título de concubina (BRULÈ, 2001, p.238), 

já que era originária de Mileto47. Aspásia foi tida em alta estima por Péricles por ser uma mulher 

sábia e experiente na política (σοφὴν καὶ πολιτικήν); porém, o seu interesse foi de fato por 

envolvimento sentimental: “A quem a amou com especial ternura” [24.8-9]. Seu 

relacionamento com Péricles é desaprovado por seus contemporâneos. Segundo Brulé (2001), 

o motivo que desagrada não é Péricles ter uma amante, e sim a não hesitação em mostrar seu 

amor: ele beija Aspásia em público, instala-a em casa depois de divorciado da esposa legítima, 

e quando seus adversários políticos processam a hetaira por impiedade, ele não hesita em 

implorar a pena dos juízes e chorar no tribunal. Essa conduta é considerada inadmissível pelos 

aristocratas de Atenas, e é por isso que muitas fontes (Platão e Aristófanes, entre outros) tendem 

a criticar Aspásia: Aristófanes a torna responsável pela guerra do Peloponeso (BRULÉ, 2001, 

                                                 
45 Acarnienses 527; Paz 502 10 
46 PLATÃO, Menexeno. In: FITTIPALDI, Caia. Platão e o discurso “dos políticos”: O Menexeno, Anais de 

Filosofia Clássica, vol2, nº 4. pp.65-6. 
47 Péricles, ao separar-se da sua esposa legítima, passou a viver com Aspásia, que seria mais moça que ele cerca 

de trinta anos e que sobre ele exerceu grande influência (MARINHO, 1978, p.68). 

 



30 

 

p.238). É válido ressaltar que Neyde Thelm (THELM,1998) explicita as virtudes concernentes 

ao homem: “o autocontrole, a moderação, o homem senhor de si, livre, não pode ser escravo 

dos prazeres nem em cassa e nem fora de casa. O excesso conduzia à hybris e esta ao míasma, 

a contaminação (...)” (THELM, 1998, p. 87). 

É natural que Aspásia estava desafiando diretamente os costumes da cidade, educando 

as jovens, e que isso teria sido visto pelos opositores de Péricles com olhos ruins. Até mesmo 

o próprio filho de Péricles, Xanthippus48, que tinha ambições políticas, não hesitou em caluniar 

seu pai sobre seus assuntos domésticos. 

 Péricles e Aspásia têm um filho: Péricles, o Jovem. Não sendo nascido de dois pais 

atenienses, ele não poderia ser considerado um cidadão ateniense, em virtude de um decreto de 

451 estabelecido pelo próprio Péricles, já mencionado anteriormente. No entanto, quando 

Péricles perdeu seus dois filhos legítimos durante a praga de 429 a.C., ele concluiu que Péricles, 

o Jovem, deveria ser reconhecido como legítimo.  

A perda de seu companheiro em 429 a.C. não impede que Aspásia preserve sua 

influência e independência. Ela então se concentra em um homem chamado Lysicles, a quem 

ela coloca na vanguarda da vida política em Atenas.Segundo Esquines (apud POMEROY) diz 

que Lysíeles, o vendedor das ovelhas, um homem de nascimento humilde e modesto por 

natureza, tornou-se o homem mais importante de Atenas apenas porque passou a viver com 

Apasia após a morte de Péricles. (POMEROY, 1999, p.105). 

Contudo, já são três os paradigmas acerca do lugar social de Aspásia de Mileto, sendo 

ela considerada estrangeira, hetaira e sofista.  Aspásia é admirada por sua inteligência, e é isso 

que fez dela uma mulher tão influente - não hesita em participar de conversas filosóficas ou 

políticas, mesmo que sejam domínios exclusivamente masculinos. Ela também é uma mulher 

independente49, o que chocou enormemente os atenienses, descontruindo e rompendo a ideia 

de que a mulher estava restrita à fala e influência.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
48 Durante a praga de Atenas, Péricles testemunhou a morte de sua irmã e de seus dois filhos legítimos, Páralo e 

Xantipo, com sua primeira esposa. 
49 BRULÉ,Les Femmes Grecques. 2001, p. 241. 



31 

 

II - AS AMBIGUIDADES LITERÁRIAS E HISTÓRICAS SOBRE ASPÁSIA DE 

MILETO  

  

2.1: A linha tênue entre a relação da voz das mulheres e a esfera pública ateniense 

Iniciaremos o capítulo pontuando alguns questionamentos acerca das exclusões sobre 

as mulheres na sociedade ateniense. De fato, devido a algumas lacunas que os textos antigos 

nos proporcionam, talvez pela sua tradução ou fragmentos que se perderam ao longo dos anos, 

a essas respostas encontramos duradouros silêncios. Como nos aponta o autor do corpus 

(DUESO, 2021), busca-se encontrar respostas a esses silêncios nas obras do filósofo Platão, 

assim como em tanto outros comediógrafos, filósofos e como o feminino se apresenta perante 

a dicotomia masculino x feminino nas esferas públicas, com a educação diferenciada, a 

execução de tarefas distintas entre ambos os sexos. 

Não podemos compreender as sociedades clássicas providas dos mesmos conceitos 

contemporâneos. Igualmente, não podemos atribuir-lhes pensamentos feministas, embora 

alguns escritores percebem algumas elucidações nas falas de Platão consideradas à frente de 

seu tempo para alguns conceitos já arraigados na época. 

A mulher não estaria apta a governar ou participar de batalhas. Esse afastamento seria 

algo relacionado à inferioridade feminina? Nenhum documento nos foi deixado informando e 

relatando que alguma mulher ocupou um cargo no governo ateniense, seja ele no período 

arcaico, clássico ou helenístico. Ou elas de fato não ocuparam ou seus nomes foram silenciados, 

e nos foi ocultada essa informação. À exceção da possibilidade de filósofas rainhas, como foi 

proposto em a República, de Platão, temos também a possibilidade de uma sociedade 

comandada por mulheres em Lisístrata, peça escrita no final do século V a.C., por Aristófanes. 

O comediógrafo dedicou uma comédia na qual as mulheres seriam as líderes do Estado, na 

promessa que a única maneira de as mulheres conseguirem acabar com a guerra seria realizarem 

uma greve de sexo. Essa possibilidade foi escrita numa proposta de sarcasmo, mais do que uma 

possibilidade que aconteceria de fato. Parte da graça e do escárnio é que as mulheres não sabiam 

falar adequadamente em público, virtude essa inerente à capacidade masculina tão somente 

relacionada à política. 

Numa clara representação de arquétipos e signos que estariam relacionados às mulheres 

nas narrativas mitológicas,  elas sofreriam um processo de metamorfose ao, por exemplo, 

deixarem de seguir um “padrão comportamental”: a mulher sofreria um “castigo”, por vezes 

algum tipo de castigo físico, ou seria transformada em algum animal, por descumprir essa regra 

- quando falava demais, seria transformada em um animal ou passaria a nunca mais falar, como 

é o caso de Eco, no mito de Narciso, uma ninfa que recebera um castigo de ficar muda por ser 

considerada “tagarela” demais. As representações que ilustrariam a mulher condizem com o 

baixo, frio, úmido, a noite, a lua, o silêncio, a reclusão e o interior. O homem teria as 

representações arquetípicas de forte, alto, viril, associado ao calor, estaria relacionado à fala e 

ao exterior, à guerra, entre outras. Um exemplo para essa representação arquetípica na mitologia 

é a Lua, que seria representada pela figura feminina da deusa Selene; o Sol, pela figura 

masculina do deus Hélio; e assim, percebemos uma categorização para as representações do 

masculino x feminino e como seus corpos eram representados. Falaremos mais profundamente 

sobre o corpo na antiguidade no capítulo posterior. Logo, o discurso público e a oratória não 

eram apenas tarefas que as mulheres antigas estariam destinadas a não fazer, eram virtudes que 

definiam a masculinidade como gênero.  



32 

 

A mulher que expressasse sua opinião e sua fala em público não seria, por definição, 

uma mulher, salvo se ela falasse no sentido de clamar pelos seus próprios interesses, porém 

nunca falar pelos homens nem pela comunidade, como nos afirma Beard (BEARD, 2018, p. 

25). São esses silêncios acometidos às mulheres pelo gênero oposto, cujo ocultamento de fontes 

buscamos, conjuntamente com a arqueologia, esclarecer. Como exemplo, temos as cerâmicas 

encontradas, as estátuas, os relevos, as pinturas, os afrescos, os mosaicos, as moedas, os 

amuletos, os adornos ou, até mesmo, o estudo dos nomes, conhecido como onomástica, a partir 

das lápides funerárias que a Antropologia auxilia a compreender, como a entrada de certas 

famílias em Atenas apenas a partir do estudo nos nomes encontrados nas lápides e suas 

inscrições ali deixadas. Assim, sugere o próprio Jose Solana (DUESO, 2021), como a 

onomástica a respeito da família de Aspásia, fontes nos indicam que ela veio para Atenas com 

seu cunhado. A partir do ano 450 a.C., teríamos encontrado utilizações do nome da família 

Milésia. Com essas informações e com o estudo dos símbolos, a historiografia busca responder 

as lacunas, e em futuras pesquisas tentaremos encontrar respostas que possam nos comprovar 

que a mulher sofrera injustiças ao longo dos séculos.  

A contribuição das fontes não escritas nesse cenário é de extrema relevância, já que o 

domínio da escrita na época era privilégio de poucos, e sua circulação, restrita. Segundo 

Bustamante (BUSTAMANTE, 2006), no campo da História Antiga, as imagens deixaram de 

ser meras ilustrações e tornaram-se importantes suportes de informações históricas sobre as 

sociedades que as produziram e consumiram. 

Nosso objetivo não é andar em círculos, já que não podemos pensar na sociedade 

ateniense com os mesmos olhos e conceitos contemporâneos, o ideal é, antes de mais nada, 

compreender que as relações de gênero e sexualidade contribuem com o agente de dominação 

do masculino sobre o feminino. Inicialmente, percebemos no estudo da História que é sempre 

o passado do outro que se torna o nosso. Cada uma das teorias – discurso e gênero - apresenta 

aspectos distintos, mas que, quando trabalhadas em conjunto, é possível perceber as relações 

de dominação do outro, da força hegemônica presentes na sociedade. 

Na Grécia antiga, a mulher, o estrangeiro e o escravo eram subordinados à figura 

masculina, condição de superioridade devida ao fato de esse homem ser nascido de pais e mães 

atenienses. Fatores sociais e econômicos dividiam a sociedade. A singularidade de cada posição 

social revelará diferentes respostas aos comportamentos de cada indivíduo: um fator 

hegemônico se dava pela obtenção de terras: os aristocratas, conhecidos como eupátridas, eram 

as camadas da sociedade de onde sairiam os líderes, os detentores do poder. A compreensão 

dessa realidade nos instiga a perceber que, através de aspectos construídos social e 

culturalmente, existem conceitos, como a exclusão e a opressão de determinados grupos sociais. 

Percebemos que os parâmetros estruturais dessa sociedade revelarão normas a serem 

seguidas, de acordo com o seu status social, assim como quase todas as sociedades antigas, 

nesse momento, olharemos como o estudo da Antiguidade produz nessa intenção de projetar 

uma reflexão sobre questões urgentes do mundo contemporâneo.  

Peter Brown 50(BROWN,1993), em seu estudo sobre o corpo na Antiguidade, relata que, 

durante o apogeu do Império Romano no século II, os cidadãos tinham uma expectativa média 

de vida inferior a 25 anos. O risco não estava proeminente apenas a quem tinha sobrevivido na 

                                                 
50 Peter Brown é um historiador especialista em Antiguidade Tardia. Esse estudo traz um parecer sobre a transição 

da sociedade politeísta romana, e o surgimento de uma sociedade cristã e a visão que ambas apresentam sobre 

corpo e sexualidade. Tão logo a sociedade romana é uma remanescente dos costumes gregos, aproveitaremos seus 

estudos para elucidar a perspectiva do corpo social, as performances e suas relações entre a parcimônia e o excesso. 

 



33 

 

infância, o jovem continuava em risco. Quem continuava vivo receberia a incumbência da 

cidade para procriar filhos legítimos e, assim, substituir seus mortos.  

 Com esse intuito, foram criadas leis por meio das quais se recompensariam as 

famílias para terem filhos à medida que se penalizavam os solteiros. A reprodução era 

estimulada e estimava-se que cada mulher jovem tivesse em média 5 filhos (BROWN,1993, 

p.21). Avaliamos aqui um olhar diferente para o corpo na Antiguidade. 

A idade estabelecida para que as mulheres contraíssem matrimônio não era superior a 

14 anos. Aparecem em 95 % das lápides encontradas no Norte da África inscrições constando 

que elas eram casadas, tendo a idade não mais que 23 anos. 

 O corpo, nesse cenário da Antiguidade, serviria ao Estado, seriam negligenciadas suas 

necessidades e individualidades. Nessa mesma lógica, o corpo do cidadão ateniense estava para 

o Estado: os cidadãos da políade via lógica para a funcionalidade dela. Corpo e cidade eram um 

único organismo.  

A manifestação de um estudo sobre gênero nos impele a compreender que o corpo 

feminino fora moldado e condicionado a performar comportamentos considerados como 

naturais ou atribuídos ao seu sexo. A História de Gênero nos fará compreender que esses 

comportamentos foram adquiridos ao longo dos anos. Por isso, a necessidade de olhar sobre o 

outro – esse outro da Antiguidade estabelecendo uma relação de alteridade espacial e temporal. 

Judith Butler (BUTLER,2018) centraliza seus questionamentos e problematizações na 

relação do sujeito e o “outro”, dando ênfase na palavra “outro”, ela direciona nosso 

entendimento à alteridade, ou melhor, na ausência dela. Ao não compreender o outro que foram 

construídas as relações de poder entre os sexos.  

Por isso que, dentre alguns direcionamentos do pós-estruturalismo, conhecido como o 

quinto momento, entraria o impacto feminista, trazendo questionamentos que indagam como o 

feminino e o masculino foram definidos, inclusive como suas identidades foram moldadas ao 

longo dos séculos. Esse questionamento estaria propondo a compreensão que as identidades 

deveriam ser pensadas no plural, e não no singular.  

Avaliar a sociedade como ela foi estruturada, como seus padrões normativos foram 

estabelecidos e tidos como imutáveis - o pós-estruturalismo rompe com estereótipos e padrões 

consolidados ao longo dos anos, principalmente, por sociedades patriarcais. O pós-

estruturalismo questiona a sociedade para além das questões ocasionadas pelas diferenças entre 

as classes sociais, ele questiona a dominação que resulta na exclusão das minorias, incluindo 

gênero, as relações inter-raciais e de sexualidade como padrões heteronormativos. Na década 

de 70, iniciou-se um longo processo de tornar visíveis as mulheres da Antiguidade e passou-se 

a questionar de fato a exclusão a que a mulher fora submetida não somente do cenário social, 

mas também político e do discurso universal masculino, inserindo uma renovação na produção 

temática e metodológica da escrita da História, atribuindo à mulher falas, gestos, imagética, 

visibilidade e um debruçar novo sobre as representações do seu corpo e suas ações. 

Assim, podemos construir uma narrativa em relação ao papel social do corpo de Aspásia 

de Mileto, podendo ser percebido como um corpo de ação performática: como pessoa pública 

– sofista, logógrafa, entre outras - Aspásia não pode ser considerada uma pessoa livre, ela está 

imbuída de reproduzir comportamentos direcionados ao público. 

Uma característica que a sociedade Antiga tinha era de que as ações deveriam ser sempre 

comedidas – o ato sexual, por exemplo, conforme Peter Brown nos afirma, se não utilizado com 

finalidade, estaria incitando nos jovens desejos que, para sua virilidade, não seria aceitável. Dar 

vazão aos desejos carnais seria uma afronta ao pensamento de mediania. 



34 

 

Existe um conceito de parcimônia na Antiguidade que sugere uma “medida para todas 

as coisas”. Aristóteles referia-se como “justa medida” ou ‘mediania”. Nela, o ser humano, 

encontraria o equilíbrio ideal entre vícios e virtudes. A hýbris, pode ser traduzida como tudo 

que passa da medida e descomedimento, sugerindo no ser humano que realiza uma confiança 

exacerbada e arrogância, inicialmente desagradando os deuses e que frequentemente terminaria 

com uma punição. 

 A hýbris geralmente era ocasionada pela falta de controle dos impulsos e tudo o que 

fora motivado por paixões exageradas. Referia-se ao desequilíbrio, opondo-se ao bom senso e 

comedimento. A virtude, portanto, seria reconhecida como aquilo que é bom, reto, útil e 

honesto. Esses conceitos vão ao encontro de um termo apresentado por Aristóteles como areté, 

que na sua essência condiz com o aperfeiçoamento o comportamento que se espera do homem 

político. O corpo da Antiguidade não é visto sob a mesma ótica da contemporaneidade; os 

corpos do masculino e do feminino não eram compreendidos como da mesma maneira nem 

tampouco suas ações. 

Ainda referente a esse contexto, outro valor que não podemos apontar é assemelhar a 

relação simplista dos conceitos de homossexual51 e heterossexual contemporâneos. O fato de o 

homem ter relação sexual com outro homem ou dele com a mulher não era suficiente para 

identificar sua categoria sexual. Contudo, o homem – aristocrático e cidadão - deveria cumprir 

o que estaria destinado a sua “ordem natural”: a função sexual ativa, compatível com o seu 

autodomínio, controle e domínio sobre os demais membros da sociedade – mulheres e escravos 

(BARBOSA, s/d, p.47). 

Vale ressaltar que a Antiguidade não estigmatizava conforme o século atual o 

comportamento homossexual – até mesmo hoje não aceitamos mais o termo, pois por muito 

tempo se referiu a uma maldição ou até mesmo sendo ligado à doença. Classificaremos, então, 

o relacionamento entre dois iguais como relacionamento ou  atos homoafetivos, sendo 

conhecido na Antiguidade (entre dois homens)  como pederastia (todo cidadão deveria passar 

pelo ato de aprendizagem ao menos uma vez na sua vida, tidos como necessários à formação 

deste jovem e iniciação à formação da sua cidadania), conhecido também como efebia, dentro 

de muitas classificações, destina-se ao ato de iniciar um jovem sexualmente com um aristocrata 

mais velho, preferencialmente, seguidos de alguns códigos rígidos a serem seguidos. Suas 

implicações são mais de cunho social do que propriamente pessoal. 

A Antiguidade não apresenta um conceito que separe a homossexualidade ou 

homoafetividade da heterossexualidade, mas uma “bissexualidade cujas manifestações 

pareciam comandadas pelo acaso de encontro, e não por determinismos biológicos” 

(BARBOSA, s/d, p.157). Aqui, podemos compreender que o que define o homem e sua 

heterossexualidade não é o ato sexual que ele desempenhará com a mulher, porque o homem 

da Antiguidade realiza o coito com o ser da mesma espécie, e não era considerado uma mulher. 

O que o classificaria como tal é desempenhar funções não condizentes com suas virtudes. 

 

2.2 AS AMBIGUIDADES DE ASPÁSIA 

Aspásia de Mileto é um verdadeiro enigma: apesar de ser a mulher que foi citada por 

comediógrafos, filósofos, inimigos políticos de Péricles, sofistas e tantos outros na Era da 

Atenas Clássica, pouco se pode dizer sobre ela com certeza de que seja verdade. Neste capítulo, 

                                                 
51 A palavra homossexualização é uma expressão cunhada no século XIX – ela vem carregada de julgamentos 

nos quais os atos são tidos como anormais e pervetidos, ficando aos cuidados da patologia clínica (CANDIDO, 

p.36). 



35 

 

abordaremos os traços encontrados no epitáfio de Menexeno52, onde Aspásia é mencionada por 

Sócrates e, nessa narração, podemos interpretar se Platão revela Aspásia como personagem 

histórico ou mitológico. Começamos nossa incursão pelo diálogo Górgias, no qual 

encontramos, na passagem 454b, uma das definições da retórica apresentada por Górgias como 

resposta à pergunta de Sócrates: “Que espécie de persuasão é a retórica e sobre o que se 

manifesta?” 

Ressaltando a questão da habilidade retórica de Aspásia, Sócrates relata a Menexeno 

que ela tinha talento para o improviso. Diz que não há dificuldade alguma em improvisar-se um 

discurso, mas que se deve possuir talento para tal. Nas palavras do filósofo: não há de se 

admirar, Menêxeno, se eu for capaz de falar bem, pois tive, justamente, uma professora nada 

fraca na arte da retórica, e que preparou excelentes oradores, entre os quais se destaca o mais 

distinto dos Helenos, Péricles, filho de Xantipo. (PLATÃO, 2015, 235 e, p. 2 903). 

Dueso (DUESO, 2021) nos adverte que as características históricas de Aspásia estão 

envoltas em “uma atmosfera de mito e lenda” (DUESO, 2021, p. 57). Dentre algumas citações, 

o nome de Aspásia está ligado à comédia, tal fato põe em xeque a existência desse personagem 

sempre atrelado ao escárnio e à comédia. Percebemos vícios que se repetem aqui. É importante 

destacar que parâmetros atuais não nortearam nossa pesquisa. Creditamos esse fato aos nomes 

das mulheres terem sido ocultados dos registros históricos pelos homens. Outro levantamento 

de Solana (IDEM, p. 58) é a respeito de outros nomes importantes como Protágora ou Hipias, 

ao serem ironizados, em nenhum momento questionou-se da historicidade dos sofistas em 

questão ou de suas habilidades.  

 A mulher, como se não tivesse que comprovar sua habilidade, terá que comprovar 

também a sua existência, fato esse não sendo necessário ou exigido para os homens. Como parte 

desse estudo, as atribuições de Aspásia e citações avaliam cada vez mais participação dessa 

figura emblemática no cenário da políade ateniense. Primeiro temos o registro de seu nome 

atrelado ao nome de um importante estadista ateniense: Péricles, o arconte eleito na Atenas de 

461 a.C. a 429 a.C., época em que ele teria feito mudar até as leis a fim de poder ser reconhecido 

como seu marido.  Aspásia, a estrangeira que veio residir em Atenas, passou a participar dos 

núcleos destinados aos homens e se tornou companheira de Péricles, bem como mitigou os 

efeitos das leis elaboradas por ele próprio, pois o casamento entre um cidadão e uma estrangeira 

não poderia ser realizado, nem o filho deles ser reconhecidos como cidadão. 

 Após essa constatação de Péricles ter assumido o concubinato com Aspásia, essa 

milésia, estrangeira, mulher, hetaira, assume posições que perpassam limitações que poderiam 

estar associadas ao seu nome, principalmente, porque alguns comediógrafos e alguns dos 

inimigos políticos de Péricles atrelam o seu nome ao escárnio e à comédia. Tal fato, inclusive 

não exime a historicidade de Aspásia.  

 O que torna este diálogo único é a pretensão de fidelidade com que são reproduzidas as 

palavras de Aspásia: o Menexeno é, mais que um diálogo, se trata de um epitáfio. A introdução 

                                                 
52 Sócrates dialoga com o filho de Demofonte, Menêxeno no diálogo VI. Pertencente a uma família aristocrática 

de onde saíram muitos homens que atuaram na política ateniense do século V. Menêxeno é apresentado como um 

jovem que chegou à idade da efebia – dezoito anos – e está apto a assumir a maior parte dos direitos políticos da 

Constituição ateniense. O encontro se dá em um espaço não definido, depois de o jovem sair do Conselho onde os 

magistrados adiaram para o dia seguinte a escolha do orador que iria proferir a oração fúnebre. Trazido, então, este 

tema na conversação, com sutil ironia, Sócrates ensina ao jovem o caráter convencional do gênero retórico, feito 

de fragmentos previamente preparados pelos oradores que apenas os adaptam para as circunstâncias específicas 

do presente; na sequência, Sócrates, para provar que não é difícil improvisar sobre tais assuntos, profere ele mesmo 

um epitáphios convencional que, segundo o próprio filósofo, aprendeu de Aspásia, sua professora de retórica, que 

também teria ensinado a Péricles as artes do gênero. 



36 

 

do discurso fúnebre é marcada pela discussão entre Sócrates e o jovem Menexeno, que 

manifesta interesse pela vida política e também pela retórica. Entender que o diálogo se 

centraliza na elaboração de um discurso fúnebre, muitas vezes, elaborado por um logógrafo.  

O papel do logógrafo53 está relacionado intimamente à escrita de um discurso 

possivelmente proferido por terceiros. O coautor - no caso de Aspásia, coautora -, entre quem 

escreveria, e Péricles seria o líder político encarregado de pronunciar. Por sua definição, um 

logógrafo é aquela pessoa que escreve discursos judiciais ou políticos para outras pessoas. Por 

razões da própria função, um logógrafo trabalha no anonimato; vale ressaltar que o fato era 

indiferente ao logógrafo ser homem ou mulher. O ofício era permitido em Atenas, sendo uma 

prática bastante usual. No caso de Aspásia, é atribuída a ela a elaboração do discurso proferido 

por Péricles, conhecido como discurso fúnebre. 

Nesse caso, temos a confirmação, através de Sócrates, de que teria sido Aspásia quem 

elaborou o discurso fúnebre proferido por Péricles. Talvez a ideia de ser a pessoa que orquestra 

a mensagem que será apresentada num discurso, não seja de grande valia. Contudo, avaliando 

toda a sociedade em que o poder está intimamente ligada à fala, a qual não era dada às mulheres, 

ter uma mulher - novamente frisando o fato de ela ser estrangeira, não reconhecida como cidadã, 

assim como foi feito com Aristóteles -, não só com participação, mas também como a mentora 

das palavras discursadas por Péricles, é de extrema importância e reforça a excepcionalidade 

de Aspásia. 

 Assim, Dueso (DUESO, 2021) aborda o fato de que o discurso proferido por Péricles 

foi elaborado por Aspásia. O círculo político de Péricles possibilitaria outras pessoas 

escreverem o discurso para ele, como Anaxágoras, por exemplo, mas o autor inviabiliza 

qualquer outro responsável por essa incumbência (DUESO, 2021, p. 57).  

 Aspásia, para a época, recebera o status de “mestre de retórica”54, escrevendo, assim, 

discursos diversos em “pé de igualdade com um homem”; de alguma maneira, a estratégia 

encontrada por Aspásia, já que impedida de participar da política, era a de imprimir suas 

opiniões nos discursos apresentados. 

De Aspásia Milesia, de quem os comediógrafos reclamam muito, Sócrates 

usou para filosofia (εἰς φιλοσοφίαν), Péricles para retórica (εἰς ῥητορικήν) 

(Clemente de Alexandria, Stromata 4. 19. 122. 3). 

 Esse testemunho nos revela quão preterida e, ao mesmo tempo, necessária se fez essa 

mulher que, em outrora, alguns registros da época vilipendiou-a. Nessa ambiguidade de 

                                                 
53 Os logógrafos (do grego antigo λογογράφος, logográphos, composto por λόγος, lógos, que aqui significa 

"história", "prosa", e γράφος gráphos, de γράφω grápho, "escrever") foram os historiadores e cronistas gregos antes 

de Heródoto. Ele os chamou de "λογοποιόι" (logopoiói, de ποιέω, poiéo, fazer). Tucídides aplicou o termo 

logógrafo a todos aqueles que o precederam, incluindo o próprio Heródoto (I, 21). O mesmo título de logógrafo 

foi aplicado na Grécia Antiga, e particularmente na Atenas Antiga, aos autores de discursos jurídicos. 
54 Os sofistas (do grego σοφία [sophía] e σοφός [sophós], "sábios") eram estudantes e professores de retórica, que 

desenvolveram a sua atividade na Atenas democrática nos séculos V e IV a.C. Centraram-se no relativismo, na 

natureza, na criação de leis, na moralidade, no conhecimento da linguagem, na concepção epistemológica 

construtivista e no ceticismo quanto ao valor absoluto do conhecimento. Sua filosofia é conhecida através de 

fragmentos e testemunhos de Platão, Aristóteles e Flávio Filostrato[1]. Os filósofos naturais (physis), os pré-

socráticos, desenvolveram diferentes teorias para explicar o cosmos. Os sofistas e Sócrates vão mudar o objeto da 

filosofia. Agora, o tema da reflexão é o homem (nomos) e a sociedade (pólis). 

Para Platão e Aristóteles, os principais difamadores do recurso, acreditam que, considerando apenas a persuasão 

de um público, seja em assembleias políticas ou durante julgamentos judiciais, os sofistas desenvolvem um 

raciocínio cujo objetivo é apenas a eficácia persuasiva, e não a verdade, e que como tal geralmente contêm sofismas 

(falácias). Apesar das opiniões negativas, a partir do século XIX, vários pensadores tentaram justificar os sofistas. 



37 

 

atuações, ou de impressões sobre essa mulher, que buscamos decifrar por meio dos documentos 

a instigante atuação de Aspásia de Mileto.  

Um dos documentos ou registros que nos comprovam a hipótese de Aspásia ser a 

responsável por escrever o epitáfio que foi proferido por Péricles é Menexeno: 

[235e] Menexeno – Julgas então que tu próprio serias capaz de discursar, se 

fosse preciso, e se o Conselho te escolhesse?  

Sócrates – Sim, Menexeno, mesmo eu, não seria nada de espantar que fosse 

capaz. Acontece que tive por mestre uma mulher que está longe de ser 

medíocre em matéria de oratória. É a mesma que formou uma multidão de 

excelentes oradores, entre os quais há um que se destaca entre todos os Gregos 

– Péricles, filho de Xantipa. Menexeno – Quem é? Referes-te a Aspásia, 

obviamente... [236a] Sócrates – Sim, com efeito. E além dela tive por mestre 

Conos, filho de Metróbio. Foram os meus dois mestres, este para a música, 

aquela para a oratória. Quando um homem recebe uma tal educação, não 

espanta que se torne um temível orador! Mas mesmo quem recebeu uma 

educação inferior à minha – mesmo um homem que tivesse Lampros por 

mestre de música, e Antifonte de Ramnonte por mestre de eloquência – seria 

capaz de ganhar nome louvando os Atenienses diante de Atenienses.  

Menexeno – E que dirias, se tivesses que falar? Sócrates – Eu mesmo, 

provavelmente nada... 

[236b] Mas justamente ontem ouvi Aspásia declamar até ao fim uma oração 

fúnebre sobre este mesmo assunto. Pois deve ter ouvido, como tu dizias, que 

os Atenienses se preparavam para escolher aquele que devia falar. Assim 

repetiu-me o que é preciso dizer, em parte segundo a sua inspiração do 

momento, noutra parte colando pedaços e fragmentos que já deve ter composto 

– se queres a minha opinião, na época em que compôs a oração fúnebre que 

Péricles pronunciou. 

Sócrates afirma em Menexeno que, no “dia anterior” ao encontro com o jovem, ele 

esteve com Aspásia e ouviu de sua boca um discurso pronto, e passou a proferi-lo. Ele não 

somente a intitula como sua mestra, como também a do estadista Péricles, tendo-lhe ensinado 

o discurso fúnebre registado por Tucídides. Menexeno afirma também que a conhece muito 

bem e sabe exatamente como ela é (249d):  

(...) [d] Esse foi, Menêxeno, o discurso de Aspásia de Mileto.  

MENEXENO: Por Zeus, Sócrates, bem-aventurada é, segundo você diz, 

Aspásia se ela é capaz de, sendo mulher, compor discursos como esse. 

SÓCRATES: Mas se você não acredita, venha comigo para escutar ela 

discursando pessoalmente.  

MENEXENO: Muitas vezes, Sócrates, eu já me encontrei com ela por acaso e 

sei muito bem como ela é. SÓCRATES: E então? Não está admirado com ela 

e não está agradecido hoje pelo seu discurso? 

MENEXENO: Muitíssimo agradecido, Sócrates, a ela [e] ou a qualquer outro 

que tenha proferido esse discurso para você. E, além disso, sou ainda mais 

grato a aquele que o pronunciou para mim. 

 

A ausência aqui de uma cronologia fidedigna (pois o cidadão estaria na sua fase de 

efebia, ou completando 18 anos), devido às datas, Menexeno seria ainda uma criança quando 

conheceu Aspásia, ou ela estaria na fase final de sua vida ou já estaria morta, mas ainda assim 

percebemos nessa “falta com a verdade” proposital dos fatos que Platão quis expressar sua 

crítica aos textos retóricos.  O contexto que remete a esse diálogo vem de uma necessidade de 



38 

 

Platão expressar sua indignação ou deixar expressa sua opinião a respeito da retórica – um 

gênero que não se preocupa com a verdade filosófica. A falsidade do gênero ou caráter 

demagógico-político do discurso é também denunciada quando Platão faz questão de pontuar 

na fala de Sócrates que ele, antes de iniciar seu discurso para Menexeno, explica que não era 

difícil fazê-lo, referindo-se à facilidade que é elogiar a cidade de Atenas para os atenienses. O 

objetivo aqui não é falar sobre a veracidade da retórica no texto de Menexeno, senão reiterar a 

retórica como uma das habilidades de Aspásia e pontuar também que essa proposta de diálogo 

estaria atrelada a um sofista. Percebemos aqui uma possibilidade de ela ser assim considerada, 

já que o filósofo em questão, Platão, condenada os sofistas e sua prática de retórica. É comum 

atrelar a imagem de Aspásia a uma mestra em retórica, apenas aos sofistas seria dado esse 

mérito. Anaxágoras, Arquelau (séc. V a.C. -s/d) e Sócrates foram os principais mestres da 

Filosofia na Atenas de Péricles, que viveu no século V a. C. 

Aspásia chegou a Atenas por volta de 450 a.C. Pela informação de que ela teria chegado 

a Atenas por volta dos seus vinte anos, teria nascido em 470, na cidade de Mileto. Ao chegar 

na cidade ateniense, ela conseguira uma licença para abrir uma escola de ensino, possivelmente, 

de retórica. Essa licença foi obtida durante o governo de Péricles, e é através da constante 

frequência de homens ilustres que frequentavam o espaço de sua escola como alunos ou 

discípulos que lhe recaiu o status de “cortesã”, palavra contemporânea que mais se aproxima 

da que se descreve nos textos antigos. Além de Sócrates e Péricles, também havia o jovem 

Alcebíades, Fídias (o escultor que mais se destacou durante o governo de Péricles). 

Embora fosse casado, Péricles separa-se de sua esposa55 e une-se em concubinato com 

Aspásia, já que a lei ateniense impedia o casamento do homem novamente: 

Qual arte (questionou Plutarco), qual poder de sedução tinha aquela mulher a 

ponto de enlaçar em sua teia o mais extraordinário homem de Estado de sua 

época, e de, inclusive, levar muitos filósofos a falarem dela com tanta pompa 

e com tanta honradez? (Per., 20, I, 24, 6). 

A oração fúnebre registra uma superioridade e supremacia dos atenienses nas guerras. 

Alguns autores como Luciano Cânfora (2011), desmistifica essa narrativa considerando a 

democracia como um mito elaborado pelos atenienses, como se não houvesse de fato. Porém, 

o nosso trbalho não viabilizará tais proporções, limitando apenas esse breve comentário, pois o 

tema pode ser compreendido por outros orientações. Segundo o autor, Péricles beneficiava-se 

de uma espécie de “Principado”, no qual a manutenção de poder beneficiaria nada mais que a 

elite ateniense voltada para os donos de terra. Corroborando esse pensamento, temos a fala de 

Plutarco. (CÂNFORA, 2011, p.10). 

“Péricles põe ao serviço da democracia uma atitude fortemente aristocrática, 

já que se nota uma certa aversão pelo convívio popular. Mas, por outro lado, 

esta atitude em exagero tem os traços do arrogante que Teofrasto descreve no 

capítulo 2 (Per. 8.6) 

 

                                                 
55 Apesar de ser quem ele era, Péricles não conseguiu separar para casar-se novamente, já que as leis de Atenas 

não permitiam um novo casamento para os divorciados. As leis atenienses permitiam a separação, mas não a 

dissolução em si do casamento, por questões da não condição do status de não cidadã da mulher e pela devolução 

dos dotes, já que estes deveriam ser devolvidos ao tutor ou pai da esposa (kyrios). O dote só não seria devolvido 

em caso de adultério por parte da mulher; caso não fosse devolvido, a mulher ficava totalmente sem arrimo, visto 

que ela não era herdeira, cabia-lhe apenas usufruir desse dote. 



39 

 

Nota-se isso pelo que nos diz a Constituição de Atenas e o que realmente a realidade 

nos impõe a respeito desse sistema, conhecido como democracia, e toda a exaltação atribuída à 

cidade estado de Atenas: 

Nossa politeia não copia as leis dos Estados vizinhos; somos nós que servimos 

mais como um modelo para os outros do que somos imitadores. Chama-se 

democracia, porque não são os poucos, mas os muitos que governam. Se 

consultarmos nossas leis, elas prescrevem uma justiça igual para todos a 

despeito de suas diferenças individuais; no que diz respeito à estatura social, a 

evolução na vida pública se deve à reputação pela capacidade, e não se permite 

que considerações classistas interfiram com mérito; e nem a pobreza é 

impedimento, se um homem é capaz de servir o Estado, ele não é impedido 

pela obscuridade de sua condição." (TUCÍDIDES (2.37[γ)  

Assim, atrelando a relação do discurso fúnebre à honraria de ser homenageado 

postumamente, Sócrates, ironicamente, diz: 

[234c] Certamente, Menexeno, em muitas ocasiões parece bonito morrer na 

guerra. Pois você obtém um túmulo lindo e magnífico, mesmo que pereça na 

pobreza, e obtém elogios, mesmo que seja inepto, de sábios que elogiam ao 

acaso, mas que há muito preparam seus discursos. Fazem seus louvores tão 

lindamente, [235a] dizendo de cada um as qualidades que possui e as que não 

possui e adornando-as com as mais belas palavras, enfeitiçam nossas almas. 

Eles elogiam a cidade de todas as maneiras, aqueles que morreram na guerra e 

todos os nossos antepassados que nos precederam e nós mesmos que ainda 

estamos vivos, eles nos elogiam de tal forma que pela minha parte, Menexeno, 

sinto-me muito nobre por ser elogiado por eles e cada vez fico em êxtase 

ouvindo-os, encantado, [235b] pensando que num instante me tornei mais 

nobre e mais belo. Aqueles que me acompanham e ouvem o discurso comigo 

são sempre alguns estrangeiros, diante dos quais me torno instantaneamente 

mais venerável. Parece, de facto, que também experimentam estas mesmas 

coisas em relação a mim e ao resto da cidade, que consideram mais admiráveis 

do que antes, persuadidos pelo orador. (PLATÃO, Menexenus 234c1-235c5). 

Nitidamente, no fragmento acima, Sócrates remete-se à habilidade de persuasão dos 

oradores cujo objetivo é ludibriar o receptor. Ele continua: 

Essa venerabilidade dura mais de três dias. [235c] A fala flauta e a voz do 

orador penetram em meus ouvidos de tal maneira que só no quarto ou quinto 

dia recobro o juízo e percebo onde estou na terra; enquanto isso, quase acredito 

que moro nas Ilhas dos Bem-aventurados. É assim que nossos oradores são 

habilidosos (IDEM). 

 Podemos apontar que, nesses dois trechos, Sócrates condena a retórica, pois ela, além 

de enganar, enfeitiçando a alma com belas palavras, remete aos estrangeiros um ar de 

superioridade dos atenienses para com os que não se enquadram nessa condição. O 

atordoamento causado pela demagogia da retórica é tamanho que o ouvinte precisa de alguns 

dias para se recompor. 

 Sócrates também pode estar desmerecendo a arte da retórica presente no discurso 

fúnebre, pois, se ele diz que “até uma mulher” é capaz de o fazer, é porque o seu grau de 

dificuldade é quase nenhum ou nulo, frente a essa infinda disputa da hegemonia da filosofia à 

retórica e dos próprios filósofos para como os sofistas. 

 Outrossim, o registro que refuta essa informação é que Sócrates jamais teria problema 

em declarar que aprende com uma mulher, haja vista que ele cita Diotima: 

Sócrates, filho de Sofroniscus, o melhor dos filósofos, não considerava indigno 

da filosofia aprender algo útil com as mulheres (παρὰ γυναικῶν μαθεῖν τι 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Politeia
https://en.wikipedia.org/wiki/s:History_of_the_Peloponnesian_War/Book_2#2:37


40 

 

χρήσιμον). Por isso, certamente, não se envergonhou de proclamar Diotima 

como sua professora (διδάσκαλον) e continuou a frequentar Aspásia 

(Teodoreto, Cura das Doenças Gregas 1. 17. 4 – 18. 1). 

  

2.3 Oração Fúnebre e a Guerra do Peloponeso 

A oração fúnebre tradicional é considerada um gênero oratório que fazia parte das 

celebrações em honra aos mortos de guerra. Havia honra em morrer pela sua terra. Conforme a 

tradição ateniense, o governo democrático celebrava esse rito durante a segunda metade de 

outubro e primeira metade de novembro com concursos atléticos e artísticos. Erguiam-se, 

respectivamente, monumentos em homenagem aos mortos em batalha e declamavam-se 

orações ou discursos aos seus feitos. 

A história da Guerra do Peloponeso contada por Tucídides56 retrata com riqueza as 

batalhas que ocorreram na Região do Peloponeso. Sabe-se, por meio dela, que Tucídides nasceu 

em Atenas, entre os anos de 460 e 455 a. C., e que, provavelmente, possuía minas de ouro na 

Trácia, mantendo uma relação muito estreita com o círculo mais conservador em Atenas. 

Tucídides descreve a cerimónia em 2. 34. A oração fúnebre (epitaphios logos) 

era um elogio feito anualmente em Atenas aos que perdiam a vida no campo 

de batalha. Servia, assim, não só para glorificar os heróis (e, deste modo, 

convencer os vivos de que morrer por Atenas era uma honra), como a própria 

polis e os ideais por ela defendidos. Para isso, segundo Aristóteles, que na 

Retórica nos fala dos discursos epidícticos (nos quais o epitaphios logos se 

inclui), estes devem incluir referências aos acontecimentos passados e 

especulações sobre os futuros – o que equivale a dizer que é preciso apelar às 

memórias gloriosas e aos sonhos de grandeza dos ouvintes. É esse o esquema 

de oração fúnebre que Tucídides atribui a Péricles, uma das poucas que 

chegaram até nós. ( Per., p.119) 

De acordo com Marshall Sahllins, a Guerra do Peloponeso caracterizou-se como, 

principalmente, um jogo de forças políticas, sendo representada pela tentativa de expansão da 

democracia; de um lado, a democracia pelos atenienses, do outro, a oligarquia dos espartanos, 

cada cidade queria expandir sua forma de governo pela Hélade e adjacências. Nicole Loraux 

(LORAUX,1994) enfatiza sobre a importância dos discursos fúnebres como manutenção desse 

ideal democrático da pólis: ele se encarrega não somente de servir como instrumento de 

manutenção, como também trabalhar aspectos da “boa lembrança”, segundo ela: 

“encarregavam-se de lembrar os atenienses, que, apesar da multiplicidade de seus atos, da 

diversidade, das situações e das vicissitudes do futuro, a pólis permanece como única” 

(LORAUX, 1994, p.151). 

A pólis honrava seus cidadãos mortos em combate por meio da oração fúnebre e 

reencontrava a si própria no discurso, estabelecendo-se como causa final da morte. 

Encontramos exemplo em Tucídides, quando ele descreve o discurso de Péricles frente ao 

descontentamento da população: (...) “Se a cidade pode suportar o infortúnio de seus habitantes 

na vida privada, mas o indivíduo não pode resistir ao dela, todos certamente devem defendê-

la” (TUCÍDIDES.II.60). 

A oração fúnebre é um gênero cujo objetivo é elogiar (epaineîn) os mortos e, por 

conseguinte, também a cidade e a constituição política que os formou e educou, sempre 

                                                 
56 Historiador, responsável por escrever, segundo ele, a guerra que “seria grande e mais importante que todas as 

anteriores” H.I.1). Escreveu em seu exílio a História da Guerra do Peloponeso. A duração da guerra foi de 27 anos 

(431-404 a.C.). Tucídides iniciou o relato sendo interrompido no 21° ano do conflito, pois viera a óbito, dando 

Xenofonte a continuidade. 



41 

 

buscando demonstrar a superioridade de Atenas e de seus cidadãos em relação às outras cidades 

gregas e aos povos bárbaros. Para demonstrar a superioridade de Atenas, uma das técnicas 

utilizadas pelos oradores é a retomada do passado histórico, com a finalidade de criar o 

sentimento de ufanismo e, por conseguinte, conseguir a persuasão. Embora Esparta tenha sido 

a grande vencedora na Guerra do Peloponeso diante de Atenas (431-404), esse fator não era 

percebido devido ao grande enaltecimento e exaltação à gloria ateniense.  

A hegemonia de Péricles no mar Egeu, dentre tantos destaques econômicos e culturais 

ocorridos durante o seu governo, fez com que Atenas experimentasse uma época áurea no 

século V a.C, período que ficou conhecido pelo nome “o século de Péricles”. 

A talassocracia, mais conhecia como governo nos mares, além de assegurar a hegemonia 

ateniense, trouxe de uma forma menos abrangente a disputa entre as principais cidades-estados 

gregas: Atenas e Esparta, e seus respectivos aliados. Os indicativos sobre esse conflito tiveram 

como fonte primária a obra hegemônica de Tucídides – A Guerra de Peloponeso -, escrita por 

ele enquanto permaneceu exilado na ilha de Trácia, mais precisamente o primeiro livro, no qual 

os discursos de Péricles (conhecidos como orações fúnebres) serão discriminados. 

A oração e o discurso fúnebres possivelmente não teriam sido escritos por Péricles, o 

qual escrevera poucas coisas, segundo relato de Plutarco, apenas “alguns decretos”. Como 

sendo da autoria de Péricles, apenas se recordam quatro frases em Plutarco, Obras Morais, 186c. 

Essa narrativa, que vai ao desencontro de uma sociedade mais pautada no principado, 

segundo Luciano Cânfora (CÂNFORA,2015), do que em uma democracia de fato, vai ter como 

direcionamento do seu discurso uma honra dada aos mortos que morreram nas batalhas. A 

oralidade de Péricles tem destaque ao ser enfatizado por Plutarco que a eloquência dele o trouxe 

para o cenário político, assim como a moderação e a perspicácia.  

Uniremos a participação de Aspásia à vida pública de Péricles, quando ele deixara sua 

esposa e passou a conviver com ela - e, mais uma vez, temos a simbiose entre vida política e 

privada: é que, ao que parece, a “Nova Hera” tinha um papel de peso nas decisões políticas que 

Péricles tomava.  

Destacamos outra influência de Aspásia sobre Péricles a partir do que Plutarco admoesta 

sobre a Guerra de Samos: 

[24. 1] Depois disso, uma vez acordada uma trégua entre os atenienses e os 

lacedemônios durante trinta anos, [Péricles] votou a favor da expedição naval 

a Samos, tomando como causa contra eles o fato de não terem obedecido 

quando foram ordenados a suspender a guerra contra os Milesianos. [24. 2] 

Como parece que ela empreendeu as ações contra Samos para agradar a 

Aspásia (Ἀσπασίᾳ χαριζόμενος), este pode ser o momento preciso para nos 

perguntarmos, em relação a esta mulher, qual foi a grande habilidade ou 

capacidade (τέχνην ἢ δύναμιν) pela qual tinha os políticos mais influentes em 

suas mãos e que deu aos filósofos motivos para falar dele nem levianamente 

nem mal. 3. Que era de origem milésia e filha de Axíoco, todos estão de acordo 

(Per.,24. 1-26).  

 

Importa recordar que Aspásia era natural de Mileto, cidade hostil a Samos: 

25. 1. Quanto à guerra contra Samos, acusam Péricles de a ter decretado 

sobretudo por causa de Mileto, a pedido de Aspásia172. As duas cidades 

estavam em guerra por causa de Priene173 e os Sâmios, que levavam 

vantagem, não obedeceram quando os Atenienses mandaram terminar o 



42 

 

combate e deixar a resolução do litígio a seu cargo174. 2. Péricles fez-se ao 

mar e derrubou a oligarquia que existia em Samos (IDEM, 2013). 

Recordaremos a situação que ficou conhecida como o “Decreto de Mégara”. Em tal 

circunstância da Guerra do Peloponeso, Mégara era aliada de Esparta. O "decreto megariano" 

é considerado uma das muitas causas da Guerra do Peloponeso, envolvendo no cenário Péricles 

e Aspásia. O "decreto megariano" foi emitido por Atenas com o propósito de afetar a economia 

de Mégara. Estabelecia que os mercadores de Mégara não podiam atuar em território controlado 

por Atenas. O decreto de Mégara proibia também os seus habitantes, acusados de acolherem 

escravos fugitivos, de entrar nos mercados de Atenas e das cidades aliadas. Essa proibição 

punha em causa a subsistência dos Megarenses, que, devido à exiguidade do seu território, eram 

forçados a obter os bens de primeira necessidade nas cidades vizinhas (PLUTARCO, 2013, 

p.123). 

 Aristófanes57 (Acarnenses 515-539, Paz 601-611) atribui a questões pessoais a não 

revogação do tratado e conclusão do entrave com “nada melhor que a Guerra”: 

Ao que parece, nutria um ódio pessoal contra os Megarenses; mas apresentou 

contra eles, como acusação pública e oficial, a apropriação da terra sagrada219. 

Promulgou um decreto para que se lhes enviasse um arauto e o mesmo também 

aos Lacedemónios, acusando os Megarenses. 3. Ora, este decreto, certamente 

de Péricles, é prudente e usa argumentos moderados (PLUTARCO, 2013, p. 

124). 

 

No curso do tempo do inverno58, seguindo um costume de seus antepassados, 

celebraram a expensas do tesouro os ritos fúnebres dos primeiros concidadãos vítimas dessa 

guerra. A cerimônia consiste no seguinte:  

 
(...) os ossos dos defuntos são expostos num catafalco durante três dias, sob 

um toldo próprio para isso, e os habitantes trazem para os seus mortos as 

oferendas desejadas; no dia do funeral, ataúdes de cipreste são trazidos em 

carretas, um para cada tribo, e os ossos de cada um são postos no ataúde de sua 

tribo; um ataúde vazio, coberto por um pálio, também é levado em procissão, 

reservado aos desaparecidos cujos cadáveres não foram encontrados para o 

sepultamento. Todos os que desejam, cidadãos ou estrangeiros, podem 

participar da procissão fúnebre, e as mulheres das famílias dos defuntos 

também comparecem e fazem lamentações; os ataúdes são postos no mausoléu 

oficial, situado no subúrbio mais belo da cidade"; lá são sempre sepultados os 

mortos em guerra, à exceção dos que tombaram em Maratona que, por seus 

méritos excepcionais, foram enterrados no próprio local da batalha. Após o 

enterro dos restos mortais, um cidadão escolhido pela cidade, considerado o 

mais qualificado em termos de inteligência e tido na mais alta estima pública, 

pronuncia um elogio adequado em honra dos defuntos. Depois disso o povo se 

retira. São assim os funerais e durante toda a guerra, sempre que havia 

oportunidade, esse costume era observado (TUCÌDIDES, 2001, p.108) 

Péricles, filho de Xântipos, foi escolhido para falar: 

                                                 
57 Acarnenses 524-527. Aristófanes justifica a origem da Guerra do Peloponeso de modo fantasioso: tendo em 

consideração a alegada influência de Aspásia sobre Péricles, faz com que a guerra pareça consequência de uma 

vingançazinha pessoal por causa do rapto de duas cortesãs da companheira do estadista. Essa represália assumiu a 

forma de decreto, proibindo os Megarenses de praticarem trocas comerciais com Atenas (PLUTARCO,2013, 

p.125). 
58 A cronologia habitual na época de Tucídides; o verão incluía a primavera e o inverno o outono, sendo o "verão" 

igual a cerca de oito meses e o "inverno" a cerca de quatro. (TUCÌDIDES,2001, p.89). 



43 

 

37. "Vivemos sob uma forma de governo que não se baseia nas instituições de 

nossos vizinhos"; ao contrário, servimos de modelo a alguns29 ao invés de 

imitar outros. Seu nome, como tudo depende não de poucos, mas da maioria, 

é democracia. Nela, enquanto no tocante às leis todos são iguais para a solução 

de suas divergências privadas, quando se trata de escolher (se é preciso 

distinguir em qualquer setor), não é o fato de pertencer a uma classe, mas o 

mérito, que dá acesso aos postos mais honrosos; inversamente, a pobreza não 

é razão para que alguém, sendo capaz de prestar serviços à cidade, seja 

impedido de fazê-lo pela obscuridade de sua condição. Conduzimo-nos 

liberalmente em nossa vida pública, e não observamos com uma curiosidade 

suspicaz a vida privada de nossos concidadãos, pois não nos ressentimos com 

nosso vizinho se ele age como lhe apraz, nem o olhamos com ares de 

reprovação que, embora inócuos, lhe causariam desgosto. Ao mesmo tempo 

que evitamos ofender os outros em nosso convívio privado, em nossa vida 

pública nos afastamos da ilegalidade principalmente por causa de um temor 

reverente, pois somos submissos às autoridades e às leis, especialmente àquelas 

promulgadas para socorrer os oprimidos e às que, embora não escritas, trazem 

aos transgressores uma desonra visível a todos (TUCÍDIDES, 2001, p.109-

115) 

Nesse fragmento, Péricles vangloria-se sobre o sistema democrático que serve de 

inspiração a outros povos. Ele continua a vangloriar-se como trata seu povo, oferecendo-lhes 

festas e como podem descansar a mente:  

38. "Instituímos muitos entretenimentos para o alívio da mente fatigada; temos 

concursos, temos festas religiosas regulares ao longo de todo o ano, e nossas 

casas são arranjadas com bom gosto e elegância, e o deleite que isto nos traz 

todos os dias afasta de nós a tristeza. Nossa cidade é tão importante que os 

produtos de todas as terras fluem para nós, e ainda temos a sorte de colher os 

bons frutos de nossa própria terra com certeza de prazer não menor que o 

sentido em relação aos produtos de outras (IBDEM). 

Aqui, embora a guerra tenha sido vencida pelo adversário, segue o modelo de organizar-

se perante uma batalha. É importante ressaltar que quando finda a guerra e Tucídides realiza 

essa parte do discurso, Péricles já havia morrido, inclusive no início da Guerra do Peloponeso, 

de modo que não viu o desenvolvimento e o desfecho dela. 

39. "Somos também superiores aos nossos adversários em nosso sistema de 

preparação para a guerra nos seguintes aspectos: em primeiro lugar, mantemos 

nossa cidade aberta a todo o mundo e nunca, por atos discriminatórios, 

impedimos alguém de conhecer e ver qualquer coisa que, não estando oculta, 

possa ser vista por um inimigo e ser-lhe útil. Nossa confiança se baseia menos 

em preparativos e estratagemas que em nossa bravura no momento de agir. Na 

educação, ao contrário de outros que impõem desde a adolescência exercícios 

penosos para estimular a coragem, nós, com nossa maneira liberal de viver, 

enfrentamos pelo menos tão bem quanto eles perigos comparáveis. Eis a prova 

disto: os lacedemônios não vêm sós quando invadem nosso território, mas 

trazem com eles todos os seus aliados, enquanto nós, quando atacamos o 

território de nossos vizinhos, não temos maiores dificuldades, embora 

combatendo em terra estrangeira, em levar frequentemente a melhor. Jamais 

nossas forças se engajaram todas juntas contra um inimigo, pois aos cuidados 

com a frota se soma em terra o envio de contingentes nossos contra numerosos 

objetivos; se os lacedemônios por acaso travam combate com uma parte de 

nossas tropas e derrotam uns poucos soldados nossos, vangloriam-se de haver 

repelido todas as nossas forças; se, todavia, a vitória é nossa, queixam-se de ter 

sido vencidos por todos nós (IBDEM). 

Com o considerado pioneirismo, Péricles exalta também a capacidade de Atenas em 

deixar “livres” aqueles que exercem a sua cidadania, exalta a filosofia, a capacidade de diálogo. 



44 

 

Exulta a coragem da intrepidez do cidadão ateniense, ao ponto de dizer que Atenas é uma escola 

para toda a Hélade, por conseguinte, para toda a Grécia: 

Se, portanto, levando nossa vida amena ao invés de recorrer a exercícios 

extenuantes, e confiantes em uma coragem que resulta mais de nossa maneira 

de viver que da compulsão das leis, estamos sempre dispostos a enfrentar 

perigos, a vantagem é toda nossa, porque não nos perturbamos antecipando 

desgraças ainda não existentes e, chegado o momento da provação, 

demonstramos tanta bravura quanto aqueles que estão sempre sofrendo; nossa 

cidade, portanto, é digna de admiração sob esses aspectos e muitos outros. 40. 

"Somos amantes da beleza sem extravagâncias e amantes da filosofia sem 

indolência. Usamos a riqueza mais como uma oportunidade para agir que como 

um motivo de vanglória; entre nós não há vergonha na pobreza, mas a maior 

vergonha é não fazer o possível para evitá-la. Ver-se-á em uma mesma pessoa 

ao mesmo tempo o interesse em atividades privadas e públicas, e em outros 

entre nós que dão atenção principalmente aos negócios não se verá falta de 

discernimento em assuntos políticos, pois olhamos o homem alheio às 

atividades públicas não como alguém que cuida apenas de seus próprios 

interesses, mas como um inútil; nós, cidadãos atenienses, decidimos as 

questões públicas por nós mesmos, ou pelo menos nos esforçamos por 

compreendê-las claramente, na crença de que não é o debate que é empecilho 

à ação, e sim o fato de não se estar esclarecido pelo debate antes de chegar a 

hora da ação. Consideramo-nos ainda superiores aos outros homens em outro 

ponto: somos ousados para agir, mas ao mesmo tempo gostamos de refletir 

sobre os riscos que pretendemos correr, para outros homens, ao contrário, 

ousadia significa ignorância e reflexão traz a hesitação. Deveriam ser 

justamente considerados mais corajosos aqueles que, percebendo claramente 

tanto os sofrimentos quanto as satisfações inerentes a uma ação, nem por isso 

recuam diante do perigo. Mais ainda: em nobreza de espírito contrastamos com 

a maioria, pois não é por receber favores, mas por fazê-los, que adquirimos 

amigos. De fato, aquele que faz o favor é um amigo mais seguro, por estar 

disposto, através de constante benevolência para com o beneficiado, a manter 

vivo nele o sentimento de gratidão. Em contraste, aquele que deve é mais 

negligente em sua amizade, sabendo que a sua generosidade, em vez de lhe 

trazer reconhecimento, apenas quitará uma dívida. Enfim, somente nós 

ajudamos os outros sem temer as consequências, não por mero cálculo de 

vantagens que obteríamos, mas pela confiança inerente à liberdade. 41. "Em 

suma, digo que nossa cidade, em seu conjunto, é a escola de toda a Hélade e 

que, segundo me parece, cada homem entre nós poderia, por sua personalidade 

própria, mostrar-se autossuficiente nas mais variadas formas de atividade, com 

a maior elegância e naturalidade (IBDEM). 

Nesse trecho, possivelmente por parecer seu discurso pedante, elabora palavras que 

contrastam o ufanismo vinculado a elas, certificando-se de que toda soberania de Atenas deve 

ser exultada, pois foi construída pela força dos seus cidadãos:  

E isto não é mero ufanismo inspirado pela ocasião, mas a verdade real, atestada 

pela força mesma de nossa cidade, adquirida em consequência dessas 

qualidades. Com efeito, só Atenas entre as cidades contemporâneas se mostra 

superior à sua reputação quando posta à prova, e só ela jamais suscitou irritação 

nos inimigos que a atacaram, ao verem o autor de sua desgraça, ou o protesto 

de seus súditos porque um chefe indigno os comanda. Já demos muitas provas 

de nosso poder, e certamente não faltam testemunhos disto; seremos, portanto, 

admirados não somente pelos homens de hoje, mas também do futuro. Não 

necessitamos de um Homero para cantar nossas glórias, nem de qualquer outro 

poeta cujos versos poderão talvez deleitar no momento, mais que verão a sua 

versão dos fatos desacreditada pela realidade. Compelimos todo o mar e toda 

a terra a dar passagem à nossa audácia, e em toda parte plantamos monumentos 

imorredouros dos males e dos bens que fizemos" (IBDEM). 



45 

 

Aqui está a maior glória desses homens que deram suas vidas a conquistarem toda glória 

de Atenas. A honra também é, para eles, filhos da terra, seus feitos heroicos, lutaram pela sua 

pátria e viveram de maneira “condizente” à sua virtude - é mais louvável morrer em glória a 

viver na covardia:  

Esta, então, é a cidade pela qual estes homens lutaram e morreram nobremente, 

considerando seu dever não permitir que ela lhes fosse tomada; é natural que 

todos os sobreviventes, portanto, aceitem de bom grado sofrer por ela. 42. 

"Falei detidamente sobre a cidade para mostrar-vos que estamos lutando por 

um prêmio maior que o daqueles cujo gozo de tais privilégios não é comparável 

ao nosso, e ao mesmo tempo para provar cabalmente que os homens em cuja 

honra estou falando agora merecem os nossos elogios. Quanto a eles, muita 

coisa já foi dita, pois quando louvei a cidade estava de fato elogiando os feitos 

heroicos com que estes homens e outros iguais a eles a glorificaram; e não há 

muitos helenos cuja fama esteja como a deles tão exatamente adequada a seus 

feitos. Parece-me ainda que uma morte como a destes homens é prova total de 

máscula coragem, seja como seu primeiro indício, seja como sua confirmação 

final. Mesmo para alguns menos louváveis por outros motivos, a bravura 

comprovada na luta por sua pátria deve com justiça sobrepor-se ao resto; eles 

compensaram o mal com o bem e saldaram as falhas na vida privada com a 

dedicação ao bem comum. Ainda a propósito deles, os ricos não deixaram que 

o desejo de continuar a gozar da riqueza os acovardasse, e os pobres não 

permitiram que a esperança de mais tarde se tornarem ricos os levasse a fugir 

ao dia fatal; punir o adversário foi aos seus olhos mais desejável que essas 

coisas, e ao mesmo tempo o perigo a correr lhes pareceu mais belo que tudo; 

enfrentando-o, quiseram infligir esse castigo e atingir esse ideal, deixando por 

conta da esperança as possibilidades ainda obscuras de sucesso, mas na ação, 

diante do que estava em jogo à sua frente, confiaram altivamente em si 

mesmos. Quando chegou a hora do combate, achando melhor defender-se e 

morrer que ceder e salvar-se, fugiram da desonra, jogaram na ação as suas 

vidas e, no brevíssimo instante marcado pelo destino, morreram num momento 

de glória e não de medo. 43. "Assim estes homens se comportaram de maneira 

condizente com nossa cidade; quanto aos sobreviventes, embora desejando 

melhor sorte deverão decidir-se a enfrentar o inimigo com bravura não menor. 

Cumpre -nos apreciar a vantagem de tal estado de espírito não apenas com 

palavras, pois a fala poderia alongar-se demais para dizer-vos que há razões 

para enfrentar o inimigo; em vez disso, contemplai diariamente a grandeza de 

Atenas, apaixonai-vos por ela e, quando a sua glória vos houver inspirado, 

refleti em que tudo isto foi conquistado por homens de coragem cônscios de 

seu dever, impelidos na hora do combate por um forte sentimento de honra; 

tais homens, mesmo se alguma vez falharam em seus cometimentos, decidiram 

que pelo menos à pátria não faltaria o seu valor, e que lhe fariam livremente a 

mais nobre contribuição possível". De fato, deram-lhe suas vidas para o bem 

comum e, assim fazendo, ganharam o louvor imperecível e o túmulo mais 

insigne, não aquele em que estão sepultados, mas aquele no qual a sua glória 

sobrevive relembrada para sempre, celebrada em toda ocasião propícia à 

manifestação das palavras e dos atos:", Com efeito, a terra inteira é o túmulo 

dos homens valorosos, e não é somente o epitáfio nos mausoléus erigidos em 

suas cidades que lhes presta homenagem, mas há igualmente em terras além 

das suas, em cada pessoa, uma reminiscência não escrita, gravada no 

pensamento e não em coisas materiais. Fazei agora destes homens, portanto, o 

vosso exemplo, e tendo em vista que a felicidade é liberdade e a liberdade é 

coragem, não vos preocupeis exageradamente com os perigos da guerra. Não 

são aqueles que estão em situação difícil que têm o melhor pretexto para 

descuidar-se da preservação da vida, pois eles não têm esperança de melhores 

dias, mas sim os que correm o risco, se continuarem a viver, de uma reviravolta 

da fortuna para pior, e aqueles para os quais faz mais diferença a ocorrência de 

uma desgraça; para o espírito dos homens, com efeito, a humilhação associada 

à covardia é mais amarga do que a morte quando chega despercebida em 

acirrada luta pelas esperanças de todos. 44. "Eis porque não lastimo os pais 



46 

 

destes homens, muitos aqui presentes, mas prefiro confortá-los. Eles sabem 

que suas vidas transcorreram em meio a constantes vicissitudes, e que a boa 

sorte consiste em obter o que é mais nobre, seja quanto à morte - como estes 

homens - seja quanto à amargura - como vós, e em ter tido uma existência em 

que se foi feliz quando chegou o fim. Sei que é difícil convencer-vos desta 

verdade, quando lembrais a cada instante a vossa perda ao ver os outros 

gozando a ventura em que também já vos deleitastes; sei, também, que se sente 

tristeza não pela falta de coisas boas que nunca se teve, mas pelo que se perde 

depois de ter tido. Aqueles entre vós ainda em idade de procriar devem suavizar 

a tristeza com a esperança de ter outros filhos; assim, não somente para muitos 

de vós individualmente os filhos que nascerem serão um motivo de 

esquecimento dos que se foram, mas a cidade também colherá uma dupla 

vantagem: não ficará menos populosa e continuará segura; não é possível, com 

efeito, participar das deliberações na assembleia em pé de igualdade e 

ponderadamente quando não se arriscam filhos nas decisões a tomar. Quanto a 

vós, que já estais muito idosos para isso, contai como um ganho a maior porção 

de vossa vida durante a qual fostes felizes, lembrai-vos de que o porvir será 

curto, e sobretudo consolai-vos com a glória destes vossos filhos. Só o amor 

da glória não envelhece, e na idade avançada o principal não é o ganho, como 

alguns dizem, mas ser honrado. 45. "Para vós aqui presentes que sois filhos e 

irmãos destes homens, antevejo a amplitude de vosso conflito íntimo; quem já 

não existe recebe elogios de todos; quanto a vós, seria muito bom se um mérito 

excepcional fizesse com que fosseis julgados não iguais a eles, mas pouco 

inferiores. De fato, há inveja entre os vivos por causa da rivalidade; os que já 

não estão em nosso caminho, todavia, recebem homenagens unânimes. "Se 

tenho de falar também das virtudes femininas, dirigindo-me às mulheres agora 

viúvas, resumirei tudo num breve conselho: será grande a vossa glória se vos 

mantiverdes fiéis à vossa própria natureza, e grande também será a glória 

daquelas de quem menos se falar, seja pelas virtudes, seja pelos defeitos.   

(IBDEM). 

Ele também se dirige às mulheres atenienses (ao longo deste trabalho, ponderar-se-á a 

autoria de Aspásia como logógrafa e coautora desse discurso; aqui pontuamos que uma 

estrangeira estaria dirigindo-se às mulheres atenienses, em uma das mais alta honrarias): 

"Aqui termino o meu discurso, no qual, de acordo com o costume, falei o que 

me pareceu adequado; quanto aos fatos, os homens que viemos sepultar já 

receberam as nossas homenagens e seus filhos serão, de agora em diante, 

educados a expensas da cidade até a adolescência; assim ofereceremos aos 

mortos e a seus descendentes uma valiosa coroa como prêmio por seus feitos, 

pois onde as recompensas pela virtude são maiores, ali se encontram melhores 

cidadãos. Agora, depois de cada um haver chorado devidamente os seus 

mortos, ide embora (TUCÍDIDES, 2001, p.115). 

Segundo nos relata Tucídides, no ano completando o fim do inverno, a guerra completou 

um ano. Outro relato interessante era o de que, em ambos os lados, havia um grande entusiasmo 

pela guerra. Tal fato é atribuído por Tucídides à inexperiência da juventude que almejava 

naquela circunstância a guerra. 

Foi assim que, segundo Plutarco, Péricles optou por não envolver a cidade em um 

combate contra sessenta mil hoplitas do Peloponeso e da Beócia, apesar da indignação do povo, 

mas não evitou a Guerra do Peloponeso (PLUTARCO, 2011, p.12). Esse confronto trouxe-lhe 

como consequência a perda de seus filhos, não para a guerra, senão para a peste, sendo que esta 

possivelmente chegou a Atenas em decorrência daquela. Originária da Etiópia, instalou-se pelo 

Norte da África até chegar a Atenas. Essa peste, cuja causa não é ainda definida, tampouco 

apresenta consenso entre os cientistas da atualidade, podendo ter sido febre tifoide, tifoide 

eruptiva, entre outras. 



47 

 

Péricles sobreviveu dois anos e seis meses ao início da guerra, teve sua vida dizimada 

pela mesma peste que ceifou a de tantos atenienses, estrangeiros e escravos, todos 

indistintamente. As falas dos discursos que remetiam à superioridade a qual os atenienses se 

intitularam, nesse momento de nada adiantariam. 

Nossa intenção não é a de descrever toda a Guerra do Peloponeso, pois, embora Péricles 

tenha morrido, ela ainda vigorou. Porém, ater-nos-emos a essa particularidade, pois, pelo fato 

de Péricles ter morrido, Aspásia sai do cenário de Atenas, já que Péricles era visto como seu 

defensor. Até mesmo as estrangeiras deveriam possuir um kýrios (SPINELLI, 2017, p.269). 

Antes de sua morte, Péricles revigora a lei que impedia filhos de estrangeiros adquirirem 

cidadania ateniense, e seu filho, juntamente com Aspásia, tem reconhecida sua cidadania. O 

fato de Péricles ter articulado para reconhecer e validar os nascimentos das relações 

extraconjugais apenas entre os filhos de pais e mães atenienses, a fim de suavizar a lei decidida 

por Sólon, o fato de Aspásia ser uma estrangeira, tudo isso faria com que o filho de ambos não 

entrasse na lei que assegurava direitos aos filhos bastardos - não seria aceito para o seu filho, 

Péricles, sendo ao menos batizado com a possibilidade de incluí-lo na sua rede de fratria – por 

isso o mesmo nome. Sendo Aspásia estrangeira domiciliada, Péricles assumiu as funções de 

seu representante (prostates) e a inerente responsabilidade pela sua conduta moral e civil 

(PLUTARCO, 2011, p.131). Aspásia casa-se com outro homem, Lysicles, possível 

comerciante, vendedor de ovelhas, com quem também teve outro filho, porém não existem mais 

relatos sobre sua figura, o que nos leva a crer na não relevância dessa política no meio em que 

viviam: 

Pediu que fosse revogada a lei sobre os bastardos, que ele próprio promulgara 

antes, pois não queria deixar o seu nome e linhagem privados de sucessão. 3. 

Eis as circunstâncias em que a lei surgiu: muito tempo antes, quando Péricles 

estava no auge da sua carreira política e tinha, como se disse, filhos legítimos, 

propôs uma lei segundo a qual apenas eram atenienses os que tivessem nascido 

de Atenienses pelas duas partes (Per. 2013, p.144). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 

III- AS AMBIGUIDADES DO DISCURSO - ANÁLISE DO DISCURSO 

3.1.A Linguagem como objeto da História 

 

Este capítulo versa sobre a relação entre a escrita dos Testemunhos atribuídos a Aspásia, 

reunidos a partir do segundo capítulo do compêndio de fontes organizadas pelo autor José 

Solana Dueso (DUESO, 2021). Aspásia é considerada a responsável por ter mencionado todos 

os relatos escritos nesses testemunhos.  

Quando chegamos a essa etapa da pesquisa, percebemos ao longo deste trabalho 

palavras como: oratória, discurso, fala, testemunhos, eloquência e retórica. Todos esses 

vocábulos, à medida que foram citados, estavam atrelados e vinculados como instrumentos de 

poder. No entanto, como compreender um mecanismo considerado como “natural” e pertinente 

ao ser humano enquanto chave para ter posse de poder? 

Para a compreensão de como o homem, gênero masculino, se apropriou da fala enquanto 

virtude e mecanismo político, chegamos à conclusão dos processos históricos abordados nos 

capítulos anteriores e todo o cenário político ateniense de exclusão das mulheres deste 

mecanismo. Dentro dessas considerações, a mulher, a bem-nascida, poderia utilizar a fala, algo 

natural, para se comunicar, falar de situações cotidianas, mas nunca para expressar suas 

opiniões ou se utilizar de artífices para a dominação. Para a conclusão desse pensamento, a 

História, enquanto ciência, permite-nos a compreensão pela análise das fontes deixadas e tão 

debatidas nos nossos dias atuais. Ainda assim, o entendimento da estruturação do discurso e 

sua transição de algo “natural” passado a ser usado como mecanismo de poder faz-se necessário 

- outros percursos terão que ser escolhidos para que alcancemos a resposta para nossa 

problematização. Para percorrer esse caminho, far-se-ão necessárias algumas compreensões da 

Linguística e da Análise do Discurso59. A Linguística apresenta uma série de subdivisões, tais 

como: Semântica, Sociolinguística, Psicolinguística, além de outras teorias que se alinham a 

essa ciência. A teoria da Análise do Discurso foi iniciada na França, por Michel Pêcheux, na 

virada dos anos 60 para 70, sendo, durante algumas efervescências intelectuais (como o pós-

estruturalismo), um momento frutífero para a sua produção inicial. Quando o historiador 

reivindica as particularidades que aproxime a sua pesquisa da Linguística, ou se utiliza dela, 

embora essa prática seja reticente por alguns historiadores, e cause estranhamento, ele busca 

novos objetos e abordagens atípicas, não rompendo com seus métodos tradicionais, mas 

buscando base nesses novos olhares para a ciência.  

Poderíamos atribuir a Michel Foucault a responsabilidade de atrelar os linguistas aos 

historiadores, em sua análise das “práticas discursivas”, pois não se referia apenas a “discurso”, 

tendo ele como base a compreensão do uso da fala como instrumento de poder. Brevemente, 

associaremos, quando Foucault passa a compreender a dominação do discurso pelos grupos e 

órgãos dominantes, como a igreja, como uma forma de ação sobre o mundo produzida nas 

relações de forças sociais. Por isso, para   Foucault, a produção e manutenção de um discurso 

são sempre institucionais. Para a criação de um mecanismo de controle do que se é dito, as 

considerações de Foucault explicitadas na História da Sexualidade mostram-nos a lógica por 

meio da qual o discurso é operacionalizado: 

A confissão difundiu amplamente seus efeitos: na justiça, na medicina, na 

pedagogia, nas relações familiares, nas relações amorosas, na esfera mais 

                                                 
59 A partir dos desdobramentos elucidados por Saussure. 

 



49 

 

cotidiana e nos ritos mais solenes; confessam-se os crimes, os pecados, os 

pensamentos e os desejos, confessam-se passado e sonhos; confessa-se a 

infância; confessam-se as próprias doenças e misérias; emprega-se a maior 

exatidão para dizer o mais difícil de ser dito; confessa-se em público, em 

particular, aos pais, aos educadores, ao médico, àqueles a quem se ama; fazem-

se a si próprios, no prazer e na dor, confissões impossíveis de confiar a outrem, 

com o que se produzem livros” (FOUCAULT, 2003, p. 67-68). 

 

Tanto Foucault quanto Michel Pêcheux elaboram suas reflexões dentro de uma 

perspectiva estruturalista/pós-estruturalista. Essa teoria, que busca elementos que outrora, na 

história da humanidade, apresentava-se como o núcleo do poder, vem sendo trabalhada na 

estrutura pós–estruturalista, a fim de se descontruir essa ideia de centralidade. Além de deter a 

dominação econômica e étnico racial, o homem, hegemonicamente, ocupou um papel de 

opressor e excludente. O homem ocupou de inúmeras maneiras cargos importantes e 

estabeleceu a discriminação de inúmeros grupos, colocando-os como subordinados na 

perspectiva em que, cada vez mais, os estudos sobre essa temática vêm sendo recusados como 

fontes de verdades absolutas. A ideia é mencionar, e não registrar uma linha do tempo dessa 

aproximação entre as ciências, porém é importante elucidar que, na década de 60/70, buscou-

se iniciar novas abordagens, novos objetos e novos problemas para a História (SILVA, p.30, 

2004). Com isso, outras análises documentais, novas análises do discurso sugeriram o estudo 

da língua como objeto da História em uma perspectiva interdisciplinar entre Linguística e 

História.  

A comunicação, seja ela emitida através de sons, falas (podendo ser compreendida pela 

linguagem), gestos, escritas, pictografias ou qualquer outro meio que se tenha inventado faz 

parte da relação humana, característica imutável do ser humano. Segundo Émile Benveniste 

(BENVENISTE,1976), um importante linguista francês, a linguagem contém em si faculdades 

exclusivas da condição humana diante de outros animais, a faculdade de simbolizar, de gerar e 

de produzir, tal qual se produz a cultura, esta que ele define “como faculdade propulsora da 

evolução humana na constituição do Homo sapiens”. Para viabilizar o estudo da fala e como 

abordaremos tais temáticas,o  relacionaremos à Antropologia da Enunciação, na qual, segundo 

Benveniste, a noção de enunciação está centrada no sujeito, que, ao se apropriar do aparelho 

formal da língua, enuncia sua posição de sujeito, marcando-se como eu, instaurando o tu e o ele 

em seu discurso.A relação entre o “estudo da fala” e a Antropologia. 

Como critério para viabilizar essa comunicação, quando encontramos na mensagem 

enviada pelo locutor uma compreensão do interlocutor, podemos atribuir, entre tantas 

características do ser humano, o status de Homo loquens, ou seja, um homem de linguagem - 

ele constrói seu mundo, suas relações e seus espaços por meio da linguagem, seja qual for o 

mecanismo para se chegar a ela, e impõe, expõe suas ideias, ideais e necessidades por meio 

dela: “É um homem falando que encontramos no mundo, um homem falando com outro 

homem, e a linguagem ensina a própria definição do homem” (BENVENISTE ,1976, p.43).  

Não pretendemos, neste capítulo, aprofundar-nos em métodos muito distantes dos 

adotados costumeiramente pelos historiadores, como análise das fontes, análise do contexto 

histórico em si e recortes temporais, até então apresentados nos capítulos anteriores. Segundo 

Jaime Pinsk (PINSK,1987): “a história depende de quem interpreta e a escreve”; assim, o 

passado será reconstruído e passará a “existir”. Para além de reconstruir a imagem e a existência 

de Aspásia, precisamos compreender cada mensagem transmitida para além das linhas dos 

discursos deixados nas fontes históricas examinadas.  Porém, percebendo uma lacuna no 

método tradicional para a elaboração dessa etapa, recorreremos a outras áreas de investigação 

da linguagem – como Semiótica e Antropologia da Enunciação - centradas na figura do falante 



50 

 

- com seus problemas da Linguística e Análise do Discurso, já citados anteriormente, com seus 

métodos e imbricamentos, limitando e adequando seus conceitos para o que precisamos dentro 

da temática apresentada. Não cabe a este estudo, por exemplo, o estudo acerca da evolução da 

língua no tempo. 

Vamos nos ater à subjetividade pensada por Émile Benveniste (BENVENISTE,1995) e 

à teoria da Enunciação, a qual diz que o sujeito, de maneira individual, mobiliza a língua para 

enunciar-se e se expressar. Também nos ateremos aos chamados Problemas de Linguística, 

abordados na obra de mesmo nome. 

A palavra “comunicação” vem do latim “communicare” e significa “pôr em comum”, 

“trocar experiências”. A experiência entre o que quer se expressar, falando, e o quer omitir, 

“calando” e ocultando, será o eixo que norteará essa parte do trabalho, pois, ao mesmo tempo 

em que procuramos elucidar um período histórico por meio da sua escrita em artigos e em fontes 

textuais, encontramos no silêncio muito mais do que possamos imaginar. Já o termo 

“Testemunho”, do latim testimonĭum, faz referência à “prova”, “justificação” e “verificação” 

da certeza ou verdade de algo.   

Lidar com o que foi discursado sobre Aspásia requer compreender o significado de cada 

intenção contida em cada discurso. Assim como a Semântica, a Pragmática aborda questões dos 

significados contidos em cada contexto linguístico. Não bastando se debruçar sobre o cenário 

político, é necessário também olhar sobre o que foi dito e principalmente o que não foi. As falas 

tendenciosas, subentendidas e, principalmente, ocultados: o silêncio nos ensina tanto quanto as 

linhas grifadas que destacaremos a seguir. Selecionaremos as falas nas quais se cita o que 

Aspásia falou o que ela teria dito, o que podemos classificar, respectivamente, como “discurso 

direto” e “discurso indireto”. 

Ciro Flamarion (CARDOSO,1997) nos conduzirá por uma transdisciplinariedade, pois 

a pesquisa tradicional da história não iria permitir que interagíssemos de forma exata com os 

ternos usados por ele, como narrativa, diálogo e sentido. Nesta etapa do trabalho, vamos abordar 

o que Ciro (1997) diz ser importante para diferenciar o não figurativo (artigos científicos e 

filosóficos) dos figurativos (literários e históricos). Por algum momento, Ciro mencionará que 

a produção histórica é considerada ficcional, mas não entraremos no mérito da questão. Para 

ele, é importante frisar o relativismo cultural: o que é considerado como imaginário ou não 

ficcional para os critérios da atualidade, para a época e mentalidade em que foi produzido, pode 

não ter sido. Acontece, por exemplo, a respeito da percepção a muitos textos sagrados escritos 

na Antiguidade e na atualidade, os quais recebem o status de literatura, sentido ficcional e 

mitológico. 

Esse estudo nos permitirá relativizar, como o próprio nome sugere, perceber e “ler” de 

fato, compreender nas entrelinhas como foi o processo em que um texto escrito foi produzido 

em sua essência. A corrente definirá o que é literário em oposição ao que é real. Assim, 

analisaremos os testemunhos não somente dos discursos que foram escritos, como também 

analisaremos historicamente a literatura dos textos narrativos, pois, segundo a informação que 

nos é dada, “a literatura não passa de um repertório feito de discursos universais”. 

As narrativas do passado foram desenvolvidas a fim de enaltecer ou relatar algum feito 

ou acontecimento considerados relevantes para a época. O passado foi preservado a partir dessa 

construção, mas sequer as narrativas foram escritas com esse objetivo, pois percebemos 

algumas exaltações dos que detinham o poder e como suas narrativas eram panegíricas, a fim 

de exaltar a figura ilustre em questão, como fez Plutarco, ao escrever as virtudes, e como o 

definia próximo de valores, como Fabio, na sua obra biógrafa, Vidas Paralelas. Algumas 

narrativas foram deixadas para a posteridade, mas não foram escritas no intuito de enaltecer a 



51 

 

figura de Péricles, pois Plutarco foi um escritor contemporâneo ao tempo de Péricles, porém 

era interessante comparar Fabio Máximo à figura do ilustre estadista ateniense. Marta Mega de 

Andrade (2019) nos adverte que “não há, na literatura grega, uma voz de mulher que não tenha 

sido relatada por terceiros, e mesmo assim essa mulher precisa ter impressionado seus 

contemporâneos e a posteridade de tal forma que sua memória tenha vindo à tona, aqui e ali ao 

longo de séculos” (ANDRADE, 2019, p.35).  

Tal empecilho, aliado à tentativa de desvendarmos o que as narrativas da época tentam 

nos passar e compreender os discursos, sem que valores contemporâneos influenciem nossas 

concepções, torna-se um grande desafio quando nos propomos a falar da vida de alguma mulher 

da Antiguidade. Entender Aspásia como sujeito de uma história particular, escrevendo sobre si 

e suas visões ou percepções sobre o mundo em que vivera, não será possível, mas sim o corpo 

político e social, a partir da percepção da relação entre o corpo e pólis, não se tratando apenas 

do homem e mulher com suas individualidades em si. No caso de Aspásia, moralmente era 

condenada ora por ser uma estrangeira, ora por ser uma mulher diversas vezes retratada como 

persuasiva. Tal visão criava estigmas, que se traduziam em barreiras, tanto por não ser 

considerada uma virtude atribuída à mulher quanto por ser uma prática condenada pelos 

filósofos que viam a persuasão como algo destinado à retórica. O papel social de Aspásia 

enquanto pessoa política pode ser analisado por meio da Análise do Discurso como uma 

tentativa de dar sentido ao menos à vida pública e suas performances, uma vez que detemos 

escassas informações sobre seu convívio público. 

Ciro Flamarion (CARDOSO, 1997), ao abordar o eixo temático Narrativa e Sentido 

dentro da perspectiva da Semiótica, especifica, dentro do que a pessoa se propõe a realizar, qual 

função ela está desenvolvendo: a de narrar ou relatar. (CARDOSO,1997, p.19). Ambos 

significados, segundo o autor, são polissêmicos e sinônimos, porém ele adotará a ideia 

defendida por Gérard Genette de que existem dois níveis de organização do discurso, sendo 

compreendida agora narrativa como aquilo que é narrado, e o discurso, “stricto sensu”, o modo 

de contar o que é narrado. Para Ciro, tanto o que é narrado quanto o que é discursado necessitam 

de reflexões distintas. 

A Análise do Discurso nasce da percepção de que há muitas maneiras de se estudar as 

linguagens e de significar. O Discurso é a palavra em movimento, a palavra em seu “curso”, 

por isso tem-se a percepção de que existem muitas maneiras de se estudar a língua e a gramática, 

podendo variar essa maneira de época para época, de autor para autor. 

A partir da Linguística, que é a maneira de interpretar os discursos, para se fazer possível 

a percepção do homem como ser que usa da linguagem para se relacionar e mudar o meio em 

que vive, o analista do discurso relaciona a fala à sua exterioridade. Nessa confluência, a 

Análise do Discurso considera e avalia a maneira como a linguagem está materializada na 

ideologia e como esta se materializa na língua ou na fala, refletindo sempre como o sujeito vai 

exteriorizar seus ideais. 

Eni Orlandi (apud PECHEUX, 1975) afirma que não há discurso sem sujeito e não há 

sujeito sem ideologia: o indivíduo é interpelado em sujeito pela ideologia, e é assim que a língua 

faz sentido. Seguimos com a análise de um diálogo entre Aspásia e Sócrates. Alguns discursos 

já foram explorados no decorrer do trabalho. Segundo Solana Dueso (DUESO, 2021, pg. 163), 

Heródico de Babilônia (séc. II a.C.), reproduzindo um diálogo que teria ocorrido entre Aspásia 

e Sócrates, transcreve esse momento no epigrama abaixo: 

 

Sócrates, não me esconde que o teu coração arde / de desejo pelo filho de 

Deinomacha e Clínias. Mas ouça-me, / se quiser prosperar no seu namoro. 



52 

 

Não negligencie o mensageiro, mas acredite nele e será muito melhor para 

você. Eu também, assim que ouvi, meu corpo se banhou de suor / de alegria, 

enquanto um grito caiu de minhas pálpebras não sem vontade. 

Prepare-se enchendo sua alma com a musa conquistadora; / com ela você 

conseguirá, se derramar em seus ouvidos saudosos, / porque para ambos é o 

início da amizade; com ela/você o dominará, oferecendo aos seus ouvidos 

presentes que revelarão a alma. Assim, o belo Sócrates vai caçar, sendo a 

milésia sua professora em questões de amor.  

Mas ele próprio não é caçado, como diz Platão, quando Alcibíades tenta 

capturá-lo nas suas redes. E ele certamente não para de chorar porque, eu acho, 

ele falha na tentativa. 

Vendo em que estado lamentável ele se encontrava, Aspásia disse-lhe: 

Por que você está chorando, querido Sócrates? Um desejo te excita / como um 

raio que mora no coração e explode / nos olhos de um menino invencível, que 

prometi / domar para você? (ATENEO Deipn. 219 c-e) 

 Muitas são as fontes que unem o nome de Aspásia ao de Sócrates: Platão o apresenta 

em Menexeno como discípulo de retórica de Aspásia. No que tange à educação das esposas, 

Platão nos diz que Sócrates se refere à Aspásia por ela, segundo ele, ser mais “especialista” e 

reconhece a sabedoria dela nesse assunto. Solana remonta o fato de que muitas outras fontes 

insistem na relação de Sócrates com essa mulher, não somente Aspásia, mas outra hetaira, a 

Diotima de Mantineia (DUESO, 2021, p.84). 

Segundo o texto, Sócrates chora por um amor não correspondido, sendo que Aspásia 

prometer-lhe-á domar esse amor. Em suma, Aspásia, com sua habilidade em retórica e em 

relação ao amor erótico, iria ser a mediadora para Sócrates alcançar seu amor. 

 As relações sexuais na Antiguidade diferem-se muito dos conceitos da atualidade, do 

mundo contemporâneo. A homossexualidade, por exemplo, não era motivo de escândalos, 

sendo até bem vista na sociedade, desde que não tivessem excessos: 

As relações entre homens e jovens adolescentes eram conhecidas por 

“pederastia” e surgiram como uma tradição aristocrática, educativa e de 

formação moral. Os gregos valorizavam a homossexualidade como um 

elemento cultural fundamental. A “pederastia” era o que denominava o sexo 

entre jovens de 15 aos 18 anos com um adulto com mais de 30 anos. A 

homossexualidade masculina foi também uma chave essencial no 

entretenimento das tropas e legionários. Os gregos admiravam a beleza, tanto 

das mulheres como dos homens, mas a destes era a mais venerada. Um corpo 

bem definido de um jovem era considerado algo muito perto da “perfeição”, 

tanto que o sexo e o amor entre homens eram vistos como algo excepcional 

enquanto o contato heterossexual estava focado na procriação (BALONA, 

2015, p.18). 

 Como o nome do filho do casal não é citado no Epigrama, apenas o nome dos seus pais, 

acredita-se que se tratava de um caso de pederastia. Outra característica que nos faz acreditar 

ser um caso de pederastia é que o jovem despreza Sócrates; dentro do código de honra, o rapaz 

desejado não deveria aceitar de imediato as investidas do erastés (amante), a tentativa de iniciar 

uma relação partia sempre do adulto, e caso o adolescente cedesse com facilidade, o assédio do 

homem era mal-visto (CÂNDIDO, 2016, p.25). 

Como nos afirma Inácio (2015), a pederastia consistia em uma relação de aprendizagem: 

Tratava-se de um procedimento necessário à formação dos cidadãos do sexo 

masculino, livres e gregos, permitida entre homens já maduros e adolescentes 

imberbes. Nesta formação incluía-se a aprendizagem amorosa em que o sexo 



53 

 

também estaria envolvido, sem que isso implicasse prejuízo moral ou social ao 

preceptor ou ao efebo, “pois se consideravam que todos os indivíduos 

(homens) respondiam a estímulos eróticos distintos em momentos distintos da 

vida” (INÁCIO, 2010, p.115).  

Outra informação que dispomos é que Sócrates ia ter com Aspásia em sua casa, para 

aprender a arte do amor: 

Pois [Sócrates] atribuiu esse poder a Aspásia, a quem frequentava com o 

objetivo de ser instruído nos temas do amor (ἐρωτικά). Mas se você observou 

alguém que aprendeu as questões amorosas com Aspásia e Sócrates, não 

duvidará que a filosofia, atendendo aos mistérios mais eminentes (τὰς 

τελεωτάτας ἐποπτεύσασα τελετάς), conhecerá e sentirá amor pela beleza em 

todos os aspectos, ele elogiará a retórica e se dedicará com prazer à poesia 

(Sinésio, Dion 15. 8-14). 

 

Nesse momento, podemos imaginar uma ideia relacionada ao que era desprezado por 

aqueles que desdenhavam Aspásia, geralmente, sátiros de peças ou comediógrafos. Também o 

fato de Sócrates ser acusado de corromper a juventude de Atenas, assim o faziam em um 

momento oportuno com Aspásia. O que estava sendo condenado: corpo ou as ideias de Aspásia? 

Condenavam-na ou ao seu companheiro, Péricles? Ou então, como podemos avaliar, por que 

Sócrates ia a sua casa?  

Como não tínhamos fragmentos das falas e o que foi citado, ou mesmo algum texto de 

sua autoria que recebera a assinatura de algum homem, prática bastante comum nos tempos 

antigos, somente sabemos que Aspásia não era apenas rejeitada por ser uma prostituta, ou 

hetaira, ou proxeneta, ou algum outro sinônimo que a caracterize como uma mulher que viveu 

da venda do seu corpo. Aristófanes, em Acarnianos, sugere que Aspásia administrava uma casa 

de hetaîrai em Atenas, quando relata que os megáricos, em retaliação ao sequestro de uma 

prostituta local, realizado por alguns jovens bêbados, sequestram “duas prostitutas de Aspásia 

(Ἀσπασίας πόρνα δύο)” (Acarnianos 527; Paz 502).  

Os principais dramaturgos e comediógrafos de Atenas demonstravam bastante interesse 

em Aspásia, especialmente Aristófanes. O fato de um comediante tão famoso se interessar por 

Aspásia nos fornece uma das indicações mais marcantes da importância que ela representava 

para o círculo intelectual de Atenas. O motivo ao qual era recriminada era o fato de Aspásia e 

Péricles terem se unido numa relação que deve ter sido considerada ilegítima: sendo um tanto 

paradoxal, pois o mesmo homem que havia promulgado a lei em 451, segundo a qual 

restringiria o direito de cidadania aos filhos nascidos do sangue de pai e mãe atenienses, estava 

se unindo a uma relação quase de concubinato, já que não poderia se casar, de fato, com uma 

estrangeira. Nesse contexto, a contradição e o casamento ilegítimo de Péricles se tornaram 

excelente material para a comédia - o fato de o próprio Péricles ter uma esposa estrangeira e 

um filho com ela. Assim, presumimos que o alvo não era Aspásia em si, mas sim o político. 

Sobre este, riam apenas das suas características físicas - a grande cabeça, comparada a uma 

cebola -, motivo pelo qual muitos acreditam estar ele sempre retratado com o elmo na cabeça. 

Apesar do fato de o relacionamento de ambos ter sido bastante satirizado nas peças de 

teatro, confirmamos em Plutarco o grande sentimento que Péricles tinha por Aspásia: 

[24. 5] Alguns dizem que Aspásia era muito estimada por Péricles por ser uma 

mulher sábia e especialista em política (σοφήν καὶ πολιτικήν); na verdade, 

Sócrates costumava visitá-la com seus discípulos, e seus amigos mais 

próximos traziam suas esposas para ouvi-la, apesar de terem exercido uma 

ocupação que não era nem honrosa nem venerável, mas sim educar as meninas 

para serem heterossexuais (ἀλλὰ παιδίσκας ἑταιρούσας τρέφουσαν). […] [24. 



54 

 

7] No Menexenus de Platão (235e), embora a introdução seja escrita em tom 

de brincadeira, há pelo menos alguma história, nomeadamente que esta mulher 

tinha a reputação de instruir muitos atenienses em retórica. Parece, porém, que 

a inclinação de Péricles [24. 8] de Aspásia era acima de tudo erótico (ἐρωτική). 

Na verdade, ele tinha uma esposa adequada à sua linhagem, [...] Mais tarde, 

como a coabitação não lhes era agradável, deu-a a outro com ela e o seu 

consentimento, tomando Aspásia [24. 9], ele a amava de uma maneira especial 

(ἔστερξε διαφερόντως). Na verdade, tanto ao sair como ao voltar da ágora, 

como dizem, ele a cumprimentava diariamente com um beijo (Plutarco, 

Péricles 24. 5. 1-6; 7. 1 – 8. 2; 8. 4 – 9. 3). 

Segundo Diels (1911), “qualquer mulher que não se submetesse aos costumes vigentes, 

sem mais delongas, seria considerada uma hetaira” (SOLANA, apud DIELS, 2021. p.27). É 

natural que Aspásia desafiasse diretamente os costumes da cidade ao educar as jovens e que 

isso tivesse sido visto de forma indelicada pelos difamadores e julgadores de Péricles. Se unindo 

a Aspásia, provavelmente no ano de 450 a. C, possivelmente pelo círculo de amizade com a 

família de Alcebíades (pertencente à família de Aspásia) e um ano ano antes ter promulgado a 

lei da cidadania em 451 a. C., pela qual apenas os casamentos de pai e mãe atenienses poderiam 

gerar filhos legítimos. Os críticos de Péricles os julgavam pela própria contraditoriedade ao teor 

da criação da própria lei. Acusavam-na também de ser uma proxeneta e corromper a juventude. 

Contudo, o fato de educar pode ser dubiamente interpretado por ela ser uma professora de 

retórica, portanto estaria ensinando-as ou realmente, como os registros indicam, seria uma 

“facilitadora” que aliciaria jovens à prostituição.  

 Outra ligação de Aspásia a Sócrates é a de que este diz a Critóbulo: “… eu te 

apresentarei Aspásia, que, com maior competência que eu, tudo isso te explicará…” (III, 14-

15). De fato, nessa citação, não está em linhas gerais algo que foi dito por ela, mas Aspásia teria 

aqui refutado a reputação repugnada pelos comediógrafos, já que ela estaria responsável em 

ensinar uma esposa a gerir um oîkos e ser responsável pela sua administração, assim como 

definiria o papel social da boa esposa. 

 Diferentemente dos homens, as classificações não eram baseadas em critérios de 

fortunas ou bens, e sim em uma hierarquia de acordo com a sua função, sobretudo sexual, é só 

lembrarmos da célebre frase de Demóstenes: “Temos as prostitutas para o prazer, as concubinas 

para os cuidados diários e as esposas para ganharmos uma descendência legítima e serem fiéis 

guardiãss do lar”. (SALLES ,1987, p.20). 

A prostituição - defendida por Sólon como forma de preservar a pureza da raça - se 

apresenta, antes de mais nada, como forma de manter a equidade do critério de cidadãos gregos 

para essa lógica de descendência permanecer. Logo, os jovens atenienses coabitariam com 

prostitutas, pois estas ajudariam as mulheres livres a permanecerem castas até o casamento. 

O “amor grego” descrito por Platão em O banquete (197 e), considerado como amor 

celeste e harmônico, seria entre dois iguais, já que os casais formados pelos erastas e erômenos 

são bem vistos na sociedade grega: 

[O amor], princípio da ordem para o conjunto dos deuses e dos homens; o 

melhor e mais belo corifeu que todo homem deve seguir, cantando com 

harmonia sua parte e participando dessa sinfonia mediante a qual esse mago 

encanta o espírito dos deuses e dos homens. 

Representando excepcionalidade, o amor entre Péricles e Aspásia confronta o registro 

que, tradicionalmente, equipara o amor entre o homem e a mulher com o que “moscas sentem 

pelo leite”, esse sentimento rebaixado pelos registros escritos por Plutarco, sobre o amor, nem 

de longe aparece com o que o mesmo autor relata sobre como Péricles tratava Aspásia, amando- 

a de uma forma especial: uma anedota diz que Péricles cumprimentava-a com um beijo amoroso 



55 

 

duas vezes por dia. Nas peças, ela era representada como Hera, ou seja, “esposa” (DUESO, 

2021, p.103). Um feito realizado por Péricles, influenciado pelo amor para com  Aspásia ou 

pelo fato de seus dois filhos legítimos terem morrido, Péricles desejoso de garantir a cidadania 

a seu filho com Aspásia, juntamente a eclesia a muda a lei de 451 a.C. Ao realizar a mudança,  

bastava apenas o pai ser ateniense para a transmissão da cidadania. 

Jose Solana (DUESO, 2021) nos alerta que devemos nos atentar que existia na época de 

Plutarco uma pressão ideológica contra a presença significativa de mulheres na biografia de 

grandes personagens masculinos. Isso não somente traça um panorama sobre a já mencionada 

ausência de amor entre homem e mulher, mas também relata o amor entre Aspásia e Péricles 

como algo incomum para os padrões da época. 

Ainda sobre o amor de Péricles sobre Aspásia, Plutarco relata a acusação que recaiu 

sobre ela: 

     

Plutarco afirma que Aspásia foi acusada de impiedade (asébeia) e de arrumar 

encontros de Péricles com mulheres livres (Vida de Péricles, XXXII). O 

acusador (conquanto) era um poeta cômico — Hermipo. Aspásia teria sido 

defendida pelo próprio Péricles, sendo absolvida depois que este chorou 

perante os jurados (idem, XXXII) (BERQUÓ, p.20, 2016). 

 

Percebemos que, quando toda Atenas chora por seus mortos nas batalhas, Aspásia, 

estrangeira, fala aos filhos da terra, ou seja, aos cidadãos, os autóctones, oriundos de Atenas, 

para se orgulharem do que é belo: morrer pela honra. Aqueles que conviveram com Aspásia 

parecem ter sido estranhamente enfeitiçados, segundo Plutarco: "Que arte ou poder de 

encantamento tão grande esta mulher tinha, que lhe permitia cativar”, ou seja, pela sua 

capacidade de eloquência e de combater com sabedoria as limitações que lhe eram impostas. 

Poucas mulheres conseguiram obter tantos registros e citações por eras diferentes, como é 

possível observar no anexo deste trabalho, intitulado “Aspásia, Corpus Documental”. 

Em 1988, Aspásia fora retratada em Pnyx, pelo pintor Henry Holiday, em uma colina 

perto da Acrópole, onde a assembleia (ekklesía) do povo costumava se reunir. Era, portanto, 

sede da soberania popular, logo proibido aos escravos e às mulheres. A audácia dessa 

representação iconográfica consiste em colocá-la em um espaço proibido. Em vez de retratá-la 

no interior de um gineceu, espaço doméstico destinado às mulheres bem nascidas, não seria 

este o espaço social de Aspásia. Poderia retratá-la em um bordel, onde os comediógrafos 

insistiam em representá-la.  



56 

 

 

Aspásia no Pnyx, de Henry Holiday (1839–1927). Centro de Estudos e Arquivos Locais de Camden. 

 

Uma mulher cuja ações saem da expectativa da sociedade acaba virando alvo do 

julgamento patriarcal: o seu corpo é representado da maneira mais torpe, sua voz é calada 

porque não tem acesso por vias tradicionais à escrita, e a representação que temos são dessas 

mentalidades. São muitos os enigmas em torno do seu nome - em uma parte do diálogo de 

Ésquines, preservada por Cícero em latim, Aspásia figura como a "Sócrates mulher", e é 

apresentada como mestra e inspiração de excelência, tanto no século V a.C quanto na 

atualidade. Em contrapartida, Solana (2021) inclui numerosos testemunhos que provam que as 

mulheres não ocupavam um único papel nas sociedades patriarcais do mundo antigo.  

 

Aspásia, Museu do Vaticano. Foto: National Geographic.  



57 

 

Percebemos sua relevância ao disponibilizarmos uma quantidade considerável de fontes 

a seu respeito, ainda que lidando com a escassez com que a mulher era reproduzida. Os 

registros, sejam de bustos, registros iconográficos ou escritos, revelam a excepcionalidade e 

ambiguidade com que Aspásia era retratada. 

 Assim, a partir de tantas evidências da sua relevância para o cenário em que viveu, 

poderíamos incluir seu nome como uma das responsáveis pelo grande movimento sofístico dos 

séculos Va.C.Tivemos vários relatos e testemunhos de que ela era uma grande professora de 

retórica, inclusive, educando muitos homens influentes de seu tempo, até mesmo compondo 

discursos epidíticos e epígrafes. 

 Alçamos essa indagação sobre a perspectiva de lançarmos o olhar do passado para a 

contemporaneidade, tal qual a imagem de Aspásia avistando Atenas do Pnyx.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Mulher e poder são palavras que, ao longo dos anos, não foram associadas, ou seja, 

dificilmente encontraríamos uma palavra associada a outra. As autoras contemporâneas que 

exprimem em seu trabalho dissertativo sobre a vida das mulheres na Antiguidade, esbarram no 

ocultamento de informações nos textos, ausência de alteridade das mulheres, principalmente as 

atenienses que não possuíam qualquer autonomia inclusive de escrever sua própria história.Essa 

unanimidade ecoa, em coro uníssono, reverberando como forma de expressar as ausências 

sentidas, até os dias atuais, em menor escala, pelas mulheres.  

Mary Beard (BEARD,2018) nos faz refletir: “até que ponto estão profundamente 

incorporados à cultura ocidental os mecanismos que silenciam as mulheres?”. Tilly 

(TILLY,1994) revisa a célebre frase de Marc Bloch, no intuito de realocar as mulheres sendo 

também responsáveis pela ação da ciência, aquela mesma que Marc Bloch atribuiu apenas aos 

homens de serem responsáveis. Um ajuste simples, mas que não somente remete à voz, e sim à 

responsabilidade das ações das mulheres sendo agentes da história ao longo do tempo.  

As narrativas do passado foram desenvolvidas a fim de enaltecer ou relatar algum feito 

ou acontecimento considerado relevante para a época. O passado foi preservado a partir dessa 

construção, mas nem tampouco as narrativas foram escritas com esse objetivo, pois percebemos 

algumas exaltações dos que detinham o poder e como suas narrativas eram panegíricas, no 

intuito de exaltar a figura ilustre em questão, como fez Plutarco, ao escrever as virtudes, e como 

as definia próximo de valores, como Fabio, na sua obra biógrafa Vidas Paralelas. Algumas 

narrativas foram deixadas para a posteridade, mas não foram escritas no intuito de enaltecer a 

figura de Péricles, pois, ainda que Plutarco tenha sido um escritor contemporâneo ao tempo 

dele, era interessante comparar Fabio Máximo à figura do ilustre estadista ateniense. 

 No caso da civilização grega, Aspásia de Mileto conseguiu influenciar, de alguma 

maneira, a sociedade ateniense, sociedade esta que restringia as ações e atuações políticas aos 

estrangeiros e, principalmente, às mulheres. É atribuída a ela a execução da mais honrosa 

homenagem a um cidadão ateniense - os discursos fúnebres – citados no corpo deste trabalho. 

 Segundo Beard (BEARD, 2018) todo o conceito de democracia e cidadania que a 

civilização ocidental conhece fora herdado pela matriz das civilizações gregas e romanas. 

BEARD, 2018, p.11) Após o período das invasões macedônicas, o conceito de helenismo vai 

se propagar por todo o mundo mediterrâneo. Na sociedade ocidental contemporânea 

compreende-se como cidadania sendo a expressão concreta do que é ser cidadão. Ter cidadania 

plena é usufruir de direitos políticos, civis e sociais. O direito é algo inviolável, assegurada pela 

Constituição e não mais associado ao nascimento, terras ou a qualquer outro fator conforme no 

passado. 

Nosso projeto de pesquisa versou sobre a atuação da mulher estrangeira em solo 

ateniense, em especial, Aspásia de Mileto, uma vez que essa sociedade tinha como caráter 

peculiar a não inserção de mulheres, estrangeiros e escravos na concepção de cidadãos 

atenienses. 

O silêncio é o comum das mulheres, não precisamos ir tão longe, no século V a. C., para 

contestar esse fato: a geração nascida entre as décadas de 50, 60, 70 e até mesmo dos anos 80 

do século XX acompanhou a luta às vezes sentidas, às vezes não percebidas ou simplemente 

silenciadas de suas mães e avós: 

Minha mãe surgiu muitas vezes em minha mente quando preparei as duas 

palestras nas quais se baseia este livro, proferidas, numa parceria com o 

LondonReview of Books, em 2oL4 e 2or1. Eu queria descobrir como explicar 



59 

 

a ela - tanto quanto a mim mesma e a milhões de outras mulheres que ainda 

vivem algumas das mesmas frustrações - até que ponto estão profundamente 

incorporados à cultura ocidental os mecanismos que silenciam as mulheres, 

que se recusam a levá-las a sério e que as afastam (às vezes literalmente, como 

veremos) dos centros de poder. (BEARD, 2018, p.11) 

 

Para além desses aspectos, a categoria gênero amplia a investigação sobre as mulheres no 

passado, pois afirma que o mundo feminino faz parte do mundo dos homens, sendo resultado de 

uma criação masculina. Como isso, o estudo do passado só faz sentido se for realizado com o 

intuito de estabelecer o que somos no presente. Segundo Carr60, o passado que o historiador estuda 

não é um passado morto, mas um passado que, em algum sentido, está vivo no presente. A partir 

dessa afirmativa, estabelecer um paralelo com as sociedades clássicas torna-se primordial para a 

compreensão da nossa sociedade. Falar da mulher na atualidade impera percorrer uma longa 

caminhada nas Constituições ao longo dos anos, dentro do recorte temporal estabelecido nesse 

projeto, e analisar como a participação feminina foi se assegurando de mais espaço e atuação 

dentro dessa esfera política. 

Atrelando um paralelo à sociedade atual, ao longo destes últimos 30 anos no Brasil, o ano 

de 2018 foi marcado pelo trigésimo aniversário da atual Constituição do país61 - Constituição com 

atributos de cidadã, democrática e inclusiva que muito longe ainda está de possibilitar o alcance 

de todas as igualdades exigidas em uma sociedade democrática: espera-se que os três pilares62 da 

democracia sejam alcançados – principalmente o viés do tema em questão: a voz. 

São direitos do cidadão segurança e liberdade, indistintamente. Como explicar a 

necessidade da atribuição de novas leis que assegurem à mulher uma garantia já instituída pela 

Constituição? Leis contra feminicídio, somente reconhecidas no início dos anos 2000, e a Lei 

Maria da Penha, igualmente no início do século XX. A mulher, vista como propriedade, 

primeiramente do pai e, após o casamento, do marido, não era reconhecida como cidadã, logo, 

sua voz não seria ouvida. Suas necessidades não seriam, de mesma maneira, atendidas.  

Frisamos novamente que, em séculos de dominação, principalmente na esfera brasileira, 

apenas no ano de 1988, com a elaboração da Constituição Cidadã, que a representatividade das 

minorias passa a ser atendida. Séculos de dominação frente a recentes 30 anos de alteridade e de 

se fazer ser enxergadas.  Cabe lembrar que, apenas com a permissão do marido, a mulher poderia 

realizar atividades simples, como viajar para o exterior do Brasil, entre outros. Cabe lembrar 

também a não decisão da mulher em realizar procedimentos, como laqueadura, aborto, entre 

outros, questões debatidas nos dias atuais, e não na década de 50, como se viu no passaporte. 

Esses apontamentos, feitos de uma maneira muito superficial, visto o grande recorte histórico, são 

necessários. Também é importante destacar que, mesmo com o passar dos anos, ainda existe uma 

determinada herança cultural, permanência e continuidade histórica. 

Ter a mulher hoje ocupando espaços públicos, sendo atuante na esfera política, tendo suas 

visões e posicionamentos respeitados dentro da perspectiva de uma sociedade democrática, não 

apontam que apenas diferenças entre homens e mulheres precisam ser superadas. É importante 

também ressaltar que incide uma divisão entre as etnias sob o olhar das chamadas 

intercsionalidades, que entendem que questões, como racismo, sexismo e patriarcalismo, atuam 

                                                 
60  CARR, E. Mallet. O que é história. São Paulo: Paz e Terra, 1999. p. 22.  
61 A Constituição da República Federativa do Brasil foi promulgada em 5 de outubro de 1988 e tornou-se o 

principal símbolo do processo de redemocratização nacional. 
62 Ver conceito dos pilares da democracia na atualidade: isegoria, isonomia e isocracia. Nos ateremos ao 

conceito “isegoria” em que mulheres recorrem à igualdade deliberativa e acesso à fala. 



60 

 

entre si. Ao buscarmos a igualdade em uma sociedade democrática, espera-se que, dentro das 

diferentes etnias que compõem a sociedade brasileira, não exista esse hiato - mulheres, tanto 

brancas quanto negras e indígenas, possam alcançar uma equidade, o que não aconteceu ainda, 

visto que as lacunas que operam a exclusão não foram solucionadas63. 

 Todo o conjunto de leis que vigora no cenário político brasileiro trouxe para as mulheres 

conquistas políticas64 e legais que são, na sua extensa maioria, fruto dos processos de articulação, 

reivindicação e atuação dos movimentos e organizações feministas e de mulheres no âmbito 

nacional, com o objetivo de mapear a trajetória do que mudou, do que ainda não mudou e do que 

deverá - ou deveria - mudar no panorama da legislação brasileira sobre violência, desigualdade, 

injustiça, silêncio, entre outros. 

Sarah Pomeroy nos alerta para não avaliarmos o mundo antigo, mesmo que por uma 

tendência inconsciente, através dos nossos conceitos modernos (POMEROY, 1999, p.76). 

Portanto, as leis acima mencionadas apenas demonstram uma conquista recente pelas mulheres 

na atualidade, ressaltando que, nos dias atuais, o conceito de permanência da não inserção da fala 

à mulher precisou de muito para se romper. O olhar para o passado deverá ser feito para encontrar 

respostas para o nosso presente sob nossas perspectivas e validações. 

Cada mulher apresenta a sua especificidade e particularidade, de acordo com Vernant65, a 

participação do sujeito no mundo implica, para o indivíduo, uma forma particular de relação 

consigo e com os outros. Esta relação com o outro se estabelece, também, através do olho, pois é 

através do olho do outro que olhamos e vemos a nossa imagem. O olho não vê a si mesmo, precisa 

direcionar seus raios para um objeto situado no exterior. Assim, o que somos, nosso rosto e nossa 

alma, nós o vemos e conhecemos ao olhar no olho e a alma do outro. A identidade de cada um se 

revela no contato com o outro e pela troca de palavras (VERNANT, 2001, p. 183-184). 

A respeito de todas as conquistas jurídicas, a exemplo dos 30 anos, de participação na 

elaboração da Constituição do seu país - estabelecidas pelas mulheres, essas são capazes, sim, 

de narrar e escrever a sua própria história, rompendo com o padrão estabelecido de ser essa 

eterna menor.  

Aspásia não poderia imaginar a representatividade e o seu legado para os dias atuais e 

como sua imagem e seu corpo fossem tão referidos em estudos sobre a mulher, suas articulações 

                                                 
63 São os mais variados abismos que separam a mulher branca da mulher negra e indígena: mesmo grau de 

escolaridade, mesmas condições de trabalho, acesso à escola. Vê–se na divisão das nominatas de candidatos 

partidos políticos ou partidários uma “cota” de 30% quanto à composição de mulheres e 20% de negros (de ambos 

os sexos). Abismos estes reforçados por quase 500 anos de escravidão e exclusão / esquecimento das mulheres 

nativas. Em um contraponto de apenas um século em que a escravidão foi abolida no Brasil. As desigualdades 

permeiam da não inserção ao abolir a escravidão da não inserção do negro na sociedade. Apenas em 1988, a 

Constituição volta-se para as questões de desigualdades em séculos de exclusão. 
64 Nesses processos, pode-se mencionar como referência, entre outros, os seguintes documentos e legislações: no 

plano internacional: a Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher 

(CEDAW, ONU, 1979); a Recomendação Geral No. 19 do Comitê CEDAW (ONU,1992); a Declaração sobre 

Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher (ONU, 1993); as Declarações e Programas de Ações 

decorrentes das principais Conferências Internacionais das Nações Unidas (Viena/93, Cairo/94 e Beijing/95); a 

Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher (Convenção de Belém do 

Pará, OEA, 1994); o Relatório do Comitê CEDAW em relação ao Brasil (ONU, 2003). b. No plano nacional: a 

Carta da Mulher Brasileira aos Constituintes (1986); a Constituição Federal (1988); o novo Código Civil (2003); 

o Código Penal (1940) (PANDJIARJIAN). 
65 Vernant define sociedade como sendo: (...) um sistema de relações entre os homens, atividades práticas que se 

organizam no plano da produção, da troca, do consumo, em primeiro lugar, e depois em todos os outros níveis e 

em todos os outros setores da vida coletiva (VERNANT: 2001, p. 54). 



61 

 

políticas e porque não sobre os estudos da prostituição que vão ao cerne da atitude social em 

relação ao gênero e às construções sociais da sexualidade. 

 Solana (DUESO,2021p.231) aponta para o interesse de Holiday(1880) um interesse de 

representar o movimento sufragista, no século XIX. Holiday faz uso da imagem de Aspásia no 

Pnyx pois assim como Aspásia representa mulheres numa sociedade onde a exclusão era 

fortemente justificada pela falta de cpacidade da mulher, as mulheres da Inglaterra, no início 

do movimento sufragista gostariam de ser protagonistas e tomar decisões próprias (a imagem 

está na página 70 deste trabalho). Não gostariam de ter terceiros a tomar decisões por ela e ter 

seus direitos ao voto e á fala assegurados.  

Mesmo que o lugar fosse acessado simbolicamente, através da arte, e era o que as 

mulheres da Inglaterra, na década de 1880 aspiravam: ocupar um lugar no Pnyx, ou seja, obter 

o direito ao voto. Inclinamo- nos sobre a Constituição Brasileira nos parágrafos anteriores, 

porém todo movimento que nossa sociedade enfrentou e ainda busca para que a democracia 

seja menos deficiente, passou pela sociedade grega, atravessou séculos, encontra na Europa do 

século XIX o movimento sufragista e aponta, grosso modo, para idealizarmos uma democracia 

que alcance vias de fato: o direito de fala indistintamente a todos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

Bibliografia principal 

DUESO Solana, José. (2021). Aspasia de Mileto y la emancipación de las mujeres. Wilamowitz 

frente a Bruns. Amazon E-book. 

 

  
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ENTRE OS ANTIGOS 
 

ARISTÓFENES. A revolução das mulheres. A greve do sexo. Trad. Mario da Gama Kury. São 

Paulo: Ed. Brasiliense, 1988. 

ARISTÓTELES, A Constituição De Atenas; Trad. Apresentação, Nota e Comentários. 

Francisco Murari Pires. São Paulo: Editora Hucitec, 1995. 

_______. A Política. Trad. Roberto Leal Ferreira. 3ª ed. São Paulo: Editora: Martins Fontes, 

2006. 

DEMÓSTENES, “Contra Neera”. In: Discursos Privados. Madrid: Gredos, 1983, LXI, v. 122 

 

PLUTARCO. Vidas Paralelas: Péricles e Fábio Máximo. Trad. Do grego, introdução e notas. 

Ana Maria Guedes Ferreira/Ália Rosa Conceição Rodrigues. 2013. Imprensa da Universidade 

de Coimbra.  

TUCÍDIDES, História da Guerra do Peloponeso/Tucídides; Prefácio de Helio Jaguaribe; 

Tradução do grego de Mário da Gama Kury.  4º ed.  Brasília: Editora Universidade de Brasília, 

Instituto de Pesquisa de Relações Internacionais; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São 

Paulo, 2001. 

XENOFONTE. Econômico. 1ª edição. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

  
 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS CONTEMPORÂNEAS 

 

ANDRADE, Marta Mega de. A vida comum: espaço, cotidiano e cidade na Atenas clássica. 

Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 

_______, Marta Mega de. ASPÁSIA – O amor e a palavra in VIDAS ANTIGAS Ensaios 

biográficos da antiguidade. São Paulo: Intermeios, 2019. 

______, Marta Mega de. O Feminismo e a Questão do Espaço Político das Mulheres de Atenas 

Clássica. In: XXVI. Simpósio Nacional de História, 2011, São Paulo. Anais Eletrônicos do 

XXVI.  

_______, Marta Mega de. Pólis: comunidade, política e a vida em comum numa leitura da 

política de Aristóteles. Revista Clássica, v. 28, n. 1, p. 95-124, 2015. 

ARAUJO, Felipe N. O Enfrentamento Entre o Meteco Ateniense e a Instituição Políade no 

Discurso de Lísias. In: XIX Ciclo de Debates em História Antiga. 2015. 

BALTHAZAR, Gregory da Silva. O Feminismo e o Poder no Mediterrâneo: um estudo sobre 

Aspásia, Olímpia e Cleópatra nas Biografias de Plutarco. Curitiba: UFPR, 2013.  

BARROS, José D' Assunção. Teoria da História. Vol. I. Princípios e conceitos. Petrópolis/ R.J. 

Editora Vozes, 3ª ed.  



63 

 

BENVENISTE, Emile (1976). Problemas de Linguística Geral. São Paulo: Edusp. pp. 26; 27. 

BEARD, Mary Mulheres e poder: um manifesto. Trad. de Celina Porto Carrero. São Paulo: 

Planeta do Brasil, 2018. L28p. 

BERQUÓ, Shiraz Amaral. Aspásia de mileto: mulher e filosofia na Atenas Clássica I, In. 

Filósofas: a presença das mulheres na filosofia. [Recurso eletrônico] / Juliana; Pacheco (Org.) 

-- Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2016. 

BOCK, Gisela (1989), História, História das Mulheres, História do Género, Penélope. Fazer e 

Desfazer História, nº 4, pp. 158-187.         

BORDIEU, Pierre A dominação masculina. Tradução Maria Helena Kühner. -2ª ed. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil,2002. 

BRASETE. Maria Fernanda. A crítica às mulheres no fr. 7 de Semónides de Amorgos. 

Universidade de Aveiro. s/d. p.15. 

BRULE, Pierre. Les femmes Crecques. Paris: Hachette Littératures, 2001. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Trad. Renato 

Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

_________. Esboço de uma teoria da prática: precedidos de 3 estudos de etnologia cabila. Oeira: 

Celta Editora, 2002. 

CARDOSO, Ciro Flamarion Santana. Narrativa, Sentido e História. Campinas, SP: Papirus, 

1997. (Coleção Textos do Tempo). 

CANDIDO, Maria Regina. Identidade e Alteridade no Mundo Antigo - NEA/UERJ. Fórum de 

Debates em História Antiga, Rio de Janeiro, p. 07 - 08, 20 maio 2004. 

_________M.R. [org.] Mulheres na Antiguidade: Novas Perspectivas e Abordagens. Rio de 

Janeiro: UERJ/NEA; Gráfica e Editora DG Ltda. 

 ________.M.R.  Mulheres estrangeiras e as práticas da magia em Atenas- IV ac. In: Pedro 

Paulo A. Funari, Lourdes C. Feitosa e José da Silva. (Org.). Amor, desejo e poder na 

Antiguidade. São Paulo: UNICAMP/FAPESP/FAEP, 2003, v., p. 06-07. 

_________. M.R.  Multiculturalismo: Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo /Maria 

Regina Candido (Org.). Rio de Janeiro: NEA/UERJ, 2022. 264 p. 

_________. M. R., GRALHA, Julio César, BISPO, Cristiano Pinto, PAIVA, José R.   (orgs). 

Vida, Morte e Magia no Mundo Antigo. Rio de Janeiro: NEA/UERJ, 2008.   Novas Perspectivas 

sobre a aplicação metodológica em História Antiga. In A Busca do Antigo. Beltrão Claudia 

(orgs). Rio de Janeiro: NAU Editora,2011. 

CANFORA, Luciano. O mundo de Atenas / Luciano Canfora; tradução Federico Carotti. — 1a 

ed. — São Paulo: Companhia das Letras, 2015.  

CARR, E. Mallet. O que é história. São Paulo: Paz e Terra, 1999. p. 22.   

 CERTEAU, Michel de (1987), «A operação histórica», in Jacques Le Goff e Pierre Nora (dir.), 

Fazer História, vol. 1, Novos Problemas, Venda Nova, Bertrand, 2ª ed., pp. 17-58.   

CERQUEIRA, F. (2000). A Iconografia dos Vasos Gregos Antigos como Fonte Histórica. 

História em Revista, nº 6, Pelotas: UFPEL, 2000. Disponível em: Acesso em: 20 jul. 2014.  

COHEN, D. Seclusion, separation and the status of women in classical Athens. Greece and 

Rome, Cambridge, n. 36, p. 1-15, 1989.  



64 

 

COULANGES, Numa-Denys Fustel de. A Cidade Antiga. São Paulo: Editora das Américas 

S.A, 2006. Disponível: file:///C:/Users/USER/Documents/libgen/A-Cidade-Antiga-Fustel-de-

Coulanges.pdf. Acesso em: 26 set. 2023. 

DAVIS Natalie Zemon. Nas Margens: três mulheres do século XVII São Paulo. Companhia das 

Letras, 1997.  

ESTEVES, Anderson Martins. AZEVEDO Katia, Teonia, FROHWEIN, Fábio. (orgs.). 

Homoerotismo na Antiguidade Clássica. Rio de Janeiro: 2a. edição UFRJ / Faculdade de Letras 

Programa de Pós-Graduação em Letras Clássicas, 2016. 

FONSECA, Vitor Manoel Marques da. No gozo dos direitos civis. Rio de Janeiro: Arquivo 

Nacional, 2008. 

FOUCAULT, M. Arqueologia do Saber. Rio de Janeiro: Forense, 1986. 

FLORES, V. do N. (2016). O falante como etnógrafo da própria língua: uma antropologia da 

enunciação. Letras De Hoje, 50(5), s90-s95. 

______, V. do N. (2013). Princípios para a definição do objeto da linguística da enunciação: 

uma introdução (primeira parte). Letras De Hoje, 36(4). 

 

FUNARI, Pedro Paulo. Grécia e Roma / Pedro Paulo A. Funari. – 2ª ed. - São Paulo:  Contexto. 

2002 - (Repensando a História). 

GARDELLA, M. (2017). Reseña: Solana Dueso, J. (2014). Aspásia de Mileto y la 

emancipación de las mujeres. Wilamowitz frente a Bruns. Amazon E-book, Archai, n.º 19, jan.-

apr. p. 275-282. 

HENRY, Madeleine M. - Prisoner of History_ Aspasia of Miletus and Her Biographical 

Tradition-Oxford University Press, USA (1995). 

LESSA, Fabio de Souza. Mulheres de Atenas: do Gineceu à Ágora. 2ª ed. Rio de Janeiro: 

Manuad X,2010.  

________. O Feminino em Atenas. Rio de Janeiro: Mauad, 2004. 

JAEGHER, Werner. Paidéia: A formação do homem grego; tradução Arthur M. Parreira.4ª ed. 

São Paulo: Martins Fontes ,2001. 

LORAUX, Nicole. A invenção de Atenas. Rio de Janeiro: Editora 34, 1994b 

MANIERI, Dagmar. O conceito de Areté em Aristóteles. Synesis: Petrópolis v. 9, n. 2, p. 15-

29,ago/dez 2017. Disponível em: 

file:///C:/Users/USER/Downloads/DialnetOConceitoDeAreteEmAristoteles-6356646.pdf 

MATOS, Maria Izilda S. História, mulher e poder: da invisibilidade ao gênero. In: SILVA, G. 

SÃO PAULO: Margem, 2002 p. 237-252. 

MOSSÉ, Cl. La Mujer en la Grécia Clássica. Madrid: Nerea, 1990.  

NADER, M. B.; FRANCO, S. P. História, mulher e poder. Vitória: EDUFES, 2006. p. 9-23. 

(Introdução.)  

ONELLEY, Glória Braga. O estatuto social da cortesã no Contra Neera. Todas as Musas, 2012, 

p.12 

PANDJIARJIAN, Valéria. Balanço de 25 anos da legislação sobre a violência contra as 

mulheres no Brasil, s/d. 

PINSKY, Carla Bassanezi. A era dos modelos rígidos. In: PINSKY, Carla B.; PEDRO, Joana 

M. (Org.). Nova História das mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 2012. p. 469 – 512. 

file:///C:/Users/USER/Documents/libgen/A-Cidade-Antiga-Fustel-de-Coulanges.pdf
file:///C:/Users/USER/Documents/libgen/A-Cidade-Antiga-Fustel-de-Coulanges.pdf
file:///C:/Users/USER/Downloads/DialnetOConceitoDeAreteEmAristoteles-6356646.pdf


65 

 

POMEROY, Sarah. Diosas, Ramera, Esposas Y Esclavas.Mujeres em la antiguedad 

clásica/Sarah B. Pomeroy; tradução Ricardo Lezcano Escudero-3ª ed. Madrid: Ediciones Akal. 

S.A, 1999.  

POZZER, K. M. P. Banquetes, Recepções e Rituais na Mesopotâmia. Philía: Jornal Informativo 

de História Antiga, Rio de Janeiro, Ano XIII, n. 37, p. 5-6, jan./fev./mar. 2011.   

ROSA, Claudia Beltrão da... A Busca do Antigo / (org. [et al.]. - Rio de Janeiro: Trarepa: Nau, 

2011.  280p. 

SALLES, Catherine. Nos submundos da Antiguidade; tradução Carlos Nelson Coutinho – 3ª 

edição. São Paulo:  Brasiliense, 1987. 

SEGER, Dockhorn S. Novos Olhares sobre a Mulher Ateniense. DOSSIÊ História e 

Representações da Antiguidade, s/d 

SCOTT, Joan. Uma análise de categoria útil. Tradução de Christine Rufino Dabat e Maria 

Betânia Ávila.1989. 

SOIHET, R. História das Mulheres. In: CARDOSO, C. F. & VAINFAS, R. Domínios da  

História: Ensaios de Teoria e Metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997, p. 275- 96.  

SOUZA, Maria Angélica R. Tecendo mensagens numa trama bem urdida: as mulheres 

atenienses. Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro/Programa de Pós- 

Graduação em História Comparada, 2005. Dissertação de Mestrado em História Comparada. 

SPINELLI, Miguel. Duas mulheres de Atenas: Aspásia, a companheira de Péricles e Xantipa, 

a de Sócrates. Hypnos, São Paulo, v.39, 2º sem., p.258-287, 2017. 

STEARNS, Peter N Tradução de Mirna Pinsky. São Paulo: Contexto, 2007.251p.  

TILLY, Louise A. Gênero, História das Mulheres e História Social. Cadernos Pagu (3): pp.29-

62, 1994. 

THEML, N. O Público e o Privado na Grécia do VIII ao IV séculos a.C.: O Modelo Ateniense. 

Rio de Janeiro: Sette Letras, 1998b.  

VAQUINHAS, Irene (2009), «Estudos sobre a história das mulheres em Portugal: as grandes 

linhas de força no início do século XXI», INTERthesis, v.6, n.1, p. 241-253. 

VRISSIMTZIS, Nikos. Amor, sexo & Casamento na Grécia antiga. Um guia da vida privada 

dos Gregos Antigos. Nikos A. Vrissimtzis; tradução Luiz Alberto Machado Cabral – São Paulo: 

Odysseus, 2002. 

VERNANT, Jean Pierre. O homem grego. São Paulo: Editorial Presença,1994  

 

_________J.-P. As origens da filosofia. In: ______. Mito e pensamento entre os gregos. São 

Paulo: Paz e Terra, 1990, p. 475-485. 

_________, J.- P. As Origens do Pensamento Grego. Trad. Ísis Borges B. da Fonseca. Rio de 

Janeiro: Difel, 2002. 

 

  

 

 

  

 

 

 



66 

 

ANEXO 

Aspasia de Mileto A. Testimonios 

Solana Dueso, José. Aspasia de Mileto, Testimonios y discursos (Spanish Edition) (p. 

102). Edição do Kindle/Bing translator 

 

Texto Fonte Primária Texto Traduzido Espanhol Texto Traduzido Português 

 

A. Testimonios 1. Plutarco, 

Vida de Pericles 24-25, 32, 

37 

 

 

 

 

 

 

 

 

 [24.1] ᾿Εκ τούτου γενομένων 

σπονδῶν ᾿Αθηναίοις καὶ 

Λακεδαιμονίοις εἰς ἔτη 

τριάκοντα, ψηφίζεται τὸν εἰς 

Σάμον πλοῦν, αἰτίαν ποιησάμενος 

κατ' αὐτῶν ὅτι τὸν πρὸς 

Μιλησίους κελευόμενοι 

διαλύσασθαι πόλεμον οὐχ 

ὑπήκουον. [2] ἐπεὶ δ' ᾿Ασπασίᾳ 

χαριζόμενος δοκεῖ πρᾶξαι τὰ πρὸς 

Σαμίους, ἐνταῦθ' ἂν εἴη καιρὸς 

διαπορῆσαι μάλιστα περὶ τῆς 

ἀνθρώπου, τίνα τέχνην ἢ δύναμιν 

τοσαύτην ἔχουσα, τῶν τε 

πολιτικῶν τοὺς πρωτεύοντας 

ἐχειρώσατο, καὶ τοῖς φιλοσόφοις 

οὐ φαῦλον οὐδ' ὀλίγον ὑπὲρ αὑτῆς 

παρέσχε λόγον. [3] ὅτι μὲν γὰρ ἦν 

Μιλησία γένος, ᾿Αξιόχου 

θυγάτηρ, ὁμολογεῖται· φασὶ δ' 

αὐτὴν Θαργηλίαν τινὰ τῶν 

παλαιῶν᾿Ιάδων ζηλώσασαν 

ἐπιθέσθαι τοῖς δυνατωτάτοις 

ἀνδράσι. [4] καὶ γὰρ ἡ Θαργηλία, 

τό τ' εἶδος εὐπρεπὴς γενομένη καὶ 

χάριν ἔχουσα μετὰ δεινότητος, 

πλείστοις μὲν ῾Ελλήνων 

συνῴκησεν ἀνδράσι, πάντας δὲ 

προσεποίησε βασιλεῖ τοὺς 

1. Plutarco, Vida de Pericles 

24-25, 32, 37 Plutarco. C. 

46-125. Originario de 

Queronea, donde fundó 

una Academia semejante a 

la platónica, hombre de 

vasta cultura, autor de las 

Vidas paralelas y de un 

amplio conjunto de 

ensayos conocido con el 

nombre de Obras morales 

y de costumbres (Moralia). 

Los testimonios están 

tomados de la vida de 

Pericles. 

 

1.[24.1] Tras esto, pactándose una 

tregua entre atenienses y 

lacedemonios por treinta años, 

hace votar la expedición naval a 

Samos, tomando como causa 

contra ellos el que no habían 

obedecido cuando se les mandó 

suspender la guerra contra los 

milesios. [2] Puesto que al parecer 

emprendió las acciones contra 

Samos[113] por complacer a 

Aspasia, puede que sea este el 

momento preciso de 

preguntarnos, a propósito de esta 

mujer, cuál fue la gran habilidad 

y capacidad por la que tuvo en sus 

manos a los políticos más 

influyentes y por la que 

proporcionó a los filósofos motivo 

para hablar de ella con seriedad y 

abundancia. [3] Hay acuerdo en 

que era de origen milesio e hija de 

Axíoco. Se dice también que, 

emulando a una cierta Targelia de 

los antiguos jonios, se ganó a los 

Plutarco - Plutarco Vidas 

Paralelas: Péricles e Fábio 

Máximo. Trad. do grego, 

introdução e notas de 

FERREIRA, ANA MARIA 

GUEDES; RODRIGUES, ÁLIA 

ROSA CONCEIÇÃO. 

COIMBRA: IMPRENSA DA 

UNIVERSIDADE DE 

COIMBRA, 2013 (Edição 

Imprensa da Universidade de 

Coimbra URL: 

http://www.uc.pt/imprensa_uc E-

mail: imprensauc@ci.uc.pt) 

 

 

24. 1. De seguida, firmada uma 

trégua de trinta anos entre 

Atenienses e Lacedemónios, 

decretou uma expedição naval 

contra Samos, acusando os seus 

habitantes de, apesar de 

exortados a terminarem a guerra 

contra Mileto, não obedecerem. 2. 

Mas, como parece que fez guerra 

contra Samos para agradar a 

Aspásia, talvez seja então a 

melhor ocasião para questionar 

esta mulher, que arte ou poder tão 

grande tinha, que dominava os 

principais políticos e aos filósofos 

oferecia matéria, nem má nem 

pouca, para falarem dela. 3. Que 

era de origem milésia e filha de 

Axíoco, todos estão de acordo. 

Dizem que era para igualar 

Targélia, uma das antigas 

cortesãs iónicas, que se entregava 

aos homens mais poderosos. 4. 

Targélia, que era bela e 

combinava graça com subtileza, 

teve muitíssimos homens gregos e 



67 

 

πλησιάσαντας αὐτῇ, καὶ ταῖς 

πόλεσι μηδισμοῦ δι' ἐκείνων 

ὑπέσπειρεν ἀρχάς, δυνατωτάτων 

ὄντων καὶ μεγίστων. [5] τὴν δ' 

᾿Ασπασίαν οἱ μὲν ὡς σοφήν τινα 

καὶ πολιτικὴν ὑπὸ τοῦ Περικλέους 

σπουδασθῆναι λέγουσι· καὶ γὰρ 

Σωκράτης ἔστιν ὄτε μετὰ τῶν 

γνωρίμων ἐφοίτα, καὶ τὰς 

γυναῖκας ἀκροασομένας οἱ 

συνήθεις ἦγον ὡς αὐτήν, καίπερ 

οὐ κοσμίου προεστῶσαν ἐργασίας 

οὐδὲ σεμνῆς, ἀλλὰ παιδίσκας 

ἑταιρούσας τρέφουσαν. [6] 

Αἰσχίνης (p. 45. 46 Kr.) δέ φησι 

καὶ Λυσικλέα τὸν 

προβατοκάπηλον ἐξ ἀγεννοῦς καὶ 

ταπεινοῦ τὴν φύσιν ᾿Αθηναίων 

γενέσθαι πρῶτον ᾿Ασπασίᾳ 

συνόντα μετὰ τὴν Περικλέους 

τελευτήν. [7] ἐν δὲ τῷ Μενεξένῳ 

τῷ Πλάτωνος (235e), εἰ καὶ μετὰ 

παιδιᾶς τὰ πρῶτα γέγραπται, 

τοσοῦτόν γ' ἱστορίας ἔνεστιν, ὅτι 

δόξαν εἶχε τὸ γύναιον ἐπὶ 

ῥητορικῇ πολλοῖς ᾿Αθηναίων 

ὁμιλεῖν. φαίνεται μέντοι μᾶλλον 

ἐρωτική τις ἡ τοῦ Περικλέους 

ἀγάπησις γενομένη πρὸς 

᾿Ασπασίαν. [8] ἦν μὲν γὰρ αὐτῷ 

γυνὴ προσήκουσα μὲν κατὰ γένος, 

συνῳκηκυῖα δ' ῾Ιππονίκῳ 

πρότερον, ἐξ οὗ Καλλίαν ἔτεκε τὸν 

πλούσιον· ἔτεκε δὲ καὶ παρὰ τῷ 

Περικλεῖ Ξάνθιππον καὶ 

Πάραλον. εἶτα τῆς συμβιώσεως 

οὐκ οὔσης αὐτοῖς ἀρεστῆς, 

ἐκείνην μὲν ἑτέρῳ βουλομένην 

συνεξέδωκεν, αὐτὸς δὲ τὴν 

᾿Ασπασίαν λαβὼν ἔστερξε 

διαφερόντως. [9] καὶ γὰρ ἐξιὼν ὥς 

φασι καὶ εἰσιὼν ἀπ' ἀγορᾶς 

ἠσπάζετο καθ' ἡμέραν αὐτὴν μετὰ 

τοῦ καταφιλεῖν. ἐν δὲ ταῖς 

κωμῳδίαις (adesp. 63 CAF III 63) 

᾿Ομφάλη τε νέα καὶ Δῃάνειρα καὶ 

πάλιν ῞Ηρα προσαγορεύεται. 

Κρατῖνος δ' ἄντικρυς παλλακὴν 

αὐτὴν εἴρηκεν ἐν τούτοις (fr. 241 

CAF I 86): ῞Ηραν τέ οἱ ᾿Ασπασίαν 

varones más poderosos. [4] Y 

Targelia, en efecto, dotada de 

gran belleza y combinando gracia 

con habilidad, convivió con gran 

número de varones griegos 

mientras que atrajo a la causa del 

rey a todos los que trataban con 

ella, y, mediante aquéllos, que 

eran los más poderosos y 

principales, difundió en las 

ciudades las primeras semillas de 

medismo. [5] Unos dicen que 

Pericles se interesó por Aspasia 

por ser mujer sabia y experta 

enpolítica; en efecto, Sócrates 

solía visitarla con sus discípulos y 

los íntimos le llevaban a sus 

esposas para que la escuchasen, a 

pesar de haber estado al frente de 

una ocupación ni honrada ni 

respetable, sino educando a 

muchachas jóvenes que se 

convertían en heteras. [6] 

Esquines, por su parte, dice que 

también Lisicles, el vendedor de 

corderos, de hombre bajo y vulgar 

por naturaleza se convirtió en 

número uno entre los atenienses 

conviviendo con Aspasia tras la 

muerte de Pericles. [7] En el 

Menéxeno de Platón, aun cuando 

la introducción está escrita en 

tono humor, hay al menos un 

punto de verdad histórica, a 

saber, que esta simple mujer tenía 

fama de instruir en retórica a 

muchos atenienses. Parece, sin 

embargo, que la inclinación de 

Pericles por Aspasia era más bien 

de naturaleza erótica. [8] Pues 

este tenía una esposa[114] 

apropiada a su linaje, casada 

antes con Hipónico, del que había 

engendrado a Calias el rico; 

también engendró con Pericles y 

Páralo. Después, no siéndoles la 

convivencia grata, la entregó a 

otro con el consentimiento de ella 

mientras él, casándose con 

Aspasia, la amó de manera 

atraía para a causa do rei persa 

todos os que dela se 

aproximavam. E assim, por meio 

deles, que eram homens 

poderosos e influentes, espalhou 

nas respectivas cidades sementes 

de adesão à Pérsia. 5. Há quem 

afirme que Aspásia conquistou o 

apreço de Péricles pela 

inteligência e capacidade política 

de que era dotada. Também 

Sócrates a visitava algumas vezes 

com os discípulos, e os que lhe 

eram íntimos levavam as 

mulheres para a escutarem, 

embora dirigisse um negócio que 

era tudo menos honrado e digno, 

pois mantinha jovens prostitutas. 

6. Ésquines diz que Lísicles, o 

comerciante de gado, um sujeito 

de origem humilde e de baixa 

índole, se tornou o primeiro dos 

Atenienses, por ter passado a 

viver com Aspásia depois da 

morte de Péricles. 7. No 

Menéxeno de Platão embora o 

texto de abertura esteja escrito em 

tom jocoso, existe algum 

fundamento histórico no facto de 

Aspásia ter fama de se reunir com 

muitos Atenienses com objectivos 

retóricos. Mas parece que a 

afeição de Péricles por Aspásia foi 

certamente de índole amorosa. 

 8. Péricles tinha por mulher uma 

sua parente consanguínea, que 

casara em primeiras núpcias com 

Hiponico, de quem deu à luz 

Cálias, o milionário. De Péricles, 

teve Xantipo e Páralo. Depois, 

como a convivência entre eles não 

era agradável, entregou-a – de 

comum acordo – a outro; e ele 

ficou com Aspásia, a quem amou 

com especial ternura. 9. Diz-se 

que, todos os dias, quando saía da 

ágora ou nela entrava a saudava 

com um beijo. Nas comédias, ela 

aparece como uma nova Ônfale, 

Dejanira e como Hera. Cratino 



68 

 

τίκτει [καὶ] Καταπυγοσύνη 

παλλακὴν κυνώπιδα. [10] δοκεῖ δὲ 

καὶ τὸν νόθον ἐκ ταύτης 

τεκνῶσαι, περὶ οὗ πεποίηκεν 

Εὔπολις ἐν Δήμοις (fr. 98 CAF I 

282) αὐτὸν μὲν οὕτως ἐρωτῶντα· 

ὁ νόθος δέ μοι ζῇ; τὸν δὲ 

Μυρωνίδην ἀποκρινόμενον· καὶ 

πάλαι γ' ἂν ἦν ἀνήρ, εἰ μὴ τὸ τῆς 

πόρνης ὑπωρρώδει κακόν. [11] 

οὕτω δὲ τὴν ᾿Ασπασίαν 

ὀνομαστὴν καὶ κλεινὴν γενέσθαι 

λέγουσιν, ὥστε καὶ Κῦρον τὸν 

πολεμήσαντα βασιλεῖ περὶ τῆς 

τῶν Περσῶν ἡγεμονίας τὴν 

ἀγαπωμένην ὑπ' αὐτοῦ μάλιστα 

τῶν παλλακίδων ᾿Ασπασίαν 

ὀνομάσαι, καλουμένην Μίλτω 

πρότερον. [12] ἦν δὲ Φωκαῒς τὸ 

γένος, ῾Ερμοτίμου θυγάτηρ· ἐν δὲ 

τῇ μάχῃ Κύρου πεσόντος 

ἀπαχθεῖσα πρὸς βασιλέα πλεῖστον 

ἴσχυσε. ταῦτα μὲν ἐπελθόντα τῇ 

μνήμῃ κατὰ τὴν γραφὴν 

ἀπώσασθαι καὶ παρελθεῖν ἴσως 

ἀπάνθρωπον ἦν.  

 

 

 

 

 

 

[25.1] Τὸν δὲ πρὸς Σαμίους 

πόλεμον αἰτιῶνται μάλιστα τὸν 

Περικλέα ψηφίσασθαι διὰ 

Μιλησίους ᾿Ασπασίας δεηθείσης.  

 

[32.1] Περὶ δὲ τοῦτον τὸν χρόνον 

᾿Ασπασία δίκην ἔφευγεν 

ἀσεβείας, ῾Ερμίππου τοῦ 

κωμῳδιοποιοῦ διώκοντος καὶ 

προσκατηγοροῦντος, ὡς Περικλεῖ 

γυναῖκας ἐλευθέρας εἰς τὸ αὐτὸ 

φοιτώσας ὑποδέχοιτο, [2] καὶ 

ψήφισμα Διοπείθης ἔγραψεν 

εἰσαγγέλλεσθαι τοὺς τὰ θεῖα μὴ 

νομίζοντας ἢ λόγους περὶ τῶν 

μεταρσίων διδάσκοντας, 

ἀπερειδόμενος εἰς Περικλέα δι' 

᾿Αναξαγόρου τὴν ὑπόνοιαν. [3] 

especial. [9] Pues, al salir como al 

volver del ágora, cuentan que 

cada día la abrazaba y besaba 

dulcemente. En las comedias se la 

llama nueva Ónfale y Deyanira y 

también Hera[115]. Cratino 

públicamente la llamó concubina 

en estos versos: Impudicia le [a 

Cronos] engendra a Hera-Aspasia 

concubina con cara de perra. [10] 

Parece que también tuvo un hijo 

bastardo de ella, a propósito del 

cual Éupolis lo representó en los 

Demoi haciendo esta pregunta: 

Pero, ¿acaso vive mi bastardo? y a 

Mirónides contestando: "Y hace 

tiempo que sería un varón si no le 

hiciera temblar la maldad de la 

prostituta". [11] Se dice que 

Aspasia llegó a ser nombrada y 

famosa hasta el punto de que el 

propio Ciro, el que combatió al 

Rey por la hegemonía de los 

persas, a la más amada de sus 

concubinas le dio el nombre de 

Aspasia[116], siendo Milto su 

nombre anterior. [12] Era de 

origen focense, hija de 

Hermótimo. Al morir Ciro en la 

batalla, conducida ante el Rey, 

gozó degran influencia. 

Viniéndome estas cosas a la 

memoria mientras escribía, quizá 

sería impropio de humanos 

despreciarlas y pasarlas por 

alto[117]. 

 [25.1] En cuanto a la guerra 

contra Samos, acusan a Pericles 

de hacerla votar en favor de 

Mileto a petición de Aspasia.  

  

[32.1] Por estas mismas 

fechas[118] Aspasia fue sometida 

a proceso de impiedad, siendo 

acusador el poeta cómico 

Hermipo y acusándola además de 

recibir para Pericles a mujeres 

libres en su casa, [2] mientras 

Diopites[119] redactó un decreto 

para denunciar a los que no creían 

chama-lhe directamente 

concubina nestes versos: “A Sem-

Vergonhice dá à luz esta Hera, 

Aspásia, uma concubina de olhos 

de cadela.” 10. Parece que teve 

dela um bastardo, sobre quem 

Êupolis, em Demos, faz Péricles 

perguntar assim:  

 
“E o meu bastardo, está de boa saúde?” 

 E Pirónides responde-lhe:  

“Está e de há muito seria um homem feito, se não o 

aba- 

 -lasse o mal da marafona.”  

 

11. Dizem que Aspásia se tornou 

tão célebre e famosa que até Ciro, 

aquele que disputou com o Rei 

Persa a soberania, chamou 

Aspásia à sua concubina 

preferida, que antes se chamava 

Milto. 12. Era essa mulher de 

origem fócia e filha de 

Hermotimo. Quando Ciro morreu 

em combate, foi levada para junto 

do Rei e tornou-se influente. Este 

caso veio-me à memória enquanto 

escrevia – e era talvez pouco 

natural omiti-lo e passá-lo por 

alto. 

 

 

 

 

 

25. 1. Quanto à guerra contra 

Samos, acusam Péricles de a ter 

decretado sobretudo por causa de 

Mileto, 

 

32. 1. Por essa altura, Aspásia 

sofreu uma acusação de 

impiedade, quando o 

comediógrafo Hermipo a 

perseguiu e acusou de receber 

mulheres livres num lugar onde 

Péricles pudesse ter encontros 

com elas. 2. Então Diopites propôs 

um decreto (psephisma), segundo 

o qual quem não acreditasse nas 

divindades ou ministrasse 

ensinamentos sobre fenómenos 



69 

 

δεχομένου δὲ τοῦ δήμου καὶ 

προσιεμένου τὰς διαβολάς, οὕτως 

ἤδη ψήφισμα κυροῦται 

Δρακοντίδου γράψαντος, ὅπως οἱ 

λόγοι τῶν χρημάτων ὑπὸ 

Περικλέους εἰς τοὺς πρυτάνεις 

ἀποτεθεῖεν, οἱ δὲ δικασταὶ τὴν 

ψῆφον ἀπὸ τοῦ βωμοῦ φέροντες ἐν 

τῇ πόλει κρίνοιεν. [4] ῞Αγνων δὲ 

τοῦτο μὲν ἀφεῖλε τοῦ 

ψηφίσματος, κρίνεσθαι δὲ τὴν 

δίκην ἔγραψεν ἐν δικασταῖς 

χιλίοις καὶ πεντακοσίοις, εἴτε 

κλοπῆς καὶ δώρων εἴτ' ἀδικίου 

βούλοιτό τις ὀνομάζειν τὴν δίωξιν. 

[5] ᾿Ασπασίαν μὲν οὖν ἐξῃτήσατο, 

πολλὰ πάνυ παρὰ τὴν δίκην, ὡς 

Αἰσχίνης (p. 48 Kr.) φησίν, ἀφεὶς 

ὑπὲρ αὐτῆς δάκρυα καὶ δεηθεὶς 

τῶν δικαστῶν, ᾿Αναξαγόραν δὲ 

φοβηθεὶς <τὸ δικαστήριον> 

ἐξέκλεψε καὶ προύπεμψεν ἐκ τῆς 

πόλεως.  

 

 

 

 

 [37.5] ὄντος οὖν δεινοῦ τὸν κατὰ 

τοσούτων ἰσχύσαντα νόμον ὑπ' 

αὐτοῦ πάλιν λυθῆναι τοῦ 

γράψαντος, ἡ παροῦσα δυστυχία 

τῷ Περικλεῖ περὶ τὸν οἶκον, ὡς 

δίκην τινὰ δεδωκότι τῆς 

ὑπεροψίας καὶ τῆς μεγαλαυχίας 

ἐκείνης, ἐπέκλασε τοὺς 

᾿Αθηναίους, καὶ δόξαντες αὐτὸν 

νεμεσητά τε παθεῖν ἀνθρωπίνων 

τε δεῖσθαι, συνεχώρησαν 

ἀπογράψασθαι τὸν νόθον εἰς τοὺς 

φράτορας, ὄνομα θέμενον τὸ 

αὑτοῦ. [6] καὶ τοῦτον μὲν ὕστερον 

ἐν ᾿Αργινούσαις 

καταναυμαχήσαντα 

Πελοποννησίους ἀπέκτεινεν ὁ 

δῆμος μετὰ τῶν συστρατήγων. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 172). Edição 

do Kindle. 

en las cosas divinas y a los que 

enseñaban teorías sobre los 

fenómenos celestes, tratando de 

sembrar la sospecha contra 

Pericles[120] a través de 

Anaxágoras. [3] Aceptando y 

aprobando las acusaciones el 

pueblo, a propuesta de 

Dracóntides se ratifica de 

inmediato un decreto destinado a 

que Pericles rindiera cuentas de 

los fondos públicos ante los 

prítanos y que los jueces, cogiendo 

el voto desde el altar, tomaran la 

resolución en la acrópolis. [4] 

Hagnón, sin embargo, hizo 

suprimir del decreto esto último y 

propuso que el proceso se 

resolviera ante mil quinientos 

jueces, ya se quisiera dar a la 

acusación el nombre de robo o 

soborno, ya el de ofensa al estado. 

[5] Por Aspasia imploró el perdón, 

derramando por ella muchas 

lágrimas[121] durante todo el 

proceso y suplicando a los jueces, 

mientras que, temiendo por 

Anaxágoras, lo mandó salir de la 

ciudad. 

 

 [37.5] Siendo raro que una ley 

que estuvo en vigor contra tanta 

gente, fuera derogada por el 

mismo que en otro tiempo la 

propuso, la presente desgracia 

que afectaba a la casa de Pericles, 

como si pagara una cierta pena 

por su orgullo y altivez, ablandó a 

los atenienses, y, creyendo que 

sufría la ira de Némesis y que 

necesitaba de cuidados humanos, 

permitieron inscribir a su hijo 

bastardo entre los miembros de su 

fratría, tomando su mismo 

nombre. [6] Tiempo después, a 

este, después de vencer a los 

Peloponesios en la batalla naval 

de las Arginusas[122], el pueblo lo 

condenó a muerte junto con los 

demás estrategos. 

celestes, seria sujeito a um 

processo de denúncia pública246, 

dirigindo as suspeitas contra 

Péricles, por causa de 

Anaxágoras. 3. O povo acolhia e 

aceitava este tipo de ataque, de tal 

maneira que, aproveitando a 

ocasião, foi aprovado um decreto 

por proposta de Dracôntides, 

exigindo que Péricles 

apresentasse as contas dos 

dinheiros públicos aos prítanes; e 

que os juízes, com pedras de voto 

do altar de Atena, decidissem na 

Acrópole. 4. Hágnon, porém, 

suprimiu esta cláusula do decreto 

e propôs que o processo fosse 

julgado diante de mil e quinhentos 

juízes, quer se quisesse entender o 

caso como de roubo e corrupção, 

quer de malversação. 5. Por 

Aspásia, Péricles intercedeu 

derramando, como diz Ésquines, 

durante o processo, lágrimas sem 

conta fazendo apelos aos juízes. 

Quanto a Anaxágoras, por receio, 

enviou-o para fora da cidade. 

[37.5] É estranho que uma lei que 

vigorava contra tantas pessoas 

tenha sido revogada pelo mesmo 

que uma vez a propôs, a atual 

desgraça que atingiu a casa de 

Péricles, como se pagasse uma 

certa pena pelo seu orgulho e 

arrogância, abrandou os 

atenienses e, acreditando que 

sofria a ira de Nêmesis e que 

precisava de cuidados humanos, 

permitiram que seu filho bastardo 

fosse inscrito entre os membros de 

sua fratria, assumindo o mesmo 

nome. [6] Algum tempo depois, 

após derrotar os Peloponesos na 

batalha naval de Arginusae[122], 

o povo o condenou à morte junto 

com os outros estrategos. 

 

Notas:  

113] Duris de Samos (FGH 76), 

um historiador inimigo de 



70 

 

 

 

 

 

 

 

Notas: 

[113] Duris de Samos (FGH 76), 

un historiador enemigo de 

Pericles, parece la fuente de esta 

noticia. Holden (1894, 161). [114] 

Sobre la identidad de esta mujer y 

sus sucesivos matrimonios, hay 

desacuerdo entre los estudiosos. 

Recientemente, Cromey (1984) ha 

defendido que se trata de 

Deinómaca, la cual se casó con 

Hipónico, Pericles y Clinias, 

aceptando, por tanto, el orden de 

matrimonios que establece 

Plutarco en este pasaje. [115] 

Hera es la esposa de Zeus, al que 

somete a frecuentes reproches, 

intenta alterar sus decisiones y 

llega incluso a conspirar contra él. 

Deyanira es una guerrera experta, 

esposa de Heracles, al que por 

celos causa involuntariamente la 

muerte en medio de horribles 

dolores. Ónfale es la reina de 

Lidia a la que Heracles fue 

vendido como esclavo. Tan bien 

desarrolló su función que Ónfale 

le concedió la libertad. La 

intención en todos los casos es 

presentarnos una Aspasia que, 

por sus artimañas o capacidades, 

representa un peligro y un 

obstáculo para la libre actuación 

de su esposo, lo que significaba un 

desprestigio para quien era el 

primer magistrado ateniense y 

que, como a todo esposo, le 

correspondía por ley ser el señor 

(kyrios) de su esposa. Schwarze 

(1971) analiza con detalle el 

retrato que la comedia forja de 

Pericles y su relación con Aspasia. 

[116] Esta Aspasia, llamada la 

joven, de nombre Milto (por el 

color de su rostro), nacida en 

Focea (Jonia) de padres libres, era 

una concubina de Ciro que, 

muerto este, pasó al harén de 

Péricles, parece ser a fonte desta 

notícia. Holden (1894, 161). [114] 

Quanto à identidade desta mulher 

e seus sucessivos casamentos, há 

divergências entre os estudiosos. 

Recentemente, Cromey (1984) 

argumentou que se trata de 

Deinomacha, que se casou com 

Hippônico, Péricles e Clínias, 

aceitando, portanto, a ordem de 

casamentos estabelecida por 

Plutarco nesta passagem. [115] 

Hera é esposa de Zeus, a quem ela 

frequentemente repreende, tenta 

alterar suas decisões e até 

conspira contra ele. Deyanira é 

uma guerreira experiente, esposa 

de Hércules, a quem por ciúme 

causa involuntariamente a morte 

em meio a uma dor horrível. 

Onfale é a rainha da Lídia a quem 

Hércules foi vendido como 

escravo. Ele desempenhou sua 

função tão bem que Omphale lhe 

concedeu a liberdade. A intenção 

em todos os casos é apresentar-

nos uma Aspásia que, pelas suas 

artimanhas ou habilidades, 

representa um perigo e um 

obstáculo à livre acção do seu 

marido, o que significou um 

descrédito para quem foi o 

primeiro magistrado ateniense e 

que, como todo o resto, marido, 

era sua responsabilidade por lei 

ser o senhor (kyrios) de sua 

esposa. Schwarze (1971) analisa 

detalhadamente o retrato que a 

comédia forja de Péricles e sua 

relação com Aspásia. [116] Esta 

Aspásia, chamada de jovem, 

chamada Miltus (por causa da cor 

de seu rosto), nascida em Foceia 

(Jônia) de pais livres, era 

concubina de Ciro que, após sua 

morte, foi para o harém de 

Artaxerxes . Dario pediu por ela 

ao pai, embora ele logo a retirou 

para nomeá-la sacerdotisa de 

Ártemis em Ecbatana, função que 



71 

 

Artajerjes. Darío se la pidió a su 

padre, si bien no tardó en 

retirársela para designarla 

sacerdotisa de Artemis en 

Ecbatana, función que le imponía 

la más rigurosa castidad. Plu. Art. 

26-28. Jenof., An. 1, 10, 2. Ateneo 

576d. Eliano, Historia miscelánea 

12, 1. Véase T18 y 28 de este 

estudio. [117] Cabe preguntarse 

por qué Plutarco se ve en la 

necesidad de justificarse por las 

breves líneas que dedica a la 

milesia. Mi opinión es que, al 

escribir la historia de una mujer, 

percibe que está apartándose de 

los cánones aceptados del género. 

Dicho de otro modo, debemos 

entender que existía en tiempos y 

en los medios de Plutarco una 

presión ideológica contra una 

presencia significativa de mujeres 

en la biografía de los grandes 

personajes masculinos. [118] 

Plutarco acaba de narrar el 

proceso de Fidias. Con esta vaga 

fórmula ("por estas mismas 

fechas"), sugiere que los procesos 

de Aspasia y Anaxágoras 

ocurrieron a continuación lo 

mismo que la promulgación del 

decreto de Diopites. Por tanto, el 

proceso de Fidias tendría lugar en 

torno al 433-32. Esta ha sido la 

fecha tradicionalmente aceptada; 

algunos estudiosos, por el 

contrario, la han cuestionado y 

proponen en su lugar los años 438-

36, tanto para estos procesos como 

para el decreto de Diopites. Así, 

Mansfeld (1979-1980). [119] 

Connor (1963) cuestiona la visión 

comúnmente aceptada, según la 

cual Diopites sería un oligarca 

extremista. En su lugar propone 

considerarlo como un político 

oportunista, siempre dispuesto a 

sacar ventaja de las inclinaciones 

supersticiosas de una población 

crispada por adversidades bélicas 

lhe impunha a mais rigorosa 

castidade. Pl. Art. 26-28. Jenof., 

An. 1, 10, 2. Ateneo 576d. 

Aelianus, Miscellaneous History 

12, 1. Veja T18 e 28 deste estudo. 

[117] Pode-se perguntar por que 

Plutarco sente a necessidade de 

justificar-se pelas breves linhas 

que dedica à Milesia. Minha 

opinião é que, ao escrever uma 

história de mulher, você percebe 

que está se afastando dos cânones 

aceitos do gênero. Ou seja, 

devemos compreender que existia 

na época de Plutarco  uma pressão 

ideológica contra uma presença 

significativa de mulheres na 

biografia de grandes personagens 

masculinos. [118] Plutarco acaba 

de narrar o julgamento de Fídias. 

Com esta fórmula vaga ("por 

volta destas mesmas datas"), ele 

sugere que os julgamentos de 

Aspásia e Anaxágoras ocorreram 

próximo à promulgação do 

decreto de Diopitas. Portanto, o 

julgamento de Fídias ocorreria 

por volta de 433-32. Esta tem sido 

a data tradicionalmente aceite; 

Alguns estudiosos, pelo contrário, 

questionaram-no e propõem em 

vez disso os anos 438-36, tanto 

para estes processos como para o 

decreto dos Diopitas. Assim, 

Mansfeld (1979-1980). [119] 

Connor (1963) questiona a visão 

comumente aceita, segundo a qual 

Diopites seria um oligarca 

extremista. Em vez disso, propõe 

considerá-lo como um político 

oportunista, sempre disposto a 

aproveitar as inclinações 

supersticiosas de uma população 

agitada pela guerra e pelas 

adversidades naturais 

(pestilências). Considera também 

que não há justificação para 

deslocar o decreto de uma data 

próxima de 430. [120] Os 

julgamentos de Fídias, Aspásia e 



72 

 

y naturales (peste). Considera 

asimismo que no hay justificación 

para mover el decreto de una 

fecha próxima al 430. [120] Los 

procesos de Fidias, Aspasia y 

Anaxágoras se han interpretado 

como un ataque a Pericles 

organizado por sectores 

oligárquicos. Frost (1964), por el 

contrario, sostiene que estos 

ataques, que deben fecharse en 

torno al 438-37, son una maniobra 

de Cleón o alguien semejante, 

apuntando más concretamente a 

una "banda de pseudo-

igualitarios que usaron las armas 

de la demagogia del ágora -el 

temor supersticioso y el desprecio 

del entendimiento- contra la élite 

gobernante de Atenas". [121] Es 

evidente que Plutarco ve en el 

autocontrol ante las adversidades 

una cualidad fundamental que 

pone de relieve en su biografía. No 

obstante, habla de dos momentos 

en que Pericles lloró: ante los 

jueces implorando el perdón de su 

esposa y en las exequias de su hijo 

Páralo (38, 8), con cuya muerte se 

quedaba sin hijos legítimos. Sin 

embargo, otros textos insisten en 

la entereza del estadista en todo 

momento, incluido el de la muerte 

de sus dos hijos (DK 80 B9 y 

Eliano, Historia miscelánea 9, 6). 

[122] La batalla de las Arginusas 

tuvo lugar en el 406, venciendo los 

atenienses a los lacedemonios. De 

los ocho estrategos, seis fueron 

condenados a muerte y ejecutados 

por no ayudar a los supervivientes 

náufragos al impedírselo una 

tormenta. El juicio y ejecución de 

los estrategos tiene que ver con las 

maquinaciones de los grupos 

oligárquicos (Teramenes, 

apoyado probablemente por los 

partidarios de Alcibíades) contra 

los estrategos elegidos tras la 

restauración democrática del 411, 

Anaxágoras foram interpretados 

como um ataque a Péricles 

organizado por sectores 

oligárquicos. Frost (1964), por 

outro lado, sustenta que estes 

ataques, que devem ser datados 

por volta de 438-37, são uma 

manobra de Cleon ou alguém 

semelhante, apontando mais 

especificamente para um "bando 

de pseudo-igualitários que 

usaram as armas do demagogia 

da ágora – o medo supersticioso e 

o desprezo pela compreensão – 

contra a elite dominante de 

Atenas. [121] É evidente que 

Plutarco vê o autocontrole diante 

da adversidade como uma 

qualidade fundamental que ele 

destaca em sua biografia. Porém, 

fala de dois momentos em que 

Péricles chorou: diante dos juízes 

que imploravam o perdão de sua 

esposa e no funeral de seu filho 

Paralus (38, 8), com cuja morte 

ficou sem filhos legítimos. No 

entanto, outros textos insistem na 

integridade do estadista em todos 

os momentos, incluindo a morte 

de seus dois filhos (DK 80 B9 e 

Aelianus, Miscellaneous History 

9, 6). [122] A Batalha de 

Arginusae ocorreu em 406, com os 

atenienses derrotando os 

lacedemônios. Dos oito estrategos, 

seis foram condenados à morte e 

executados por não ajudarem os 

náufragos sobreviventes quando 

uma tempestade os impediu de 

fazê-lo. O julgamento e execução 

do estratego tem a ver com as 

maquinações de grupos 

oligárquicos (Teramenes, 

provavelmente apoiados pelos 

partidários de Alcibíades) contra 

o estratego eleito após a 

restauração democrática de 411, 

que obteve uma brilhante vitória 

contra Esparta. Este processo 

marcou o início da derrota 



73 

 

que habían obtenido una brillante 

victoria contra Esparta. Este 

proceso marcó el inicio de la 

derrota ateniense en el 404 

(Jenofonte Helénicas I, 7, 35). 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 170-172). 

Edição do Kindle. 

 

 

ateniense em 404 (Xenofonte 

Hellenicas I, 7, 35). 

2. Escolio a Platón Menéxeno 

235e  

 

 

 

 

 

 

᾿Ασπασία αὕτη ᾿Αξιόχου, 

Μιλησία, γυνὴ Περικλέους, παρὰ 

Σωκράτει πεφιλοσοφηκυῖα, ὡς 

Διόδωρος ἐν τῷ περὶ †Μιλήτου† 

(l. μνημάτων) συγγράμματι φησίν. 

ἐπεγήματο δὲ μετὰ τὸν 

Περικλέους θάνατον Λυσικλεῖ τῷ 

προβατοκαπήλῳ, καὶ ἐξ αὐτοῦ 

ἔσχεν υἱὸν ὀνόματι Ποριστήν, καὶ 

τὸν Λυσικλέα ῥήτορα δεινότατον 

κατεσκευάσατο, καθάπερ καὶ 

Περικλέα δημηγορεῖν 

παρεσκεύασεν, ὡς Αἰσχίνης ὁ 

Σωκρατικὸς ἐν διαλόγῳ †Καλλίᾳ 

καὶ Πλάτων† ὁμοίως Πεδήταις. 

Κρατῖνος δὲ †᾿Ομφάλῃ τύραννον 

αὐτὴν καλεῖ, † χείρων Εὔπολις 

Φίλοις· ἐν δὲ Προσπαλτίοις (fr. 

249 Kock) ῾Ελένην αὐτὴν καλεῖ· ὁ 

δὲ Κρατῖνος καὶ ῞Ηραν (fr. 241 

Kock), ἴσως ὅτι καὶ Περικλῆς 

᾿Ολύμπιος προσηγορεύετο. ἔσχεν 

δ' ἐξ αὐτῆς ὁ Περικλῆς νόθον υἱόν, 

ἐφ' ᾧ καὶ ἐτελεύτα τῶν γνησίων 

προαποθανόντων, ὡς Εὔπολις 

Δήμοις (fr. 98 Kock). 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 172). Edição 

do Kindle. 

2.Escolio a Platón Menéxeno 235e  

 

 Forma parte de los escolios 

antiguos a los diálogos platónicos. 

Su fuente probable es Diodoro 

Periegeta (s. IV a. C.). En general, 

los escolios son notas que se 

escriben en los márgenes de los 

manuscritos.   

 

Aspasia] hija de Axíoco, milesia, 

esposa de Pericles, dedicada a la 

filosofía junto con Sócrates, como 

dice Diodoro[123] en su obra 

Sobre los monumentos (Perì 

mnematon). Tras la muerte de 

Pericles se casó con Lisicles, 

tratante de corderos, y de él tuvo 

un hijo llamado Poristes. 

Convirtió a Lisicles en orador 

habilísimo, del mismo modo que 

preparó a Pericles para hablar en 

la Asamblea, como dicen Esquines 

el Socrático en su diálogo Aspasia 

y Platón y Calias de modo similar 

en los Encadenados (Pedetai). 

Cratino la llama tirana en los 

Quirones y Éupolis Ónfale en los 

Amigos (Philoi). En los 

Prospaltios (Prospaltioi)[124] la 

llama Helena. Cratino la llama 

Hera, quizá porque también 

llama a Pericles Olímpico. 

Pericles tuvo de ella un hijo 

bastardo, tras lo cual también él 

murió habiendo muerto antes sus 

hijos legítimos, como dice Éupolis 

en los Demoi [125]. 

 

2. Escólio para Platão 

Menexenus 235e 

 

  Faz parte dos antigos escólios 

dos diálogos platônicos. Sua 

provável fonte é Diodoro 

Periegeta (século IV aC). Em 

geral, os escólios são notas escritas 

nas margens dos manuscritos. 

 

Aspásia] filha de Axiochus, 

Milesia, esposa de Péricles, 

dedicada à filosofia junto com 

Sócrates, como diz Diodoro[123] 

em sua obra Sobre os 

Monumentos (Perì mnematon). 

Após a morte de Péricles, ela se 

casou com Lísicles, um negociante 

de cordeiros, e com ele teve um 

filho chamado Poristes. Ele fez de 

Lísicles um orador muito 

habilidoso, da mesma forma que 

preparou Péricles para falar na 

Assembleia, como diz Ésquines, o 

Socrático, em seu diálogo Aspásia 

e Platão e Cálias de forma 

semelhante em Os Limitados 

(Pedetai). Cratinus a chama de 

tirana em Quírons e Eupolis 

Omphale em Amigos (Philoi). No 

Prospaltios (Prospaltioi)[124] ela 

é chamada de Helena. Cratino a 

chama de Hera, talvez porque 

também chama Péricles de 

Olimpo. Péricles teve um filho 

bastardo com ela, depois do qual 

ele também morreu, tendo seus 

filhos legítimos morrido primeiro, 

como diz Eupolis no Demoi [125]. 



74 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 105-106). 

Edição do Kindle. 

Notas: 

 

[123] Se supone que es Diodoro 

Periegeta, considerado como el 

primer periegeta "histórico" de 

Atenas. Se conocen fragmentos de 

dos obras, Sobre los demos y 

Sobre los monumentos, que 

pudieron ser escritos entre el 

310/300 y el 287/80. Según Jacoby 

(FGH 372, fr. 40), en la última 

trata de monumentos funerarios y 

puede suponerse que conoció la 

tumba de Aspasia, probablemente 

en la sepultura familiar del rico 

Lisicles, su último esposo, y que 

escribió detalladamente sobre la 

milesia, lo cual hace suponer que 

Aspasia siguió viviendo en Atenas 

tras la muerte de Lisicles en el 

428. [124] Prospalta era un demo 

al sur del Ática y los prospaltios, 

sus habitantes. Según Pausanias (I 

31, 1), había un templo dedicado a 

Deméter y Core. [125] Estas citas 

prueban suficientemente la 

continuada presencia de la pareja 

Aspasia-Pericles en las burlas de 

los cómicos: los Quirones de 

Cratino es del 440 y los Demoi de 

Éupolis del 413-12. El texto ofrece 

muchas divergencias en los 

manuscritos, siendo nuestra 

versión la que ofrece Krauss 

(1911, 46). 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 172). 

Edição do Kindle. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (pp. 105-

106). Edição Kindle. 

Notas: 

 

[123] Presume-se que ele seja 

Diodoro Periegeta, considerado o 

primeiro Periegeta "histórico" de 

Atenas. São conhecidos 

fragmentos de duas obras, Sobre 

as demos e Sobre os monumentos, 

que poderiam ter sido escritas 

entre 310/300 e 287/80. Segundo 

Jacoby (FGH 372, fr. 40), neste 

último ela trata de monumentos 

funerários e pode-se presumir que 

conhecia o túmulo de Aspásia, 

provavelmente no túmulo da 

família do rico Lísicles, seu último 

marido, e que ela escreveu em 

detalhes sobre a milesia, o que 

sugere que Aspásia continuou 

vivendo em Atenas após a morte 

de Lísicles em 428. [124] Prospalta 

era um demo ao sul da Ática e os 

prospaltianos eram seus 

habitantes. Segundo Pausânias (I 

31, 1), existia um templo dedicado 

a Deméter e Coré. [125] Estas 

citações comprovam 

suficientemente a presença 

contínua do casal Aspásia-

Péricles na zombaria dos 

comediantes: o Quíron de Cratino 

é de 440 e o Demoi de Eupolis de 

413-12. O texto apresenta muitas 

divergências nos manuscritos, 

sendo nossa versão a oferecida 

por Krauss (1911, 46). 

 

 

   

3. Harpocración, Léxico de los 

diez oradores, s.v. Aspasia 

 

 

 

3. Harpocración, Léxico de 

los diez oradores, s.v. 

Aspasia Harpocración. 

Léxico de los diez 

oradores. Uno de los 

4. Harpocração, Léxico dos 

dez falantes, s.v. Aspásia 

Harpocration. Léxico dos 

dez falantes. Um dos 

léxicos mais importantes 



75 

 

 

 

 

 

 ᾿Ασπασία: Λυσίας ἐν τῷ πρὸς 

Αἰσχίνην τὸν Σωκρατικὸν, οὗ 

διάλογος ἐπιγραφόμενος 

᾿Ασπασία. μνημονεύουσι δ' αὐτῆς 

πολλάκις καὶ οἱ ἄλλοι 

Σωκρατικοὶ, καὶ Πλάτων ἐν τῷ 

Μενεξένῳ τὸν Σωκράτην παρ' 

αὐτῆς φησὶ μαθεῖν τὰ πολιτικά. ἦν 

δὲ τὸ μὲν γένος Μιλησία, δεινὴ δὲ 

περὶ λόγους· Περικλέους δέ φασιν 

αὐτὴν διδάσκαλόν τε ἅμα καὶ 

ἐρωμένην εἶναι. δοκεῖ δὲ δυοῖν 

πολέμων αἰτία γεγονέναι, τοῦ τε 

Σαμιακοῦ καὶ τοῦ 

Πελοποννησιακοῦ, ὡς ἔστι μαθεῖν 

παρά τε Δούριδος τοῦ Σαμίου καὶ 

Θεοφράστου ἐκ τοῦ δ′ τῶν 

Πολιτικῶν καὶ ἐκ τῶν 

᾿Αριστοφάνους ᾿Αχαρνέων. δοκεῖ 

δὲ καὶ ἐξ αὐτῆς ἐσχηκέναι ὁ 

Περικλῆς τὸν ὁμώνυμον αὐτῷ 

Περικλέα τὸν νόθον, ὡς ἐμφαίνει 

καὶ Εὔπολις ἐν τοῖς Δήμοις. 

Λυσικλεῖ δὲ τῷ δημαγωγῷ 

συνοικήσασα Πορίστην ἔσχεν, ὡς 

ὁ Σωκρατικὸς Αἰσχίνης φησίν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 172-173). 

Edição do Kindle.  

 

léxicos más importantes en 

su género de los siglos I-II. 

Sus fuentes son los 

gramáticos y oradores 

alejandrinos. 

 

       

   Aspasia. Lisias en un discurso 

contra Esquines, del cual hay un 

diálogo titulado Aspasia. 

También la recuerdan muchas 

veces los otros socráticos y Platón 

en el Menéxeno dice que Sócrates 

aprendió con ella los temas 

políticos. Era milesia de origen, 

hábil en los discursos. Dicen que 

fue maestra de Pericles al tiempo 

que su amada. Corre la opinión de 

que fue causa de dos guerras, la de 

Samos y la del Peloponeso, como 

podéis saber por Duris de Samos, 

Teofrasto en su cuarto libro Sobre 

la política y Aristófanes en los 

Acarnienses. Corre también la 

opinión de que de ella Pericles ha 

tenido a Pericles, el hijo bastardo 

de su mismo nombre, como 

manifiesta Éupolis en los Demoi. 

Conviviendo con Lisicles el 

demagogo tuvo a Poristes, como 

dice Esquines Socrático. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 173). Edição 

do Kindle. 

do gênero dos séculos I-II. 

Suas fontes são os 

gramáticos e oradores 

alexandrinos. 

 

 

 

      Aspásia.Lísias num discurso 

contra Ésquines, do qual há um 

diálogo intitulado Aspásia. Os 

outros socráticos também se 

lembram dela muitas vezes e 

Platão no Menexéno diz que 

Sócrates aprendeu com ela 

questões políticas. Ela de origem 

milesiana, hábil em discursos. 

Dizem que ela foi professora de 

Péricles e também sua amada. Há 

uma opinião de que foi a causa de 

duas guerras, a de Samos e a do 

Peloponeso, como você pode saber 

por Duris de Samos, Teofrasto em 

seu quarto livro Sobre Política e 

Aristófanes nos Acarnianos. Há 

também a opinião de que Péricles 

herdou dela, o filho bastardo de 

mesmo nome, como afirma 

Eupolis no Demoi. Convivendo 

com Lísicles, o demagogo tinha 

Poristes, como diz Ésquines 

Socrático. 

 

 

4. Suda, Léxico, s.v. Aspasia 

 

 

 

 

 

 

 ᾿Ασπασία· πολυθρύλητος γέγονεν 

αὕτη. ἦν δὲ γένος Μιλησία, δεινὴ 

δὲ περὶ λόγους. Περικλέους δέ 

φασιν αὐτὴν διδάσκαλον ἅμα καὶ 

ἐρωμένην εἶναι. δοκεῖ δὲ δυοῖν 

πολέμων αἰτία γεγονέναι, τοῦ τε 

Σαμιακοῦ καὶ τοῦ 

5. Suda, Léxico, s.v. Aspasia 

Léxico bizantino anónimo 

del s. X, que nos transmite 

información básica sobre 

historia de la literatura. Su 

informe sobre Aspasia 

depende de Harpocración. 

 

 Aspasia alcanzó gran fama. Era 

milesia de origen, hábil en los 

discursos. Se dice que era maestra 

de Pericles al tiempo que su 

amada. Parece que fue causa de 

5.  Suda, Lexicon, s.v. Léxico 

bizantino anônimo de Aspásia 

do século XVI. X, que 

transmite informações básicas 

sobre a história da literatura. 

Seu relatório sobre Aspásia 

depende de Harpocração. 

 

 

Aspásia alcançou grande fama. 

Ela era Milesiana de origem, hábil 

em discursos. Diz-se que ela foi 

professora de Péricles e também 

sua amada. Parece que foi a causa 



76 

 

Πελοποννησιακοῦ. δοκεῖ δὲ καὶ ἐξ 

αὐτῆς ἐσχηκέναι Περικλῆς τὸν 

ὁμώνυμον αὐτῷ Περικλέα τὸν 

νόθον. ὅτι ᾿Ασπασίαι δύο ἑταῖραι. 

τῇ δὲ μιᾷ τούτων ἐκέχρητο ὁ 

Περικλῆς, δι' ἣν ὀργισθεὶς ἔγραψε 

τὸ κατὰ Μεγαρέων ψήφισμα, 

ἀπαγορεῦον δέχεσθαι αὐτοὺς εἰς 

τὰς ᾿Αθήνας. ὅθεν ἐκεῖνοι 

εἰργόμενοι τῶν ᾿Αθηναίων 

προσέφυγον τοῖς Λακεδαιμονίοις. 

ἡ δὲ ᾿Ασπασία σοφίστρια ἦν καὶ 

διδάσκαλος λόγων ῥητορικῶν. 

ὕστερον δὲ καὶ γαμετὴ αὐτοῦ 

γέγονεν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 173). Edição 

do Kindle.  

 

dos guerras, la de Samos y la del 

Peloponeso. Parece también que 

de ella tuvo Pericles su hijo 

bastardo del mismo nombre, 

Pericles. Hubo dos Aspasias 

heteras. Pericles tuvo relaciones 

con una de estas, por la cual 

promulgó, irritado, el decreto 

contra los megarenses, 

prohibiéndoles ser recibidos en 

Atenas. Por ello, aquéllos, 

alejándose de los atenienses, 

buscaron amparo en los 

lacedemonios. Aspasia era sofista 

y maestra de discursos retóricos. 

Finalmente, llegó a ser también 

esposa de este (Pericles). 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 173). 

Edição do Kindle. 

de duas guerras, a de Samos e a do 

Peloponeso. Parece também que 

Péricles teve dela seu filho 

bastardo de mesmo nome, 

Péricles. Havia duas Aspasias 

heteras. Péricles manteve relações 

com um deles, pelo que 

promulgou, irritado, o decreto 

contra os megáricos, proibindo-os 

de serem recebidos em Atenas. 

Por isso, distanciando-se dos 

atenienses, buscaram proteção 

nos lacedemônios. Aspásia foi 

sofista e professora de discursos 

retóricos. Finalmente, ela também 

se tornou sua esposa (Péricles). 

 

 

   

5. Cratino, Fr. 240-241K  

 

 

 

 

 

 

 
Στάσις δὲ καὶ πρεσβυγενὴς Κρόνος 

ἀλλήλοισι μιγέντε 

μέγιστον τίκτετον τύραννον, 

ὃν δὴ κεφαληγερέταν θεοὶ καλέουσιν. 

῞Ηραν τέ οἱ ᾿Ασπασίαν τίκτει 

Καταπυγοσύνη 

 παλλακὴν κυνώπιδα. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 107). Edição 

do Kindle.  

 

 

5. Cratino, Fr. 240-241K 

Comediógrafo, uno de los 

iniciadores de la comedia 

política. Némesis 

(Dionisias del 455), 

Quirones (Dionisias del 

440) y Dionisalejandro 

(Leneas del 430) son obras 

en las que ridiculiza a 

Pericles.  

 

Discordia y Cronos primogénito 

mezclados,  

engendran al mayor tirano,  

al que los dioses llaman 

"amontonacabezas". Impudicia le [a 

Cronos] engendra a Hera-Aspasia  

concubina con cara de perra. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 173). Edição 

do Kindle. 

5.  Cratino, Fr. 240-241K 

Comediógrafo, um dos 

iniciadores da comédia política. 

Nemesis (Dionísias de 455), 

Quírons (Dionísias de 440) e 

Dionisio Alexandria  (Leneias de 

430) são obras em que ridiculariza 

Péricles. 

 

 
Discórdia e Cronos primogênito 

misturados, 

Eles dão à luz ao maior tirano, 

que os deuses chamam de "montão de 

cabeças". Impudicia [Crono] gera Hera-

Aspásia 

concubina com cara de vadia. 

 

 

6. Éupolis, Fr. 98K 

 

 

 

 

6. Éupolis, Fr. 98K 

Comediógrafo 

contemporáneo de 

Aristófanes. Su actividad 

literaria se inicia con los 

6.  Eupolis, Pe. 98K Comediógrafo 

contemporâneo de Aristófanes. A 

sua atividade literária inicia-se 

com o Prospaltios, representado 

em 429. Péricles: 



77 

 

 

 

 ΠΕΡΙΚΛ. ὁ νόθος δέ μοι ζῇ; 

 ΜΥΡΩΝΙΔ. καὶ πάλαι γ' ἂν ἦν 

ἀνήρ, 

 εἰ μὴ τὸ τῆς πόρνης ὑπωρρώδει 

κακόν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 173). Edição 

do Kindle.  

 

Prospaltios, representada 

en el 429. Pericles: 

  
Pero, ¿acaso vive mi bastardo? 

 Mirónides: Y hace tiempo que sería un 

varón 

 si no le hiciera temblar la maldad de la 

prostituta. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 173). Edição 

do Kindle. 

  

 
Mas meu bastardo vive? 

  Myronides: E eu já seria homem há 

muito tempo. 

  se a maldade da prostituta não o fizesse 

tremer. 

 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 107). 

Edição Kindle. 

7. Aristófanes, Acarnienses 523-

539 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Καὶ ταῦτα μὲν δὴ σμικρὰ 

κἀπιχώρια, πόρνην δὲ Σιμαίθαν 

ἰόντες Μεγαράδε νεανίαι 

'κκλέπτουσι μεθυσοκότταβοι· 

κᾆθ' οἱ Μεγαρῆς ὀδύναις 

πεφυσιγγωμένοι ἀντεξέκλεψαν 

᾿Ασπασίας πόρνα δύο· κἀντεῦθεν 

ἀρχὴ τοῦ πολέμου κατερράγη 

῞Ελλησι πᾶσιν ἐκ τριῶν 

λαικαστριῶν. ᾿Εντεῦθεν ὀργῇ 

Περικλέης οὑλύμπιος  ἤστραπτ', 

ἐβρόντα, ξυνεκύκα τὴν ῾Ελλάδα, 

ἐτίθει νόμους ὥσπερ σκόλια 

γεγραμμένους, ὡς χρὴ Μεγαρέας 

μήτε γῇ μήτ' ἐν ἀγορᾷ μήτ' ἐν 

θαλάττῃ μήτ' ἐν ἠπείρῳ μένειν. 

᾿Εντεῦθεν οἱ Μεγαρῆς, ὅτε δὴ 

'πείνων βάδην, Λακεδαιμονίων 

ἐδέοντο τὸ ψήφισμ' ὅπως 

μεταστραφείη τὸ διὰ τὰς 

λαικαστρίας· οὐκ ἠθέλομεν δ' 

ἡμεῖς δεομένων πολλάκις. 

7. Aristófanes, Acarnienses 523-

539 

Aristófanes. C.450-388. El más 

importante autor cómico, del que 

se han conservado 11 comedias y 

algunos fragmentos. 

Fundamental para conocer la vida 

política y social de Atenas, 

especialmente durante la guerra 

del Peloponeso. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 107). Edição 

do Kindle.  

 

 

Todo esto en verdad son 

anécdotas locales, pero unos 

jóvenes borrachos de jugar al 

cótabo van a Mégara y raptan a la 

puta Simeta. Después los 

megarenses, dolidos y picados 

como por ajo, devuelven el golpe 

raptando a dos putas de Aspasia. 

Y de ahí estalló el comienzo de la 

guerra para todos los griegos por 

causa de tres prostitutas. Desde 

ese momento Pericles Olímpico 

lleno de cólera relampagueó, 

tronó, trastornó a Grecia, 

promulgó leyes escritas como 

escolios[126], como que era 

preciso que no quedara un 

megarense ni en tierra ni en 

mercado alguno ni en mar ni en 

cielo. De ahí que los megarenses, 

7. Aristófanes, Acarnianos 523-

539 

Aristófanes. C.450-388. O mais 

importante autor de quadrinhos, 

dos quais foram preservadas 11 

comédias e alguns fragmentos. 

Essencial para conhecer a vida 

política e social de Atenas, 

especialmente durante a Guerra 

do Peloponeso. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 107). 

Edição Kindle. 

 

 

Tudo isso são anedotas locais, mas 

alguns jovens bêbados de brincar 

de cótabo vão a Mégara e 

sequestram a puta Simeta. Então 

o povo de Mégara, ferido e picado 

como por alho, devolve o golpe 

sequestrando duas prostitutas de 

Aspásia. E a partir daí estourou o 

início da guerra para todos os 

gregos por causa de três 

prostitutas. A partir daquele 

momento, o olímpico Péricles, 

cheio de raiva, relâmpago, 

trovejou, perturbou a Grécia, 

promulgou leis escritas como 

escólias [126], de modo que era 

necessário que não restasse um 

megariano nem na terra, nem em 

qualquer mercado, ou em mar ou 

no céu. Por isso os megarenses, 



78 

 

Κἀντεῦθεν ἤδη πάταγος ἦν τῶν 

ἀσπίδων. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 108-). 

Edição do Kindle.  

 

cuando poco a poco comenzaron a 

pasar hambre, pidieran a los 

lacedemonios que el decreto de las 

tres prostitutas fuera abolido. Y 

nosotros no quisimos pese a 

pedírnoslo muchas veces. En ese 

momento ya hubo ruido de 

escudos. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 173). Edição 

do Kindle.  

 

[126] Los escolios (de σκόλιον, 

skolion) eran canciones de mesa 

que se cantaban irregularmente, 

pasándose los cantores un ramo 

de mirto sucesivamente. Aquí 

Aristófanes alude a pasajes de un 

escolio de Timocreonte de Rodas, 

como hace notar Rodríguez 

Adrados (trad. de los Acarnienses, 

Madrid 1991, 47 n. 102). No 

confundir con escolio (de σχόλιον, 

scholion), como nota marginal 

explicativa en un manuscrito, tal 

como se recogen en T2, T8, T12c, 

T29, T32 y T*35. En castellano 

son palabras homófonas, si bien 

sus etimologías y sus significados 

son enteramente diferentes. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 174). Edição 

do Kindle.  

 

 

quando aos poucos começaram a 

passar fome, pediram aos 

lacedemônios que fosse abolido o 

decreto das três prostitutas. E não 

queríamos, apesar de nos 

perguntarmos muitas vezes. 

Naquele momento já havia 

barulho de escudos. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 108). 

Edição Kindle. 

 

[126] As escólias (de σκόλιον, 

skolion) eram canções de mesa 

cantadas irregularmente, os 

cantores passando uns aos outros 

sucessivamente um ramo de 

murta. Aqui Aristófanes alude a 

passagens de um escólio de 

Timocreonte de Rodes, como 

observa Rodríguez Adrados 

(trad. dos Acharnianos, Madrid 

1991, 47 n. 102). Não deve ser 

confundido com escólio (de 

σχόλιον, escólio), como nota 

explicativa à margem de um 

manuscrito, conforme registrado 

em T2, T8, T12c, T29, T32 e T*35. 

Em espanhol são palavras 

homófonas, embora suas 

etimologias e significados sejam 

totalmente diferentes. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 224). 

Edição Kindle. 

8. Escolios a Aristófanes 

 

  

 

 

 

a) Acarnienses 526 

 

 ᾿Ασπασίας πόρνα δύο: τῇ μιᾷ 

τούτων ἐκέχρητο ὁ Περικλῆς· δι' 

ἣν ὀργισθεὶς ἔγραψε τὸ κατὰ 

8. Escolios a Aristófanes Escolios 

a Aristófanes. Los gramáticos 

alejandrinos, especialmente 

Licofrón y Eratóstenes, dedicaron 

a las comedias de Aristófanes 

amplios comentarios, que los 

eruditos posteriores utilizaron, en 

extracto, para sus escolios. 

 a) Acarnienses 526 

 

8. Scholias a Aristófanes Scholias 

a Aristófanes. Os gramáticos 

alexandrinos, especialmente 

Licofron e Eratóstenes, 

dedicaram extensos comentários 

às comédias de Aristófanes, que 

estudiosos posteriores usaram, em 

extrato, para seus escólios. 

  a) Acarnianos 526 

 



79 

 

Μεγαρέων ψήφισμα ἀπαγορεύων 

δέχεσθαι αὐτοὺς εἰς τὰς ᾿Αθήνας. 

ὅθεν ἐκεῖνοι εἰργόμενοι τῶν 

᾿Αθηνῶν προσέφυγον τοῖς 

Λακεδαιμονίοις. ἡ δὲ ᾿Ασπασία 

Περικλέους ἦν σοφίστρια καὶ 

διδάσκαλος λόγων ῥητορικῶν· 

ὕστερον δὲ καὶ γαμετὴ αὐτοῦ 

γέγονεν. 

 

b) Caballeros 132 

 

προβατοπώλης· τὸν Καλλίαν 

λέγει καὶ τὴν πολιτείαν αὐτοῦ. 

Τινὲς δὲ, ὃτι Λυσικλέα λέγει, ὃς 

προβατοπώλης ἐλέγετο. – ᾧ 

ἐγαμήθη ᾿Ασπασίαν. 

 

 

 

 

 

 

 

Caballeros 969 

 

 

 χρυσοῦ διώξεις: τῷ “διώξεις”, 

ἔχοντι λόγον πρὸς τὰ προκείμενα, 

ἐπήνεγκε παρὰ τὴν φωνὴν τὸ〚

“διώξεις〛 Σμικύθην καὶ κύριον”, 

ὥσπερ ἐν ταῖς εἰσαγωγαῖς τῶν 

ἐγκλημάτων κηρύττειν εἰώθασιν, 

ἐπειδὰν γυναικὶ ἐπιφέρηται 

ἔγκλημα. οὕτω γὰρ προκαλεῖσθαι 

εἰώθασιν ἐν τῷ δικαστηρίῳ, “ἡ 

δεῖνα καὶ ὁ κύριος”, τουτέστιν ὁ 

ἀνήρ. ἅμα οὖν ὡς γυναικώδη τὸν 

Σμικύθην κωμῳδεῖ καὶ ἔχοντα 

κύριον ὥσπερ αἱ θήλειαι. ὁ δὲ 

Σμικύθης Θρᾳκῶν βασιλέυς. 

ἄλλως: τὸν Σμικύθην κωμῳδεῖ ὡς 

κίναιδον. “κύριον” δὲ λέγει τὸν 

ἄνδρα. οὕτω γὰρ ἐπεγράφοντο ἐν 

τοῖς δικαστηρίοις, “᾿Ασπασία καὶ 

κύριος”, τουτέστι Περικλῆς. 

 

 

 

c) Paz 502 

 "Dos prostitutas de Aspasia": 

Con una de estas[127] tenía 

Pericles relación; por ella, 

encolerizado, promulgó el decreto 

contra los megarenses, 

prohibiéndoles ser recibidos en 

Atenas; por ello, alejándose de los 

atenienses, buscaron refugio 

junto a los lacedemonios. Aspasia 

era maestra de Pericles y 

profesora de discursos retóricos. 

Finalmente se convirtió en su 

esposa.  

b) Caballeros 132  

 

"Vendedor de ovejas": se refiere 

a Calias y a su constitución; 

algunos, sin embargo, dicen que se 

refiere a Lisicles, que era llamado 

vendedor de ovejas. Con este 

estaba casada Aspasia. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 174). 

Edição do Kindle.  

 

Caballeros 969  

 

 

"Perseguirás en carro de oro": Se 

refiere a la razón legal contra el 

que era objeto de persecución 

judicial usando la fórmula 

"Perseguirás a Esmícita y a su 

señor", tal como es costumbre 

iniciar el procedimiento en las 

acusaciones, cuando se imputa a 

una mujer una acusación. Esa era 

la costumbre de citar ante el 

tribunal, la tal y su señor, es decir, 

el marido. Al mismo tiempo se 

burla de Esmícito como 

afeminado y teniendo señor como 

las hembras. Esmícito era rey de 

los Tracios. En otro sentido, se 

burla de Esmícito como hombre 

disoluto. Señor (kyrion) se refiere 

al marido. Así fue, en efecto, como 

se registró[128] en los tribunales, 

  “Duas prostitutas de Aspásia”: 

Péricles teve um relacionamento 

com uma delas[127]; Para ela, 

enfurecido, promulgou o decreto 

contra os megáricos, proibindo-os 

de serem recebidos em Atenas; 

Portanto, distanciando-se dos 

atenienses, buscaram refúgio 

junto aos lacedemônios. Aspásia 

foi professora de Péricles e 

professora de discursos retóricos. 

Ela acabou se tornando sua 

esposa. 

b) Cavaleiros 132 

 

“Vendedor de ovelhas”: refere-se 

a Callias e sua constituição; 

alguns, porém, dizem que se 

refere a Lísicles, que era chamado 

de vendedor de ovelhas. Aspásia 

era casada com ele. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (pp. 108-

109). Edição Kindle. 

 

Cavaleiros 969 

 

 

“Você perseguirá em uma 

carruagem de ouro”: Refere-se à 

razão legal contra a pessoa que foi 

objeto de perseguição judicial 

utilizando a fórmula “Você 

perseguirá Smycita e seu senhor”, 

assim como é costume iniciar o 

procedimento em acusações, 

quando uma pessoa é 

acusada.mulher uma acusação. 

Esse era o costume de convocar 

uma mulher e seu senhor, isto é, 

seu marido, perante o tribunal. 

Ao mesmo tempo, ele zomba de 

Smycytus como sendo afeminado 

e tendo um senhor como as 

mulheres. Smycytus era rei dos 

trácios. Em outro sentido, ele 

zomba de Smycytus como um 

homem dissoluto. Senhor (kyrion) 



80 

 

αἰτίαν εἶχον RV οἱ Μεγαρεῖς R 

ἀρχηγοὶ γενέσθαι τοῦ πολέμου διὰ 

τὴν ἁρπαγὴν τῶν πορνῶν 

᾿Ασπασίας καὶ τὴν ἐπὶ τούτοις 

ὀργὴν Περικλέους καὶ τὸ 

ψήφισμα, ὡς ἐν ᾿Αχαρνεῦσί 

φησιν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 108-108). 

Edição do Kindle.  

 

Aspasia y su señor, es decir, 

Pericles. 

  

c) Paz 502 

 Los megarenses tuvieron la culpa 

por ser los iniciadores de la guerra 

a causa del robo de las prostitutas 

de Aspasia, del enojo de Pericles 

por este hecho y del decreto, como 

dice en los Acarnienses 527. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 109). Edição 

do Kindle.  

[127] Esta expresión debe 

entenderse en el sentido de "con 

una de las dos Aspasias", la 

focense y la milesia, que en las 

biografías antiguas estaban 

frecuentemente asociadas. [128] 

Es este un nuevo testimonio sobre 

el proceso de Aspasia. Su 

importancia radica en que parece 

basarse en algún tipo de 

documento judicial. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 174). Edição 

do Kindle.  

 

refere-se ao marido. Na verdade, 

foi assim que ficou registrado 

[128] nas cortes, Aspásia e seu 

senhor, isto é, Péricles. 

  

c) Paz 502 

  Os Megarianos foram os 

culpados por serem os iniciadores 

da guerra por causa do roubo das 

prostitutas de Aspásia, da ira de 

Péricles por este fato e do decreto, 

como diz nos Acarnianos 527. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 109). 

Edição Kindle. 

[127] Esta expressão deve ser 

entendida no sentido de "com 

uma das duas Aspásias", a Fócia e 

a Milesiana, frequentemente 

associadas em biografias antigas. 

[128] Este é um novo testemunho 

sobre o julgamento de Aspásia. A 

sua importância reside no facto de 

parecer basear-se em algum tipo 

de documento judicial. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 224). 

Edição Kindle. 

9. Platón 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 a) Menéxeno 235e-236c  

 

ΜΕΝ. ῏Η οἴει οἷός τ' ἂν εἶναι 

αὐτὸς εἰπεῖν, εἰ δέοι καὶ ἕλοιτό σε 

ἡ βουλή;  

ΣΩ. Καὶ ἐμοὶ μέν γε, ὦ Μενέξενε, 

οὐδὲν θαυμαστὸν οἵῳ τ' εἶναι 

9. Platón Platón. 427-347. 

 

El más famoso discípulo de 

Sócrates. Aristocrático de origen 

y de ideas, fundó la Academia, 

primera escuela para la 

enseñanza de la filosofía. Sus 

Diálogos han sido quizá la obra 

más influyente en el pensamiento 

occidental. 

 

 

 

 

a) Menéxeno 235e-236c 

 

9.  Platão Platão. 427-347. 

 

O discípulo mais famoso de 

Sócrates. De origem e ideias 

aristocráticas, fundou a 

Academia, a primeira escola de 

ensino de filosofia. Seus Diálogos 

foram talvez a obra mais influente 

no pensamento ocidental. 

 

 

 

 

a) Menexeno 235e -236 c 

CERDAS, E. (2020). 

Platão. Menêxeno. 

Introdução, tradução e 

notas. Archai 30, e03019. 



81 

 

εἰπεῖν, ᾧ τυγχάνει διδάσκαλος 

οὖσα οὐ πάνυ φαύλη περὶ 

ῥητορικῆς, ἀλλ' ἥπερ καὶ ἄλλους 

πολλοὺς καὶ ἀγαθοὺς πεποίηκε 

ῥήτορας, ἕνα δὲ καὶ διαφέροντα 

τῶν ῾Ελλήνων, Περικλέα τὸν 

Ξανθίππου. 

ΜΕΝ. Τίς αὕτη; ἢ δῆλον ὅτι 

᾿Ασπασίαν λέγεις;  ΣΩ. Λέγω γάρ, 

καὶ Κόννον γε τὸν Μητροβίου· 

[236a] οὗτοι γάρ μοι δύο εἰσὶν 

διδάσκαλοι, ὁ μὲν μουσικῆς, ἡ δὲ 

ῥητορικῆς. οὕτω μὲν οὖν 

τρεφόμενον ἄνδρα οὐδὲν 

θαυμαστὸν δεινὸν εἶναι λέγειν· 

ἀλλὰ καὶ ὅστις ἐμοῦ κάκιον 

ἐπαιδεύθη, μουσικὴν μὲν ὑπὸ 

Λάμπρου παιδευθείς, ῥητορικὴν 

δὲ ὑπ' ᾿Αντιφῶντος τοῦ 

῾Ραμνουσίου, ὅμως κἂν οὗτος οἷός 

τ' εἴη ̓ Αθηναίους γε ἐν ̓ Αθηναίοις 

ἐπαινῶν εὐδοκιμεῖν. 

ΜΕΝ. Καὶ τί ἂν ἔχοις εἰπεῖν, εἰ 

δέοι σε λέγειν;  

ΣΩ. Αὐτὸς μὲν παρ' ἐμαυτοῦ ἴσως 

οὐδέν, ᾿Ασπασίας δὲ καὶ χθὲς 

[236b] ἠκροώμην περαινούσης 

ἐπιτάφιον λόγον περὶ αὐτῶν 

τούτων. ἤκουσε γὰρ ἅπερ σὺ 

λέγεις, ὅτι μέλλοιεν ᾿Αθηναῖοι 

αἱρεῖσθαι τὸν ἐροῦντα· ἔπειτα τὰ 

μὲν ἐκ τοῦ παραχρῆμά μοι διῄει, 

οἷα δέοι λέγειν, τὰ δὲ πρότερον 

ἐσκεμμένη, ὅτε μοι δοκεῖ 

συνετίθει τὸν ἐπιτάφιον λόγον ὃν 

Περικλῆς εἶπεν, περιλείμματ' 

ἄττα ἐξ ἐκείνου συγκολλῶσα. 

ΜΕΝ. ῏Η καὶ μνημονεύσαις ἂν ἃ 

ἔλεγεν ἡ ᾿Ασπασία;  

ΣΩ. Εἰ μὴ ἀδικῶ γε· ἐμάνθανόν γέ 

τοι παρ' αὐτῆς, καὶ ὀλίγου πληγὰς 

ἔλαβον [236c] ὅτ' ἐπελανθανόμην.  

ΜΕΝ. Τί οὖν οὐ διῆλθες;  

ΣΩ. ᾿Αλλ' ὅπως μή μοι χαλεπανεῖ 

ἡ διδάσκαλος, ἂν ἐξενέγκω αὐτῆς 

τὸν λόγον.  

ΜΕΝ. Μηδαμῶς, ὦ Σώκρατες, 

ἀλλ' εἰπέ, καὶ πάνυ μοι χαριῇ, εἴτε 

᾿Ασπασίας βούλει λέγειν εἴτε 

ὁτουοῦν· ἀλλὰ μόνον εἰπέ. 

 Menéxeno. ¿Acaso tú mismo te 

crees capaz de hablar, si fuera 

preciso y el consejo te eligiera?  

 

Sócrates.Y es que en verdad nada 

admirable sería, Menéxeno, que 

yo fuera capaz de hablar, pues 

casualmente tengo una maestra en 

retórica en modo alguno vulgar, 

sino precisamente la que ha 

formado a otros muchos y 

excelentes oradores, y en 

particular a uno que sobresale 

entre los griegos, Pericles, el hijo 

de Jantipo.  

M. ¿Quién es ella? ¿No es cierto 

que hablas de Aspasia?  

S. De ella, es verdad, y de Conno, 

el hijo de Metrobio; [236a] pues 

estos dos son mis maestros, uno de 

música, la otra de retórica. Un 

hombre con esta educación no es 

extraño que sea hábil en el hablar. 

Por el contrario, cualquiera que 

haya sido educado peor que yo, 

instruido en música por Lampro y 

en retórica por Antifonte[129], el 

de Ramnuntio, sería igualmente 

capaz de obtener prestigio si 

hiciera un elogio de atenienses 

ante un público ateniense[130]. 

M. ¿Y qué podrías decir, si fueras 

tú el que tuviera que hablar? 

S. Yo de mí mismo tal vez nada, 

pero precisamente ayer escuché a 

[236b] Aspasia que estaba 

acabando un discurso fúnebre 

sobre estos mismos muertos. Oí, 

en efecto, lo que tú dices, que los 

atenienses se disponían a elegir al 

que iba a hablar. Entonces, una 

parte, lo que era necesario decir, 

la expuso ante mí sobre la 

marcha[131], para la otra, que la 

tenía preparada de antemano, 

supongo que de cuando compuso 

el discurso fúnebre que pronunció 

Pericles, juntaba restos sobrantes 

de ese discurso. 

 

 MENÊXENO: Então pensa que 

você mesmo seria capaz de falar, 

se fosse necessário, e o conselho o 

tivesse escolhido? SÓCRATES: 

Pois, para mim, Menêxeno, não 

acho nada espantoso que eu seja 

capaz de discursar, uma vez que 

calhei der ter como mestra aquela 

que com certeza não é 

insignificante em retórica, mas, 

pelo contrário, tem formado 

muitos e bons oradores, dos quais 

um se distinguiu entre os helenos: 

Péricles, filho de Xantipo.  

MENÊXENO: E quem seria ela? 

Você está falando de Aspásia, não 

é verdade? 

SÓCRATES: Pois é dela mesmo 

que falo, e, também de Cónos, 

filho de Metróbio. [236a] Esses 

são meus dois mestres, ele de 

música, ela de retórica. Logo, não 

é nada espantoso que um homem 

assim educado seja hábil no falar. 

Mas mesmo quem foi educado de 

um jeito inferior ao meu, tenha 

sido ele educado em música por 

Lampro ou em retórica por 

Antifonte de Ramnunte, esse 

também seria capaz de ser 

honrado louvando atenienses 

para atenienses.  

MENÊXENO: E se você fosse 

discursar, o que falaria?  

SÓCRATES: Eu, de minha parte, 

provavelmente nada. [236b] Mas 

ontem mesmo ouvi com atenção 

Aspásia enquanto discursava uma 

oração fúnebre sobre esses 

homens. Pois ela ouviu isso que 

você estava falando, que os 

atenienses estavam se mexendo 

para escolher quem discursaria. 

Então, de improviso, expôs para 

mim uma parte daquilo que seria 

conveniente dizer, enquanto a 

outra já havia preparado, 

quando, me parece, organizara a 

oração fúnebre que Péricles 



82 

 

ΣΩ. ᾿Αλλ' ἴσως μου καταγελάσῃ, 

ἄν σοι δόξω πρεσβύτης ὢν ἔτι 

παίζειν.  

ΜΕΝ. Οὐδαμῶς, ὦ Σώκρατες, 

ἀλλ' εἰπὲ παντὶ τρόπῳ. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

b) Platón, Menéxeno 249d-e 

 

 Οὗτός σοι ὁ λόγος, ὦ Μενέξενε, 

᾿Ασπασίας τῆς Μιλησίας ἐστίν.  

ΜΕΝ. Νὴ Δία, ὦ Σώκρατες, 

μακαρίαν γε λέγεις τὴν 

᾿Ασπασίαν, εἰ γυνὴ οὖσα 

τοιούτους λόγους οἵα τ' ἐστὶ 

συντιθέναι.  

ΣΩ. ᾿Αλλ' εἰ μὴ πιστεύεις, 

ἀκολούθει μετ' ἐμοῦ, καὶ ἀκούσῃ 

αὐτῆς λεγούσης. 

ΜΕΝ. Πολλάκις, ὦ Σώκρατες, 

ἐγὼ ἐντετύχηκα ᾿Ασπασίᾳ, καὶ 

οἶδα οἵα ἐστίν. 

ΣΩ. Τί οὖν; οὐκ ἄγασαι αὐτὴν καὶ 

νῦν χάριν ἔχεις τοῦ λόγου αὐτῇ; 

ΜΕΝ. Καὶ πολλήν γε, ὦ 

Σώκρατες, ἐγὼ χάριν ἔχω τούτου 

τοῦ λόγου ἐκείνῃ ἢ ἐκείνῳ ὅστις 

σοι ὁ εἰπών ἐστιν αὐτόν· καὶ πρός 

γε ἄλλων [249e] πολλῶν χάριν ἔχω 

τῷ εἰπόντι. 

ΣΩ. Εὖ ἂν ἔχοι· ἀλλ' ὅπως μου μὴ 

κατερεῖς, ἵνα καὶ αὖθίς σοι 

πολλοὺς καὶ καλοὺς λόγους παρ' 

αὐτῆς πολιτικοὺς ἀπαγγέλλω. 

 M. ¿No podrías recordar lo que 

decía Aspasia? 

S. Si no pudiera, sería ciertamente 

culpable. [236c] Aprendí con ella 

y casi recibí palos por 

desmemoriado[132]. 

 M. ¿Por qué, pues, no empiezas? 

S. No vaya a ser que se enfade 

conmigo mi profesora si doy a 

conocer su discurso. 

  

M. De ningún modo, Sócrates; 

habla y mucho me alegrarás, sea 

que quieras exponer algo de 

Aspasia o de cualquier otro. 

Habla solamente.  

S. Pero tal vez te rías de mí, si, 

viejo como soy, opinas que todavía 

me dedico a juegos de niños.  

 

M. En modo alguno, Sócrates; 

habla en cualquier caso. 

 

 

 

 

 

 

 

b) Platón, Menéxeno 249d-e S. 

Ahí tienes, Menéxeno, el discurso 

de Aspasia la milesia. 

 

S. Ahí tienes, Menéxeno, el 

discurso de Aspasia la milesia. 

M. Por Zeus, Sócrates, que con 

razón llamas feliz a Aspasia si, 

siendo mujer, es capaz de 

componer tales discursos. 

S. Mas, si no me crees, 

acompáñame y la oirás hablar.  

M. Muchas veces, Sócrates, he 

tratado con Aspasia y sé cuál es su 

capacidad. 

S. ¿Qué, pues? ¿Acaso no la 

admiras y no le estás ahora 

agradecido por su discurso? 

M. Y mucho, Sócrates, es el 

agradecimiento que tengo por este 

discurso a ella o a quienquiera que 

proferiu, fazendo um retalho com 

fragmentos daquele discurso. 24 

MENÊXENO: E você conseguiria 

lembrar o que Aspásia lhe disse? 

SÓCRATES: Se eu não me 

enganar! De fato, eu recebia lições 

dela [236c] e por pouco não 

tomava umas pancadas por causa 

da minha falta de memória. 

MENÊXENO: Por que então você 

não o profere? SÓCRATES: Mas 

devo me precaver para que a 

mestra não se irrite comigo, por 

eu tornar público o discurso dela.  

MENÊXENO: De jeito nenhum, 

Sócrates, mas fale, e você me 

alegrará muito se quiser falar ou 

como Aspásia ou como qualquer 

outro, mas simplesmente fale!  

SÓCRATES: Mas provavelmente 

você rirá de mim, se eu, mesmo 

sendo um velho, parecer que estou 

fazendo criancices. 25 

 MENÊXENO: De jeito nenhum, 

Sócrates. Mas fale de todo modo.  

b) Platão, Menexenus 249d-e S. Aí 

está, Menexeno , o discurso de 

Aspasia , a milésia. 

 

S. Aí está, Menexeno, o discurso 

de Aspásia, a milésia. 

M. Por Zeus, Sócrates, você 

justamente chama Aspásia de feliz 

se, sendo mulher, ela é capaz de 

compor tais discursos. 

S. Mas, se você não acredita em 

mim, venha comigo e você a 

ouvirá falar. 

M. Muitas vezes, Sócrates, lidei 

com Aspásia e sei qual é a sua 

capacidade. 

S. E então? Você não a admira e 

agora não está grato por seu 

discurso? 

M. E muito, Sócrates, é a gratidão 

que tenho por este discurso a ela 

ou a quem o contou. [249e] E, 

além disso, sinto uma grande 

gratidão por quem o pronunciou. 



83 

 

ΜΕΝ. Θάρρει, οὐ κατερῶ· μόνον 

ἀπάγγελλε. ΣΩ. ᾿Αλλὰ ταῦτ' 

ἔσται. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 175-176). 

Edição do Kindle.  

 

te lo haya contado. [249e] Y, 

además, un gran agradecimiento 

siento por el que lo ha 

pronunciado. 

S. Está bien, pero cuida que no me 

denuncies, a fin de que otra vez te 

dé a conocer muchos y hermosos 

discursos políticos compuestos 

por esta mujer. 

M. Ten por cierto que no te 

denunciaré. Tú solamente 

dámelos a conocer. S. Así será. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 111). Edição 

do Kindle.  

Notas: 

[129] Lampro y Antifonte eran 

profesionales prestigiosos. El 

primero se dice que fue maestro 

de Sófocles. Antifonte es el 

primero de los diez oradores, 

condenado a muerte en el 411 por 

su implicación en la revuelta 

oligárquica de los Cuatrocientos. 

Clemente de Alejandría (Strom. I, 

365), siguiendo a Diodoro, dice 

que fue el primero en publicar 

discursos judiciales, lo que repiten 

otras fuentes. Esto no implica que 

no se publicaran con anterioridad 

discursos epidícticos, como 

epitafios, elogios, etc. La ironía de 

este pasaje se basa en atribuir a 

Conno-Aspasia la superioridad 

profesional que la opinión pública 

de su tiempo haría corresponder a 

Lampro-Antifonte. [130] A este 

pasaje hace referencia Aristóteles 

en dos lugares de la retórica 

(1367b8 y 1415b31). En el segundo 

se dice expresamente "Sócrates en 

el epitafio", lo que se ha tomado 

como prueba de la autenticidad 

del Menéxeno. [131] Según el 

epitafio de Lisias (II, 1), el encargo 

del discurso se hacía con pocos 

días de antelación, a fin de que el 

orador pudiera obtener más 

S. Tudo bem, mas tome cuidado 

para não me denunciar, para que 

eu possa mais uma vez lhe dar a 

conhecer muitos belos discursos 

políticos compostos por esta 

mulher. 

M. Tenha certeza de que não irei 

denunciá-lo. Você acabou de 

torná-los conhecidos para mim. 

Sim. É assim que será. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 111). 

Edição Kindle. 

Notas: 

[129] Lampro e Antifonte eram 

profissionais de prestígio. Diz-se 

que o primeiro foi o professor de 

Sófocles. Antífona é o primeiro 

dos dez oradores, condenado à 

morte em 411 por seu 

envolvimento na revolta 

oligárquica dos Quatrocentos. 

Clemente de Alexandria (Strom. 

I, 365), seguindo Diodoro, diz que 

foi o primeiro a publicar discursos 

judiciais, o que é repetido por 

outras fontes. Isto não significa 

que discursos epidíticos, como 

epitáfios, elogios, etc., não tenham 

sido publicados anteriormente. A 

ironia desta passagem baseia-se 

em atribuir a Conno-Aspasia a 

superioridade profissional que a 

opinião pública do seu tempo 

corresponderia a Lampro-

Antiphon. [130] Aristóteles 

refere-se a esta passagem em dois 

lugares na retórica (1367b8 e 

1415b31). Na segunda diz 

expressamente “Sócrates no 

epitáfio”, o que foi tomado como 

prova da autenticidade do 

Menexeno. [131] Segundo o 

epitáfio de Lísias (II, 1), a ordem 

do discurso foi feita com alguns 

dias de antecedência, para que o 

orador pudesse obter mais 

facilmente a indulgência do 



84 

 

fácilmente la indulgencia del 

público. Platón se burla de la 

improvisación por dos motivos; 

primero, porque los oradores 

tienen los discursos preparados; 

segundo, porque, aunque 

improvisaran realmente, sería 

fácil alabar a los atenienses ante 

un público ateniense. [132] 

Independientemente de la ironía 

socrática, es innegable que hay 

una referencia a métodos de 

aprendizaje que presuponen un 

texto fijado por escrito. Una cosa 

es la ironía y otra el material 

fáctico que constituye su base. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 175-176). 

Edição do Kindle.  

 

 

 

público. Platão zomba da 

improvisação por dois motivos; 

primeiro, porque os palestrantes 

têm seus discursos preparados; 

segundo, porque, mesmo que 

improvisassem realmente, seria 

fácil elogiar os atenienses perante 

um público ateniense. [132] 

Independentemente da ironia 

socrática, é inegável que há uma 

referência a métodos de 

aprendizagem que pressupõem 

um texto fixado na escrita. A 

ironia é uma coisa e o material 

factual que constitui a sua base é 

outra. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (p. 224). 

Edição Kindle. 

10. Jenofonte  

a) Recuerdos de Sócrates II 6, 36.  

Τί οὖν, ἔφη ὁ Κριτόβουλος, ἐμοὶ 

τοῦτο λέγεις, ὥσπερ οὐκ ἐπὶ σοὶ ὂν 

ὅ τι ἂν βούλῃ περὶ ἐμοῦ λέγειν; 

Μὰ Δί' οὐχ ὥς ποτε ἐγὼ 

᾿Ασπασίας ἤκουσα· ἔφη γὰρ τὰς 

ἀγαθὰς προμνηστρίδας μετὰ μὲν 

ἀληθείας τἀγαθὰ διαγγελλούσας 

δεινὰς εἶναι συνάγειν ἀνθρώπους 

εἰς κηδείαν, ψευδομένας δ' οὐκ 

ἐθέλειν ἐπαινεῖν· τοὺς γὰρ 

ἐξαπατηθέντας ἅμα μισεῖν 

ἀλλήλους τε καὶ τὴν 

προμνησαμένην. 

 

 b) Económicos III, 14.  

 

Οἷς δὲ σὺ λέγεις ἀγαθὰς εἶναι 

γυναῖκας, ὦ Σώκρατες, ἦ αὐτοὶ 

ταύτας ἐπαίδευσαν; Οὐδὲν οἷον τὸ 

ἐπισκοπεῖσθαι. συστήσω δέ σοι 

ἐγὼ καὶ ᾿Ασπασίαν, ἣ 

ἐπιστημονέστερον ἐμοῦ σοι ταῦτα 

πάντα ἐπιδείξει. νομίζω δὲ 

γυναῖκα κοινωνὸν ἀγαθὴν οἴκου 

10 Xenofonte 

a) Memórias de Sócrates II 6, 

36. 

Critóbulo: ¿Por qué dices esto, 

dijo Critóbulo, como si no 

estuviera en tus manos lo que 

quisieras decir de mí?  

Sócrates: No por Zeus, pues 

alguna vez oí hablar a Aspasia; 

decía que las buenas celestinas, 

difundiendo lo bueno que 

correspondía a la verdad, eran 

hábiles en llevar hombres al 

matrimonio; sin embargo, no 

están dispuestas a elogiar a las que 

mienten, pues los que han 

resultado engañados se odian 

mutuamente y también odian a la 

que ha hecho el arreglo. 

 

b) Econômicos III, 14 

Pero aquéllos de los que tú dices 

que tienen buenas esposas, 

Sócrates, ¿acaso son ellos los que 

las han educado?  

10 Xenofonte 

 

a) Memórias de Sócrates II 6, 36. 

Crítóbulo: Por que você diz isso, 

disse Crítóbulo, como se não 

estivesse em suas mãos o que você 

queria dizer sobre mim? 

Sócrates: Não por Zeus, pois uma 

vez ouvi Aspásia falar; Disse que 

os bons casamenteiros, 

espalhando o bem que 

correspondia à verdade, eram 

hábeis em levar os homens ao 

casamento; Porém, eles não estão 

dispostos a elogiar quem mente, 

porque aqueles que foram 

enganados se odeiam e também 

odeiam quem fez o acordo. 

b) Econômicos III, 14 

XENOFONTES, 

Econômico.Tradução Anna Lia 

Amaral de Almeida Prado- São 

Paulo: Marins, Fontes, 1999/ 

Clássicos. 



85 

 

οὖσαν πάνυ ἀντίρροπον εἶναι τῷ 

ἀνδρὶ ἐπὶ τὸ ἀγαθόν. ἔρχεται μὲν 

γὰρ εἰς τὴν οἰκίαν διὰ τῶν τοῦ 

ἀνδρὸς πράξεων τὰ κτήματα ὡς 

ἐπὶ τὸ πολύ, δαπανᾶται δὲ διὰ τῶν 

τῆς γυναικὸς ταμιευμάτων τὰ 

πλεῖστα· καὶ εὖ μὲν τούτων 

γιγνομένων αὔξονται οἱ οἶκοι, 

κακῶς δὲ τούτων πραττομένων οἱ 

οἶκοι μειοῦνται. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 112). Edição 

do Kindle.  

 

Nada hay como la investigación. 

Te citaré a Aspasia que te 

explicará todas estas cosas con 

más conocimiento de causa que 

yo. Creo que la esposa que es una 

buena socia de la casa es del 

mismo valor que el varón para el 

bien de la misma, pues en su 

mayor parte las propiedades 

entran en la casa mediante las 

actividades del marido, mientras 

que la mayoría se gastan mediante 

la administración de la esposa; y 

haciendo bien esto, las casas 

crecen mientras que merman 

haciéndolo mal. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 176). Edição 

do Kindle.  

 

 

-Esses de quem dizes que têm 

boas esposas, será que foram 

eles próprios que a educaram? 

  

_ Nada como fazer uma 

investigação... Eu te 

apresentarei Aspásia, que, 

com maior competência que 

eu, tudo isso te explicará. 

15 Mas julgo que,  sendo boa 

companheira, para o bem uma 

mulher, pesa tanto como o marido 

, os bens entram na casa através 

dos atos do marido, mas são os 

gastos , em sua memória, através 

das despesas feitas pela mulher, 

sendo os ganhos e gastos bem 

administrados , cresem os 

patrimônios , mal administrados, 

diminuem os patrimônios. 

 

 

11. Antístenes, fr. 34-35  

 

 

 

 

 

 

 

a) Fr. 34 Ateneo 220d 

 

ἡ δ᾽ Ἀσπασία τῶν Περικλέους 

υἱῶν Ξανθίππου καὶ Παράλου 

διαβολὴν [περιέχει]. τούτων γὰρ 

τὸν μὲν Ἀρχεστράτου φησὶν εἶναι 

συμβιωτὴν τοῦ παραπλήσια ταῖς 

ἐπὶ τῶν μιαρῶν οἰκημάτων 

ἐργαζομένου, τὸν δ᾽ Εὐφήμου 

συνήθη, καὶ γνώριμον τοῦ 

φορτικὰ σκώπτοντος καὶ ψυχρὰ 

τοὺς συναντῶντας.  

 

b) Fr. 35. Ateneo 589e 

 

 Ἀντισθένης δ᾽ ὁ Σωκρατικὸς 

ἐρασθέντα φησὶν αὐτὸν (τὸν 

Περικλέα) Ἀσπασίας δὶς τῆς 

11. Antístenes, fr. 34-35 

Antístenes. c. 446-370. Discípulo 

de Gorgias, convertido después en 

uno de los más brillantes 

seguidores de Sócrates. Pasa por 

ser uno de los inspiradores de los 

cínicos. Autor de numerosas 

obras (entre ellas, el diálogo 

Aspasia), hoy nos quedan unos 

pocos fragmentos. 

 

 a) Fr. 34 Ateneo 220d El Aspasia 

(de Antístenes) contiene 

calumnias contra los hijos de 

Pericles, Páralo y Jantipo. Dice, 

en efecto, que uno de ellos era 

colega de Arquestrato, el que 

trabajaba en asuntos similares a 

las mujeres en casas de mala 

fama; el otro era íntimo amigo de 

Eufemo, el que gastaba bromas 

pesadas e intencionadas al que se 

topaba con él. 

 

 

b) Fr. 35. Ateneo 589e    

11. Antístenes, frag. 34-35 

Antístenes. c. 446-370. Discípulo 

de Górgias, posteriormente 

convertido num dos mais 

brilhantes seguidores de Sócrates. 

Ele é um dos inspiradores dos 

cínicos. Autor de inúmeras obras 

(entre elas o diálogo Aspásia), 

hoje nos restam alguns 

fragmentos. 

 

  a) Fr. 34 Ateneu 220d A Aspásia 

(de Antístenes) contém calúnias 

contra os filhos de Péricles, 

Paralus e Xanthippus. Diz, com 

efeito, que uma delas era colega de 

Arquestrato, aquele que 

trabalhava em questões 

semelhantes às mulheres em casas 

de má reputação; O outro era 

amigo íntimo de Eufemo, aquele 

que fazia piadas cruéis e 

intencionais com quem o 

encontrava. 

 

 



86 

 

ἡμέρας εἰσιόντα καὶ ἐξιόντα ἀπ᾽ 

αὐτῆς ἀσπάζεσθαι τὴν ἄνθρωπον, 

καὶ φευγούσης ποτὲ αὐτῆς 

γραφὴν ἀσεβείας λέγων ὑπὲρ 

αὐτῆς πλείονα ἐδάκρυσεν ἢ ὅτε 

ὑπὲρ τοῦ βίου καὶ τῆς οὐσίας 

ἐκινδύνευε. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 112-113). 

Edição do Kindle.  

 

Antístenes el Socrático dice que, 

estando él (Pericles) enamorado 

de Aspasia, dos veces al día, al 

entrar 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 176). Edição 

do Kindle.  

 

b) Pe. 35. Ateneo 589e 

Antístenes, o Socrático, diz que, 

estando ele (Péricles) apaixonado 

por Aspásia, duas vezes por dia, 

ao entrar 

 

 

12. Esquines socrático  

 

a)  

b)  

c)  

d)  

e)  

f)  

g) a) en Cicerón, De la invención I 

31, 51-52 [51]  

h)  

Omnis igitur argumentatio aut 

per inductionem tractanda est aut 

per ratiocinationem. Inductio est 

oratio, quae rebus non dubiis 

captat assensionem eius, quicum 

instituta est; quibus assen- 

sionibus facit, ut illi dubia 

quaedam res propter si- 

militudinem earum rerum, 

quibus assensit, probetur; velut 

apud Socraticum Aeschinen 

demonstrat Socrates cum 

Xenophontis uxore et cum ipso 

Xenophonte Aspa- siam locutam: 

‘dic mihi, quaeso, Xenophontis 

uxor, si vicina tua melius habeat 

aurum, quam tu habes, utrum 

illudne an tuum malis?’ ‘illud,’ 

inquit. ‘quid, si vestem et ceterum 

ornatum muliebrem pretii 

maioris habeat, quam tu habes, 

tuumne an illius malis?’ 

respondit: ‘illius vero.’ ‘age sis,’ 

inquit, ‘quid? si virum illa me- 

liorem habeat, quam tu habes, 

utrumne tuum virum malis an 

12. Esquines socrático.  

 

Esquines socrático. c. 435-365. 

Uno de los amigos más íntimos de 

Sócrates. Autor de diálogos, uno 

de ellos el titulado Aspasia, que en 

opinión de los antiguos eran el 

mejor exponente de la enseñanza 

socrática.  

 

a) en Cicerón, De la invención I 

31, 51-52 [51]  

 

Toda argumentación se ha de 

desarrollar por inducción o por 

deducción. Inducción es un 

discurso que busca de aquél con el 

que se dialoga el asentimiento a 

cuestiones no dudosas. Con tal 

asentimiento se consigue que 

quede probada alguna cuestión 

dudosa para el interlocutor por la 

semejanza que esta guarda con las 

cuestiones a las que ha dado su 

asentimiento. Como muestra 

Sócrates, en la obra de Esquines 

Socrático, que habló Aspasia con 

la esposa de Jenofonte[133] y con 

el mismo Jenofonte: Aspasia. 

Dime, por favor, esposa de 

Jenofonte: si tu vecina tuviera 

algún objeto de oro mejor que el 

que tú tienes, ¿cuál preferirías, el 

de ella o el tuyo? Esposa de 

Jenofonte. El de ella –respondió. 

A. Y si tuviera un vestido o algún 

otro ornato femenino [52] de un 

12. Ésquines socráticos. 

 

Cantos socráticos. c. 435-365. Um 

dos amigos mais próximos de 

Sócrates. Autor de diálogos, um 

deles intitulado Aspásia, que na 

opinião dos antigos eram o melhor 

expoente do ensino socrático. 

 

a) em Cícero, Sobre a Invenção I 

31, 51-52 [51] 

 

Todo argumento deve ser 

desenvolvido por indução ou 

dedução. A indução é um discurso 

que busca da pessoa com quem 

está sendo discutido o 

assentimento a questões não 

duvidosas. Com tal assentimento, 

fica comprovada alguma questão 

duvidosa para o interlocutor pela 

semelhança que guarda com as 

questões às quais ele deu seu 

assentimento. Como mostra 

Sócrates, na obra de Ésquines 

Socrático, que Aspásia falou com 

a esposa de Xenofonte[133] e com 

o próprio Xenofonte: Aspásia. 

Diga-me, por favor, esposa de 

Xenofonte: se sua vizinha tivesse 

algum objeto de ouro melhor que 

o seu, qual você preferiria, o dela 

ou o seu? Esposa de Xenofonte. 

“Dela”, ele respondeu. R. E se eu 

tivesse um vestido ou algum outro 

enfeite feminino [52] de preço 

superior ao que você tem, você 



87 

 

illius?’ hic mulier erubuit. [52] 

Aspasia autem ser- monem cum 

ipso Xenophonte instituit. 

‘quaeso,’ inquit, ‘Xenophon, si 

vicinus tuus equum meliorem 

habeat, quam tuus est, tuumne 

equum malis an illius?’ ‘illius,’ 

inquit. ‘quid, si fundum meliorem 

habeat, quam tu ha- bes, utrum 

tandem fundum habere malis?’ 

‘illum,’ in- quit, ‘meliorem 

scilicet.’ ‘quid, si uxorem 

meliorem ha- beat, quam tu 

habes, utrum tuamne an illius 

malis?’ atque hic Xenophon 

quoque ipse tacuit. post Aspasia: 

‘quoniam uterque vestrum,’ 

inquit, ‘id mihi solum non 

respondit, quod ego solum audire 

volueram, egomet dicam, quid 

uterque cogitet. nam et tu, mulier, 

optumum virum vis habere et tu, 

Xenophon, uxorem habere 

lectissimam maxime vis. quare, 

nisi hoc perfeceritis, ut neque vir 

melior neque femina lectior in 

terris sit, profecto semper id, 

quod optimum putabitis esse, 

multo maxime requiretis, ut et tu 

maritus sis quam optumae et haec 

quam optimo viro nupta sit.’ hic 

cum rebus non dubiis assensum 

est, factum est propter 

similitudinem, ut etiam illud, 

quod dubium videretur, si qui 

separatim quaereret, id pro certo 

propter rationem rogandi 

concederetur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

precio mayor que el que tú tienes, 

¿preferirías el tuyo o el de la 

vecina? EJ. El de la vecina, sin 

duda –respondió. A. Bien –dijo–, 

si ella tuviera un esposo mejor que 

el que tú tienes, ¿cuál preferirías, 

el tuyo o el de ella? Aquí la mujer 

enrojeció. Aspasia, sin embargo, 

prosiguió la conversación con el 

mismo Jenofonte. A. Por favor –

dijo–, Jenofonte, si tu vecino 

tuviera un caballo mejor que el 

tuyo, ¿preferirías tu caballo o el 

de aquél? Jenofonte. El de aquél –

contestó. 

A. Y si tuviera una finca 

mejor que la que tú tienes, 

¿cuál de las dos fincas, en 

fin, preferirías tener? J. La 

del vecino –dijo–, es decir, 

la mejor. " A. Y si tuviera 

una esposa mejor que la 

que tú tienes, ¿preferirías 

la tuya o la de él? Y aquí 

también el propio 

Jenofonte calló.  A. Ya que 

vosotros dos –prosiguió– 

no me habéis respondido a 

aquello en concreto que yo 

en concreto quería oír, yo 

misma os diré lo que 

vosotros dos estáis 

pensando. Pues tú, mujer, 

quieres tener un varón 

óptimo y tú, Jenofonte, 

quieres tener una esposa 

especialmente selecta. Por 

tanto, a no ser que logréis 

que no haya mejor varón 

ni mujer más selecta en la 

tierra, ciertamente 

siempre buscaréis con 

gran insistencia lo que sea 

óptimo a vuestros ojos: que 

tú seas esposo de la mejor 

mujer y que esta esté 

casada con el mejor 

varón"[134]. En este 

punto, puesto que se ha 

dado el asentimiento a 

preferiria o seu ou o do vizinho? 

EX. Do vizinho, sem dúvida – 

respondeu. R. Bem, ele disse, se 

ela tivesse um marido melhor do 

que o seu, qual você preferiria, o 

seu ou o dela? Aqui a mulher ficou 

vermelha. Aspásia, porém, 

continuou a conversa com o 

próprio Xenofonte. R. Por favor, 

disse ele, Xenofonte, se o seu 

vizinho tivesse um cavalo melhor 

que o seu, você preferiria o seu 

cavalo ou o dele? Xenofonte. 

“Aquele”, ele respondeu. 

R. E se eu tivesse uma fazenda 

melhor que a que você tem, qual 

das duas fazendas, em resumo, 

você preferiria ter? J. Do vizinho, 

disse ele, isto é, o melhor. "A. E se 

ele tivesse uma esposa melhor do 

que a que você tem, você 

preferiria a sua ou a dele? E aqui 

também o próprio Xenofonte 

permaneceu em silêncio. A. Como 

vocês dois - continuou ele - não me 

responderam especificamente 

sobre o que eu especificamente 

queria ouvir, eu mesmo lhe direi o 

que vocês dois estão pensando. 

Bem, você, mulher, quer ter um 

homem excelente e você, 

Xenofonte, quer ter uma esposa 

particularmente seleta. Portanto, 

a menos que você consiga garantir 

que haja não sendo padrinho nem 

mulher mais seleta do mundo, 

certamente procurarás sempre 

com grande insistência o que é 

óptimo aos teus olhos: que sejas 

marido da melhor mulher e que 

ela se case com o padrinho»[134]. 

Neste ponto, uma vez que foi dado 

consentimento a afirmações não 

duvidosas, conseguiu-se por 

semelhança que mesmo 

afirmações que poderiam parecer 

duvidosas se alguém as 

perguntasse noutro contexto 

sejam admitidas como se fossem 



88 

 

b)  en Quintiliano, Formación 

oratoria V 11, 27-29  

 

Etiam in illis interrogationibus 

Socratis, quarum paulo ante feci 

mentionem, cavendum, ne incaute 

respondeas; ut apud Aeschinen 

Socraticum male respondit 

Aspasiae Xenophontis uxor, quod 

Cicero his verbis transfert: [“dic 

mihi – erubuit”], merito; male 

enim responderat se malle 

alienum aurum quam suum; nam 

est hoc improbum. At, si 

respondisset malle se aurum suum 

tale esse, quale illud esset, 

potuisset pudice respondere malle 

se virum suum talem esse, qualis 

melior esset. 

 

 

 

 

c) Escolio de Victorino al texto 

anterior Aeschines Socraticus 

fuit, id est, discipulus Socratis. 

 

 Is multa scripsit; quodam etiam 

loco inducit Socratem referentem 

–nam is erat mos discipulis, ut 

ingenio  proprio reperta ad 

magistros referrent et quasi ab eis 

inuenta ponerent– nducit, 

inquam, Aeschines Socratem 

referentem, quid esset vel 

quemadmodum esset locuta 

Aspasia, cum uxore Xenophontis 

vel cum ipso Xenophonte. Nam 

Xenophon et eius uxor frequenter 

discordabant. Persuadet ergo 

Aspasia, ut in gratiam 

reuertantur. Aspasia autem 

peritissima fuit philofophiae. Hac 

itaque inductione usam inducit 

Aspasiam apud Aeschinem 

Socrates. Interrogauit, inquit, 

Aspasia Xenophontis uxorem. “Si, 

inquit, [Sequitur fragmentum 

Ciceronis “Dic mihi – erubuit”]. 

Quare nisi tu vir optimus fueris, et 

afirmaciones no dudosas, 

se ha conseguido por la 

semejanza que incluso las 

afirmaciones que pudieran 

parecer dudosas si alguien 

las preguntara en otro 

contexto se admitan como 

si fueran ciertas, y esto se 

debe al modo de plantear 

las preguntas. 

 

 

b) en Quintiliano, Formación 

oratoria V 11, 27-29  

 

También en aquellas discusiones 

socráticas de las que hace poco 

hice mención, hay que tener 

cuidado en no responder 

incautamente, como aparece en 

Esquines Socrático la esposa de 

Jenofonte contestando mal a 

Aspasia, escena que nos traduce 

Cicerón con estas palabras: "dime 

– enrojeció"; y es verdad que 

había respondido mal diciendo 

que prefería el oro ajeno al suyo, 

lo cual es inmoral. Mas, si hubiese 

respondido que prefería su oro tal 

como fuera, hubiera podido 

responder púdicamente diciendo 

que prefería a su esposo como 

mejor fuera.   

 

 

 

 

 

c) Escolio de Victorino al texto 

anterior Esquines fue socrático, es 

decir, discípulo de Sócrates. 

 Escribió muchas obras; en uno de 

sus pasajes, presentó a Sócrates 

refiriendo –pues los discípulos 

tenían por costumbre atribuir a 

los maestros lo que habían 

descubierto por su propio ingenio 

y considerarlo casi invención de 

ellos–, Esquines, digo, presentó a 

Sócrates refiriendo el contenido y 

verdadeiras, e isto se deve à forma 

como para fazer as perguntas. 

 

 

 

 

 

 

b) em Quintiliano, Formação 

Oratória V 11, 27-29 

 

Também nessas discussões 

socráticas que mencionei 

recentemente, devemos ter o 

cuidado de não responder 

descuidadamente, como aparece 

em Ésquines socrático, a esposa de 

Xenofonte respondendo mal a 

Aspásia, cena que Cícero nos 

traduz com estas palavras: “diga-

me – ele corou. "; e é verdade que 

ele respondeu mal ao dizer que 

preferia o ouro de outra pessoa ao 

seu, o que é imoral. Mas se ela 

tivesse respondido que preferia o 

ouro tal como estava, poderia ter 

respondido modestamente 

dizendo que preferia o marido 

porque ele era o melhor. 

 

 

 

 

 

c) O Escólio de Vitorino ao texto 

anterior Ésquines era um 

socrático, ou seja, um discípulo de 

Sócrates. 

  Ele escreveu muitas obras; Em 

uma de suas passagens, ele 

apresentou Sócrates referindo-se - 

já que os discípulos tinham o 

hábito de atribuir aos professores 

o que haviam descoberto por sua 

própria engenhosidade e 

considerando isso quase uma 

invenção sua - Ésquines, digo, 

apresentou Sócrates referindo-se 

ao conteúdo e a maneira como 



89 

 

tu femina lectissima: id est nisi in 

gratiam regressi fueritis, semper 

et tibi uxor lectisssima, et tibi uir 

optimus deerit”. Haec itaque 

inductio hoc egit, ut Xenophon et 

uxor eius ab iis, quae uelle se 

negare non poterant, ad id etiam, 

quod dubium habebant, per 

fimilitudinem deducerentur. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 114-115). 

Edição do Kindle.  

 

la manera como Aspasia había 

dialogado con la esposa de 

Jenofonte y con 

el mismo Jenofonte, pues 

Jenofonte y su esposa 

frecuentemente discutían. De ahí 

que Aspasia los convenciera para 

que se reconciliaran; y es que 

Aspasia era peritísima en 

filosofía. Así pues, Sócrates, en la 

obra de Esquines, presentó a 

Aspasia[135] haciendo uso de esta 

inducción: "Si tu vecina...” (sigue 

la cita modificando ligeramente la 

conclusión). Por tanto, a no ser 

que tú seas un varón óptimo y tú 

una selecta mujer, es decir, a no 

ser que os reconciliéis, siempre os 

faltará a ti una selectísima esposa 

y a ti un óptimo varón". Así pues, 

esta inducción dio por resultado 

que Jenofonte y su esposa, 

partiendo de aquello que no 

podían querer negar, fueran 

llevados por semejanza a una 

conclusión que tenían por dudosa. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 176-178). 

Edição do Kindle.  

 

Aspásia havia falado com a esposa 

de Xenofonte e com 

O próprio Xenofonte, já que 

Xenofonte e sua esposa discutiam 

frequentemente. 

Conseqüentemente, Aspásia os 

convenceu a se reconciliarem; E 

Aspásia era extremamente 

especialista em filosofia. Assim, 

Sócrates, na obra de Ésquines, 

introduziu Aspásia[135] usando 

esta indução: "Se o seu vizinho..." 

(continua a citação, modificando 

ligeiramente a conclusão). 

Portanto, a menos que você seja 

um homem ideal e um seleto 

mulher, isto é, a menos que você se 

reconcilie, sempre lhe faltará uma 

esposa muito seleta e um homem 

ideal." Assim, esta indução fez 

com que Xenofonte e sua esposa, 

partindo do que não podiam 

querer negar, fossem levados pela 

semelhança a uma conclusão que 

consideravam duvidosa. 

 

13. Heráclides Póntico (Ateneo 

XII 533c) 

 

 Περικλέα δὲ τὸν Ὀλύμπιόν φησιν 

Ἡρακλείδης ὁ Ποντικὸς ἐν τῷ 

Περὶ ἡδονῆς (F 59) ὡς ἀπήλλαξεν 

ἐκ τῆς οἰκίας τὴν γυναῖκα καὶ τὸν 

μεθ᾽ ἡδονῆς βίον προείλετο ᾤκει 

τε μετ᾽ Ἀσπασίας τῆς ἐκ Μεγάρων 

ἑταίρας καὶ τὸ πολὺ μέρος τῆς 

οὐσίας εἰς ταύτην κατανάλωσε.

  

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 115-116). 

Edição do Kindle.  

 

13. Heráclides Póntico (Ateneo 

XII 533c) 

 

 Heráclides Póntico. C. 385-315. 

Discípulo de Platón, célebre por 

sus teorías astronómicas que 

anticipan el heliocentrismo. En 

sus doctrinas morales, acentúa la 

antítesis entre placer y virtud. De 

Pericles el Olímpico dice 

Heráclides Póntico en su obra 

Sobre el placer que echó a su 

esposa de casa y prefirió la vida de 

placer y vivió con Aspasia, la 

hetera de Mégara[136] y gastó la 

mayor parte de su hacienda con 

ella. 

 

13. Heráclides Pôntico (Ateneu 

XII 533c) 

 

  Heráclides Pôntico. C.385-315. 

Discípulo de Platão, famoso por 

suas teorias astronômicas que 

antecipam o heliocentrismo. Em 

suas doutrinas morais, ele acentua 

a antítese entre prazer e virtude. 

Sobre Péricles, o olímpico 

Heráclides Pôntico diz em sua 

obra Sobre o Prazer que ele 

expulsou sua esposa de casa e 

preferiu a vida de prazer e viveu 

com Aspásia, a hetera de Mégara 

[136] e passou a maior parte de 

seus bens com ela. 

 



90 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p178.). Edição 

do Kindle.  

 

 

14. Clearco (Ateneo XIII 589d) 

 

 Περικλῆς δὲ ὁ ᾿Ολύμπιος, ὥς 

φησι Κλέαρχος ἐν πρώτῳ 

᾿Ερωτικῶν (FHG II 314), οὐχ 

ἕνεκεν ᾿Ασπασίας— οὐ τῆς 

νεωτέρας ἀλλὰ τῆς Σωκράτει τῷ 

σοφῷ συγγενομένης—καίπερ 

τηλικοῦτον ἀξίωμα συνέσεως καὶ 

πολιτικῆς δυνάμεως κτησάμενος, 

οὐ συνετάραξε πᾶσαν τὴν 

῾Ελλάδα; ἦν δ' οὗτος <ὁ> ἀνὴρ 

πρὸς ἀφροδίσια πάνυ καταφερής· 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p116.). Edição 

do Kindle.  

 

14. Clearco (Ateneo XIII 589d)  

 

Clearco. C. 350/40-250. Discípulo 

de Aristóteles, opuesto a las 

tendencias materialistas del 

perípato, defendía la existencia 

del alma separada al estilo 

platónico. Pericles el Olímpico, 

como dice Clearco en el primer 

libro de Eróticos, ¿no es verdad 

que por causa de Aspasia –no la 

más joven, sino la que tuvo 

relación con el sabio 

Sócrates[137]– agitó toda la 

Hélade? Era, en efecto, este varón 

muy dado a placeres amorosos. 

 

 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 178). Edição 

do Kindle.  

 

14. Clearchus (Ateneu XIII 589d) 

 

Clearco. C. 350/40-250. Discípulo 

de Aristóteles, contrário às 

tendências materialistas do 

Peripateum, defendeu a existência 

da alma separada no estilo 

platônico. Péricles, o Olimpo, 

como diz Clearchus no primeiro 

livro da Erótica, não é verdade 

que por causa de Aspásia – não a 

mais jovem, mas aquela que teve 

uma relação com o sábio 

Sócrates[137] – ele agitou toda a 

Hélade? Este homem era, de fato, 

muito dado aos prazeres 

amorosos. 

 

 

 

 

 

15. Hermesianacte (en Ateneo 

599a-b)  

 

οἵῳ δ' ἐχλίηνεν ὃν ἔξοχον ἔχρη 

᾿Απόλλων ἀνθρώπων εἶναι 

Σωκράτη ἐν σοφίῃ Κύπρις 

μηνίουσα πυρὸς μένει. ἐκ δὲ 

βαθείης ψυχῆς κουφοτέρας 

ἐξεπόνησ' ἀνίας, οἰκί' ἐς 

᾿Ασπασίης πωλεύμενος· οὐδέ τι 

τέκμαρ εὗρε, λόγῳ πολλὰς 

εὑρόμενος διόδους. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 116). Edição 

do Kindle.  

 

15. Hermesianacte (en Ateneo 

599a-b) 

 

 Hermesianacte. Poeta elegíaco 

del s. III a. C. Autor de un poema 

titulado Leontion, la célebre 

hetera de la escuela epicúrea, en 

que narra historias amorosas de 

escritores y filósofos. Con qué 

ardiente ímpetu calentó Cipris en 

su ira a Sócrates, al que Apolo 

proclamó el más extraordinario 

de los hombres en sabiduría, pues 

conforme a su alma profunda se 

empeñó en más leves trabajos 

frecuentando la casa de Aspasia; 

ningún remedio halló, él que 

tantas salidas había hallado en 

palabras. 

 

15. Hermesianacte (em Ateneu 

599a-b) 

 

  Hermesiano ato.poeta elegíaco 

do s. IIIa. C. Autor de um poema 

intitulado Leontion, o famoso 

hetera da escola epicurista, no 

qual narra histórias de amor de 

escritores e filósofos. Com que 

ímpeto ardente Cypris em sua 

raiva aqueceu Sócrates, a quem 

Apolo proclamou o mais 

extraordinário dos homens em 

sabedoria, pois de acordo com sua 

alma profunda ele se dedicava a 

trabalhos mais leves, 

freqüentando a casa de Aspásia; 

Ele não encontrou remédio, ele 

que havia encontrado tantas 

soluções em palavras. 



91 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp 178.). 

Edição do Kindle.  

 

 

 

 

16. Aristón (en Filodemo, Sobre 

vicios X col. XXII) 

 

καὶ μὴ ψιλῶς ὀνομάζειν, ἀλλὰ 

„Φαῖδρος ὁ καλός”, καὶ „Λυσίας ὁ 

σοφός”, καὶ ῥήματ' ἀ[μ̣]φίβολα 

τιθέναι, „χρ[ηστόν]” „ἡδύν” 

„ἀφελῆ” „γενναῖον” „ἀν[δρεῖ]ον”· 

καὶ παρεπιδείκνυσθ[αι] μὲν ὡς 

σοφά, προσάπτειν [δ' ἑτέροι]ς ὡς 

᾿Ασπασίᾳ καὶ [᾿Ισχομ]άχ̣ῳ 

Σωκράτη[ς]· 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 117). Edição 

do Kindle.  

 

16. Aristón (en Filodemo, Sobre 

vicios X col. XXII, 34, ed. Jensen 

p. 39) 

 

 Discípulo de Aristóteles del s. III 

a. C. que prosiguió los estudios 

caracteriológicos iniciados por 

Teofrasto. (Hablando sobre la 

ironía). [El irónico] no se limita a 

nombrar a secas, sino “el hermoso 

Fedro", y usa palabras 

ambivalentes como "honesto", 

"agradable", "sencillo", "noble", 

"valiente", y mientras las designa 

ostentosamente como sabias, las 

atribuye a otros como hace 

Sócrates con Aspasia e 

Iscómaco". 

 

 

 

 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 178-179). 

Edição do Kindle.  

 

16. Ariston (em Filodemo, Sobre 

os vícios X col. XXII, 34, ed. 

Jensen p. 39) 

 

  Discípulo de Aristóteles do 

século XVI. IIIa. C. que deu 

continuidade aos estudos 

caracterológicos iniciados por 

Teofrasto. (Fale sobre ironia). [O 

irônico] não se limita a 

simplesmente nomear, mas "o 

belo Fedro", e usa palavras 

ambivalentes como "honesto", 

"agradável", "simples", "nobre", 

"corajoso", e ao mesmo tempo 

que os designa ostensivamente tão 

sábio, ele os atribui a outros como 

Sócrates o faz a Aspásia e 

Iscômaco. 

 

 

 

 

 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (pp. 117). 

Edição Kindle. 

17. Plutarco, De la malevolencia 

de Heródoto 6 

 

 ῎Ετι τοίνυν ἐπὶ τῶν 

ὁμολογουμένων πεπρᾶχθαι, τὴν δ' 

αἰτίαν ἀφ' ἧς πέπρακται καὶ τὴν 

διάνοιαν ἐχόντων ἄδηλον, ὁ πρὸς 

τὸ χεῖρον εἰκάζων δυσμενής ἐστι 

καὶ κακοήθης· ὥσπερ οἱ κωμικοὶ 

τὸν πόλεμον ὑπὸ τοῦ Περικλέους 

ἐκκεκαῦσθαι δι' ᾿Ασπασίαν ἢ διὰ 

Φειδίαν ἀποφαίνοντες, οὐ 

φιλοτιμίᾳ τινὶ καὶ φιλονεικίᾳ 

μᾶλλον στορέσαι τὸ φρόνημα 

Πελοποννησίων καὶ μηδενὸς 

17. Plutarco, De la malevolencia 

de Heródoto 6 

 

 En efecto, entre quienes están de 

acuerdo en la ejecución de una 

acción, pero la causa y la 

intención por la que se ha 

realizado no están claras, el que 

establece las conjeturas en el peor 

sentido es hostil y malévolo; tal es 

el caso de los cómicos al mostrar 

en sus representaciones que la 

guerra había sido avivada por 

Pericles a causa de Aspasia o de 

Fidias, no por cierta ambición y 

17. Plutarco, Sobre a 

malevolência, de Heródoto 6 

 

  Com efeito, entre aqueles que 

concordam com a execução de 

uma ação, mas não são claras a 

causa e a intenção pela qual ela foi 

realizada, quem estabelece 

conjecturas no pior sentido é 

hostil e malévolo; Tal é o caso dos 

comediantes quando mostraram 

nas suas representações que a 

guerra tinha sido alimentada por 

Péricles por causa de Aspásia ou 

Fídias, não por uma certa 



92 

 

ὑφεῖσθαι Λακεδαιμονίοις 

ἐθελήσαντος. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.117). Edição 

do Kindle.  

 

afán de disputa, sino más bien por 

humillar la soberbia de los 

peloponesios y no ceder a deseo 

alguno de los lacedemonios. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 179). 

Edição do Kindle.  

 

ambição e desejo de disputa, mas 

antes para humilhar o orgulho 

dos peloponesos e não dar a 

pedido de qualquer um dos 

lacedemônios. 

 

Solana Dueso, José. Testemunhos 

e discursos de Aspásia de Mileto 

(edição em espanhol) (pp. 117). 

Edição Kindle. 

18. Pseudo-Plutarco, Del ejercicio 

181, 23 (RhM 27, 1872, 530. Trad. 

alemana de J. Gildemeister y F. 

Bücheler)  

 

Es ist aber zu zeigen, dass nicht 

bei Männern bloss, sondern auch 

bei Frauen das richtige Verhalten 

sich bewährt. Wer kennt nicht die 

Geschicklichkeit der Aspasia, 

welche eine Menge Rhetoren und 

Philosophen in Athen lehrte. [Als 

Kyros gegen seinen Bruder in den 

Krieg gezogen war, der das 

Königthum begehrte, und be 

fohlen hatte, dass aus Asien 

zwanzig Jungfrauen mit sonstigen 

schönen Weibern zu ihm kommen 

sollten, entschloss sich auch der 

Vater der Aspasia, sie mit den 

andern zu schicken. Sie kamen 

alle mit prächtigen Kleidern und 

bewundernswürdigem Schmuck; 

Aspasia aber näherte sich aus 

grosser Schamhaftigkeit als die 

letzte von allen, indem ihre 

Augenwimpern zur Erde gesenkt 

waren und Thriinen über ihre 

Wangen flössen. Der König aber, 

als er sie sah, liebte sie sehr, 

sowohl wegen der Schönheit ihres 

Gesichts, als wegen der Demuth 

ihrer Seele, und obschon der 

König sie so liebte, ward ihr Sinn 

nicht stolz, sondern sie blieb ihrer 

frühern Niedrigkeit eingedenk. 

Sie gewann aber grossen 

Reichthum, undß als der König 

im Kriege starb, nahm sie den 

ganzen persischen Reichthum 

18. Pseudo-Plutarco, Del ejercicio 

181, 23[138] Pseudo-Plutarco.  

 

 

El tratado Del ejercicio, atribuido 

a Plutarco, nos ha sido 

transmitido en un manuscrito del 

s. 8-9 que contiene varios textos 

griegos en traducción siríaca. 

Según los estudiosos, el tratado 

debió componerse en una época 

no lejana a Plutarco, en alguna de 

cuyas colecciones quedaría pronto 

incluido. El fragmento se ha 

tomado de la versión alemana en 

Pseudo-Plutarchus, Περὶ 

ἀσκήσεως. Bearbeitet von J. 

Gildemeister und F. Bücheler. 

RhM 27, 1872, 530. Hay que 

mostrar, sin embargo, que no 

solamente en los hombres sino 

también en las mujeres se 

comprueba la conducta correcta. 

¿Quién no conoce la destreza de 

Aspasia que formó a una serie de 

oradores y filósofos en Atenas? 

[Cuando Ciro fue arrastrado a la 

guerra contra su hermano, que 

codiciaba la realeza, y había dado 

la orden de que había que llevarle 

de Asia a 20 doncellas con otras 

tantas hermosas mujeres, 

también el padre de Aspasia se 

decidió a enviarla con otras. 

Todas ellas llegaron con lujosos 

vestidos y joyas admirables; 

Aspasia, sin embargo, se acercó 

con gran pudor como la última de 

todas, mientras dirigió sus 

pestañas al suelo y corrían 

18. Pseudo-Plutarco, Do Exercício 

181, 23[138] Pseudo-Plutarco. 

 

 

O tratado Do Exercício, atribuído 

a Plutarco, foi-nos transmitido 

num manuscrito do século XVI. 8-

9 contendo vários textos gregos 

em tradução siríaca. Segundo os 

estudiosos, o tratado deve ter sido 

composto numa época não muito 

distante de Plutarco, numa de 

cujas coleções logo seria incluído. 

O fragmento foi retirado da 

versão alemã em Pseudo-

Plutarco, Περὶ ἀσκήσεως. 

Bearbeitet de J. Gildemeister e F. 

Bücheler. RhM 27, 1872, 530. 

Deve ser demonstrado, 

entretanto, que o comportamento 

correto é verificado não apenas 

nos homens, mas também nas 

mulheres. Quem não conhece a 

habilidade de Aspásia que treinou 

uma série de oradores e filósofos 

em Atenas? [Quando Ciro foi 

arrastado para a guerra contra 

seu irmão, que cobiçava a realeza, 

e deu a ordem de que 20 donzelas 

com o mesmo número de 

mulheres bonitas fossem trazidas 

da Ásia para ele, o pai de Aspásia 

também decidiu enviá-la com 

outras. Todas chegaram com 

vestidos luxuosos e joias 

admiráveis; Aspásia, porém, 

aproximou-se com grande 

modéstia como a última de todas, 

enquanto dirigia os cílios para o 

chão e as lágrimas escorriam pelo 



93 

 

und kam nach Athen]. Die 

Athener beneideten sie lind 

erhoben gegen sie eine Anklage; 

sie aber verfasste eine Rede, 

schickte sie ein und Hess sagen: 

wenn das Gesetz erlaubte, dass 

Frauen im Gericht redeten, so 

würde ich mich selbst 

vertheidigen; jetzt aber leihe mir 

einer von euch seine Stimmo und 

lese diese Rede, nichts 

hinzusetzend und nichts kürzend, 

und als sie gelesen war, schwiegen 

ihre Gegner und standen ihre 

Sache verlierend da. Etwas 

anderes noch wunderbareres that 

sie: als eine Pest war und Perikles 

starb, sagten die Athener aus Neid 

gegen sie, dass nicht Aspasia ihm 

zur Kunst verholfeil habe, 

sondern er ein Mann von hellem 

Verstände gewesen und durch die 

Sorgfalt, die er an sich selbst 

gewendet, ein geschickter Redner 

geworden sei. Sie aber, als sie dies 

hörte, wollte deren Lüge 

aufzeigen, nahm einen Mann, der 

Schafe verkaufte, liess ihn in 

ihrem Hause wohnen und durch 

Erziehung übte sie ihn, bis sie ihn 

zu einem geschickton Redner und 

bewunderten Meister gemacht. So 

macht angewendete Sorg falt 

tüchtig und bringt neues zu Tage. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 118-120). 

Edição do Kindle.  

 

lágrimas por sus mejillas. El rey, 

en cambio, tan pronto como la vio, 

la amó mucho, tanto por la belleza 

de su rostro como por la humildad 

de su alma y, aunque el rey la amó 

tanto, su espíritu no se hizo 

orgulloso, sino que siguió teniendo 

presente su origen humilde. 

Alcanzó, en cambio, una gran 

riqueza y, cuando el rey murió en 

la guerra, tomó toda la riqueza 

persa y llegó a Atenas]. Los 

atenienses la envidiaban y 

elevaron contra ella una 

acusación; pero compuso un 

discurso, lo envió y mandó decir: 

si la ley permitiera que las 

mujeres hablaran en el tribunal, 

entonces yo misma me defendería; 

pero ahora que uno de vosotros 

me preste su voz y lea el discurso, 

sin añadir ni quitar una coma. Y 

cuando fue leído, sus acusadores 

callaron y dieron su causa por 

perdida. Todavía hizo una cosa 

más admirable: cuando tuvo 

lugar una peste y Pericles murió, 

los atenienses por envidia decían 

en su contra que no había sido ella 

la que ayudó a Pericles en el arte 

retórica[139], sino que él había 

sido un hombre de entendimiento 

claro y que se había convertido en 

un hábil orador mediante la 

diligencia que él se aplicó a sí 

mismo. Ella, sin embargo, al oír 

esto, quiso denunciar sus 

mentiras, tomó a un hombre que 

vendía ovejas, lo hizo vivir en su 

casa y lo ejercitó mediante 

educación hasta convertirlo en un 

hábil orador y admirable 

maestro. Así la diligencia aplicada 

produce habilidad y engendra 

cosas nuevas. 

 

 

 

 

 

seu rosto. O rei, porém, assim que 

a viu, amou-a muito, tanto pela 

beleza do seu rosto como pela 

humildade da sua alma, e embora 

o rei a amasse tanto, o seu espírito 

não se tornou orgulhoso, mas ele 

continuou a apresentar suas 

origens humildes. Porém, ele 

alcançou grande riqueza e, 

quando o rei morreu na guerra, 

pegou todas as riquezas persas e 

veio para Atenas]. Os atenienses a 

invejaram e acusaram-na; mas ela 

redigiu um discurso, enviou-o e 

mandou um recado: se a lei 

permitisse que as mulheres 

falassem no tribunal, então eu me 

defenderia; mas agora deixem que 

um de vocês me empreste sua voz 

e leia o discurso, sem acrescentar 

ou retirar vírgula. E quando foi 

lido, seus acusadores ficaram em 

silêncio e desistiram de sua causa 

como perdida. Ela fez uma coisa 

ainda mais admirável: quando 

estourou uma peste e Péricles 

morreu, os atenienses, por inveja, 

disseram contra ela que não foi ela 

quem ajudou Péricles na arte da 

retórica,[139] mas que ele tinha 

sido um homem de compreensão 

clara e que ele se tornou um 

orador habilidoso pela diligência 

que aplicou a si mesmo. Ela, 

porém, ao ouvir isso, quis 

denunciar suas mentiras, pegou 

um homem que vendia ovelhas, 

fez com que ele morasse em sua 

casa e o treinou através da 

educação até que ele se tornasse 

um orador habilidoso e um 

professor admirável. Assim, a 

diligência aplicada produz 

habilidade e gera coisas novas. 

 

 

 

 

 

 



94 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 178-179). 

Edição do Kindle.  

 

19. Elio Aristides, A Platón, en 

defensa de los cuatro 45, 54-58 

{45] 

 

 σὺ δὲ Μαντινικὴν μὲν ξένην καὶ 

Μιλησίαν ἐπίστασαι κοσμεῖν καὶ 

οὕστινας ἄν σοι δοκῇ πάνυ ῥᾳδίως 

μεγάλων ἠξίωσας, τῶν δὲ 

῾Ελλήνων τοὺς ἄκρους καὶ παρὰ 

πᾶσι βεβοημένους ἐν φαύλῳ 

καθαιρεῖς, οὐδὲν διαφερόντως ἢ 

εἴ τίς τινα τῶν μαγείρων ὡς 

ἀληθῶς, ἢ καὶ ἄλλο τι τῶν 

τυχόντων ἀνδραπόδων [54] ὁ 

τοίνυν Περικλῆς τοσοῦτον νικῶν 

καὶ τοσαῦτα ἀφ' ὧν ἐνίκα 

πράττων λάλος μὲν ἥκιστα οἶμαι, 

λέγειν δὲ ἄριστος εἰκότως 

ἐνομίζετο. καὶ μὴν ἐν οἷς γε καὶ 

τοὺς ἄλλους αἰτιῶνται, ἅμα 

τοῦτόν τ' ἀφιᾶσι καὶ τίνας ἀντὶ 

τούτου προσήκει μέμφεσθαι 

διδάσκουσιν. [55] εἰ δὲ δεῖ καὶ 

σεμνοτέρου μάρτυρος, σκόπει τί 

φησιν ὁ Θουκυδίδης ἐν τοῖς περὶ 

αὐτοῦ λόγοις. εὑρήσεις γὰρ 

ἁπανταχοῦ μεμνημένον ὡς 

ἀρίστου λέγειν καὶ οὐδ' 

ἀμφισβήτησιν δόντα ὅτι μὴ καὶ 

πράττειν οὗτός γε πρὸς τῷ λέγειν 

προστίθησιν, ἐπειδὰν πρῶτον 

αὐτὸν εἶναι φῇ. [56] καὶ οὗτος ὁ 

μάρτυς, ὦ χρηστὲ, τῶν 

᾿Αντιφῶντος ἑταίρων ἐστὶ καὶ 

ἅμα ὡς τὸ εἰκὸς καὶ ἐφ' ἑαυτῷ τι 

φρονῶν, ἀλλ' ὅμως ἀποδίδωσιν 

ἐκείνῳ τὰ πρέποντα. ἦ που σοί γε 

τῷ τὴν ᾿Ασπασίαν ἐπαινοῦντι πρὸ 

τοῦ ᾿Αντιφῶντος συγχωρητέον 

ταῦτα. [57] καὶ τί δεῖ Θουκυδίδου 

λοιπόν; ἥκει γὰρ πρὸς τοὔσχατον 

τῆς μαρτυρίας ὁ λόγος. αὐτὸςγάρ 

ἐστι Πλάτων ἡμῖν ὁ τὴν 

᾿Ασπασίαν ὑμνῶν ὡς διδάσκαλον 

θαυμαστὴν ῥητορικῆς, 

19. Elio Aristides, A Platón, en 

defensa de los cuatro 45, 54-58 

Elio Aristides. C. 117-180.  

 

Uno de los más destacados 

representantes de la segunda 

sofística. Autor de discursos que 

se proponen recuperar el estilo de 

la prosa ática clásica. [45] Tú 

sabes cómo elogiar a una mujer 

extranjera de Mantinea y a otra 

de Mileto, y a cualquier otro que 

te parezca óptimo tú tiendes a 

creer que es de gran valor, pero 

los que son los líderes de los 

griegos y famosos entre todos los 

difamas frívolamente, del mismo 

modo que uno difama a un 

cocinero o a cualquier otro 

esclavo vulgar. [54] Así pues, 

Pericles, que era tan superior y 

tan efectivo en su superioridad, en 

mi opinión, fue considerado con 

razón como el menos charlatán y 

el mejor orador. Y es verdad que 

en aquello en que censuran a los 

demás a este lo absuelven y 

muestran a quiénes conviene 

censurar en su lugar. [55] Si hay 

necesidad de un testigo más digno, 

considera lo que dice Tucídides en 

sus infor mes sobre él. Verás que 

en todas partes lo recuerda como 

el mejor orador y no deja lugar a 

disputas sobre que no añade la 

acción a la palabra cuando dice 

que era el primero. [56] Y este 

testigo, buen hombre, es uno de 

los camaradas de Antifonte y, 

como es natural, ufanándose 

también de sus propias 

habilidades, le corresponde en la 

medida adecuada. En verdad, tú 

que elogias a Aspasia antes que a 

Antifonte debes conceder esto. 

19. Elio Aristides, Para Platão, em 

defesa dos quatro 45, 54-58 Elio 

Aristides. C. 117-180. 

 

Um dos representantes mais 

proeminentes do segundo sofisma. 

Autor de discursos que visam 

recuperar o estilo da prosa 

clássica ática. [45] Você sabe 

elogiar uma estrangeira de 

Mantinea e outra de Mileto, e 

tende a acreditar que qualquer 

outra que lhe pareça boa é de 

grande valor, mas aqueles que são 

os líderes dos gregos e famosos 

entre todos vocês difamar 

levianamente, da mesma forma 

que se difama um cozinheiro ou 

qualquer outro escravo vulgar. 

[54] Assim, Péricles, que era tão 

superior e tão eficaz em sua 

superioridade, foi, em minha 

opinião, justamente considerado o 

menos charlatão e o melhor 

orador. E é verdade que naquilo 

que censuram os outros, 

absolvem-no e mostram quem 

deve ser censurado em seu lugar. 

[55] Se houver necessidade de 

uma testemunha mais digna, 

considere o que Tucídides diz em 

seus relatórios sobre ele. Você 

verá que em todos os lugares ele é 

lembrado como o melhor orador e 

não deixa espaço para disputa que 

não acrescenta a ação à palavra 

quando diz que foi o primeiro. 

[56] E esta testemunha, bom 

homem, é um dos camaradas de 

Antífon e, naturalmente, 

gabando-se também das suas 

próprias capacidades, 

corresponde-lhe na medida 

apropriada. Na verdade, você que 

elogia Aspásia em vez de Antífona 



95 

 

καταφεύγων ἐπὶ τὸν Περικλέα καὶ 

δι' ἐκείνου πιστούμενος καὶ 

διαρρήδην γε οὑτωσὶ διαφέροντα 

τῶν ῾Ελλήνων αὐτὸν 

προσειρηκώς· τοσοῦτον φαίνεται 

[58] τῷ Περικλεῖ νέμων εἰς 

λόγους. καίτοι οὐ δή που τοῦ μὲν 

᾿Ασπασίᾳ μετεῖναι λόγων σημεῖον 

ἦν Περικλῆς οὕτω λέγων, τῆς δ' 

αὐτοῦ Περικλέους δυνάμεως 

ἑτέρωθεν χρὴ τὸ σύμβολον ζητεῖν· 

οὐδέ γε ὑπὲρ μὲν ᾿Ασπασίας 

διαφέροντα τῶν ῾Ελλήνων αὐτὸν 

ἔδει προσειπεῖν, τῷ δὲ καθ' αὑτὸν 

πράγματι μηδενὸς βελτίω τῶν 

πολλῶν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 120-121). 

Edição do Kindle.  

 

[57] Y en adelante, ¿qué necesidad 

hay de Tucídides? El argumento, 

en efecto, ha llegado a su 

evidencia final. Pues es el mismo 

Platón, el cantor de los elogios de 

Aspasia como admirable 

profesora de oratoria, el que nos 

recurre a Pericles y prueba esto a 

través de él al haberlo nombrado 

expresamente como "excepcional 

entre los griegos". Tan gran 

honor muestra él por la oratoria 

de Pericles. [58] Con todo, la 

capacidad oratoria de Pericles en 

modo alguno es una prueba de 

que Aspasia tuviera algo que ver 

en tales discursos, sino que el 

distintivo del poder retórico de 

Pericles debe ser buscado en otro 

lugar. No había ninguna 

necesidad de proclamarlo como 

"excepcional entre los griegos" a 

causa de Aspasia, sino mejor que 

ninguno de la multitud por su 

propia acción. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.179). Edição 

do Kindle.  

 

deve conceder isso. [57] E de 

agora em diante, que necessidade 

há de Tucídides? O argumento, 

com efeito, atingiu a sua evidência 

final. Pois é o próprio Platão, o 

cantor de louvores de Aspásia 

como admirável professor de 

oratória, que nos leva a Péricles e 

prova isso através dele, ao nomeá-

lo expressamente como 

"excepcional entre os gregos". Ele 

demonstra grande honra pela 

oratória de Péricles. [58] Ainda 

assim, a habilidade oratória de 

Péricles não é de forma alguma 

prova de que Aspásia teve algo a 

ver com tais discursos, mas antes 

a marca do poder retórico de 

Péricles deve ser procurada em 

outro lugar. Não havia 

necessidade de proclamá-lo 

“excepcional entre os gregos” por 

causa de Aspásia, mas melhor do 

que qualquer pessoa da multidão 

por sua própria ação. 

 

 

20. Máximo de Tiro Disertación 

XVIII, 4. 

 

 

 

 

 

 ᾿Αλλὰ καὶ διδασκάλους 

ἐπιγέγραπται τῆς τέχνης, 

᾿Ασπασίαν τὴν Μιλησίαν, καὶ 

Διοτίμαν τὴν Μαντινικήν· 

Disertación XXXVIII, 4. ῞Οτι μὲν 

ἐπιστήμην τιμᾷς παντὸς μᾶλλον, 

ὦ Σώκρατες, ἀκούομέν σου 

πολλάκις διατεινομένου, 

προξενοῦντος τοὺς νέους ἄλλον 

ἄλλῳ διδασκάλῳ· ὅς γε καὶ εἰς 

᾿Ασπασίας τῆς Μιλησίας 

παρακελεύῃ Καλλίᾳ τὸν υἱὸν 

20. Máximo de Tiro Máximo de 

Tiro. Sofista y filósofo del s. II. 

Autor de Disertaciones filosóficas 

escritas en un estilo brillante y 

equilibrado, en las que expone un 

platonismo ecléctico. Disertación 

XVIII, 4.  

 

Aspasia de Mileto y Diotima de 

Mantinea son consideradas como 

maestras del arte (de Sócrates). 

Disertación XXXVIII, 4. Que 

honras la ciencia más que todo, 

Sócrates, lo escucho de ti que te 

esfuerzas a menudo en procurar 

que los jóvenes tenga cada uno un 

maestro. Tú que animas a Calias a 

enviar a su hijo a casa de Aspasia 

la milesia, un varón a la escuela de 

20. Tiro Máximo Tiro Máximo. 

Sofista e filósofo do século XX. II. 

Autor de dissertações filosóficas 

escritas num estilo brilhante e 

equilibrado, nas quais expõe um 

platonismo eclético. Dissertação 

XVIII, 4. 

 

Aspásia de Mileto e Diotima de 

Mantinea são consideradas 

mestres da arte (de Sócrates). 

Dissertação XXXVIII, 4. Que você 

honra a ciência acima de tudo, 

Sócrates, ouço de você que muitas 

vezes você se esforça para 

garantir que cada jovem tenha 

um professor. Você que incentiva 

Callias a mandar seu filho para a 

casa de Aspásia, a Milesia, um 



96 

 

πέμπειν, εἰς γυναικὸς ἄνδρα· καὶ 

αὐτὸς τηλικοῦτος ὢν παρ' ἐκείνην 

φοιτᾷς, καὶ οὐδὲ αὕτη σοι ἀρκεῖ 

διδάσκαλος, ἀλλ' ἐρανίζῃ παρὰ 

μὲν Διοτίμας τὰ ἐρωτικά, παρὰ δὲ 

Κόννου τὰ μουσικά, παρὰ δὲ 

Εὐήνου τὰ ποιητικά, παρὰ δὲ 

᾿Ισκομάχου τὰ γεωργικά, παρά τε 

Θεοδώρου τὰ γεωμετρικά. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 121). Edição 

do Kindle.  

 

una mujer, y tú mismo, siendo ya 

de edad, visitas asiduamente su 

casa, y no te basta ella como 

maestra, sino que buscas con 

Diotima la erótica, con Conno la 

música, con Eveno la poética, con 

Iscómaco la agricultura, con 

Teodoro la geometría. 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.180 ). Edição 

do Kindle.  

 

menino para uma escola feminina, 

e você mesmo, já maior de idade, 

visita regularmente a casa dela, e 

ela não é suficiente para você 

como professora, mas você 

busque com Diotima o erotismo, 

com Conno a música, com Evenus 

a poética, com Iscômaco a 

agricultura, com Teodoro a 

geometria. 

 

 

21. ATENEO, Banquete de sabios  

 

 

 

 

 

 

 

 

a) V 220  

 

 ἐν δὲ τῇ ᾿Ασπασίᾳ (p. 16 H) 

 ῾Ιππόνικον μὲν τὸν Καλλίου 

κοάλεμον προσαγορεύει, τὰς δ' ἐκ 

τῆς ᾿Ιωνίας γυναῖκας συλλήβδην 

μοιχάδας καὶ κερδαλέας.   

 

b) V, 220e  

 

τούτοις γὰρ τοῖς ἀνδράσιν οὐδεὶς 

ἀγαθὸς σύμβουλος εἶναι δοκεῖ, οὐ 

στρατηγὸς φρόνιμος, οὐ σοφιστὴς 

ἀξιόλογος, οὐ ποιητὴς ὠφέλιμος, 

οὐ δῆμος εὐλόγιστος ἀλλ' ἢ 

Σωκράτης ὁ μετὰ τῶν ᾿Ασπασίας 

αὐλητρίδων ἐπὶ τῶν ἐργαστηρίων 

συνδιατρίβων καὶ Πίστωνι τῷ 

θωρακοποιῷ διαλεγόμενος καὶ 

Θεοδότην διδάσκων τὴν ἑταίραν 

ὡς δεῖ τοὺς ἐραστὰς παλεύειν, ὡς 

Ξενοφῶν παρίστησιν ἐν δευτέρῳ 

᾿Απομνημονευμάτων (III 10, 9. 11, 

15) 

 

c) XIII, 569f  

21. ATENEO, Banquete de sabios 

Ateneo. 

 

 Procedente de Náucratis, escribió 

en Roma a principios del s. III. Su 

obra, Banquete de sabios, aun con 

defectos de estilo, además de ser 

uno de los más antiguos libros de 

cocina, es de incalculable valor 

tanto por las noticias como por los 

fragmentos que cita.  

 

a) V 220 b  

 

De nuevo, en el Aspasia, él 

(Esquines Socrático) califica a 

Hipónico, el hijo de Calias, de 

estúpido, mientras a las mujeres 

de Jonia en general las tacha de 

adúlteras y avariciosas[140]. 

 

b) V, 220e  

Pues para estos hombres no 

parece haber ningún consejero 

bueno, ni un general prudente, ni 

un sofista digno de estima, ni 

poeta provechoso, ni pueblo que 

razone bien, sino sólo Sócrates, el 

que convive con las flautistas de 

Aspasia en los talleres, el que 

conversa con Pistón el fabricante 

de corazas y el que enseña a 

Teodota la hetera cómo hay que 

seducir a los amantes, como lo 

21. ATENEO, Banquete dos Reis 

Magos Ateneo. 

 

  Vindo de Náucratis, escreveu em 

Roma no início do século XX. III. 

Sua obra, Banquete de Reis 

Magos, mesmo com defeitos de 

estilo, além de ser um dos livros de 

receitas mais antigos, é de valor 

incalculável tanto pelas notícias 

quanto pelos fragmentos que cita. 

 

a) V 220 b 

 

Novamente, na Aspásia, ele 

(Ésquines Socrático) descreve 

Hipônico, filho de Cálias, como 

estúpido, enquanto chama as 

mulheres de Jônia em geral de 

adúlteras e gananciosas. 

 

b) V, 220e 

Pois para estes homens não parece 

haver bom conselheiro, nem 

general prudente, nem sofista 

digno de estima, nem poeta útil, 

nem povo que raciocine bem, mas 

apenas Sócrates, aquele que 

convive com os flautistas. de 

Aspásia nas oficinas, que conversa 

com Pistão, o armeiro, e que 

ensina Teodota, a Hetera, a 

seduzir amantes, conforme 

apresentado por Xenofonte no 

segundo livro da Memorabilia. 



97 

 

 

καὶ ᾿Ασπασία δὲ ἡ Σωκρατικὴ 

ἐνεπορεύετο πλήθη καλῶν 

γυναικῶν, καὶ ἐπλήθυνεν ἀπὸ τῶν 

ταύτης ἑταιρίδων ἡ ῾Ελλάς, ὡς 

καὶ ὁ χαρίεις ᾿Αριστοφάνης 

παρασημαίνεται, λέγων [τὸν 

Πελοποννησιακὸν πόλεμον] ὅτι 

Περικλῆς διὰ τὸν ᾿Ασπασίας 

ἔρωτα καὶ τὰς ἁρπασθείσας ἀπ' 

αὐτῆς θεραπαίνας ὑπὸ Μεγαρέων 

ἀνερρίπισεν τὸ δεινόν (Ach. 524). 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 121-122). 

Edição do Kindle.  

 

presenta Jenofonte en el segundo 

libro de las Memorables.  

 

 

c) XIII, 569f  

 

Incluso Aspasia Socrática 

importó cantidad de hermosas 

mujeres y la Hélade se llenó de sus 

heteras, como el gracioso 

Aristófanes da a entender 

diciendo de la guerra del 

Peloponeso que Pericles hizo 

estallar la desgracia por el amor 

de Aspasia y por las sirvientas 

robadas de su casa por unos 

megarenses. 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 181). Edição 

do Kindle.  

 

 

 

c) XIII, 569f 

 

Até mesmo Aspásia Socrática 

importou muitas mulheres 

bonitas e a Hélade encheu-se de 

suas heteras, como o engraçado 

Aristófanes dá a entender ao dizer 

da Guerra do Peloponeso que 

Péricles causou infortúnio ao 

amor de Aspásia e aos servos 

roubados de sua casa por alguns 

megarenses. 

 

 

 

22. Luciano de Samósata  

 

 

 

 

 

 

a) El Gallo 19 ΜΙΚΥΛΛΟΣ  

[…] ἀποδυσάμενος δὲ τὸν 

Πυθαγόραν τίνα μετημφιέσω μετ' 

αὐτόν; ΑΛΕΚΤΡΥΩΝ. ̓ Ασπασίαν 

τὴν ἐκ Μιλήτου ἑταίραν· 

ΜΙΚΥΛΛΟΣ. Φεῦ τοῦ λόγου, καὶ 

γυνὴ γὰρ σὺν τοῖς ἄλλοις ὁ 

Πυθαγόρας ἐγένετο, καὶ ἦν ποτε 

χρόνος ὅτε καὶ σὺ ᾠοτόκεις, ὦ 

ἀλεκτρυόνων γενναιότατε, καὶ 

συνῆσθα Περικλεῖ ᾿Ασπασία οὖσα 

καὶ ἐκύεις ἀπ' αὐτοῦ καὶ ἔρια 

ἔξαινες καὶ κρόκην κατῆγες καὶ 

ἐγυναικίζου ἐς τὸ ἑταιρικόν;  

 

 

b) Retratos 17 

 

22. Luciano de Samósata Luciano. 

c. 125-200. Escritor influenciado 

por cínicos y epicúreos, nos ofrece 

en su vasta obra una visión 

satírica de las costumbres de su 

tiempo y, en particular, de los 

filósofos.  

 

 

a) El Gallo 19 MICILO.  

Y al quitarte la vestimenta de 

Pitágoras, ¿cuál te pusiste 

después? GALLO. La de Aspasia, 

la hetera de Mileto. MICILO. 

¡Menuda historia! ¿Así que, 

además de otras, hasta la forma 

de mujer ha llegado a tener 

Pitágoras? ¿Y hubo un tiempo en 

que también tú ponías huevos, oh 

nobilísimo gallo, y convivías con 

Pericles siendo Aspasia, estabas 

encinta de él, cardabas lana, tejías 

tela y ejercías tu condición 

femenina al modo de las heteras?  

 

b) Retratos 17  

22. Luciano de Samósata Luciano. 

c. 125-200. Escritor influenciado 

por cínicos e epicuristas, oferece-

nos na sua vasta obra uma visão 

satírica dos costumes do seu 

tempo e, em particular, dos 

filósofos. 

 

 

a) O Galo 19 MICILO. 

E quando você tirou a roupa de 

Pitágoras, o que vestiu em 

seguida? GALO. A de Aspásia, a 

hetera de Mileto. MICILHO. Que 

história! Então, além de outras, 

até a forma de mulher Pitágoras 

passou a ter? E houve um tempo 

em que você também botava ovos, 

ó galo nobre, e morava com 

Péricles quando era Aspásia, 

estava grávida dele, cardava lã, 

tecia tecidos e exercia sua 

condição feminina à maneira das 

heteras?  

 

b) Retratos 17 



98 

 

 Μετὰ δὲ ταύτην ἡ τῆς σοφίας καὶ 

συνέσεως εἰκὼν γραπτέα. δεήσει 

δὲ ἡμῖν ἐνταῦθα πολλῶν τῶν 

παραδειγμάτων, ἀρχαίων τῶν 

πλείστων, ἑνὸς μὲν καὶ αὐτοῦ 

᾿Ιωνικοῦ· γραφεῖς δὲ καὶ 

δημιουργοὶ αὐτοῦ Αἰσχίνης 

Σωκράτους ἑταῖρος καὶ αὐτὸς 

Σωκράτης, μιμηλότατοι τεχνιτῶν 

ἁπάντων, ὅσῳ καὶ μετ' ἔρωτος 

ἔγραφον. τὴν δὲ ἐκ τῆς Μιλήτου 

ἐκείνην ᾿Ασπασίαν, ᾗ καὶ ὁ 

᾿Ολύμπιος θαυμασιώτατος αὐτὸς 

συνῆν, οὐ φαῦλον συνέσεως 

παράδειγμα προθέμενοι, ὁπόσον 

ἐμπειρίας πραγμάτων καὶ 

ὀξύτητος εἰς τὰ πολιτικὰ καὶ 

ἀγχινοίας καὶ δριμύτητος ἐκείνῃ 

προσῆν, τοῦτο πᾶν ἐπὶ τὴν 

ἡμετέραν εἰκόνα μεταγάγωμεν 

ἀκριβεῖ τῇ στάθμῃ· πλὴν ὅσον 

ἐκείνη μὲν ἐν μικρῷ πινακίῳ 

ἐγέγραπτο, αὕτη δὲ κολοσσιαία τὸ 

μέγεθός ἐστιν. 

 

 

c) Sobre la danza 25  

 

καὶ ἔμελλέν γε ἐκεῖνος περὶ 

ὀρχηστικὴν οὐ μετρίως 

σπουδάσεσθαι, ὅς γε καὶ τὰ μικρὰ 

οὐκ ὤκνει μανθάνειν, ἀλλὰ καὶ εἰς 

τὰ διδασκαλεῖα τῶν αὐλητρίδων 

ἐφοίτα καὶ παρ' ἑταίρας γυναικὸς 

οὐκ ἀπηξίου σπουδαῖόν τι 

ἀκούειν, τῆς ᾿Ασπασίας. 

 

 

d) El eunuco 7 

  

 

Τὰ μὲν πρῶτα ὑπ' αἰδοῦς καὶ 

δειλίας—οἰκεῖον γὰρ αὐτοῖς τὸ 

τοιοῦτον—ἐπὶ πολὺ ἐσιώπα καὶ 

ἠρυθρία καὶ ἰδίων φανερὸς ἦν, 

τέλος δὲ λεπτόν τι καὶ γυναικεῖον 

ἐμφθεγξάμενος οὐ δίκαια ποιεῖν 

ἔφη τὸν Διοκλέα φιλοσοφίας 

ἀποκλείοντα εὐνοῦχον ὄντα, ἧς 

καὶ γυναιξὶ μετεῖναι· καὶ 

 

Tras esta, (la escultura), hay que 

pintar una imagen de la sabiduría 

y la inteligencia. Nos harán falta 

aquí muchos modelos, antiguos la 

gran mayoría, y en especial uno 

jónico. Sus pintores y creadores, 

Esquines, compañero de Sócrates, 

y el mismo Sócrates, son los más 

hábiles en imitarlo, tanto más 

cuanto que pintaban por amor. La 

famosa Aspasia de Mileto, con la 

que aquel admirabilísimo 

Olímpico convivía, al ponerla 

como modelo nada vulgar de 

inteligencia, cuanta experiencia 

en la cosa pública y agudeza en 

temas políticos y sagacidad y 

perspicacia le era natural, todo 

esto trasladémoslo a nuestra 

imagen con regla exacta. Con la 

única diferencia de que, mientras 

aquélla se ha dibujado en cuadro 

pequeño, esta es colosal en 

tamaño.  

 

 

c) Sobre la danza 25 

  

Era de esperar que el famoso 

Sócrates mostrara un alto interés 

por la danza, él que no tenía 

reparo alguno en aprender 

también lo insignificante, sino que 

incluso asistía a las escuelas de las 

flautistas y no consideraba 

indigno aprender algo noble de 

una mujer hetera, Aspasia.  

 

 

d) El eunuco 7   

 

 Primero, por pudor y cobardía –

pues tal cosa es normal en ellos– 

calló largo rato, enrojeció y 

sudaba visiblemente; finalmente, 

hablando con voz débil y 

afeminada, dijo que no era justo 

Diocles al excluirlo de la filosofía 

por ser eunuco, de la que incluso 

 

Depois disto (a escultura), 

devemos pintar uma imagem de 

sabedoria e inteligência. 

Precisaremos de muitos modelos 

aqui, a grande maioria deles 

antigos, e especialmente um 

modelo iônico. Os seus pintores e 

criadores, Ésquines, companheiro 

de Sócrates, e o próprio Sócrates, 

são os mais hábeis em imitá-lo, 

tanto mais que pintaram por 

amor. A famosa Aspásia de 

Mileto, com quem conviveu 

aquela admirável olímpica, ao 

colocá-la como um modelo nada 

vulgar de inteligência, quanta 

experiência em assuntos públicos 

e acuidade em assuntos políticos e 

sagacidade e perspicácia lhe eram 

naturais, transfiramos tudo isso à 

nossa imagem com uma regra 

exata. Com a única diferença de 

que, enquanto o primeiro foi 

desenhado num pequeno 

quadrado, este tem um tamanho 

colossal. 

 

 

c) Sobre a dança 25 

  

Era de se esperar que o famoso 

Sócrates demonstrasse grande 

interesse pela dança, ele que não 

tinha escrúpulos em aprender 

também o insignificante, mas até 

frequentava as escolas dos 

flautistas e não considerava 

indigno aprender algo nobre de 

um direto. mulher, Aspásia. 

 

 

d) O eunuco 7 

 

  Primeiro, por modéstia e 

covardia – já que tais coisas são 

normais para eles – ele 

permaneceu em silêncio por um 

longo tempo, corou e suou 

visivelmente; Por fim, falando 



99 

 

παρήγοντο ᾿Ασπασία καὶ Διοτίμα 

καὶ Θαργηλία συνηγορήσουσαι 

αὐτῷ.  

 

e) Amores 30  

 

Εἰ γυναιξὶν ἐκκλησία καὶ 

δικαστήρια καὶ πολιτικῶν 

πραγμάτων ἦν μετουσία, 

στρατηγὸς ἂν ἢ προστάτης 

ἐκεχειροτόνησο καί σε χαλκῶν 

ἀνδριάντων ἐν ταῖς ἀγοραῖς, ὦ 

Χαρίκλεις, ἐτίμων. σχεδὸν γὰρ 

οὐδὲ αὐταὶ περὶ αὑτῶν, ὁπόσαι 

προὔχειν κατὰ σοφίαν ἐδόκουν, εἴ 

τις αὐταῖς τὴν τοῦ λέγειν ἐξουσίαν 

ἐφῆκεν, οὕτω μετὰ σπουδῆς ἂν 

εἶπον, οὐχ ἡ Σπαρτιάταις 

ἀνθωπλισμένη Τελέσιλλα, δι' ἣν 

ἐν ῎Αργει θεὸς ἀριθμεῖται 

γυναικῶν ῎Αρης· οὐχὶ τὸ μελιχρὸν 

αὔχημα Λεσβίων Σαπφὼ καὶ ἡ 

τῆς Πυθαγορείου σοφίας θυγάτηρ 

Θεανώ· τάχα δ' οὐδὲ Περικλῆς 

οὕτως ἂν ᾿Ασπασίᾳ συνηγόρησεν. 

ἀλλ' ἐπειδήπερ εὐπρεπὲς ἄρρενας 

ὑπὲρ θηλειῶν λέγειν, εἴπωμεν καὶ 

ἄνδρες ὑπὲρ ἀνδρῶν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 123-126). 

Edição do Kindle.  

 

hay mujeres que participan. Y 

trajo a colación a Aspasia, 

Diotima y Targelia para que lo 

defendieran.  

 

 

e) Amores 30  

 

Si asamblea y tribunales fueran  

asunto de mujeres como también 

participar en temas políticos, 

serías elegido general y jefe y te 

honrarían, Caricles, con 

broncíneas estatuas en las plazas 

públicas. Pues, cuantas mujeres 

tienen fama de sobresalir en 

sabiduría, si alguien les diera 

derecho a intervenir, ni tan 

siquiera ellas hablarían tan 

diligentemente sobre sí mismas, ni 

Telesila, la que tomó las armas 

contra los espartanos, por la que 

en Argos Ares es tenido como un 

dios de mujeres, ni Safo el meloso 

orgullo de Lesbos, ni Teano la hija 

de la filosofía pitagórica. Quizá 

tampoco Pericles habría 

defendido de tal modo a Aspasia. 

Pero ya que es conveniente que 

hombres hablen en defensa de 

mujeres, hablemos también 

varones sobre varones. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp.181-182). 

Edição do Kindle.  

 

com voz fraca e afeminada, disse 

que Diocles não foi justo ao excluí-

lo da filosofia por ser eunuco, da 

qual há até mulheres que 

participam. E ele trouxe Aspásia, 

Diotima e Targelia para defendê-

lo. 

 

 

e) Ama 30 

 

Se a assembleia e os tribunais 

fossem 

questão das mulheres, além de 

participar de questões políticas, 

você seria eleito general e chefe e 

eles o homenageariam, Cáricles, 

com estátuas de bronze em praças 

públicas. Pois quantas mulheres 

têm fama de primarem pela 

sabedoria, se alguém lhes desse o 

direito de intervir, nem elas 

falariam tão diligentemente sobre 

si mesmas, nem Telesila, que 

pegou em armas contra os 

espartanos, por quem Ares está 

detido em Argos. um deus das 

mulheres, nem Safo, o orgulho 

meloso de Lesbos, nem Theano, a 

filha da filosofia pitagórica. 

Talvez Péricles também não 

tivesse defendido Aspásia dessa 

forma. Mas como é conveniente 

que os homens falem em defesa 

das mulheres, falemos também 

dos homens sobre os homens. 

 

23. Filóstrato, Carta 73  

 

λέγεται δὲ καὶ ᾿Ασπασία ἡ 

Μιλησία τὴν τοῦ Περικλέους 

γλῶτταν κατὰ τὸν Γοργίαν θῆξαι, 

[…]. καὶ Αἰσχίνης δὲ ὁ ἀπὸ τοῦ 

Σωκράτους, ὑπὲρ οὗ πρώην 

ἐσπούδαζες ὡς οὐκ ἀφανῶς τοὺς 

διαλόγους κολάζοντος, οὐκ ὤκνει 

γοργιάζειν ἐν τῷ περὶ τῆς 

Θαργηλίας λόγῳ. 

 

23. Filóstrato, Carta 73 Filóstrato. 

C. 170-245. Sofista en Atenas y en 

Roma, perteneciente al círculo de 

Julia Domna. Autor de biografías, 

discursos y cartas, entre las que 

destaca por su valor como fuente 

Vidas de los sofistas. También se 

dice que Aspasia de Mileto pulió 

la lengua de Pericles al estilo 

gorgiano […]. Y Esquines el 

Socrático, por el que hace poco te 

interesabas por moderar sin 

disimulo sus diálogos, no dudaba 

23. Filóstrato, Carta 73 Filóstrato. 

C. 170-245. Sofista em Atenas e 

Roma, pertencente ao círculo de 

Julia Domna. Autor de biografias, 

discursos e cartas, entre as quais 

Vidas dos Sofistas se destaca pelo 

seu valor como fonte. Diz-se 

também que Aspásia de Mileto 

aprimorou a linguagem de 

Péricles no estilo gorgiano [...]. E 

Ésquines, o Socrático, em quem 

recentemente se interessou em 

moderar abertamente os seus 



100 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 126). Edição 

do Kindle.  

 

en gorgianizar en el discurso 

sobre Targelia. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 182). Edição 

do Kindle.  

 

diálogos, não hesitou em 

gorgianizar no discurso sobre 

Targelia. 

 

 

 

24. Clemente de Alejandría, 

Miscelánea IV, XIX 122, 3  

Aἱ γὰρ Διοδώρου τοῦ Κρόνου 

ἐπικληθέντος θυγατέρες πᾶσαι 

διαλεκτικαὶ γεγόνασιν, ὥς φησι 

Φίλων ὁ διαλεκτικὸς ἐν τῷ 

Μενεξένῳ, ὧν τὰ ὀνόματα 

παρατίθεται τάδε· Μενεξένη, 

᾿Αργεία, Θεογνίς, ᾿Αρτεμισία, 

Παντάκλεια. μέμνημαι καὶ 

Κυνικῆς τινος, ῾Ιππαρχία δὲ 

ἐκαλεῖτο, ἡ Μαρωνῖτις, ἡ 

Κράτητος γυνή, ἐφ' ᾗ καὶ τὰ 

κυνογάμια ἐν τῇ Ποικίλῃ 

ἐτέλεσεν. ᾿Αρήτη δὲ ἡ ᾿Αρι-

στίππου <ἡ> Κυρηναϊκὴ τὸν 

Μητροδίδακτον ἐπικληθέντα 

ἐπαίδευσεν ᾿Αρίστιππον. παρὰ 

Πλάτωνί τε ἐφιλοσόφουν 

Λασθένεια ἡ ᾿Αρκαδία καὶ 

᾿Αξιοθέα ἡ Φλιασία· ᾿Ασπασίας 

γὰρ τῆς Μιλησίας, περὶ ἧς καὶ οἱ 

κωμικοὶ πολλὰ δὴ 

καταγράφουσιν, Σωκράτης μὲν 

ἀπέλαυσεν εἰς φιλοσοφίαν, 

Περικλῆς δὲ εἰς ῥητορικήν. 

παραπέμπομαι τοίνυν τὰς ἄλλας 

διὰ τὸ μῆκος τοῦ λόγου, μήτε τὰς 

ποιητρίας καταλέγων, Κόρινναν 

καὶ Τελέσιλλαν Μυῖάν τε καὶ 

Σαπφώ, ἢ τὰς ζωγράφους, 

καθάπερ Εἰρήνην τὴν Κρατίνου 

θυγατέρα καὶ ᾿Αναξάνδραν τὴν 

Νεάλκους, ἅς φησι Δίδυμος ἐν 

Συμποσιακοῖς. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 126- 127). 

Edição do Kindle.  

 

 

 

24. Clemente de Alejandría, 

Miscelánea IV, XIX 122, 3  

Clemente de Alejandría. C.150-

215. Erudito, director de la 

escuela de catecúmenos de 

Alejandría, intentó sintetizar la 

sabiduría griega con el mensaje 

cristiano. Y las hijas de Diodoro, 

llamado Crono, se convirtieron 

todas en filósofas dialécticas, 

como dice el dialéctico Filón en el 

Menéxeno, cuyos nombres son los 

siguientes: Menéxena, Argia, 

Teognis, Artemisia y Pantaclea. 

Recuerdo también a una mujer 

cínica, llamada Hiparquia, 

originaria de Maronea, esposa de 

Crates, con la que celebró en el 

Pórtico Pintado la llamada boda 

del perro. También Arete de 

Cirene, hija de Aristipo, educó a 

su hijo Aristipo, al que llamaban 

“enseñado por su madre” 

(metrodídacto). Lastenia de 

Arcadia y Axiotea de Fliunte 

estudiaron filosofía con Platón. De 

Aspasia milesia, contra la cual los 

comediógrafos lanzaron muchos 

ataques, se sirvió Sócrates para la 

filosofía, Pericles para la retórica. 

Omito, para no prolongar el 

discurso, al resto, sin dejar de 

contar ni a las poetas Corina, 

Telesila, Myia y Safo, ni a las 

pintoras, como Irene, la hija de 

Cratino, y Anaxandra, la hija de 

Nealco, de las que habla Dídimo 

en los Relatos Simposiacos.[141] 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

 

 

24. Clemente de Alexandria, 

Miscelânea IV, XIX 122, 3 

Clemente de Alexandria. C.150-

215. Estudioso, diretor da escola 

de catecúmenos de Alexandria, 

tentou sintetizar a sabedoria 

grega com a mensagem cristã. E 

as filhas de Diodoro, chamadas 

Cronos, tornaram-se todas 

filósofas dialéticas, como diz o 

dialético Fílon no Menexeno, 

cujos nomes são os seguintes: 

Menexena, Argia, Theognis, 

Artemisia e Pantacleia. Lembro-

me também de uma mulher cínica 

chamada Hipparquia, originária 

de Maronea, esposa de Crates, 

com quem celebrou o chamado 

casamento do cão no Pórtico 

Pintado. Arete de Cirene, filha de 

Aristipo, também educou seu filho 

Aristipo, que foi chamado de 

“ensinado pela mãe” 

(metrodidata). Lasthenia de 

Arcádia e Axiotea de Fliunte 

estudaram filosofia com Platão. 

De Aspásia Milesia, contra quem 

os comediantes lançaram muitos 

ataques, Sócrates usou para a 

filosofia, Péricles para a retórica. 

Omito, para não prolongar o 

discurso, o resto, sem deixar de 

mencionar nem os poetas Corina, 

Telesila, Myia e Safo, nem os 

pintores, como Irene, filha de 

Cratino, e Anaxandra, filha de 

Nealco, do que Dídimo fala nas 

Histórias do Simpósio.[141] 

 

 



101 

 

(Spanish Edition) (p.183). Edição 

do Kindle.  

 

25. Alcifrón, Cartas de heteras 7, 

6  

 

οἴει δὲ διαφέρειν ἑταίρας 

σοφιστήν;  […] παιδεύομεν δὲ οὐ 

χεῖρον ἡμεῖς τοὺς νέους. ἐπεὶ 

σύγκρινον, εἰ βούλει, ᾿Ασπασίαν 

τὴν ἑταίραν καὶ Σωκράτην τὸν 

σοφιστήν, καὶ πότερος ἀμείνους 

αὐτῶν ἐπαίδευσεν ἄνδρας 

λόγισαι· τῆς μὲν γὰρ ὄψει 

μαθητὴν Περικλέα, τοῦ δὲ 

Κριτίαν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 127). Edição 

do Kindle.  

 

 

25. Alcifrón, Cartas de heteras 7, 

6  

 

Alcifrón. Probablemente 

contemporaneo de Luciano. 

Autor de Cartas ficticias, escritas 

en tono íntimo y confidencial, que 

atribuye a personajes históricos 

(frecuentemente del s. IV a. C.). 

¿Crees que un sofista se diferencia 

tanto de una hetera? […] 

Nosotras[142] no somos peores 

que los sofistas educando a los 

jóvenes. Puedes comparar, si 

quieres, entre la hetera Aspasia y 

el sofista Sócrates y decide cuál de 

los dos educó a hombres más 

rectos e intachables. Verás que 

Pericles fue discípulo de Aspasia, 

mientras Critias, el tirano, lo fue 

de Sócrates. 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.183). Edição 

do Kindle.  

 

25. Alcifrão, Cartas das heteras 7, 

6 

 

Alcifron. Provavelmente 

contemporâneo de Luciano. 

Autor de cartas fictícias, escritas 

em tom intimista e confidencial, 

que atribui a figuras históricas 

(frequentemente do século IV 

a.C.). Você acha que um sofista é 

tão diferente de uma hetera? […] 

Nós[142] não somos piores que os 

sofistas na educação dos jovens. 

Você pode comparar, se quiser, 

entre a hetera Aspásia e o sofista 

Sócrates e decidir qual dos dois 

homens educados é mais correto e 

inocente. Você verá que Péricles 

foi discípulo de Aspásia, enquanto 

Crítias, o tirano, foi discípulo de 

Sócrates. 

 

 

 

26. Libanio 

 

 

 

 

 

 

 a) Discurso 12, 38.  

[…] τὸν ᾿Ολύμπιον προσκυνεῖν, 

καὶ οὐκ ἀρκεῖ, τιμᾶν δὲ ἤδη καὶ 

᾿Ασπασίαν μετὰ Σωκράτους τὴν 

ἐκ Μιλήτου τὴν ἐξ οἰκήματος ὡς 

Διοτίμαν ἐπαινεῖν τὴν σοφήν. 

ταῦτα γὰρ ᾿Αλκιβιάδης ἀπαιτεῖ 

παρ' ἡμῶν καὶ τοιούτοις ἥδεται.  

 

b) Discurso 25, 40 ᾿Επειδὴ δὲ 

Λαίδι συνηγορῶν τῶν ᾿Αθηναίων 

ἐμνήσθης καὶ πολλὰς ἑταίρας 

26. Libanio 

 Libanio. C. 314-392. Profesor de 

oratoria en Constantinopla, 

Nicomedia y Antioquía. Además 

de algunos tratados didácticos, es 

autor de discursos y cartas de 

gran valor para conocer la vida de 

su tiempo. Escribió una Apología 

de Sócrates.  

a) Discurso 12, 38.  

[...] adorar al Olimpio, y también 

honrar a Aspasia junto a Sócrates, 

la de Mileto, la del burdel, así 

como elogiar a Diotima la sabia. 

Esto es lo que reclama de nosotros 

Alcibíades y con tales cosas se 

complace. 

 

 

26. Libânio 

  Libânio. C.314-392. Professor de 

oratória em Constantinopla, 

Nicomédia e Antioquia. Além de 

alguns tratados didáticos, é autor 

de discursos e cartas de grande 

valor para a compreensão da vida 

de seu tempo. Ele escreveu uma 

Apologia de Sócrates. 

a) Discurso 12, 38. 

adorar o Olimpo e também 

homenagear Aspásia junto com 

Sócrates a de Mileto a do bordel 

bem como elogiar Diotima a sábia. 

É isso que Alcibíades exige de nós, 

e isso lhe agrada. 

 

 



102 

 

ἔφης παρ' ἐκείνοις εὐδοκιμεῖν, τὴν 

᾿Ασπασίαν ἐκείνην, τὴν 

Μυρρίνην, τὴν Θεοδότην καὶ 

ἄλλας πολλάς.   

 

c) Carta 696, 5  

γράψας ᾿Αθηναίοις νόμον τὸν οὐκ 

ὄντα ἀμφοτέρωθεν ̓ Αθηναῖον τῶν 

τοῖς ἀστοῖς ὑπαρχόντων εἴργεσθαι 

τεθνεώτων αὐτῷ Ξανθίππου καὶ 

Παράλου τὸν ἐκ τῆς ᾿Ασπασίας 

υἱὸν ἐδεῖτο τῶν πολιτῶν πολίτην 

ἐγγράφειν τὰ αὑτοῦ κινῶν, οἱ δὲ 

ἐχαρίσαντο. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 127-128). 

Edição do Kindle.  

 

 b) Discurso 25, 40 Puesto que has 

recordado a los atenienses 

defensores de Lais y dices que 

muchas heteras son estimadas 

entre ellos, la célebre Aspasia, 

Mirrina, Teodota y otras 

muchas... 

 

 

 c) Carta 696, 5  

Habiendo promulgado [Pericles] 

para los atenienses una ley, según 

la cual el que no fuera ateniense 

por ambas partes era privado de 

los derechos de ciudadanía, tras 

habérsele muerto Jantipo y 

Páralo, pidió a los ciudadanos, 

gracia que le concedieron, 

inscribir al hijo de Aspasia como 

ciudadano, alterando su propia 

ley. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 184). Edição 

do Kindle.  

 

  b) Discurso 25, 40 Já que você se 

lembrou dos defensores 

atenienses de Lais e disse que 

muitos heteras são estimados 

entre eles, os famosos Aspásia, 

Myrrina, Theodota e muitos 

outros... 

 

 

  c) Carta 696, 5 

[Péricles] tendo promulgado uma 

lei para os atenienses, segundo a 

qual qualquer pessoa que não 

fosse ateniense em ambos os lados 

seria privada dos direitos de 

cidadania, após a morte de 

Xanthippus e Paralus, ele pediu 

aos cidadãos, uma graça que lhe 

foi concedida. , para registrar 

como cidadão o filho de Aspásia, 

alterando sua própria lei. 

 

 

27. Temistio, Discurso 26, 329c  

 

καὶ τηνικαῦτα οὐκ ὤκνεις οὐδὲ 

ἐδεδοίκεις μή τίς σε 

μειρακιεύεσθαι ὑπολάβοι 

ἁμιλλωμένην πρὸς Λυσίαν καὶ 

Θουκυδίδην, καὶ τοὺς μὲν 

ἀποσκορακίζουσάν τε καὶ μόνον 

οὐχὶ ἐπιρραπίζουσαν αὐτῷ Γοργίᾳ 

καὶ ᾿Αντιφῶντι, Περικλέα δὲ 

ἐπαινοῦσαν μόνον καὶ ᾿Ασπασίαν 

ὡς ῥήτορας τελεσιουργούς τε καὶ 

ὑψηλόνους, ὅτι ἐκ τῆς 

᾿Αναξαγόρου ἀδολεσχίας ταῦτα 

προσειλκύσατο εἰς τὴν τέχνην. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 128-129). 

Edição do Kindle.  

 

 

27. Temistio, Discurso 26, 329c  

 

Temistio. 310/20-388. Profesor de 

oratoria, además de filósofo. 

Entre sus discursos, el dedicado A 

Joviano es un alegato en favor de 

la libertad de creencias y culto y 

contiene un enérgico rechazo de la 

violencia. Y entonces no vacilabas 

ni temías que alguien pensara que 

te portabas como un jovenzuelo 

cuando discutías con Lisias y 

Tucídides, cuando despreciabas a 

unos y únicamente dejabas de 

fustigar al propio Gorgias y 

Antifonte, mientras alababas en 

exclusiva a Pericles y 

Aspasia[143] como oradores 

eficaces y de elevados 

sentimientos, por haber llevado al 

arte estas cualidades salidas de la 

sutileza de Anaxágoras. 

 

 

27. Temístio, Discurso 26, 329c 

 

Temístio. 310/20-388. Professor 

de oratória, além de filósofo. 

Entre os seus discursos, o 

dedicado a Joviano é um apelo a 

favor da liberdade de crença e de 

culto e contém uma rejeição 

enérgica à violência. E então você 

não hesitou nem temeu que 

alguém pensasse que você se 

comportou como um jovem 

quando discutiu com Lísias e 

Tucídides, quando desprezou 

alguns deles e apenas deixou de 

criticar Górgias e o próprio 

Antífona, enquanto elogiou 

exclusivamente Péricles e Aspásia. 

143] como oradores eficazes e de 

sentimentos elevados, por terem 

trazido para a arte essas 

qualidades que vêm da sutileza de 

Anaxágoras. 

 



103 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 184). Edição 

do Kindle.  

 

 

 

 

28. Sinesio  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a) Dión 1,10.  

 

εἴ τις ἀγνοεῖ τὴν ἐν ταὐτῷ 

προβλήματι διαφορὰν τοῦ 

πολιτικοῦ καὶ τοῦ ῥήτορος, 

ἐπελθέτω μετὰ νοῦ τὸν ᾿Ασπασίας 

τε καὶ Περικλέους ἐπιτάφιον 

Θουκυδίδου καὶ Πλάτωνος, ὧν 

ἐκάτερος θατέρου παρὰ πολὺ 

καλλίων ἐστί, τοῖς οἰκείοις κανόσι 

κρινόμενος.  

 

b) Dión 15, 1-2  

[…] καὶ μὴ καταφρονεῖν τοῦ 

Σωκράτους, ὃς οὐκ ἀπηξίου καὶ 

τοὺς δημοσίᾳ θαπτομένους 

δύνασθαι λόγῳ κοσμεῖν, καίτοι 

καὶ τοῦτο μεῖζον ἢ καθ' ἑαυτὸν 

ᾤετο· προσένεμε γὰρ ᾿Ασπασίᾳ 

τὴν δύναμιν ταύτην, ᾗ 

προσεφοίτα κατὰ χάριν τοῦ τὰ 

ἐρωτικὰ παιδευθῆναι. εἰ δέ τινα 

τὰ κατὰ ᾿Ασπασίαν τε καὶ 

Σωκράτην ἐρωτικὰ ἐννενόηκας, 

οὐκ ἀπιστήσεις ὅτι φιλοσοφία τὰς 

τελεωτάτας ἐποπτεύσασα 

τελετάς, ἁπανταχοῦ τὸ καλὸν 

ἐπιγνώσεται καὶ ἀσπάσεται, καὶ 

ῥητορικὴν ἐπαινέσεται, καὶ 

ἀσπασίως καὶ ποιητικῆς 

ἀνθέξεται· 

 

 

28. Sinesio Sinesio. C. 370-413.  

 

Nacido en Cirene, fue discípulo de 

la célebre neoplatónica Hipatia en 

Alejandría. Pese a ser nombrado 

obispo, siguió defendiendo sus 

ideas neoplatónicas y siempre 

prefirió el estilo de vida de los 

griegos frente al de los cristianos. 

Los fragmentos están tomados de 

Dión, un discurso que se inspira 

en el filósofo y orador Dión de 

Prusa. 

 

a) Dión 1,10.  

 

Si alguien ignora la diferencia en 

un mismo problema entre el 

político y el orador, que estudie 

atentamente el epitafio de Aspasia 

y Pericles en Tucídides y Platón, 

cada uno de los cuales, juzgado 

según cánones adecuados, es en 

buena medida más hermoso que el 

otro.  

 

 

b) Dión 15, 1-2 [...]  

y no despreciar a Sócrates, quien 

no consideraba indigno poder 

celebrar con un discurso incluso a 

los que eran enterrados por el 

estado, y en verdad consideraba 

esto mejor que hacerlo por sí 

mismo. Pues asignaba este poder 

a Aspasia, a la que frecuentaba 

con vistas a ser instruido en los 

temas del amor; pero si has 

observado a alguien que ha 

aprendido los temas amorosos con 

Aspasia y Sócrates, no pondrás en 

duda que la filosofía, atendiendo a 

los misterios más eminentes, llega 

a conocer y sentir amor por la 

28. Sinésio Sinésio. C.370-413. 

 

Nascido em Cirene, foi discípulo 

da famosa neoplatonista Hipátia 

em Alexandria. Apesar de ter sido 

nomeado bispo, continuou a 

defender as suas ideias 

neoplatónicas e sempre preferiu o 

estilo de vida dos gregos ao dos 

cristãos. Os fragmentos são 

retirados de Dion, discurso 

inspirado no filósofo e orador 

Dion de Prusa. 

 

a) Dion 1,10. 

 

Se alguém não tem conhecimento 

da diferença no mesmo problema 

entre o político e o orador, estude 

cuidadosamente o epitáfio de 

Aspásia e Péricles em Tucídides e 

Platão, cada um dos quais, 

julgado de acordo com os cânones 

apropriados, é em grande medida 

mais bonito do que o outro. . 

 

 

b) Dion 15, 1-2 [...] 

e não desprezar Sócrates, que não 

considerava indigno poder 

celebrar com um discurso mesmo 

aqueles que foram sepultados pelo 

Estado, e na verdade considerava 

isso melhor do que fazê-lo por si 

mesmo. Pois bem, ele atribuiu esse 

poder a Aspásia, a quem 

frequentava com o objetivo de ser 

instruído nos temas do amor; mas 

se você observou alguém que 

aprendeu os temas do amor com 

Aspásia e Sócrates, não duvidará 

que a filosofia, atendendo aos 

mistérios mais eminentes, passa a 

conhecer e sentir amor pela beleza 



104 

 

c) Dión 15,3 

 λελήθασιν οὖν ὑπὸ σοφίας οἱ 

στασιῶται τῆς ἀγλωττίας οὗτοι 

καὶ τὸν ᾿Απόλλω δεύτερον 

ἄγοντες ἑαυτῶν, μετ' ᾿Ασπασίας 

τε καὶ Σωκράτους. ἡμεῖς δὲ ἐπὶ 

πάντας λόγους. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 125-130). 

Edição do Kindle.  

 

belleza en todos los aspectos, 

elogia la retórica y se consagra 

gustosamente a la poética.  

 

c) Dión 15,3  

Así pues, han pasado inadvertidos 

bajo capa de sabiduría los 

partidarios de la inhabilidad 

retórica, llegando estos incluso a 

considerar como inferior a ellos 

mismos a Apolo, junto con 

Aspasia y Sócrates. 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 184-185). 

Edição do Kindle.  

 

em todos os aspectos, elogia a 

retórica e se dedica com prazer à 

poesia. 

 

c) Dion 15.3 

Assim, os defensores da 

incapacidade retórica passaram 

despercebidos sob uma camada de 

sabedoria, e até consideraram 

Apolo, juntamente com Aspásia e 

Sócrates, inferiores a si próprios. 

 

 

 

 

 

 

29. Escolio de Sópatro al 

testimonio anterior (T 19) de Elio 

Aristides 

Μαντινικὴν μὲν ξένην] αὐτὴν 

πάλιν σημαίνει Διοτίμαν· ἀπὸ γὰρ 

Μαντινείας τῆς ᾿Αρκαδίας ἦν. 

Μιλησίαν δέ φησι τὴν ᾿Ασπασίαν. 

ταύτην δὲ θαυμάζει ὡς 

διδάσκαλον οὖσαν ῥητορικῆς. 

ABD Oxon. ἡ δὲ Διοτίμα ἱέρεια 

γέγονε τοῦ Λυκαίου Διὸς τοῦ ἐν 

᾿Αρκαδίᾳ. ἐπίστασαι κοσμεῖν] ἐν 

ἐπιταφίῳ· ἦν δ' ἐκ Καρίας ἡ 

᾿Ασπασία. αἰχμαλωτισθεῖσα δὲ 

ᾤκει ἐν Μιλήτῳ πορνοβοσκῷ 

Μυρτὼ καλουμένη. ἐνεχθεῖσα δὲ 

εἰς τὴν ᾿Αττικὴν ᾿Ασπασία 

ἐκλήθη, ἐκ τοῦ πάντας αὐτὴν 

ἀσπάζεσθαι. Περικλῆς δ' 

ἀνέστησεν αὐτήν. BD. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp.  129-130). 

Edição do Kindle.  

 

29. Escolio de Sópatro al 

testimonio anterior (T 19) de Elio 

Aristides  

 

Orador y filósofo del s. IV-V, 

asesor imperial, discípulo del 

neopitagórico Jámblico. 

Extranjera de Matinea] con esta 

expresión se refiere a Diotima, 

pues era originaria de Mantinea 

en Arcadia. Habla también de la 

milesia Aspasia. Produce 

admiración saber que era 

profesora de retórica. Por su 

parte Diotima llegó a ser 

sacerdotisa de Zeus Licio de 

Arcadia. Sabes elogiar] en el 

epitafio (es decir, en el 

Menéxeno). Aspasia era de Caria. 

Hecha prisionera vivió en Mileto 

en una casa de prostitución 

recibiendo el nombre de 

Mirto[144]. Habiendo sido 

conducida al Ática[145] era 

llamada Aspasia por el hecho de 

que acogía a todos. Pericles la 

salvó. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 184). Edição 

do Kindle.  

29. Escólio de Sópatro ao 

testemunho anterior (T 19) de 

Élio Aristides 

 

Orador e filósofo do século XX. 

IV-V, conselheiro imperial, 

discípulo do neopitagórico 

Jâmblico. Estrangeira de 

Matinea] com esta expressão 

refere-se a Diotima, visto que ela 

era originária de Mantinea na 

Arcádia. Ele também fala da 

milesia Aspásia. Produz 

admiração saber que ela era 

professora de retórica. Por sua 

vez, Diotima tornou-se 

sacerdotisa de Zeus Lyius da 

Arcádia. Você sabe elogiar] no 

epitáfio (ou seja, no Menexeno). 

Aspásia era da Cária. Feita 

prisioneira, viveu em Mileto 

numa casa de prostituição, 

recebendo o nome de Mirto[144]. 

Tendo sido levada para a Ática, 

foi chamada de Aspásia porque 

acolheu a todos. Péricles a salvou. 

 

 



105 

 

 

30. Teodoreto, Curación de 

enfermedades griegas I, 17 

 

Σωκράτης δὲ ὁ Σωφρονίσκου, 

τῶν φιλοσόφων ὁ ἄριστος, οὐδὲ 

παρὰ γυναικῶν μαθεῖν τι 

χρήσιμον ὑπέλαβε φιλοσοφίας 

ἀνάξιον· τῷ τοι καὶ τὴν Διοτίμαν 

οὐκ ἠρυθρία προσαγορεύων 

διδάσκαλον, καὶ μέντοι καὶ παρὰ 

τὴν ᾿Ασπα-σίαν διετέλει θαμίζων. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 130). Edição 

do Kindle.  

 

30. Teodoreto, Curación de 

enfermedades griegas I, 17  

 

Teodoreto. 393-458. Escritor 

cristiano de la escuela de 

Antioquía, autor de obras 

apologéticas y exegéticas, entre 

ellas Curación de enfermedades 

griegas. Sócrates, hijo de 

Sofronisco, el mejor de los 

filósofos, no consideró indigno de 

la filosofía aprender cualquier 

cosa útil de las mujeres. Por ello 

no tuvo vergüenza en llamar a 

Diotima su maestra y siguió 

frecuentando a Aspasia. 

 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 184-185). 

Edição do Kindle.  

 

30. Teodoreto, Cura de Doenças 

Gregas I, 17 

 

Teodoreto. 393-458. Escritor 

cristão da escola de Antioquia, 

autor de obras apologéticas e 

exegéticas, incluindo A Cura das 

Doenças Gregas. Sócrates, filho de 

Sofroniscus, o melhor dos 

filósofos, não considerava indigno 

da filosofia aprender algo útil com 

as mulheres. Por isso não teve 

vergonha de chamar Diotima de 

professora e continuou a 

frequentar Aspásia. 

 

 

 

. 

 

 

31. Olimpiodoro, Comentario 

al Alcibíades I de Platón 118c  

Σωκράτης δὲ ὁ Σωφρονίσκου, 

τῶν φιλοσόφων ὁ ἄριστος, οὐδὲ 

παρὰ γυναικῶν μαθεῖν τι 

χρήσιμον ὑπέλαβε φιλοσοφίας 

ἀνάξιον· τῷ τοι καὶ τὴν Διοτίμαν 

οὐκ ἠρυθρία προσαγορεύων 

διδάσκαλον, καὶ μέντοι καὶ παρὰ 

τὴν ᾿Ασπασίαν διετέλει θαμίζων. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 130). Edição 

do Kindle.  

 

31. Olimpiodoro, Comentario al 

Alcibíades I de Platón 118c 

 Olimpiodoro. Vivió en el s. VI 

siendo el último de los grandes 

neoplatónicos. Autor de 

comentarios a obras de Platón (el 

Gorgias o el Alcibíades I) y 

Aristóteles. Dijo[146] que, si fuera 

sabio (Pericles), sería capaz de 

hacer sabio a otro. En verdad que 

no hizo sabios ni a ti ni a tu 

hermano Clinias ni a sus propios 

hijos, los que tuvo de Aspasia la 

milesia, precisamente la que llegó 

a ser su maestra. Pericles, en 

efecto, era discípulo de su esposa 

como Aristipo lo era de su madre. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 185). Edição 

do Kindle.  

 

31. Olimpiodoro, Comentário 

sobre Alcibíades I 118c de Platão 

  Olimpiodoro. Ele morou no séc. 

VI sendo o último dos grandes 

neoplatônicos. Autor de 

comentários sobre obras de Platão 

(Górgias ou Alcibíades I) e 

Aristóteles. Ele disse[146] que se 

fosse sábio (Péricles), seria capaz 

de tornar outro sábio. Na 

verdade, ele não fez sábios nem a 

ti, nem ao teu irmão Clínias, nem 

aos seus próprios filhos, aqueles 

que Milesia teve de Aspásia, 

precisamente aquela que se 

tornou sua professora. Péricles, de 

fato, foi discípulo de sua esposa, 

assim como Aristipo foi de sua 

mãe. 

 

 

32. Siriano, Escolios a 

Hermógenes  

 

32. Siriano, Escolios a 

Hermógenes  

32. Síria, Escólios para 

Hermógenes 



106 

 

 

 

 

 

 

a) 159, 2-3  

Παράδειγμα ἄλλο τοῦ 

ἀπιθάνου. Περικλῆς τῇ 

᾿Ασπασίᾳ συνόντα Σωκράτη 

κρίνει μοιχείας.  

 

b) 186, 16-18  

οἷον τοῦ Περικλέους 

᾿Ολυμπίου κληθέντος, 

εἰσηγεῖται ᾿Αριστοφάνης 

῞Ηραν τὴν ᾿Ασπασίαν καλεῖν. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.  132). Edição 

do Kindle.  

 

Filósofo y orador del s. V, de 

tendencia neopitagórica, 

comentador de la Metafísica de 

Aristóteles y de los ejercicios 

retóricos de Hermógenes.  

 

a) 159, 2-3  

 

Otro ejemplo de lo no 

convincente: Pericles acusa de 

adulterio a Sócrates que seguía las 

lecciones de Aspasia.  

 

b) 186, 16-18  

 

Por ejemplo, siendo llamado 

Pericles Olímpico, Aristófanes 

propone llamar Hera a Aspasia. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.  185). Edição 

do Kindle.  

 

Filósofo e orador do século XX. V, 

de tendência neopitagórica, 

comentarista da Metafísica de 

Aristóteles e dos exercícios 

retóricos de Hermógenes. 

 

a) 159, 2-3 

 

Outro exemplo pouco 

convincente: Péricles acusa 

Sócrates de adultério que seguiu 

as lições de Aspásia. 

 

b) 186, 16-18 

 

Por exemplo, sendo chamado de 

Péricles Olímpico, Aristófanes 

propõe chamar Aspásia de Hera. 

 

33. Suda  

a) s.v. "naturalizado"  

Δημοποίητος: ὁ ὑπὸ τοῦ δήμου 

εἰσποιηθεὶς καὶ γεγονὼς 

πολίτης. Περικλῆς γὰρ ὁ 

Ξανθίππου, νόμον γράψας τὸν 

μὴ ἐξ ἀμφοῖν ἀστυπολίτην μὴ 

εἶναι, οὐ μετὰ μακρὸν τοὺς 

γνησίους ἀποβαλών, ἄκων καὶ 

στένων καὶ λύσας τὸν ἑαυτοῦ 

νόμον καὶ ἀσχημονήσας, 

ἐλεεινὸς ἅμα καὶ μισητὸς 

ἔτυχεν ὧν ἐβούλετο. ὅμως γε 

μὴν ἀντιβολοῦντος καὶ 

δεκάσαντος τοὺς ἐντεῦθεν 

ζῶντας, ὀψὲ καὶ μόλις τὸν 

νόθον οἱ παῖδα τὸν ἐξ 

᾿Ασπασίας τῆς Μιλησίας 

ἐποίησε δημοποίητον. 

Δημοποίητος οὖν ὁ φύσει 

ξένος, ὑπὸ δὲ τοῦ δήμου 

πολίτης γεγονώς. 

 

 

 

 

 b) s.v. "Pericles"  

33. Suda  

a) s.v. "naturalizado"    

El que es hecho y convertido en 

ciudadano por el pueblo. En 

efecto, Pericles, hijo de Jantipo, 

habiendo promulgado una ley 

según la cual no era ciudadano el 

que no procediera de padre y 

madre ciudadanos, no mucho 

después, tras perder a sus hijos 

legítimos, forzado por las 

circunstancias, llorando, 

quebrantando su propia ley y 

avergonzado, compadecido al 

tiempo que odiado, consiguió lo 

que quería. Y así, sin duda, 

suplicando y corrompiendo a los 

que vivían entonces, tarde y a 

duras penas hizo que el bastardo 

de Aspasia de Mileto fuera 

naturalizado ciudadano. El 

naturalizado, pues, es por 

naturaleza extranjero, pero 

deviene ciudadano por decisión 

del pueblo[147].  

 

b) s.v. "Pericles" 

33. Suor 

a) s.v. "naturalizado" 

Aquele que é feito e convertido em 

cidadão pelo povo. Na verdade, 

Péricles, filho de Xanthippus, 

tendo promulgado uma lei 

segundo a qual não era cidadão 

aquele que não provinha de pai e 

mãe cidadãos, não muito tempo 

depois, depois de perder os filhos 

legítimos, forçado pelas 

circunstâncias, a chorar, violando 

sua própria lei e envergonhado, 

com pena e também odiado, ele 

conseguiu o que queria. E assim, 

sem dúvida, mendigando e 

corrompendo os que então 

viviam, tarde e com dificuldade, 

fez com que o bastardo Aspásia de 

Mileto se naturalizasse como 

cidadão. O naturalizado, 

portanto, é estrangeiro por 

natureza, mas torna-se cidadão 

por decisão do povo[147]. 

 

b) s.v. "Péricles" 

 



107 

 

 

Περικλῆς, Ξανθίππου καὶ 

᾿Αγαρίστης, ᾿Αθηναῖος, ῥήτωρ 

καὶ δημαγωγός· ὅστις πρῶτος 

γραπτὸν λόγον ἐν δικαστηρίῳ 

εἶπε, τῶν πρὸ αὐτοῦ 

σχεδιαζόντων. ἦν δὲ μαθητὴς 

᾿Αναξαγόρου τοῦ Κλαζομενίου· 

καὶ αὐτὸς ἐρύσατο αὐτὸν ἐκ 

θανάτου. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 132). Edição 

do Kindle.  

 

 

 Hijo de Jantipo y Agarista, 

ateniense, orador y demagogo, el 

primero en pronunciar un 

discurso escrito ante un tribunal 

mientras que sus predecesores 

habían improvisado; era discípulo 

de Anaxágoras el Clazomenio, al 

que salvó de la muerte. 

 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp.186). 

Edição do Kindle.  

 

  Filho de Xantipo e Agarista, 

ateniense, orador e demagogo, o 

primeiro a fazer um discurso 

escrito perante um tribunal 

enquanto seus antecessores 

improvisavam; Foi discípulo de 

Anaxágoras, o “clazomenio” ( 

nascido em Clazômenas), a quem 

salvou da morte. 

 

34. Eustacio, Comentario a la 

Odisea X, 233 

 

Τὸ δὲ, ἀσπάσιος γῆ, ᾿Αττικόν 

ἐστι· τὸ γὰρ κοινὸν ἀσπασία, 

ἐξ οὗ καὶ κύριον ἡ παρὰ ταῖς 

ἱστορίαις σοφὴ γυνὴ 

᾿Ασπασία. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 132). Edição 

do Kindle.  

 

34. Eustacio, Comentario a la 

Odisea X, 233 

 

 Eustacio de Tesalónica. c. 1115-

1195. Probablemente escribió en 

Constantinopla, donde fue 

miembro de la Academia del 

Patriarca. Es autor de 

voluminosos comentarios a 

Homero, destinados a sus 

alumnos, que recogen valiosas 

informaciones de fuentes 

antiguas. Esta expresión, tierra 

acogedora (aspasios ge), es ática; 

el nombre común, en efecto, es 

acogedora (aspasia), del que 

procede como nombre propio 

Aspasia, la sabia mujer de los 

libros de historia. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.186). Edição 

do Kindle.  

 

34. Eustáquio, Comentário sobre 

a Odisseia X, 233 

 

  Eustácio de Tessalônica. c. 1115-

1195. Provavelmente escreveu em 

Constantinopla, onde foi membro 

da Academia do Patriarca. Ele é 

autor de volumosos comentários 

sobre Homero, destinados a seus 

alunos, que coletam informações 

valiosas de fontes antigas. Esta 

expressão, terra acolhedora 

(aspasios ge), é Sótão; O nome 

comum, aliás, é aconchegante 

(aspásia), de onde vem Aspásia, a 

mulher sábia dos livros de 

história, como nome próprio. 

 

*35. Escolio a Tucídides I, 67, 

4 Thucydides I 67, 4 (λιμένων 

τε εἴργεσθαι – ἀγορᾶς:). 

 

 φασὶν ὅτι Περικλῆς μέλλων 

λόγον δοῦναι τῶν χρημάτων 

τοῦ ἀγάλματος, ὃ 

κατεσκεύασεν ὁ Φειδίας, 

ἠθύμει. ἰδὼν οὖν αὐτὸν ὁ 

᾿Αλκιβιάδης παῖς ὢν ἤρετο ὅ 

*35. Escolio a Tucídides I, 67, 4 

Escolio procedente quizá de la 

época alejandrina. 

 

 No eran admitidos en los puertos 

– mercado ático] Dicen que 

Pericles, teniendo la intención de 

dar cuenta de los dineros de la 

estatua, la que esculpió Fidias, se 

encontraba triste. Viéndolo 

*35. Scholium a Tucídides I, 67, 4 

Scholium talvez da era 

Alexandrina. 

 

  Não foram admitidos nos portos 

– Mercado do Ático] Dizem que 

Péricles, pretendendo prestar 

contas do dinheiro da estátua, a 

esculpida por Fídias, ficou triste. 

Ao vê-lo, Alcibíades, ainda 



108 

 

τι ἀθυμεῖ. τοῦ δὲ φήσαντος ὅτι 

“διὰ τοῦτο ἀθυμῶ, ὅπως 

δώσω λόγον τῶν χρημάτων”, 

ἐκεῖνος φθάσας εἶπεν· 

“Μᾶλλον σκόπει ὅπως μὴ 

δώσεις”. ὁ δὲ ὑπολαβὼν τὸν 

λόγον εἰσάγει ψῆφον εἰς τὴν 

πόλιν κατὰ Μεγαρέων ἀξιῶν 

αὐτοὺς εἴργεσθαι λιμένων καὶ 

ἀγορᾶς, καὶ τῶν ᾿Αθηναίων 

θορυβηθέντων αὐτὸς 

ἐκφεύγει. οἱ δέ φασιν, ὅτι διὰ 

τοῦτο τὴν ψῆφον εἰσήγαγε, 

διότι οἱ Μεγαρεῖς ᾿Ασπασίαν 

τὴν διδάσκαλον Περικλέους 

ὕβρισαν πόρνην αὐτὴν 

ἀποκαλέσαντες. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p.  133). Edição 

do Kindle.  

 

Alcibíades, todavía siendo un 

niño, le preguntó: ¿por qué estas 

triste? Al contestarle: “Estoy 

triste porque pienso en la manera 

de dar cuenta de los dineros”, 

aquel se apresuró a decir: “Más te 

valdría pensar en cómo no 

darlas”. Este, aceptando la 

propuesta, presenta el decreto a la 

ciudad contra los megarenses que 

decide apartarlos de los puertos y 

las plazas del mercado, y él mismo 

escapa del aprieto pese a la 

protesta y al alboroto de los 

atenienses. Otros dicen que 

presentó el decreto porque los 

megarenses afrentaron a Aspasia, 

maestra de Pericles, por haberla 

llamado prostituta. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp.  186). 

Edição do Kindle.  

 

criança, perguntou-lhe: por que 

você está triste? Quando 

respondi: “Estou triste porque 

estou pensando em como 

contabilizar o dinheiro”, ele 

rapidamente disse: “É melhor 

você pensar em como não dá-lo”. 

Ele, aceitando a proposta, 

apresenta à cidade o decreto 

contra os megáricos que decide 

retirá-los dos portos e praças do 

mercado, e ele próprio escapa da 

situação apesar dos protestos e 

alvoroço dos atenienses. Outros 

dizem que ele apresentou o 

decreto porque os megáricos 

insultaram Aspásia, professora de 

Péricles, por tê-la chamado de 

prostituta. 

 

 

*36. Claudio Eliano, 

fragmento 68 (71 Douglas 

Domingo-Forasté)  

 

Lex de civibus a Pericle lata. 

Περικλῆς ὁ Ξανθίππου, νόμον 

γράψας τὸν μὴ ἐξ ἀμφοῖν 

πολίτην μὴ εἶναι, οὐ μετὰ 

μακρὸν τοὺς γνησίους 

ἀποβαλών, ἄκων καὶ στένων 

καὶ λύσας τὸν ἑαυτοῦ νόμον 

καὶ ἀσχημονήσας, ἐλεεινὸς 

ἅμα καὶ μισητὸς ἔτυχεν ὧν 

ἐβούλετο. ὅμως γε μὴν 

ἀντιβολοῦντος καὶ 

δεκάσαντος τοὺς ἐντεῦθεν 

ζῶντας ὀψὲ καὶ μόλις τὸν 

νόθον οἱ παῖδα τὸν ἐξ 

᾿Ασπασίας τῆς Μιλησίας 

ἐποίησε δημοποίητον. 

 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp.  187-188). 

Edição do Kindle.  

 

*36. Claudio Eliano, fragmento 68 

(71 Douglas Domingo-Forasté)  

 

Claudio Eliano. 175-235. Autor de 

una Historia de los animales y de 

una Historia miscelánea. Se 

conservan numerosos fragmentos 

de obras perdidas, transmitidos 

por diversas fuentes, entre ellas la 

Suda. Profesor de retórica en 

Roma, escribió en griego. Ley de 

ciudadanía promulgada por 

Pericles Pericles, hijo de Jantipo, 

habiendo promulgado una ley 

según la cual no era ciudadano el 

que no procediera de padre y 

madre ciudadanos, no mucho 

después, tras perder a sus hijos 

legítimos, forzado por las 

circunstancias, llorando, 

quebrantando su propia ley y 

avergonzado, compadecido al 

mismo tiempo que odiado, 

consiguió lo que quería. Y así, sin 

duda, suplicando y corrompiendo 

a los que vivían entonces, tarde y 

*36. Cláudio Eliano, fragmento 68 

(71 Douglas Domingo-Forasté) 

 

Cláudio Aeliano. 175-235. Autor 

de uma História dos Animais e de 

uma História Diversa. Inúmeros 

fragmentos de obras perdidas 

foram preservados, transmitidos 

por diversas fontes, inclusive a 

Suda. Professor de retórica em 

Roma, escreveu em grego. Lei da 

cidadania promulgada por 

Péricles Péricles, filho de 

Xanthippus, tendo promulgado 

uma lei segundo a qual não era 

cidadão que não provinha de pai e 

mãe cidadãos, pouco tempo 

depois, depois de perder os filhos 

legítimos, forçado pelas 

circunstâncias, a chorar, violando 

sua própria lei e envergonhado, 

com pena e também odiado, ele 

conseguiu o que queria. E assim, 

sem dúvida, mendigando e 

corrompendo os que então 

viviam, tarde e com dificuldade, 



109 

 

a duras penas hizo que el bastardo 

de Aspasia de Mileto fuera 

naturalizado ciudadano. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp.  186-187). 

Edição do Kindle.  

 

fez com que a bastarda Aspásia de 

Mileto se naturalizasse como 

cidadã. 

 

 

*37. Eloísa, Carta segunda 

 

 Non enim quo quisque ditior siue 

potentior, ideo et melior, fortunae 

illud est hoc uirtutis. Nec se 

minime uenalem aestimet esse 

quae libentius ditiori quam 

pauperi nubit et plus in marito 

sua quam ipsum concupiscit. 

Certe quamcumque ad nuptias 

haec concupiscentia ducit, merces 

ei potius quam gratia debetur. 

Certum quippe est eam res ipsas 

non hominem insequi et se, si 

posset, uelle prostituere ditiori 

sicut inductio illa Aspasiae 

philosophae apud Socraticum 

Aeschinem cum Xenophonte et 

uxore eius habita manifeste 

conuincit. Quam quidem 

inductionem cum praedicta 

philosopha ad reconciliandos 

inuicem illos proposuisset tali fine 

ipsam conclusit: Quare nisi hoc 

peregeritis ut neque uir melior 

neque femina in terris electior sit, 

profecto semper id quod optimum 

putabitis esse multo maxime 

requiretis ut et tu maritus sis 

quam optimae et haec quam 

optimo uiro nupta sit. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (pp. 134). 

Edição do Kindle.  

 

*37. Eloísa, Carta segunda  

 

Eloísa, 1110-1164. Filósofa 

francesa, monja, que mantuvo 

una relación amorosa con Pedro 

Abelardo. Conocemos las cartas 

entre los dos amantes, que 

abordan en especial temas sobre 

la amistad y el amor. Pues no por 

más rico o más poderoso es 

alguien mejor persona, lo primero 

depende de la fortuna, lo segundo 

de la virtud. No debe pensar que 

no incurre en venalidad aquella 

que prefiere casarse con un rico 

antes que con un pobre y que del 

esposo desea más sus posesiones y 

riquezas que a él mismo. Sin duda 

aquella que lleva estos deseos al 

matrimonio, merece una paga 

más que gratitud. Y más cierto es 

que ella persigue las cosas 

mismas, no al hombre y, si 

pudiera, querría entregarse al 

más rico. Y en efecto, nos 

convence plenamente aquella 

inducción de la filósofa Aspasia en 

la obra de Esquines Socrático, en 

la que conversan Jenofonte y su 

esposa. En verdad, después de 

haber propuesto la citada filósofa 

esa inducción para reconciliar a la 

pareja, la concluye de este modo: 

Por tanto, a menos que lleguéis al 

convencimiento total de que no 

hay un varón mejor ni una mujer 

más excelente sobre la faz de la 

tierra, sin duda buscaréis ante 

todo aquello que creáis ser lo 

mejor, de tal modo que tú seas el 

marido de la mejor de las mujeres 

*37. Heloísa, Segunda Carta 

 

Heloísa, 1110-1164. Filósofa 

francesa, freira, que teve uma 

relação amorosa com Pedro 

Abelardo. Conhecemos as cartas 

entre os dois amantes, que 

abordam principalmente temas 

sobre amizade e amor. Pois bem, 

por mais rico ou poderoso que 

alguém seja, uma pessoa melhor 

não o é, o primeiro depende da 

fortuna, o segundo da virtude. Ela 

não deve pensar que não incorre 

em venalidade se preferir casar-se 

com um homem rico em vez de 

com um homem pobre e que 

deseja os seus bens e riquezas 

mais do marido do que de si 

mesma. Sem dúvida, quem traz 

esses desejos para o casamento 

merece mais pagamento do que 

gratidão. E é mais verdade que ela 

persegue as próprias coisas, não o 

homem, e, se pudesse, quereria 

entregar-se aos mais ricos. E, de 

fato, estamos plenamente 

convencidos por aquela indução 

da filósofa Aspásia na obra de 

Ésquines Socrático, na qual 

Xenofonte e sua esposa 

conversam. Na verdade, depois de 

a citada filósofa ter proposto esta 

indução para reconciliar o casal, 

ela a conclui desta forma: 

Portanto, a menos que você 

chegue à total convicção de que 

não há homem melhor nem 

mulher mais excelente na face da 

terra, sem dúvida procurarás 

acima de tudo aquilo que 

acreditas ser o melhor, de tal 



110 

 

y tú la mujer casada con el mejor 

de los varones. 

Solana Dueso, José. Aspasia de 

Mileto Testimonios y discursos 

(Spanish Edition) (p. 187.). Edição 

do Kindle.  

 

forma que sejas o marido da 

melhor das mulheres e sejas a 

mulher casada com o melhor dos 

homens. 

 


