
 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 
 

 

 

 

 

 

ORÍ INÚ E PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO EM CARL GUSTAV JUNG: 

A vida Sagrada de uma educação de Terreiro ou Sala de Aula. 

 

 

 

 

 

 

 

KELLY XAVIER MADALENY FLORENÇO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEROPÉDICA 

2023 



 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 
 

 

 

 

 

 

ORÍ INÚ E PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO EM CARL GUSTAV JUNG: 

A vida Sagrada de uma educação de Terreiro ou Sala de Aula. 

 

 

 

 

 

 

Kelly Xavier Madaleny Florenço 
 

Sob a orientação do professor Dr. 

Nilton Sousa da Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seropédica  

2023 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu Orì 

A Ya Mi Yemonja 

A Baba Mi Omulu e Ogum 

A gbogbo Orisàs 

Aos meus ancestrais  

Aos meus descendentes 

 



 

 

GRATIDÃO...  
 

A EXU – Aquele que sempre é reverenciado primeiro para a abertura dos caminhos...  

 

Ao meu Orì que me Orì-entou durante a construção deste trabalho, sem o 

consentimento de Orì nada acontece.   

À Ya Orì, Ya Mi Yemoja  

A Baba Mi Obaluaye 

A Baba Mi Ogun 

A Orunmila 

 

Gratidão à minha Rainha Maria Padilha das Almas e Meu Grande Protetor Tranca 

Ruas das Almas. 

 

Agradeço à Cigana da Estrada por me conduzir na caminhada e ao Sr Zé Pelintra por 

me ensinar as manhas do cair e levantar. 

 

Agradeço à minha ancestralidade indígena, Caboclo Pena Verde, “caboclo curador”, 

por curar minha mente e minha alma, todas as vezes que foram necessárias. Aos 

caboclos que fazem parte da minha vida desde a infância, Caboclo Pena Branca e 

Caboclo do Mato. Ao Preto Velho Pai Tomé. 

 

A toda a minha Ancestralidade – eu não ando só! 

 

Agradeço a minha família, aos meus filhos, ao meu marido, mãe e irmãos, por 

compreender a minha ausência e me apoiar na caminhada.  

 

Agradeço a cada criança de escola pública que me ensinou e colaborou para a 

construção deste trabalho.  

 

À minha família espiritual  

 

Ao meu Orì-entador que acreditou em mim e me desafiou em diversos momentos – 

Gratidão professor Dr. Nilton Sousa. 

 

 

Agradeço ao GPMC – Grupo de Pesquisas em Políticas Públicas e Culturas – que 

tanto colaborou com a minha formação política e acadêmica 

.  

 

Agradeço ao grupo de mestrandos e doutorandos do PPGPSI – UFRRJ, que colaborou 

de forma significativa na construção deste trabalho.  

 

Agradeço aos trabalhadores das Universidades Públicas, àqueles que não tiveram a 

oportunidade de frequentar as salas de aula destas instituições. Com esperanças de que 

seus filhos possam usufruir deste bem público que pertence a todos os brasileiros, de 

todas as classes sociais, gêneros e etnias. 

 

 

 



 

 

O início… Exu, o átomo primordial. Princípio da criação do Universo.  

 

 

 

 

 

 

 

Laroyê!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É importante que antes do início de qualquer trabalho, peçamos licença a Exu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Ina, Ina Mojubá! (Fogo, fogo, meus respeitos!).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Resumo 

MADALENY, Kelly Xavier. Orí Inú e o Processo de Individuação em Carl Gustav 

Jung: A vida Sagrada de uma educação de Terreiro ou de Sala de Aula. Proposta 

de Tese (Programa de Pós-Graduação em Psicologia – PPGPSI) – Instituto de Educação 

e Ciências Humanas, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, UFRRJ. RJ, 2023.  

 

 

Este tema de pesquisa, “Orí Inú e o Processo de Individuação em Carl Gustav Jung: A 

vida Sagrada de uma educação de Terreiro ou de Sala de Aula”, surge a partir da minha 

experiência enquanto docente atuando com a Lei 10.639/03 na educação básica, ensino 

fundamental I, na rede pública municipal da cidade do Rio de Janeiro e como 

candomblecista que vivencia o cotidiano do terreiro na condição de eterna aprendiz. O 

que pretendemos com este estudo é trazer as contribuições e saberes dos povos 

africanos, no que diz respeito à formação integral do Ser Humano, com o intuito de 

valorizar saberes da nossa ancestralidade negra africana. O cerne da questão que conduz 

a pesquisa é a indagação que surge, quando por experiência e observação das práticas 

escolares, percebe-se que há uma sobreposição de culturas e saberes, onde a cultura 

europeia ainda prevalece sobre as outras. Diante deste cenário de ausências e 

silenciamentos das culturas não brancas, este trabalho preza por trazer elementos para 

fomentar a reflexão sobre a formação integral do ser humano e sobre os saberes que a 

criança, nos primeiros anos de escolarização, tem contato durante a sua formação dentro 

da escola pública. Tais saberes e experiências vivenciadas pelos pequenos discentes 

serão partes constitutivas deste ser que está em formação, influenciando diretamente no 

modo pelo qual esta criança se vê, se coloca no mundo e ao mesmo tempo vê o outro. 

Neste contexto, as contribuições da diáspora africana no Brasil ganham foco na 

pesquisa e, para auxiliar os estudos, de forma interdisciplinar, a obra do médico 

psiquiatra e psicólogo suíço, Carl Gustav Jung (1875-1961), será o apoio central para 

estabelecermos um diálogo entre a saúde e a educação afro-brasileira que está presente 

de norte a sul do Brasil. Todavia, o presente estudo ficará circunscrito ao estado do Rio 

de Janeiro. Para a condução do diálogo, elegemos não só as práticas, as narrativas e as 

experiências docentes que atuam no ensino fundamental I em escolas públicas do RJ, 

bem como, as narrativas de líderes espirituais, dirigentes de terreiros que vivenciam a 

filosofia e os saberes dos povos iorubanos. No entanto, durante o percurso para a 

realização dessa pesquisa, Exu nos mostra outros caminhos que revelam o lugar que a 

educação para as relações étnicorraciais, ocupa nos cotidianos escolares.  

 

 

Palavras-chave: Lei 10.639/03; individuação; Orí; escola pública; iorubá.  

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

MADALENY, Kelly Xavier. Orí Inú and the Individuation Process in Carl Gustav 

Jung: The Sacred Life of a “Terreiro” or Classroom Education. Thesis Proposal 

(Postgraduate Program in Psychology – PPGPSI) – Institute of Education and Human 

Sciences, Federal Rural University of Rio de Janeiro, UFRRJ. RJ, 2023. 

 

 

This research topic, “Orí Inú and the Individuation Process in Carl Gustav Jung: The 

Sacred life of a Terreiro or Classroom education”, arises from my experience as a 

teacher working with Law 10.639/03 in education basic, elementary school I, in the 

municipal public network of the city of Rio de Janeiro and as a Candomblecista who 

experiences the daily life of the terreiro as an eternal apprentice. What we intend with 

this study is to bring the contributions and knowledge of African peoples, with regard to 

the integral formation of the Human Being, with the aim of valuing knowledge of our 

black African ancestry. The core of the question that drives the research is the question 

that arises, when through experience and observation of school practices, it is realized 

that there is an overlap of cultures and knowledge, where European culture still prevails 

over others. Faced with this scenario of absences and silencing of non-white cultures, 

this work aims to bring elements to encourage reflection on the integral formation of the 

human being and on the knowledge that children, in the first years of schooling, come 

into contact with during their training within of public school. Such knowledge and 

experiences lived by young students will be constitutive parts of this being that is in 

formation, directly influencing the way in which this child sees himself, places himself 

in the world and at the same time sees others. In this context, the contributions of the 

African diaspora in Brazil gain focus in research and, to assist studies, in an 

interdisciplinary way, the work of the Swiss psychiatrist and psychologist, Carl Gustav 

Jung (1875-1961), will be the central support for establishing a dialogue between health 

and Afro-Brazilian education that is present from north to south of Brazil. However, the 

present study will be limited to the state of Rio de Janeiro. To conduct the dialogue, we 

chose not only the practices, narratives and experiences of teachers who work in 

primary education in public schools in RJ, as well as the narratives of spiritual leaders, 

leaders of terreiros who experience the philosophy and knowledge of Yoruban peoples. 

However, during the course of carrying out this research, Exu shows us other paths that 

reveal the place that education for ethnic-racial relations occupies in everyday school 

life. 

 

Keywords: Law 10.639/03; Individuation; Ori; public school; Yoruba 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

PRÓLOGO .................................................................................................................................. 11 

 

Introdução ................................................................................................................................... 14 

 

1. A chegada dos Povos Negros no Novo Mundo: Uma Terra chamada Brasil ......................... 34 

2. A construção de saberes: Escola para que e para quem? ........................................................ 47 

3. Terreiro: Da Educação Sagrada à Psicologia Sagrada..............................................................56 

4. O Orì dos Iorubás e a Psicologia Analítica de C. G. Jung: Rumo à Individuação .................. 60 

4.1. A importância do Orì no desenvolvimento humano: Saberes Ancestrais  ........................... 63 

4.2. Orì Ó Pe Re: A Cabeça trará coisas boas. ............................................................................ 70 

5. Bori: Uma proposta pedagógica .............................................................................................. 79 

6. Inconsciente Coletivo e a Comunicação com a Ancestralidade .............................................. 82 

7. Experiências Educacionais Antirracistas: “Para inglês ver?” ................................................. 91 

CONCLUSÃO ........................................................................................................................ 99  

REFERÊNCIAS .................................................................................................................... 108 

APÊNDICE ........................................................................................................................... 113 

GLOSSÁRIO ........................................................................................................................ 116 

ANEXO A ............................................................................................................................. 117 

ANEXO B ............................................................................................................................. 118 

ANEXO C ............................................................................................................................. 119 

ANEXO D ............................................................................................................................. 121 

ANEXO E ............................................................................................................................. 124 

ANEXO F .............................................................................................................................. 125 

   ANEXO G ............................................................................................................................. 126 

 



11 

 

PRÓLOGO  

 

“É por meio de nossas próprias narrativas 

que construímos principalmente uma versão 

de nós mesmos no mundo”. 

(Jerome Bruner, 2001). 

Nascida em 1977, primeira filha, primeira sobrinha, primeira neta... Neta de 

Dona Maria do Carmo Xavier de Andrade (1923-2009), mulher nordestina, nascida em 

Sergipe. Minha avó materna tinha muita fé nos Orixás e nos povos originários destas 

terras brasileiras. Dirigiu seu terreiro de umbanda por quarenta anos de sua vida. Nasci 

na umbanda, fui batizada por Iansã e Ogum. Diante das doenças da infância, preto velho 

(Pai Tomé) e Caboclo do Mato, foram meus pediatras. As ervas e rezas contra 

quebranto e espinhela caída fizeram parte da minha infância e juventude. Os primeiros 

passos no terreiro, a primeira “roupa de santo”, ainda na infância, minha avó, minha 

ancestral me proporcionou.  Ainda hoje, guardo na memória as festas dos erês 

(entidades infantis), o cheiro das comidas, do defumador antes do início das giras, o 

cheiro da fumaça dos cachimbos dos Pretos Velhos... Lembro-me das rendas, das 

roupas engomadas no varal do quintal da casa de minha avó materna. Rememoro o 

perfume das ervas sendo maceradas para os banhos e da fragrância da alfazema... São 

aromas, com importantes significados afetivos que recontam a minha história, trazem à 

tona uma memória afetiva de tempos de infância.  Após sua partida para o Orun, o 

terreiro foi extinto, sobrando apenas alguns objetos sagrados dos quais não foram 

levados ou doados para outras instituições. Findava aqui o Centro Espírita Caboclo do 

Mato. O que me restou foi sua cadeira, uma das poucas coisas que não foram levadas. 

Hoje, a mesma está compondo o quarto que ergui para meus Orixás em uma parte do 

terreno onde moro. E, muito respeitosamente, só sentei nas cadeiras após ter passado 

pela obrigação denominada Odu Ejè. Quando o (a) iniciado (a) torna-se um (a) ebomi 

(do iorubá ègbón mi – meu mais velho ou irmão mais velho), essa cerimônia marca uma 

transição, onde a pessoa iniciada no culto dos Orixás alcança a maior idade.  

Trilhei outros caminhos, buscando este reencontro com o Sagrado que me fora 

apresentado logo nos primeiros dias de vida. E o recinto que me proporcionou este 

reencontro com o meu Sagrado Ancestral foi o terreiro de candomblé, um espaço 



12 

formativo no qual tive a oportunidade de religar-me com meu passado e, com isto, 

reaprender a viver, baseada em filosofia de vida outra, distanciada de alguns valores 

ocidentais e alicerçada em saberes ancestrais africanos.  

Dois seres humanos ao escolherem seus destinos no Orun (outra dimensão onde 

habitam os ancestrais), antes de descer ao Aiyê (Terra), elegeram meu igba-útero.  Deste 

modo, do meu ventre, nasceram dois meninos negros.  

Contrariando a ordem “natural” delineada pela sociedade branca ocidental, 

primeiro constituí família, tendo meu primeiro filho aos 17 anos (1994). Aos 29 anos 

(2006), entrei na universidade e com muitas dificuldades, concluí o curso de 

Licenciatura Plena em Pedagogia na Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

(UFRRJ). Este diploma oportunizou-me atuar na rede pública do município de 

Seropédica. Foi o meu primeiro contato profissional com a educação básica, no ano de 

2013. Neste mesmo ano inicio uma pós-graduação lato sensu no PENESB-UFF e 

concomitantemente o mestrado em Educação pelo PPGEduc – UFRRJ.  

A formação acadêmica, aliada às práticas docentes, foram fatores importantes na 

minha formação enquanto profissional de educação e enquanto ser humano 

individualizado que ainda permanece em constante aprendizado. A cada ano letivo, o 

encontro é único e proporciona momentos de constantes aprendizados.  

Atualmente, sou professora dos anos iniciais no município do Rio de Janeiro, a 

maior rede da América Latina
1
, e Ebômi Omo Orisà Yemoja. 

Portanto, este trabalho nasce comigo, quando nos meus primeiros dias de vida 

fui batizada no terreiro de umbanda. Este trabalho ganha força na fala do meu filho mais 

velho que, aos sete anos de idade, diz: “Queria ter a sua cor” – referindo-se à cor de 

minha pele. Este trabalho se concretiza diante da necessidade de reparação das mazelas 

deixadas pelo horror de mais de 300 anos de escravidão de africanos e africanas; diante 

das mães que choram as mortes de seus filhos, jovens negros; diante do discurso de ódio 

que outorga a invasão de terreiros, incendeiam e destroem objetos sagrados.  

Este trabalho objetiva, além de tudo já aqui citado, agradecer àqueles que vieram 

antes de nós e nos transmitiram o axé necessário para que pudéssemos continuar esta 

luta que deve ser de todas as pessoas, sejam elas negras, sejam elas não negras.  

Modupè!  

 

                                                      
1
 O município conta com 1540 escolas. Em: < https://www.data.rio/datasets/PCRJ::escolas-

municipais/explore?showTable=true> Acesso em: 25/06/2023.  

https://www.data.rio/datasets/PCRJ::escolas-municipais/explore?showTable=true
https://www.data.rio/datasets/PCRJ::escolas-municipais/explore?showTable=true


13 

 

Arte de Daniel Minter
2
 - Interpretação pessoal: “Aos que vieram antes - Ancestrais”. 

 

                                                      
2
 “Nasceu em Ellaville, uma pequena comunidade rural no sul da Geórgia, em 1961. Minter ilustrou nove 

livros infantis, incluindo Ellen's Broom, escrito por Kelly Starling Lyons que ganhou o prêmio Coretta 

Scott King de 2013 por ilustração, Seven Spools of Thread: A Kwanzaa Story, vencedor do prêmio de 

Melhor Livro do Portfólio de Brinquedos Oppenheim, e The Riches of Oseola McCarty, nomeado Livro 

de Honra pelo Prêmio Carter G. Woodson. As pinturas e esculturas de Minter foram exibidas nacional e 

internacionalmente em galerias e museus incluindo o Seattle Art Museum, o Tacoma Art Museum, o 

Bates College, o Hammonds House Museum e o Meridian International Center.”. Fonte: 

<https://artodyssey1.rssing.com/chan-7970246/article1449.html> Acesso em: 19 de maio de 2023.  

https://artodyssey1.rssing.com/chan-7970246/article1449.html


14 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho tem como objetivo estudar e compreender elementos sagrados 

envolvidos na saúde e na educação de um ser humano, entrelaçados com o processo de 

individuação de uma pessoa, a partir de contribuições da diáspora africana no Brasil. O 

presente trabalho apoia-se na obra do médico psiquiatra suíço, Carl Gustav Jung (1875-

1961), de modo a dialogar com a saúde mental de indivíduos em formação e a educação 

para as relações étnicorraciais que está presente de norte a sul do Brasil. Todavia, o 

presente estudo ficou circunscrito ao estado do Rio de Janeiro, que já foi capital do país, 

e ainda permanece como um cartão de visita nacional e internacional. 

O fio condutor da pesquisa desenrolou-se por meio da prática, da narrativa e da 

experiência docente atuante na rede pública do ensino básico, nos primeiros anos do 

ensino fundamental. No entanto, não só pesquisar e estudar o espaço escolar inspira este 

tema de pesquisa, mas também consideramos encontros e vivências em outros espaços 

sociais, como por exemplo, uma prática religiosa, uma prática desportiva, um hobby 

entre outras, que reverberem, na Sala de Aula, durante o processo de ensino 

aprendizagem no entrelaçado modo de ser, concomitantemente, docente e discente. 

Neste ponto, pesquisar e estudar o espaço reservado à cultura e, de maneira 

indissociável, a religiosidade afro-brasileira, dentro da escola pública de ensino 

fundamental, torna-se a principal inspiração do presente estudo para a realização da 

tese.  

O processo de ensino aprendizagem, segundo Paulo Freire (1996, p.25), é um 

movimento onde trocas culturais acontecem simultaneamente porque: “quem ensina 

aprende ao ensinar e quem aprende ensina ao aprender”. Nos encontros em Sala de 

Aula, há trocas de saberes na interação com outra pessoa ou grupo e são esses encontros 

que caracterizam o processo de ensino-aprendizagem. No entanto, o docente geralmente 

reconhece que esse processo não se reduz à Sala de Aula, uma vez que um dos 

primeiros locais onde ele se manifesta é no próprio seio da Família, no dia a dia da 

vizinhança no bairro, até alcançar a Sala de Aula numa escola regular. 

É necessário, neste sentido, que a prática docente seja coerente com o respeito à 

autonomia e à identidade do educando. Além disso, o ambiente escolar deve se 

apresentar como solo fértil onde diferentes sementes possam germinar, e um docente-

jardineiro deve considerar e dar importância para o fato de que cada estudante-semente 



15 

possui sua especificidade, sem o docente esquecer que a instituição escola também é 

semente de um solo maior chamado Brasil.   

A sociedade brasileira foi inaugurada em um sistema colonial, cujas mazelas 

refletem na educação, nos meios de trabalho e nas ausências de direitos fundamentais 

dos cidadãos, tudo aquilo que foi posto à margem por uma elite dominante “capitalista-

burguesa”. Essa elite, “fabricou uma ‘ciência’ histórica ou humana que colaborou com o 

processo de desumanização dos africanos e de seus descendentes para servir aos 

interesses dos opressores eurocentristas” (NASCIMENTO, 2019, p. 289).  

 Em seus aspectos econômicos, o processo de escravização, ocorrido pelas 

Américas, fortaleceu o sistema capitalista já existente, que com o objetivo de apropriar-

se de novas fontes de riqueza, alicerçou-se e sustentou-se por meio das conquistas, da 

escravidão, do roubo, do assassinato e da violência. Foram eras duríssimas traduzidas 

por alguns historiadores como: “a Era do Ferro (Kamen), a Era do Saque (Hoskins) e a 

Era do Chicote (Stone)”. (FEDERICI, 2017, p.116). A violência destinada aos povos 

negros africanos não foi somente física e material; o sequestro de pessoas de sua terra 

natal caracterizou a violência epistemológica e o apagamento de sua forma de vida, bem 

como a marginalização e demonização de suas crenças, saberes e culturas.  

Diante disto, a luta para que haja mudanças nos paradigmas epistemológicos no 

campo da educação, com positivo reflexo nas entrelaçadas raízes da cidadania brasileira 

(autóctone, diáspora africana e europeia), torna-se necessária, de modo a permitir que a 

primazia da “ciência” eurocentrista seja questionada. Para isto, devemos tomar como 

exemplo a forma de resistência e de organização política da ancestralidade negra, pois 

não há como lutar contra forças hegemônicas que regem diferentes espaços da 

sociedade brasileira sem mexer na sua origem e buscar apoio, principalmente, na 

dimensão telúrica daqueles que iniciaram esta luta. Embora não mais encontram-se 

fisicamente conosco, a força espiritual de cada um deles alimenta a alma e fortalece o 

espírito sem cindir matéria e energia, ou o corpo e a alma de acordo com a mentalidade 

eurocêntrica medieval, que desemboca nas Américas do Norte, Central e Sul para 

dominar o Novo Mundo. Estamos nos referindo, de acordo com Jung, às memórias 

herdadas pelo inconsciente coletivo com sua potência arquetípica a nos mover.  

Seguiremos à luz da ancestralidade que irá sulear 
3
nossos caminhos, de modo a 

resistir às iniquidades e nos aquilombar em diferentes espaços geográficos físicos — 

                                                      
3
 O educador Paulo Freire (1992), valorizou o termo “sulear” no sentido de contrapor-se às 

epistemologias atreladas ao sistema capitalista que em grande parte vem de países do Norte. Em uma 



16 

numa Sala de Aula Tradicional ou numa Sala de Aula Natural, por exemplo, numa Roça 

do Candomblé — para mentalmente irradiar a união de homens e mulheres em prol de 

uma futura geração ancestralizada, em que, neste aspecto, “Quilombo não significa 

escravo fugido. Quilombo quer dizer reunião fraterna e livre, solidariedade, 

convivência, comunhão existencial”. (NASCIMENTO, 2019, p. 287). Ainda nos dias 

atuais, é importante o aquilombamento nos espaços dos terreiros e nos grupos que nos 

apoiam nessa caminhada em favor de uma educação de qualidade para todas as pessoas, 

para, assim, cuidar de uma educação que contemple o ser humano de maneira integral, 

sem o colocar separado da mãe Natureza, permitindo a formação global deste Ser, 

fazendo-o reconhecer que não está separado da Natureza.  

Um desses espaços que aquilomba, é o Grupo de Pesquisas, Políticas Públicas e 

Culturas (GPMC) grupo formado em sua maioria por professores que atuam nas 

diferentes redes públicas de ensino. Fundado em 09 de setembro de 2011, o GPMC tem 

a missão de:  

“realizar estudos, pesquisas e extensão de caráter interdisciplinar e 

interinstitucional, privilegiando as relações entre políticas públicas, 

movimentos sociais e culturas. As principais temáticas abordadas nas 

linhas de pesquisa do grupo referem-se às políticas públicas sociais e 

educacionais, histórias subalternizadas, culturas e educação das 

relações étnicorraciais (Brasil, África e América Latina), formação 

docente, práticas pedagógicas, interculturalidade, direitos humanos, 

violência, saúde coletiva, gênero e mundo do trabalho”. (GPMC, 

2011, Mimeo).  

Considero minha participação no GPMC como fator importante que merece 

destaque na minha formação, ao qual contribuiu de maneira decisiva para os caminhos a 

serem percorridos, tanto na vida acadêmica quanto no âmbito profissional, espaço este 

em que iniciei meu processo de formação política e acadêmica. Neste espaço-Grupo-

quilombo, tive a oportunidade de compartilhar experiências e saberes com outros 

docentes, companheiros de luta que atuam em escolas de diferentes regiões do Brasil e 

em diferentes segmentos educacionais. O campo teórico ao qual tivemos acesso durante 

                                                                                                                                                            
perspectiva decolonial, sulear se contrapõe e questiona o caráter ideológico do Norte que se  coloca acima 

do Sul. Sulear também questiona a lógica baseada em uma epistemologia eurocêntrica que se colocou 

como ponto de referência a ser seguido. Neste trabalho, em contraponto ao Norte e ao sistema colonial, 

seguiremos para o Sul.  



17 

as discussões promovidas pelo Grupo serviu como fio condutor para as reflexões sobre 

a educação brasileira.   

Em face do exposto, surgem as inquietações que deram origem ao campo teórico 

escolhido para embasar os estudos sobre educação e relações étnicorraciais apoiados  

em conhecimentos ancestrais dos povos negros sobre a formação integral do ser 

humano, bem como os caminhos que conduzem à conexão Ser-Humano e Ecologia 

nesta jornada pela individuação de um aprendiz. Para isto, os conhecimentos sobre Orì, 

a cabeça, na cosmopercepção do povo iorubá, trarão informações importantes para estes 

estudos.  

 Em vista disso, podemos considerar o tema da presente pesquisa de doutorado 

como resultado de uma caminhada coletiva e aquilombada que contribuiu para a minha 

formação acadêmica e de outros membros do GPMC. Portanto, da mesma maneira, o 

GPMC comigo ainda contribui para pensar a formação política de um ser agente que 

poderá conduzir a luta por uma sociedade mais justa para todos os indivíduos. Neste 

sentido, aqui está a aproximação do presente objeto de estudo com o campo de um saber 

psicológico especialmente elaborado pelo médico psiquiatra e psicólogo suíço, Carl 

Gustav Jung .  

Os saberes psicológicos, neste trabalho, ultrapassam os muros da escola formal, 

transita entre o seio das famílias de cada criança que encontramos nas escolas e adentra, 

pedindo licença à ancestralidade africana, as roças de candomblé, onde consideramos 

reduto mantenedor da cultura e saberes afro-brasileiros. O terreiro de candomblé é uma 

instituição organizada política e hierarquicamente que resguarda saberes ancestrais, 

sendo símbolo de resistência e aquilombamento. O aprendizado nas casas de religiões 

de matrizes africanas também traz elementos que contribuem com a proposta do 

presente trabalho, tendo em vista que os conhecimentos africanos de diversas culturas 

africanas presentes aqui no Brasil revelam componentes importantes para um reaprender 

a viver e a conviver com as diferentes formas de vida do ser humano, dentro da 

diversidade do sistema ecológico no qual fazem parte Homem e Natureza. Para o povo 

de candomblé, não há separação entre homem e natureza; todos os seres vivos estão 

conectados. Em vista disto, citamos as folhas usadas nas iniciações dos neófitos dentro 

do culto para assim gerar uma nova vida. Vejamos a importância que as folhas, 

pertencentes ao Orixá Ossain, possuem na ritualística do candomblé: “Kó si ewé, kó sí 

Òrìsà”, ou seja, sem folhas não há orixá. Sem folhas não há iniciação, não há o 

surgimento de novas vidas com os Orixás. Este exemplo ilustra a importante conexão 



18 

entre o ser humano e os demais seres da natureza. Em outra perspectiva, a filosofia 

Ubuntu apresenta e revela a ideia de existência conectada em si à profunda relação: 

espécie humana e natureza, que é algo distante do pensamento eurocêntrico 

individualista alicerçado na competitividade e no capitalismo, em que a ideia de floresta 

remete a algo que deva ser retirado para não atrapalhar o progresso. O pensamento, a 

visão de mundo, e a filosofia na perspectiva Ubuntu não desassocia o ser humano da 

natureza, ao passo que parte do coletivo para o bem comum, incluindo, desta maneira, 

todos os elementos da natureza. Isto é, a preservação da natureza deve ser vista como  

importante para a manutenção da vida terrena. A presença dessa filosofia, mencionada 

acima, não tem por objetivo revelar padrões unificadores das diferentes culturas 

existentes no continente africano. Seus valores trazem elementos comuns a diferentes 

etnias africanas, em que valores e crenças são bases que alicerçam o pensamento e o 

modo de vida africano.  

A ligação com a natureza se apresenta de maneira expressiva entre o povo de 

santo, onde os Orixás são representados pela própria natureza. Do ponto de vista 

filosófico africano, a cosmopercepção negro-africano propõe perceber o mundo como 

“uma teia” de relações entre o humano - o divino – a natureza. “Este pensamento é 

vivenciado por todos os povos da África negra tradicional e é traduzido em todas as 

línguas” (MALOMALO, 2014, p.95).  

Para além da visão de mundo (cosmovisão), o africano o percebe e o sente ao se 

conectar aos demais seres vivos ─ ao que denominamos Cosmopercepção, que implica 

no modo de perceber os acontecimentos ao seu redor e todo o mundo que o cerca. Como 

Oyèrónké Oyewùmí aponta, o termo “cosmovisão”, que é usado no Ocidente para 

resumir a lógica cultural de uma sociedade, capta o privilégio ocidental do visual. É 

eurocêntrico usá-lo para descrever culturas que podem privilegiar outros sentidos. 

(OYEWÙMÍ, 2021, p. 29). Por este motivo, o termo “cosmopercepção”, atende de 

maneira mais abrangente a concepção de mundo por diferentes grupos culturais. Ainda 

de acordo com a autora, o termo “cosmopercepção” descreve as culturas que 

privilegiam uma mistura de sentidos para conceber o mundo.  

 O modo de vida africano propõe o respeito à individualidade, pensamento este 

que contradiz a visão cartesiana de individual. Antes da existência de um “nós” ─ como 

propõe erroneamente a visão ocidental da filosofia Ubuntu ─ tal conceito está 

diretamente ligado a uma humanidade coletiva oriunda de uma ancestralidade que 

permite ao indivíduo existir dentro de uma cultura comunitária cujos pensamentos e 



19 

saberes conduzem sua existência atual.  Desta maneira, Ubuntu pode ser concebida 

como uma filosofia em que “a percepção de humanidade compartilhada faz recorrer à 

ancestralidade e à memória da própria comunidade.” (SARAIVA, 2020, p.103) A volta 

ao passado ancestral como forma de pertencimento assegura a continuidade de saberes e 

tradições. As percepções sobre o ser humano no ponto de vista da filosofia Ubuntu, 

“nunca é fixa ou rigidamente fechada, mas ajustável ou em aberto. Ela permite que o 

outro seja, torne-se.” (FUENTES, 2014, p. 211). A filosofia Ubuntu, tal qual 

referenciada pelos autores acima, aproxima-se do conceito de individuação ao qual Jung 

usou para definir o desenvolvimento psicológico em um processo de tornar-se 

personalidade unificada. (STEIN, 2006, p.153). Os seres humanos existem como um 

“vir-a-ser” dentro de um universo vivo onde o ser humano não se configura como 

elemento central. “Ubuntu busca a se referir a tudo que é humano e a tudo que partilha 

da força vital, estabelecendo meios inter-relacionais de importância fundamental para a 

existência das pessoas”. (SARAIVA, 2020, p.101). 

As filosofias africanas têm suas origens nos mais longínquos antepassados, em 

África, sendo esta considerada o berço da humanidade. Devido à migração forçada 

destes antepassados para outros continentes, tais conhecimentos também estão 

expressos pela diáspora africana, por meio de mitos, religiões, filosofias, ciências e 

artes. Por isso, é importante salientar a existência de várias Áfricas. Nesta incorporação 

de culturas cujo intuito é preservar tradições e saberes, ocorre a hibridação, a troca 

cultural entre as diferentes Áfricas e povos que já habitavam as terras brasileiras antes 

da invasão europeia. Elementos da cultura europeia foram introduzidos nas culturas 

africanas como forma imperativa de uma cultura que a própria Europa elegeu 

majoritária. Pode-se compreender as culturas africanas como um processo dinâmico e 

fluido e que cada etnia possui suas singularidades. A cultura africana, contudo, deve ser 

mencionada no plural ─ culturas ─ a fim de contemplar minimamente as diferentes 

Áfricas existentes.  Apesar de suas diferentes etnias, a partir do século XX, uma camada 

elitizada da sociedade africana começou a reunir elementos comuns das culturas 

africanas que englobam valores, normas e crenças. (FALOLA, 2020, p. 22). Esse 

movimento contribuiu para o reconhecimento de uma identidade própria que pretendia 

se distanciar das influências coloniais. A reunião e valorização dessas culturas tem por 

objetivo preservar esses saberes para as futuras gerações.  

Nas escolas brasileiras, o trato dado às diversidades étnicorraciais ainda são 

incipientes perante a urgência que afeta a sociedade brasileira. Diante do modelo de 



20 

ensino ao qual está estruturado o currículo das escolas públicas no Brasil, é pertinente 

que convidemos o Orixá Exu que, de acordo com a mitologia iorubá, é o grande 

transgressor, aquele que não conhece nem limite de tempo, nem limite de espaço, com o 

intuito de ultrapassar os limites impostos pela educação formal de base eurocêntrica, 

que visa moldar seres humanos de acordo com os interesses e servir a uma elite da 

sociedade brasileira para a qual os saberes populares são constantemente 

despotencializados, e o tempo da aprendizagem formal/oficial é definido de acordo com 

os interesses x, y ou z da elite mencionada. Isto feito é como se todos os indivíduos 

necessitassem do mesmo tempo para alcançar seu desenvolvimento formatado, a partir 

da Europa, e negassem seu saber familiar e ancestral vindo da África.  

É preciso conhecer a história protagonizada pelos povos negros. A 

ancestralidade negra atravessa as encruzilhadas do tempo e espaço, a figura de Exu 

traduz a força dinâmica que transita sem limites entre passado-presente-futuro e futuro-

presente-passado.  “Exu matou um pássaro ontem com uma pedra que só arremessou 

hoje”. Este provérbio iorubá leva-nos a refletir e questionar a ideia de espaço/tempo, 

construída a partir do prisma ocidental referente ao tempo unicamente presente, sem 

considerar os valores do tempo passado, a memória em si, instaurada no ato de ontem. 

Com isto, por intermédio de Exu, é possível trazer a cultura negra ancestral para o 

presente para que esta não seja dissipada do futuro. Exu, como grande transgressor das 

barreiras postas pela colonização, deslegitima a concepção temporal do homem branco, 

adotando uma postura decolonial em que a desobediência epistêmica traduz seu ato de 

romper com bases epistemológicas, unicamente eurocêntricas e, consequentemente, 

com “conceitos modernos e eurocentrados, enraizados nas categorias de conceitos 

gregos e latino, bem como, nas experiências e subjetividades formadas dessas bases, 

tanto teológicas quanto seculares” (MIGNOLO, 2008, p. 288). Certamente, as atenções 

devem estar voltadas para os conceitos forjados e solidificados no decorrer da história 

da humanidade, por uma modernidade europeia que deve ser contestada, na medida em 

que os estudos das culturas e saberes afro-brasileiros, africanos e indígenas avançam.  

Hoje, no Brasil, temos o conhecimento e o reconhecimento de outras sociedades 

que adotaram o espírito de cooperação com outra percepção sobre tempo, natureza e ser 

humano. São visões de mundo e filosofias que assumem modos e saberes tradicionais 

que podem e devem ser integrados ao espírito de nação para, paulatinamente, inserir e 

reforçar os currículos escolares. É possível, nesse sentido, contar com o exercício e a 

prática da Lei 10.639/03 que abre caminhos e assegura a presença da temática racial e a 



21 

introdução de importantes saberes que deverão estar presentes nas escolas das cinco 

regiões do Brasil: Norte, Nordeste, Centro-Oeste, Sudeste e Sul, visto que, em todas 

essas cinco regiões brasileiras, temos algum tipo de encruzilhada para atravessar.   

O tema da pesquisa tem suas origens nos três primeiros anos de docência da 

doutoranda, quando atuou como professora da educação infantil e, depois, em outros 

três anos subsequentes também como professora do segundo ano (segundo ciclo da 

alfabetização). A partir desta experiência, percebeu e destacou um aspecto fundamental 

para a educação de crianças que, em si, é a discussão sobre questões étnicorraciais, que 

estejam ou não presentes no horizonte docente, logo nos primeiros contatos com as 

crianças de uma escola do ensino fundamental público e/ou particular.  

A visão negativa do negro, construída historicamente, compromete o processo 

de formação do ser humano no Brasil e em outras partes do mundo. De acordo com tal 

visão produzida sob a lógica da branquitude de modo de ser e existir, a construção de 

subjetividades tem como base, enquanto cosmologia, o ódio ao diferente que teve início 

no conceito ocidental de homem branco, perfeito e potente. Neste mesmo contexto,  

estão incluídas as culturas, as crenças, bem como a definição do que seja belo e 

aceitável como padrão de beleza pela sociedade europeia que desembarcou no Novo 

Mundo.  

Muito se tem discutido sobre propostas de educação antirracista, com o objetivo 

de repensar o mundo através de outras óticas que não tenham sobre as lentes uma 

Europa como ponto de partida, pois a história da humanidade não se inicia na Europa. É 

diante deste contexto histórico e cultural que a educação precisa assumir o seu papel 

fundamental na desconstrução de uma educação estruturada por bases racistas que ainda 

hoje nutre a sociedade brasileira. No âmbito da educação nacional, o docente pode 

contar com a Lei 10.639/03 como ferramenta principal no processo de educação 

antirracista, porque trata-se de um dispositivo legal que visa à reparação das 

desigualdades construídas no decorrer da história brasileira.  

No que se refere às crianças negras, a construção da identidade encontra bases 

em um modelo, posto como ideal, de cidadão pela cultura eurocêntrica. Por outro lado, 

as bases que sustentam a sociedade brasileira contribuem para que crianças brancas 

cresçam internalizando a ideia de superioridade branca, fato que torna urgente a 

educação para as relações étnicorraciais para todas as crianças negras ou não.  

Santos (2001, p. 106) argumenta que “tratar da discriminação racial em ambiente 

escolar não significa ajudar a criança negra a ser forte para suportar o racismo”, implica 



22 

em desconstrução de uma educação com bases ideológicas colonizadoras para construir 

uma educação em que as diferenças culturais sejam compreendidas de maneira 

horizontal e não mais vertical, onde uma única cultura se coloca no topo desta 

configuração vertical hierárquica. É importante salientarmos que, logo nos primeiros 

anos de escolarização, é necessário que os responsáveis pela educação das crianças 

compreendam que:  

o reconhecimento positivo das diferenças étnicas deve ser 

proporcionado desde os primeiros anos de vida [...] a educação infantil 

não pode esquivar-se do dever de preparar o indivíduo para a 

existência das diferenças étnicas [...] (CAVALLEIRO, 2012, p. 26). 

 

Colaborar para que seres humanos de diferentes crenças, costumes, pertencentes 

a diferentes culturas não sejam discriminados por suas escolhas é um dever cívico 

brasileiro em prol da cidadania elaborada na sua Carta Cidadã de 1988. Diante disto, 

fica a indagação: por que não trazer conhecimentos desses povos que tanto saber 

possuem, de modo a contribuir com a educação e a formação integral da pessoa 

humana?  

As escolas têm o papel fundamental na formação do ser humano, sendo o 

primeiro espaço de socialização da criança fora da família. Sendo assim, entende-se que 

o papel da escola está para além de ensinar conteúdos.  Ela também é espaço de 

socialização e, por isso, deve impulsionar reflexões de modo a propiciar mudanças de 

comportamentos, para a promoção de impactos positivos dentro da sociedade brasileira, 

devendo esta, adotar práticas que visam a extinção do racismo e de outros tipos de 

preconceitos. 

No que corresponde às questões raciais dos povos negros, bem como a cultura 

afro-brasileira e africana, temos, como principal instrumento a nível educacional, a Lei 

10.639/03, que altera a Lei de Diretrizes e Bases para a Educação Brasileira 9.394/1996 

(LDB), que passa a vigorar os seguintes artigos:  

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, 

oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e 

Cultura Afro-Brasileira. 

§1º O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo 

incluirá o estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos 

negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na formação da 

sociedade nacional, resgatando a contribuição do povo negro nas áreas 

social, econômica e política pertinentes à História do Brasil. 

§2º Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão 

ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas 

áreas de Educação Artística e de Literatura e História Brasileiras. 



23 

Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro como 

‘Dia Nacional da Consciência Negra’. (BRASIL, 2003)  

 

Tais alterações na LDB visam fomentar a leitura e a pesquisa sobre o tema: 

História do Brasil, incluindo a população autóctone e a diáspora africana na América — 

na indiscutível e velada construção do Novo Mundo —. Contudo, a LDB tem como 

meta principal investir na cidadania para “fundamentar Políticas de Reparações, de 

Reconhecimento e Valorização, de Ações Afirmativas que impliquem justiça e iguais 

direitos sociais, civis, culturais e econômicos, bem como a valorização da diversidade”. 

(MEC/SECAD, 2013. p. 35). Este trabalho usará a Lei 10.639/03 como marco 

fundamental da inserção da cultura afro-brasileira e africana no Brasil. Porém, não 

menos importante é a criação e a implementação da Lei 11.645/08, que inclui os estudos 

sobre as culturas indígenas nos currículos escolares como versa a referida Lei de 10 de 

março de 2008:  

Art. 26-A.  Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino 

médio, públicos e privados, torna-se obrigatório o estudo da história e 

cultura afro-brasileira e indígena. 

§ 1o  O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá 

diversos aspectos da história e da cultura que caracterizam a formação 

da população brasileira, a partir desses dois grupos étnicos, tais como 

o estudo da história da África e dos africanos, a luta dos negros e dos 

povos indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena brasileira e o 

negro e o índio na formação da sociedade nacional, resgatando as suas 

contribuições nas áreas social, econômica e política, pertinentes à 

história do Brasil. 

§ 2o  Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos 

povos indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o 

currículo escolar, em especial nas áreas de educação artística e de 

literatura e história brasileiras. (BRASIL, 2008). 

 

O incentivo à pesquisa das temáticas que envolvem as culturas africanas e afro-

brasileiras promove o arcabouço necessário para que haja uma mudança de pensamento 

de modo a desconstruir bases epistemológicas, fundamentadas em uma cultura 

hegemônica imposta pelo colonizador europeu. No currículo escolar, a cultura europeia 

ocupa um lugar positivo, enquanto o negro, de acordo com Woodson (2021, p. 24), fora 

“retratado como um ser humano inferior, incapaz de sujeitar a paixão à razão, e, 

portanto, útil apenas como rachador de lenhas e carregador de água para os brancos”, 

portanto, incapaz de produzir conhecimento. Trazer os conhecimentos dos povos negros 

para este trabalho tem por finalidade extinguir com essa visão construída ao longo da 

História da formação da sociedade brasileira.  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art26a.


24 

Alguns materiais pedagógicos, como os livros didáticos, ainda colaboraram para 

que o engrossamento da visão estereotipada, construída histórica e socialmente, a 

respeito do negro na sociedade brasileira, continuasse sendo perpetuada. O apagamento 

e o silenciamento, ocasionados pela ausência da história e cultura dos povos negros nos 

currículos escolares, interferem de modo significativo na criação de uma identidade 

positiva da criança negra, assim como seu modo de enxergar o mundo e a si mesma 

enquanto sujeito único dentro de um grupo diverso. Aspectos culturais de determinados 

povos configura sua identidade trazendo como componentes suas “crenças, fé, práticas, 

costumes, modo de viver, arte, linguagem, hábitos alimentares e econômicos...” 

(ADERONMU, 2015, p.54). Assim sendo, é necessário que educadores apropriem-se de 

tais conhecimentos, de modo a não ocultar aspectos importantes das sociedades acima 

citados ao introduzir em suas salas de aula a História e Cultura dos povos negros.  

Face ao exposto, surge outra questão que suleia esta pesquisa: de que maneira as 

experiências escolares interferem no processo de individuação das crianças negras?   

Para realizar este estudo nos debruçamos sobre relações estabelecidas entre 

docentes, discentes e seus familiares aleatoriamente envolvidos, trazendo elementos do 

dia a dia de uma escola, e elementos do conteúdo curricular para ilustrar o texto da tese 

com dados verídicos do cenário brasileiro, focalizando a Região Metropolitana do 

estado do Rio de Janeiro. Como mencionado, visamos analisar aspectos do cotidiano 

escolar que influenciam no processo de conhecimento de si mesmo ─ do Ser discente e 

do Ser docente ─, bem como no modo  como este indivíduo vê  e é influenciado pelo 

mundo ao seu redor, principalmente sob a influência dos seus familiares.  

Por experiência docente, enquanto agente da Lei 10.639/03, é possível a 

observância de um trabalho, em maior parte, solitário dentro de algumas instituições 

formais de ensino. Observa-se, porém, que, em algumas datas específicas, como em 13 

de maio ou 20 de novembro, quando se comemora a “Libertação dos Escravos” e o Dia 

da Consciência Negra, há uma procura esporádica por parte de alguns professores por 

informações para realizar um trabalho estanque e superficial, muitas vezes folclórico, 

sobre a temática racial e as culturas africanas e afro-brasileiras. Deveria, entretanto, ser 

uma prática da maior parte das instituições escolares, em todo o Brasil, incluir as datas 

comemorativas em seus calendários para ratificar a memória social de uma nação em 

construção, e mostrar conexões com atividades que já venham acontecendo no decorrer 

de todo o ano letivo.  



25 

Com o propósito de identificar possíveis entraves para incluir nos planejamentos 

escolares os conhecimentos e a história dos povos africanos e avaliar a qualidade do 

conteúdo referente à cultura afro-brasileira e africana aplicado nas escolas, a ideia 

original seria a de coletar narrativas de docentes que adotam uma postura decolonial em 

suas aulas. No entanto, o capítulo dedicado às entrevistas, ganha outro tom.  

Neste sentido, foram convidados docentes que atuam no primeiro segmento da 

educação básica do município do Rio de Janeiro, apenas com o intuito de ratificar 

experiências já observadas pela pesquisadora ao longo de sua prática docente.  

Deste modo, pretendemos decifrar questões que estão presentes no cotidiano 

escolar e que impedem a inserção da História e Cultura afro-brasileira e africana nas 

escolas, permitindo a manutenção desta lacuna existente na História dos povos negros 

sequestrados e enviados para as Américas. Por meio de um roteiro elaborado e 

encaminhado para os docentes participantes, as questões levantadas encontram-se em 

tabelas no apêndice, contendo categoria, observação e os objetivos a serem alcançados.  

Outrossim, de maneira a enegrecer questões que envolvem os saberes ancestrais 

africanos herdados na diáspora brasileira, as narrativas com lideranças religiosas de 

cultos afro-brasileiros  irão ilustrar e dialogar com os autores aqui presentes no sentido 

de colaborar com saberes sobre o desenvolvimento e a formação do Ser-Humano. Para 

isto, foi elaborado um roteiro com a finalidade de coletar dados sobre Orì, o abrigo da 

consciência humana, considerado, na perspectiva da cultura iorubá, o Orixá individual 

da pessoa.  

Apenas duas entrevistas com sacerdotes, versados no culto afro-brasileiro, 

integram este trabalho. Pois, as narrativas e experiências sacerdotais, somente ratificam 

o que pesquisadores referenciados nesse estudo, afirmam sobre a importância de cuidar 

e manter o Orì alinhado. As questões que suleiam tais entrevistas estão apresentadas na 

seção Apêndice A.  

 Como cerne da questão desta proposta de pesquisa estará o indivíduo e seu 

desenvolvimento em busca da individuação por C. G. Jung, procurando elencar os 

saberes valorosos que ainda são postos à margem pela sociedade brasileira, dos povos 

africanos. Dito isto, abordaremos conceitos africanos e afro-brasileiros, tendo o cuidado 

de não generalizar um continente que acomoda uma gama cultural extensa, além de 

termos a ciência de que não seríamos capazes, diante do que se propõe esta pesquisa, de 

contemplar a riqueza das variadas culturas existentes no continente negro, 

compreendendo, também, a hibridação das culturas africanas ocorrida nesta terra hoje 



26 

chamada Brasil, mas preservadas as suas particularidades dentro dos candomblés 

brasileiros.  

Pretendemos, ainda, destacar tais contribuições no desenvolvimento integral do 

indivíduo e como estes saberes ancestrais constituem o processo de individuação do ser 

humano.  A entrevista com as lideranças espirituais terá como finalidade fornecer dados 

para que, junto à psicologia complexa de C. G. Jung, possamos compreender a 

importância da diáspora africana na educação e na formação do ser individual. Para isto, 

o conceito de Orì em toda sua dimensão integrará o debate sobre a formação integral do 

ser humano à luz da psicologia junguiana.  

Dado à metodologia da pesquisa, podemos avaliá-la como uma pesquisa 

qualitativa, uma vez que será considerado o contexto dos dados coletados e estes são 

predominantemente descritivos, com a finalidade da observância sobre quais conteúdos 

as crianças têm acesso durante a sua escolarização.  Além disso, o foco está não só na 

análise do processo, mas também nos resultados obtidos por meio deste. Nesta pesquisa, 

o levantamento bibliográfico e a formulação de hipóteses orientam o processo de coleta 

de dados. Por isso, é seguindo este processo investigatório que a pesquisa proposta 

pretende abordar o problema. (LUDKE & ANDRE, 1986, p. 11-16). Podemos 

considerar o caráter etnográfico da pesquisa, ao passo que esse estudo se ocupa da 

cultura, comportamento, crenças e valores de um determinado grupo que influenciou a 

formação cultural da sociedade brasileira. Mas, que apesar de sua importante 

contribuição nessa formação, foi posto às margens. A pesquisa também assume 

características de um estudo etnográfico, à medida que a pesquisadora convive com a 

comunidade estudada, no caso dessa pesquisa, o terreiro de candomblé e a escola 

pública. De acordo com,  Bachtold e Robert (2022), a partir dos anos 2000,  a etnografia 

no Brasil passa a ser mais disseminada nos campos da educação, saúde e na análise de 

implementação de políticas públicas, o que justifica a sua presença nesse trabalho.  

 Quanto aos instrumentos de coleta e análise dos dados, além dos questionários, 

foram feitas revisão de literatura nas áreas de educação, formação docente, história dos 

povos africanos e suas culturas, psicologia analítica de C. G. Jung, como também, 

análises de fontes bibliográficas primárias e a observação participante. A revisão da 

literatura compreende parte importante acerca do debate atual na área de educação para 

as relações étnicorraciais. Na área da psicologia, nos debruçamos sobre conceitos 

junguianos que tem por objetivo contribuir com os estudos sobre o processo de 



27 

individuação, considerando quais os conteúdos o indivíduo acessa de modo a cooperar 

com tal processo.  

Em relação aos objetivos da pesquisa, seu caráter explicativo se faz presente, 

pois esta tende a colaborar para a identificação de fatores que contribuirão para a 

ocorrência dos fenômenos, intencionando o conhecimento da realidade. (GIL, 2002, p. 

42). 

Este estudo traz informações que visam gerar reflexões sobre a qualidade do 

ensino e a valorização da cultura negra na educação brasileira, bem como a contribuição 

que o diálogo entre conhecimentos africanos sobre o Si-mesmo e a psicologia analítica 

deixarão para a humanidade.   

A psicologia complexa de C.G. Jung permite a construção de um trabalho  

interdisciplinar, pois, as pesquisas realizadas por Jung e os conceitos desenvolvidos por 

ele dialogam com diferentes áreas do conhecimento, e se farão presentes, na medida em 

que sejam construídas bases teóricas, de modo a prepararmos solo fértil para um 

intercâmbio que promova a integração entre a educação, os saberes africanos sobre a 

formação do ser psicológico e a Psicologia Complexa de Carl Gustav Jung. 

Na concepção de Barros (2018), o fenômeno da interdisciplinaridade surge a 

partir do último século (Séc. XX), nos convidando a romper barreiras entre os diversos 

campos disciplinares. O autor ressalta que os limites disciplinares foram criações 

acadêmicas e “romper fronteiras, quando isso é necessário, é também uma opção 

teórica”. Sendo assim, “a blindagem” de uma teoria pode transformá-la em doutrina, 

impedindo que a partir da liberdade de trânsito e de reformulações sobre as teorias, 

“tábuas de certezas” sejam seguidas e transformadas em mandamentos. “Eis uma 

doutrina”.   (BARROS, 2018, p. 62-65).  

Para romper os limites impostos por determinadas teorias e em concordância 

com a cosmogonia iorubá, convidamos Exu para dinamizar o diálogo entre saberes.  

Exu está diretamente relacionado ao sistema de comunicação. Esta afirmativa parte da 

função pedagógica do mito, onde este Orixá é relacionado aos caminhos, à comunicação 

e ao seu poder de transitar por diversos espaços, inclusive levando as mensagens dos 

habitantes da Ayê para as divindades no Orun. (POLI, 2019). Além desses aspectos,  

 É Exu que nos provoca a refletir sobre as formas de colonialidade imposta 

pelo Ocidente. Ele é o princípio dinâmico de uma religião que permitiu ao 

negro escravizado resistir à barbárie eurocêntrica que impôs uma 

classificação étnico/racial como pedra angular de uma epistemologia que 

concede à ciência moderna o monopólio da distinção entre o que é 

conhecimento ou não. (QUINTANA, 2016, p. 22).  
 



28 

Um dos títulos de Exu é “Obá Oritá Metá” (Rei da Encruzilhada de Três 

Caminhos). Um aspecto interessante sobre os caminhos apresentados por Rufino (2019) 

corresponde ao aspecto plural de formas de conhecimentos e de ser no mundo, sendo 

este um ponto central de discussão da pesquisa.  Este primeiro aspecto, dos três 

caminhos apresentados pelo autor, põe à prova a hegemonia da cultura e dos saberes 

colonizadores. O segundo aspecto dos caminhos propiciado por Exu traz a 

ressignificação do ser a partir da diáspora e das experiências que buscam “reconstituir 

cotidianamente nas práticas, tecendo conhecimentos que nos possibilitam a produção de 

um projeto político/poético/ético/antirracista/decolonial”. (RUFINO, 2019.p. 42). Neste 

aspecto, a escola tem o papel importante na construção de novos saberes, que deverá 

confrontar-se com a lógica colonial do que é belo ou feio; culto e não culto; certo e 

errado... E é exatamente o que propõe Exu com a ampliação das possibilidades de 

caminhos e saberes, de modo a enriquecer e valorizar a diáspora negra, ofertando 

possibilidades de conhecimentos outros sobre si e sobre o mundo.  

O terceiro aspecto dos caminhos de Obá Oritá Metá refere-se ao modelo 

“epistemológico que se reivindica como único”, nos sinalizando a emergência de que 

sejam reconhecidas outras perspectivas e outras práticas de saberes. (RUFINO, 2019.p. 

42).  

Sendo assim, é pertinente a presença deste Orixá nas discussões fomentadas por 

este trabalho. Exu propicia a interdisciplinaridade proposta e novos caminhos para 

novos diálogos, pois, com seu poder dinamizador e transgressor, consegue transitar em 

diversos espaços e em tempos que para nós humanos não seriam executáveis. Ele faz 

um resgate de um passado ancestral importante para a manutenção da cultura e saberes 

negros no futuro. Desta forma, contaremos com a força e com o dinamismo de Exu para 

rompermos possíveis barreiras, em busca de diálogos entre diferentes campos do 

conhecimento.  

O contexto iorubá traz a filosofia em seu cotidiano de modo a enegrecer ou 

estudar “os problemas fundamentais relacionados à existência, ao conhecimento, à 

verdade, aos valores morais e estéticos, à mente e à linguagem.” (ADERONMU, 2015, 

p. 53). Portanto, os conhecimentos iorubanos sobre o ser individual englobam uma 

maneira particular de se relacionar com o mundo, fazendo parte deste sem que haja 

separação entre ser humano e natureza e, com isto, a religiosidade costuma fazer parte 

deste modo de vida.  



29 

O Processo de Individuação em Jung consiste em um processo cíclico e 

contínuo, assim como o processo de ensino-aprendizagem, em que um indivíduo 

“tornar-se um ser único, na medida em que por individualidade compreende a sua 

singularidade mais íntima, última e incomparável, significando também que nos 

tornamos nosso próprio Si-Mesmo. É o realizar-se do Si-Mesmo”. (JUNG, 2015, p. 63 

O.C. VII/II § 266). Contudo, é necessário diferenciar a individuação do individualismo, 

no sentido de que o:  

Individualismo significa acentuar e dar ênfase deliberada a supostas 

peculiaridades, em oposição a considerações e obrigações coletivas. A 

individuação, no entanto, significa precisamente a realização melhor e mais 

completa das qualidades coletivas do ser humano; é a consideração adequada 

e não o esquecimento das peculiaridades individuais, o fator determinante de 

um melhor rendimento social. (JUNG, 2015, p. 63, O.C. VII/II § 267). 

 

A busca pela individuação em Jung não se traduz em egoísmo, todavia, consiste 

em um desenvolvimento psicológico em que o ser humano diferencia-se dos demais, 

tornando-se único. A individuação tem como meta, “despojar o si-mesmo dos 

invólucros falsos da persona, assim como do poder sugestivo das imagens primordiais”. 

(JUNG, 2015, p. 63 O.C. VII/II § 266).  

De acordo com Hall (2014), as imagens primordiais, isto é, as imagens latentes 

contidas no inconsciente coletivo são herdadas do passado ancestral. Ainda segundo o 

autor, “o homem nasce com muitas predisposições para pensar, sentir, perceber e agir de 

maneiras específicas.” Neste sentido, as experiências escolares, devem ofertar diversas 

possibilidades que oportunizem o desenvolvimento de tais predisposições do indivíduo. 

A priorização de alguns conteúdos nos currículos escolares em detrimento de outros, a 

inferiorização de determinadas culturas distancia os indivíduos deste passado ancestral o 

qual cita o autor. No que se refere aos conhecimentos iorubanos sobre Orì, tais imagens 

podem ser acessadas a partir do momento em que o indivíduo que vivencia a filosofia 

iorubá compreende a sua origem, por meio de rituais de iniciação, e conhece os 

caminhos escolhidos por seu Orì para trilhar nesta terra: o seu destino. Tais 

conhecimentos direcionam a vida deste iniciado de modo a cumprir seu destino da 

melhor maneira possível, até seu retorno à comunidade celestial (Egbe Orun).  

O inconsciente coletivo para Jung (2019, p. 51 O.C. IX/1, §88) existe 

independente de uma experiência pessoal, isto é, mesmo que o indivíduo nunca tenha 

tido contato com determinada cultura, ele é capaz de reproduzir atos referentes a tal 

cultura Podemos considerar o inconsciente coletivo, na visão junguiana, como algo 

herdado da humanidade. Ainda segundo o autor, os arquétipos estão contidos no 



30 

inconsciente coletivo. Para compreendermos esta afirmativa, traremos como exemplo a 

figura da Grande Mãe. Quando trazemos este exemplo de Grande Mãe, cada povo, de 

acordo com sua cultura, poderá se relacionar com uma imagem específica. Por exemplo, 

ao pensarmos na perspectiva da cultura dos terreiros dos candomblés nagô-iorubá, a 

imagem que ilustra a figura da Grande Mãe é Iemanjá. Existem outras figuras 

pertencentes a outras culturas que representam a Grande Mãe, mas o que não diferem 

são as características que todas elas possuem em comum.  

Em Fanon (2008), o inconsciente coletivo é construído a partir de algo 

vivenciado, da formação, dos espaços frequentados e das histórias e culturas inventadas 

de modo a colocar-se no topo em detrimento das demais culturas. Considerando o 

pensamento de Fanon (2008) em relação ao inconsciente coletivo, é necessário atenção 

aos conteúdos ofertados às crianças em idade escolar, pois eles têm fundamental 

importância para a formação do ser humano que irá compor a sociedade. Em uma 

sociedade em que se afirma a superioridade de uma raça (branca), tornar-se pertencente 

a esta raça permeia o imaginário de negros e negras que, por consequência da 

colonização e da imposição de modelo ideal de ser humano, carregam um possível 

complexo de inferioridade (FANON, 2008, p. 95). Neste sentido, algumas escolas ainda 

participam da manutenção desses complexos por meio dos conteúdos priorizados em 

seus planejamentos anuais. Crianças e adolescentes negam sua negritude, pretendendo 

alcançar o modelo ideal de ser humano construído pela colonização europeia.  

Em face do que foi exposto, esta pesquisa possui valor relevante para as 

discussões sobre a educação brasileira, a educação para as relações étnicorraciais e 

formação integral do Ser Humano em seus aspectos educacionais e psicológicos. Tais 

questões devem ter prioridade na sociedade brasileira, pois, segundo Fuentes (2014):  

“a violência da exclusão e da invisibilidade, e sua consequente 

negação, não acarreta apenas uma não acessibilidade ao negro aos 

seus direitos como cidadão, mas, psicologicamente, à impossibilidade 

de formar sua identidade e tornar-se inteiramente realizado como 

pessoa, um Si-mesmo como proposto por Jung”. (FUENTES, 2014, p. 

194). 

  

Deste modo, a sociedade brasileira tem urgência por uma educação antirracista 

que priorize a formação integral do ser social e do ser humano em sua individualidade. 

Sem a pretensão de comparações entre saberes e culturas, o intuito deste trabalho é o de 

valorizar os saberes ancestrais negros como fonte de conhecimentos importantes para a 

formação humana e para a compreensão de si mesmo, além de saberes que corroboram 

para uma vida integrada com a natureza que é tão importante para a manutenção da vida 



31 

no planeta Terra, em que implica de modo significativo, na maneira de se colocar no 

mundo e de enxergar e relacionar-se com as outras pessoas.  

Para isto, as práticas pedagógicas estão no âmago das discussões aqui levantadas 

no que se refere aos conteúdos acessados durante a formação escolar das crianças 

negras nos primeiros anos de sua escolarização. Os conteúdos acessados neste período 

que compreende a infância estão diretamente relacionados com a forma com que o 

indivíduo adulto estabelecerá sua relação com o mundo e com os outros indivíduos.  

Nesta perspectiva, espera-se que este trabalho possa contribuir para o crescimento 

científico da área de Ensino e Aprendizagem, psicologia do desenvolvimento, 

principalmente no que diz respeito à formação integral da criança e como se dá a 

relação com o meio em que ela está inserida. Para isto, a compreensão sobre Orì e toda 

a sua importância para que o indivíduo cumpra seu destino na Ayê se faz presente no 

decorrer desta pesquisa, buscando colaborar com os estudos sobre educação e 

psicologia.  

C. G. Jung se ocupou em transitar por diversos campos do conhecimento, sempre 

preocupado com os estudos que circundam o psiquismo humano. Sua obra constitui a 

base desta pesquisa na área de psicologia, contudo, a educação pode se beneficiar com 

seus estudos sobre o desenvolvimento humano. O conceito de Orì e a importância dele 

para o povo iorubá também trazem importantes contribuições para o alinhamento 

psíquico e o desenvolvimento integral do Eu-interior. Tais estudos visam contemplar, 

tanto aspectos coletivos, quanto aspectos individuais do Ser-humano, isto é, como o 

indivíduo se enxerga na sociedade e como ele se relaciona com os demais indivíduos. 

Este trabalho está dividido em sete capítulos. O capítulo I A Chegada dos Povos 

Negros no Novo Mundo: Uma terra chamada Brasil, nos convida ao movimento 

Sankofa, no sentido de olharmos para o passado para enxergarmos uma África 

tradicional
4
, que apresenta uma enorme diversidade cultural e que é produtora de 

conhecimentos. Neste capítulo também, o leitor terá a oportunidade de refletir sobre a 

formação do povo brasileiro e o translado nada harmonioso dos povos negros africanos 

para as Américas, no sentido de que educadores e educadoras não romantizem esta 

formação.  

                                                      
4
 O termo África Tradicional, nesse contexto, não denota engessamento cultural ou atraso, como alguns 

leitores podem compreender. Significa, no entanto, modos de ser mediante a um sentido de reorganização 

dos saberes ancestrais para a sobrevivência dessas culturas em frente às mudanças ocorridas nas 

sociedades.  



32 

O capítulo II A Construção de Saberes: Escola para que e para quem? Traz 

algumas abordagens acerca do direito estabelecido pela Lei 10.639/03, de estudantes 

brasileiros conhecerem a história e a cultura de sua ancestralidade negra. Neste sentido, 

ressaltamos a importância de educadores (as) incluírem em seus planejamentos diários, 

os conteúdos previstos pela Lei, visando aspectos sociais que impactam na vida dos 

indivíduos.  

O capítulo III, intitulado Terreiro: Da Educação Sagrada à Psicologia Sagrada, 

aborda a importância do ancião enquanto fonte de conhecimento e o respeito à 

hierarquia. Os mais velhos ensinam o que aprenderam com a sua ancestralidade aos 

recém iniciados formando um movimento cíclico fazendo com que passado-presente-

futuro, estejam conectados e acontecendo ao mesmo tempo. O povo de axé aprende a se 

relacionar com a natureza de uma forma particular, pois a natureza para aquele que 

vivência a filosofia iorubá, é a própria divindade. Por este motivo, o ser humano está 

conectado a todos os seres existentes fazendo parte de um todo. Neste contexto, Jung 

alerta para o distanciamento do homem moderno do Sagrado.  

O Orì dos Iorubás e a Psicologia Analítica de C.G. Jung: Rumo a Individuação, é 

o título dado ao capítulo IV. Este capítulo versa sobre a importância que o povo 

tradicional iorubá atribui à cabeça. O conceito de Orì e suas especificidades fazem parte 

deste capítulo no sentido de trazer enegrecimento ao leitor que ainda não conhece Orì.  

No subcapítulo intitulado: A Importância de Orì no Desenvolvimento Humano: 

Saberes Ancestrais destacamos a luta pela sobrevivência física dos povos negros 

escravizados, bem como sua luta para a sobrevivência de sua cultura e tradições. Um 

dos espaços que resguardam as histórias e tradições africanas são os terreiros de 

candomblés. Essas casas são divididas em nações, que preservam hábitos e costumes 

herdados de diferentes etnias africanas. Por este motivo, cada casa tem um jeito próprio 

de cultuar Orì. No entanto, há o consenso de que Orì é a divindade mais importante a 

ser cultuada. Para complementar os estudos sobre Orì,  Orì ò Pe Re: A Cabeça trará 

ciosas boas, integra o capítulo IV e versa sobre a importância de Orì para diferentes 

nações, pois Orì abriga todo o pensamento humano, toda a essência humana. Por este 

motivo é importante mantê-lo equilibrado. Para que isto ocorra, são realizados rituais 

com elementos transmissores de energias necessárias para o pleno equilíbrio de Orì. 

Neste capítulo o leitor encontrará também, a definição de Orì Rere e Orì Buruku.  

Bori: Uma proposta pedagógica é o capítulo V deste trabalho. Este capítulo é 

produto das interações pedagógicas vivenciadas pela autora em dois espaços distintos de 



33 

ensino e aprendizagem: o terreiro de candomblé ketu e a escola pública de ensino 

fundamental I, na cidade do Rio de Janeiro. Esse conceito, ocupa-se das discussões 

relacionadas à importância de nutrirmos Orì com coisas boas. Neste contexto, incluem-

se os rituais Sagrados, com rezas, cânticos e alimentos que trarão energias positivas para 

Orì. No aspecto profano, alimentar Orì consiste em ter acesso a conhecimentos, lazer, 

boa convivência social e religiosa (seja em espaços determinados ou em conexão com a 

natureza ou o Eu pessoal).  

O capítulo VI Inconsciente Coletivo e a Comunicação com a Ancestralidade, 

alerta para a importância da escola na formação e desenvolvimento humano. A ausência 

de alguns conteúdos e a sobreposição de saberes trazem como consequência a 

manutenção de privilégios existentes na sociedade brasileira.  O inconsciente coletivo 

de C.G. Jung, integra esse capítulo como importante teoria que permite relacionar a 

humanidade atual com ascendentes mais longínquos.  

O capítulo VII Experiências Educacionais Antirracistas: “Para inglês ver?”. Para 

este capítulo, que teria outro título, estavam previstas entrevistas com docentes agentes 

da Lei 10.639/03. Em um primeiro momento, houve muita dificuldade em encontrar 

esses agentes. Ao localizar o público alvo para a participação na pesquisa e o envio de 

toda a documentação
5
 exigida pelos Comitês de Pesquisas, o processo se encerrou nas 

Unidades Escolares, pois essas instituições não responderam ao convite. Por este motivo 

a expressão, “Para inglês ver” foi usada como forma de questionamento das ações 

voltadas para as questões étnicorraciais nas escolas públicas do Rio de Janeiro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
5
 Anexo G: Parecer do Comitê de Ética e Pesquisa.  



34 

1 ─  A chegada dos povos negros no Novo Mundo: Uma terra chamada Brasil.  

 

Eles nem imaginam o que é perder seu lar e 

talvez nunca mais encontrar outro ter sua 

vida inteira dividida entre duas terras e se 

tornar a ponte entre dois continentes. 

(imigrante). (Rupi Kaur, 2018). 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            

O título desse capítulo anuncia uma história da África e dos africanos, pós-

colonial. Nessa oportunidade, esses sujeitos homogeneizaram um continente rico em 

sua diversidade. Colonizadores europeus usaram como ponto de partida para essa 

história, o tráfico transatlântico de pessoas negras originárias de diferentes regiões do 

continente africano.   

Fazer o resgate da história dos povos negros africanos, de suas culturas antes e 

durante sua chegada ao Novo Mundo (Brasil) nos possibilita desmistificar ideologias 

inferiorizantes a respeito desses povos que foram introduzidas no Brasil durante o 

processo da escravidão. É necessário voltar os olhares para o Continente africano com o 

intuito de resgatar as origens das sociedades tradicionais em África. É preciso fazer o 

movimento Sankofa
6
: “Se wo were fi na wo sankofa a yenkyi” (“Nunca é tarde para 

voltar e apanhar o que ficou atrás”). Ou seja, aprender com o passado para viver o 

presente e construir o futuro. Passado, presente e futuro em movimento circular em que 

tudo está conectado. Dessa forma, não existe presente sem passado e, para que o futuro 

exista, é preciso cuidar do presente, formando um movimento cíclico de existência.  

O continente africano engloba diversas culturas. O ocidente inventou uma África 

homogênea, reduzindo a sua grandeza e diversidade cultural para dominá-la e explorá-

la. Portanto, a África, pré-invasão europeia, deve ter seu espaço garantido nos livros da 

História da Humanidade. Este continente é composto por diferentes etnias e modos de 

vidas que, após a invasão, foi ressignificada ou inventada pelo colonizador e passa a ser 

vista como um território formado por indivíduos primitivos, no sentido de povos 

atrasados, sem cultura e, em um sentido mais profundo, com a intenção de desumanizá-

los, foram considerados seres sem alma.  

                                                      
6
 Símbolo da sabedoria de aprender com o passado para construir o futuro. Em: Adinkra: sabedoria em 

símbolos africanos/ Org.: Elisa Larkin Nascimento e Luiz Carlos Gá. (2022).  



35 

Sobre a diversidade cultural existente neste continente, Asante (2022) enegrece 

que:  

A África é multicultural. Isso não significa que os valores subjacentes das 

várias culturas sejam significativamente diferentes, como alguns tentam 

afirmar. Em todos os lugares da África parece haver, desde os tempos mais 

remotos, uma semelhança nas maneiras como os humanos abordam o 

universo, o meio ambiente, a sociedade e o divino. (p.31).  

 

O continente africano, atualmente, está dividido em cinco regiões geográficas: 

Norte, Sul, África Central, África Oriental e África Ocidental. Esse vasto continente, é 

composto por 55 países  (CHAKANETSA, 2023). Cada qual com suas especificidades 

culturais e geográficas (compostas por desertos, montanhas, rios e diferentes vegetações 

), abrigando variadas espécies da fauna e da flora. Além de ser berço de inúmeras 

tecnologias e dinastias.  

No Norte da África, por exemplo, atualmente destaca-se o Marrocos que é um 

território que ainda hoje possui uma dinastia, entre tantas outras que já existiram 

anteriormente, como o Egito, famoso por sua arquitetura faraônica e por ser uma das 

maiores e mais antiga civilização do norte da África. Ainda no norte africano, 

encontramos a Argélia, que é cenário de um dos mais importantes sítios arqueológicos 

do mundo, o Tassili n’Ajjer. Cujos artefatos encontrados datam de aproximadamente 12 

mil anos. (CHAKANETSA, 2023. p. 14-25). 

A África Oriental também traz características bem particulares e diversificadas. 

Essa região abrigou impérios grandiosos, como por exemplo, o império de Cuxe, 

localizado ao sul do Egito, era dotado de inúmeros recursos naturais que garantiam a 

sua riqueza, como ouro, marfim e ferro. Axum, localizado na Etiópia, era possuía um 

grande porto comercial que atendia comerciantes de outros países. Esse povo também 

criou sua própria escrita, Ge’ ez, que ainda está em uso na Etiópia. Ainda na região 

ocidental da África, o reino de Kilwa Kisiwani, localizado na costa da Tanzânia, 

também se destacou como um importante porto comercial. O reino de Buganda, um dos 

mais antigos e tradicionais dessa região, tornou-se importante ao controlar o comércio 

de sal. Em tempo mais presente, mais precisamente no ano de 1968, Peter Nzube, fez 

uma descoberta que colaborou com as pesquisas sobre a origem da humanidade. Ele 

descobriu um crânio de homo habilis de 1,8 milhão de anos. Essa descoberta é 

importante para auxiliar nos estudos sobre a evolução humana. O que temos aqui, são 

apenas alguns poucos fragmentos das conquistas e criações das diferentes civilizações 

africanas. Sem pretensão de um estudo aprofundado sobre essas culturas, o intuito aqui 



36 

é o de que haja a compreensão de que esse continente é diverso e rico em diferentes 

aspectos. Outro objetivo dessa breve introdução sobre a diversidade africana é despertar 

e incentivar o corpo docente que atua nas escolas brasileiras a adotar outra ótica em 

relação à África, a ideia é de desconstrução de um saber imposto por um regime de 

dominação. (CHAKANETSA, 2023, p. 26-37).  

A África Central também tem sua história que engloba a economia, as ciências e 

seus grandiosos reinados. Dentre eles podemos citar o reino do Congo, conhecido por 

suas esculturas em marfim e seus tecidos com estampas variadas. O reino de Luba, por 

exemplo, adotou de modo particular, uma forma de registro da história. Eles usavam 

tábuas de madeira (lukasa ou  tábua da memória, miçangas e conchas para fazer seus 

registros. O que podemos observar é que cada povo desse continente tinha um modo 

particular de vida. Com os processos de migrações internas, algumas culturas se 

cruzaram, no entanto, cada uma com suas especificidades. (CHAKANETSA, 2023, p. 

38-49).  

O Sul da África não está distante das outras regiões quando falamos em riquezas 

e histórias de grandes reinados. Como exemplo de riqueza natural, podemos citar a 

cachoeira de Mosi-ao-Tunya que derrama milhões de litros de água por minuto, 

tornando possível ouvi-la a até 40 quilômetros de distância. A região sul africana 

também abrigou reinados como, por exemplo, o reino de Mapungubwe, que representa 

uma importante civilização desenvolvida naquela região. Destacando o protagonismo 

feminino, a rainha Njinga Mbandi, governou por mais de três décadas os reinos de 

Ndongo e Matamba. (CHAKANETSA, 2023, p. 62-73).  

Das cinco divisões do continente africano que inauguram esse capítulo, 

propositalmente, por último entraremos pela África Ocidental, morada dos Orixás que 

hoje também habitam o Brasil. Mas que também tem suas particularidades entre os 

países que compõem a mesma região. Como nas demais regiões aqui apresentadas, a 

África Ocidental também foi cenário de grandes reinados, como podemos destacar o 

reino do Benin, Reino de Daomé, Asante, Mali, entre outros. Na mitologia iorubá, Ifé 

foi governado por Oduduwa (princípio feminino da criação), personagem mitológica 

que ficou encarregada de criar a Terra. (CHAKANETSA, 2023, p. 50-61).  

Apesar da diversidade cultural existente em África, como vimos brevemente nas 

informações a cima, elementos dessas culturas são comuns nas diferentes sociedades 

que compõem o rico continente. Essas similaridades se encontram principalmente nos 



37 

modos de existir e de ser com o outro e a natureza, incluindo, também, a grande 

importância que esses povos atribuem aos seus ancestrais.  

Contar a História dos Povos Africanos a partir da escravidão significa cooperar 

com um genocídio de subjetividades que teve início com a invasão e colonização 

europeia.  A partir daí, o ocidente inaugura a ideia da sua supremacia, colocando-se 

como escopo universal.  

Homens e mulheres foram sequestrados de suas terras natais e levados para um 

Novo Mundo. Das regiões onde ocorreram os sequestros, podemos destacar: 

“Senegâmbia, Serra Leoa/Costa do Barlavento, Costa do Ouro, Baía de Benin, Baía de 

Biafra e África Centro-Ocidental (Congo e Angola).” (REDIKER, 2011, p. 14). A 

transferência de mais de dez milhões de seres humanos constitui o que Redicker (2011), 

citando DuBois, qualifica como “o mais grandioso drama dos últimos anos da história 

da humanidade”. (DuBois apud Rediker, 2011, p. 12). Ou, segundo Nascimento (2008), 

“a África foi vítima do maior holocausto que o mundo já conheceu, desdobrado em dois 

momentos: o tráfico escravista árabe dos séculos VIII e IX e o mercantilismo europeu 

dos séculos XV a XIX”. (NASCIMENTO, 2008, p. 29). Além da aquisição de mão de 

obra, o holocausto europeu tinha por objetivo aniquilar subjetividades e, com isto, 

também identidades, criando e padronizando um novo modo de Ser e Existir para se 

alcançar a humanidade. Portanto, para Ser Humano, o indivíduo escravizado deveria se 

desprender de sua subjetividade para adotar a identidade de Ser Colonizado.  

Foram quase quatrocentos anos de horror a bordo dos navios tumbeiros “rumo a 

centenas de pontos de distribuição espalhados ao longo de milhares de quilômetros. 

Durante o terrível trajeto, 1,8 milhões de pessoas morreram e tiveram seus corpos 

lançados ao mar, para proveito dos tubarões que seguiam os navios”. (REDIKER, 2011, 

p. 12). Marcus Rediker (2011), em sua obra “O Navio Negreiro Uma História Humana”, 

descreve de maneira impactante aspectos da terrível travessia transatlântica. É 

inimaginável todo o horror vivido por seres humanos embarcados em navios chamados 

tumbeiros, pois se tratava realmente de uma tumba que se não os levasse à morte física 

─ o que não era interessante que ocorresse ─ intencionalmente os conduziria a uma 

morte cultural e intelectual.  

Para escapar de todo o sofrimento, alguns negros cometiam o suicídio, pois eles 

acreditavam que, após a morte terrena, voltariam para suas famílias e amigos na terra 

natal. Na linguagem de alguns cultos afro-brasileiros, “calunga grande” é o mar onde 

abriga os corpos de africanos e africanas que não resistiram à longa e tenebrosa viagem 



38 

nos tumbeiros. De acordo com Nei Lopes (2011), o termo é usado no Brasil em várias 

acepções e a etimologia da palavra é de origem banto
7
.   

Um dos episódios de horror, para reprimir a iniciativa suicida, foi a de um 

capitão ao escolher uma mulher para servir de exemplo aos demais e ordenar que a 

amarrassem sob as axilas e a mergulhassem na água do mar. Sob terríveis gritos, logo a 

água se tingiu de vermelho e, ao içarem seu corpo, notou-se que a metade teria sido 

devorada pelos tubarões. (REDIKER, 2011, p. 49). Por este único exemplo dentro de 

milhões ocorridos durante esses quase quatrocentos anos de terror, não se pode 

romantizar a “vinda” dos povos negros para o Brasil.  

A formação do povo brasileiro não ocorreu de forma harmoniosa como alguns 

professores ainda costumam romantizar em suas aulas. Mulheres geravam filhos frutos 

de estupros; terras indígenas foram invadidas para formar o Novo Mundo dos brancos 

onde, inicialmente, as relações eram estabelecidas por uma hierarquia de raça e, 

atualmente, a sociedade brasileira estabelece suas relações de acordo com a hierarquia 

cultural. Desta forma, o “racismo à brasileira”, continua camuflado nas trocas e relações 

sociais, seguindo fortalecido pela negação de sua existência.  

O comércio de seres humanos trazidos da África se expandiu rapidamente, 

principalmente no Brasil, que recebera “cerca de 40% do total desembarcados no 

continente americano nos 350 anos de ocupação europeia. Como resultado, no final do 

século XVIII, o Brasil teria a maior concentração de negros escravizados de todo o 

Novo Mundo”.  (GOMES, 2021. p. 169). Ainda de acordo com os estudos de Gomes 

(2021), podemos considerar o século XVIII como o período de auge do tráfico negreiro 

que, com o avanço acelerado do tráfico de negreiro, surge uma verdadeira “onda negra 

que cruzou o oceano atlântico rumo ao Brasil”. (GOMES, 2021. p. 169). A tabela 

abaixo representa o avanço do tráfico negreiro e ratifica as palavras de Gomes (2021) 

sobre a “onda negra” que chegou ao Brasil no século XVIII.   

 

 

 

 

                                                      
7
 A origem etimológica do vocabulário está no multilinguístico banto kalunga, que encerra a ideia de 

grandeza, imensidão, designando Deus, o mar, a morte. Segundo Alberto Costa e Silva (2002), entre 

alguns povos bantos, a kalunga representada por uma boneca sempre guardada em um curso d’água, é 

símbolo de força e fonte de poder político. (LOPES, 2011.p.162). 

 



39 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: GOMES (p. 179) 

 

O Século XVIII foi o auge do tráfico de africanos escravizados no Atlântico. 

Cerca de 6 milhões de cativos, de um total de 12,5 milhões, chegaram à 

América entre 1700 e 1800. O Brasil sozinho importou 2 milhões, um terço 

do total do continente inteiro. (GOMES, 2021, p. 179). 

 

Até o século XVIII, a África conhecida englobava as civilizações do 

mediterrâneo, como por exemplo, o Egito, as civilizações dos arabizados do Norte e a 

casca do litoral, conforme os estudos de Arthur Ramos (1946, p. 21) em “As Culturas 

Negras no Novo Mundo”. Ao fim do século XVIII, de acordo com o autor, portugueses, 

espanhóis, holandeses, ingleses e franceses lançaram-se ao mar em busca de conquistas 

econômicas e políticas. Ainda de acordo com Ramos (1946), duas consequências 

coroaram a obra de exploração do continente africano: 1. A mancha maldita do tráfico 

de escravos; 2. O retalhamento do continente, pela exploração europeia. (RAMOS, 

1946, p. 24). O referido autor classifica a “descoberta” da inferioridade dos povos 

negros como fator facilitador para a dominação e escravização dos povos negros 

africanos. Neste contexto, a palavra “invenção” contempla de melhor forma a 

“descoberta” da condição de seres inferiores atribuída aos povos negros. Para isto, 

colonizadores apoiaram-se nas ideias de Gobineau (gobinismo) para legitimar a 

exploração e a dominação de forma violenta sobre o outro. A fim de justificar a 

escravidão, foram difundidas, imagens estereotipadas de uma África onde “negros 

selvagens, horríveis antropófagos, florestas cheias de feitiços e animais selvagens...” 

(RAMOS, 1946, p. 26) explicariam a exploração e a dominação sobre o outro. Com a 

expansão das navegações, portugueses e espanhóis elegeram o africano, negro, com 

feições diferentes às suas como aquele “dessemelhante” ao europeu para ser 



40 

escravizado. “De fornecedor de ouro, marfim, âmbar, cera, gomas e madeiras corantes e 

de possível freguês para as manufaturas europeias, o africano não demorou a ser visto, 

sobretudo como escravo.” (SILVA, 2002, p. 852). 

A invenção do negro selvagem pela Europa não somente justificou a escravidão 

na época, como também marginalizou conhecimentos vindos dos povos negros 

africanos. Durante os séculos XVIII e XIX biólogos debruçaram seus esforços em 

classificar, de maneira hierárquica, grupos humanos, de acordo com as suas 

características físicas e a cor da pele. Havia, portanto, por trás do determinismo 

biológico, que abriria procedências para o racismo científico, um interesse ideológico e 

político que tinha por objetivo justificar a escravização de seres humanos. Munanga 

(2013) destaca que, embora a escravidão de povos africanos tenha iniciado no século 

XVI, somente nos séculos XVIII até o início do século XX, os estudos científicos, 

visando a classificação e a hierarquização da raça humana ganharam força, de modo a 

justificar, perante a um movimento abolicionista, não só a escravidão da população 

negra, bem como a colonização do continente africano. “Nada melhor do que a 

autoridade científica que substituiu o poder da Igreja e da ciência teológica para mostrar 

que a inferioridade natural dos negros africanos poderia ser corrigida pela Missão 

Civilizadora Ocidental”. (MUNANGA, 2013, p.182). O objetivo da ciência da época 

não era o de explicar a variabilidade humana, mas legitimar e justificar a escravidão e a 

colonização. Portanto, podemos concluir que o conceito de raça distancia-se de uma 

vertente biológica e aproxima-se de uma vertente ideológica cuja intenção era tão 

somente justificar a violência física, epistemológica, cultural e a espoliação territorial.   

 A instituição da igreja católica, no Brasil, teve importante contribuição no 

tráfico de pessoas negras e na manutenção da condição de escravizados atribuídos a 

elas.  Antes mesmo de serem embarcados nos navios negreiros, um padre se incumbia 

em realizar um batismo coletivo, proferindo “algumas palavras ininteligíveis para eles” 

(GOMES, 2021, p. 167). A partir daí recebiam novos nomes de origem cristã e 

europeia. O ritual de batismo tinha o objetivo de que fossem deixados para trás a 

“barbárie” e a “selvageria”, de acordo com o olhar do europeu. (GOMES, 2021). A 

escravidão dos povos negros africanos foi sancionada pelo direito e aceita pelo papado 

pelo fato de que as sociedades nas Américas não funcionariam a termos econômicos 

sem escravos. (SILVA, 2002, p, 853). O pensamento europeu, alicerçado na bíblia, 

buscava justificar a escravidão e torná-la natural para que houvesse conformidade na 

condição de escravo. A ideia era catequizar para escravizar. “Quem vivesse a 



41 

experiência do cativeiro para a glória de Deus, Dele ganharia a verdadeira liberdade”. 

(SILVA, 2002, p. 855). Os mais ilustres doutores da igreja, em seus escritos, bem como 

em seus sermões, procuravam justificar, dentro dos dogmas da igreja, a escravidão:  

Santo Agostinho tinha-a como consequência do pecado- não havia escravo 

que não merecesse ser escravo -  e a inscrevia no grande esquema ordenado 

do mundo. Santo Isidoro de Sevilha iria mais longe: a escravidão tinha 

origem divina e se destinava a resgatar o cativo de sua perversidade genética. 

Já para Santo Tomás de Aquino, que teorizou demoradamente sobre a 

escravidão, ela, embora dolorosa, era útil e necessária ao cumprimento dos 

propósitos da natureza. (SILVA, 2002, p. 855).  

 

O tráfico negreiro ganhou muita força das instituições pelo fato de alimentar a 

mão de obra que nutriu o capitalismo global. Foi neste sentido que pessoas escravizadas 

contribuíram com trabalhos forçados, sem remuneração, para movimentar a produção de 

países europeus. Além do comércio de africanos escravizados, outros fatores 

contribuíram para conectar a África ao mundo global onde os contatos com o exterior 

trouxeram a “exploração econômica, o racismo, a degradação cultural dos africanos e a 

subordinação política”. (FALOLA, 2020, p. 32).  

O tráfico negreiro para o Brasil é inaugurado logo após a sua “descoberta”.  Seus 

portos recebiam negros africanos de diversas partes da África, sobretudo da sub-área da 

Guiné e do Congo, de onde vieram grande número de africanos para serem 

escravizados.  

Ao contrário do discurso da supremacia branca, as sociedades africanas 

possuíam estruturadas organizações sociais e políticas complexas. Exemplo disto são as 

organizações que temos atualmente no Brasil que preservam as culturas negro-africanas 

tradicionais. Esses espaços surgiram a partir do século XVI, seguindo até o século XIX, 

em que africanos de diferentes etnias foram traficados para diversas partes das Américas 

e da Europa. Conforme exemplifica Maurício (2009, p. 32), entre as etnias trazidas para 

o Brasil, listam-se os:  

[...]bantos, que vieram de regiões atualmente conhecidas, como Angola, 

Congo, Guiné, Moçambique, Zaire etc. (Os primeiros deste grupo a chegar, 

por volta de 1559 a 1560, foram trazidos do Congo.) Os fons, 

provenientes do Benim, antigo Daomé. Do Togo foram trazidos os ewes. Os 

iorubás, de cidades da atual Nigéria, como Ilexá, Oyó, Ketu, Abeokutá, Ekiti, 

Ondô, Ijexá, Egbá, Egbado etc. Da região de Gana vieram os ashantis, os 

minas. E trouxeram com eles milênios de diferentes culturas e de 

religiosidades que aqui se reorganizaram, criando o candomblé. 

 

       As religiões afro-brasileiras fazem parte desta diáspora onde são preservadas 

algumas culturas materiais e imateriais, não excluindo a religiosidade desses povos e tão 

pouco sua capacidade de conectar-se com o seu Sagrado, mesmo estando em novas 



42 

terras. Seus objetos litúrgicos foram recriados e ressignificados, além das formas de se 

conectarem com a sua ancestralidade. Deste modo, foi possível resistir a iniquidade do 

mundo objetivo ocidental, buscando na natureza os elementos necessários para resistir 

ao genocídio subjetivo.  

O povo de santo resguarda tradições, aprendizados, conhecimentos ancestrais 

que fazem parte de suas práticas dentro e fora dos terreiros. De acordo com a região do 

continente africano a qual se originaram, os grupos podem ser classificados em fons, 

iorubás e bantos, dando origem e caracterizando os candomblés de acordo com suas 

origens, hábitos culturais e filosofias de vida. Foram esses povos, que ao se encontrarem 

nas encruzilhadas do Novo Mundo, deram origem à diáspora africana que muito tem 

para contribuir no âmbito da psicologia e da educação brasileira.  

No estado da Bahia, por exemplo, encontramos diversos aspectos de povos 

provenientes do golfo do Benim, local de origem do culto aos Voduns e aos Orixás. A 

culinária baiana é exemplo da presença marcante desses povos na construção cultural do 

país. Os pratos trazem os vocabulários iorubá (ketu/nagô) e daomeano (jejes) na 

denominação de seus cardápios, além de ingredientes utilizados por esses povos em sua 

terra natal. (VERGER, 2021, p. 21). A rica culinária afro-brasileira se faz fortemente 

presente nas casas de candomblé, que podem ser consideradas casas de resistência e 

preservação da cultura africana e afro-brasileira. São nesses espaços que, pelo rito, é 

possível uma volta simbólica às origens africanas, proporcionando um reencontro com 

as raízes ancestrais tradicionais e, consequentemente, o resgate das identidades e das 

subjetividades desta ancestralidade negra.   

Alguns pesquisadores dedicaram-se aos estudos sobre as origens dos povos 

negros que foram trazidos para o Brasil. Tylor in Ramos (1946), por exemplo, apresenta 

a psicologia social e a antropologia cultural as quais estão voltadas para a investigação 

das culturas existentes no país. Estas vertentes procuram identificar as etnias a partir da 

cultura de cada região em África, tendo como fio condutor a diversidade cultural dos 

grupos presentes no Brasil. Para o autor, cultura consiste em “todo complexo que 

compreende ao mesmo tempo as ciências, as crenças, a moral, as leis, os costumes e 

outras faculdades ou hábitos adquiridos pelo homem no estado social”. (TYLOR  apud 

RAMOS, 1946. p. 38). Desta forma, o autor, se dedicou a estudar as diferenças culturais 

destes povos, de modo a encontrar seus locais de origem. 

Essa visão contrapõe-se à antropologia física que restringe os estudos às 

características físicas apresentadas por grupos distintos.  



43 

Em pesquisas mais recentes, Barros (2020) afirma ter sido no estado da Bahia, 

local em que a maior parte dos grupos étnicos jeje-nagô (jeje e nagô) desembarcou.  

Segundo o autor, o grupo jeje era oriundo da Região do antigo Daomé, onde atualmente 

está localizado o Golfo do Benin. “Os nagôs eram constituídos por diversos grupos 

étnicos ─ Egba, Egbado, Ijesa, Sábé, Ijebu, Òyó e principalmente os Ketu.”. 

Atualmente, onde se localiza a Nigéria e o golfo do Benin, povos originários, 

principalmente de Ketu (situado no Benin) e Òyó (atual Nigéria), foram dizimados.  

Acredita-se que a população negra escravizada tenha vindo de todas as regiões 

da África. “O processo da escravidão, em seguida, concluía esse trabalho de divisão 

étnica, vendendo, distribuindo e repartindo as famílias ao acaso e conforme as 

necessidades agrícolas, nas fazendas e engenhos dispersos” (DOMINGOS, 2020, p. 78). 

No entanto, documentos que comprovem o sequestro e o tráfico de pessoas, em 

diferentes regiões da África, são insuficientes ou inexistentes. Alguns pesquisadores, a 

fim de descobrirem as origens dos negros e negras escravizados, voltaram suas 

investigações para os nomes “tribais”, com o intuito de descobrirem as origens de tais 

povos. No entanto, de acordo com Ramos (1946), o que constava nos poucos 

documentos existentes da época eram os nomes dos portos de procedência. (p. 80-81),  

o que tornava a investigação sobre as origens desses povos ineficiente no que se refere 

ao seu objetivo. Atualmente, a tecnologia colabora para que essa lacuna histórica seja 

atenuada. Podemos citar como exemplo, o site de pesquisas SlaveVoyages
8
,  que trata-

se de uma fonte importante de informações sobre o tráfico atlântico de pessoas 

sequestradas em África.  Essa ferramenta tecnológica torna acessível ao público, 

informações sobre a origem de embarque e desembarque de negras e negros africanos, 

além de documentos históricos relacionados aos registros ligados ao comércio de 

escravos transatlântico. Além das imagens de documentos com os registros das viagens, 

o site também disponibiliza mapas da diáspora africana para a consulta de pesquisadores 

(as).  

 No entanto, a procedência dos grupos de pessoas enviadas para as Américas não 

importava aos compradores. Interessava somente a saúde e o vigor para um bom 

rendimento braçal. (RAMOS, 1946, p. 276). Os grupos eram divididos com o intuito de 

evitar revoltas contra os senhores de engenhos, havendo uma hibridação de culturas, 

saberes e crenças, de modo a garantir a sobrevivência das identidades africanas.  

                                                      
8
 Acesso para a pesquisa: https://www.slavevoyages.org/   

https://www.slavevoyages.org/


44 

Aqui no Brasil, a resistência e a organização desses povos sobrevivem não só 

nos candomblés, mas existem/ resistem/ reexistem em outras organizações que têm 

como base filosófica as culturas africanas e afro-brasileiras. De acordo com a região, 

podem adotar outras denominações e diferentes formas de cultuar o Sagrado, como por 

exemplo, xangôs, batuques, catimbós, tambores de mina, entre outros.  

Foi na região da Bahia que mulheres nagô-iorubás da nação ketu se reuniam na 

região da Barroquinha onde haviam fundado a confraria de Nossa Senhora da Boa 

Morte. Neste mesmo local, surgiu o culto aos deuses africanos da nação ketu, sendo a 

primeira casa de candomblé datada de 1735
9
, a casa Branca do Engenho Velho

10
.  

De acordo com as tradições orais, três negras africanas teriam fundado a 

primeira casa de culto de matriz africana no Brasil. São elas: Iyá Detá, Iyá Kalá e Iyá 

Nassô. Foi a partir da Casa Branca do Engenho Velho que mais duas importantes casas 

de candomblés foram criadas: o Asè Òpó Àfònjá e o Gantois, que são partes integrantes 

da religião jêje-nagô no Brasil. Foi nesta época que essas comunidades tornaram-se alvo 

da polícia por se acreditar que se tratava de algo demoníaco, de acordo com grupos 

brancos leigos no assunto. (BENISTE, 2019, p. 16).  

Atualmente, na Bahia, existem terreiros oriundos de diferentes etnias/nações 

com ramificações por diversas regiões do Brasil. São, de acordo com Domingos ( 

2020), os:  

 Ijesha, descendentes dos Ijesha yorubanos, terreiros “quete”, descendentes 

dos africanos de “Ketu” e que reúnem quase tudo que se convencionou 

chamar cultura “nagô”, terreiros “gêge”, que seguem a tradição dahomeana, 

terreiros angola, terreiros de congo; terreiros de nação Moçambique; terreiros 

de caboclo, ou seja, que reúnem a cultura dos espíritos indígenas às 

divindades africanas e, por fim, os supostos terreiros sincréticos: “queto-

Ijesha”, “queto-gêge”; “angola-Ijesha”; “congo-angola”, “caboclo- angola”, 

“queto-caboclo” etc. (p. 179). 
 

                                                      
9
 De acordo com o Mapeamento dos Terreiros de Candomblé de Salvador realizado pelas Secretarias 

Municipais da Reparação e da Habitação em parceria com o Centro de Estudos Afro-Orientais da UFBA - 

Universidade Federal da Bahia. Acesso em: 19 de jan. de 2023. Disponível em: 

<http://www.terreiros.ceao.ufba.br/terreiro/busca>.  

 

10
 Ilê Axé Yá Nassô Oká – Uma das casas mais antigas da nação ketu fundadas no Brasil. Em algumas 

literaturas, encontramos o ano de 1830 como data oficial de sua fundação. Consultar mapa em:< 

http://terreiros.ceao.ufba.br/pdf/evolucao/evolucao_ate_1890.pdf> Acesso em: 19 de jan. de 2023.   

 

http://terreiros.ceao.ufba.br/pdf/evolucao/evolucao_ate_1890.pdf


45 

A grande influência cultural da etnia nagô-iorubá teria ocorrido, conforme 

Verger (2021) argumenta, pelo fato de que os prisioneiros de guerra oriundos desta 

região seriam de classe social elevada, “além de sacerdotes conscientes do valor de suas 

instituições e firmemente ligados aos preceitos de sua religião.” (p. 22). Isto é, este 

grupo, de acordo com o pesquisador, mas sem desconsiderar a resistência e influência 

de outros tantos, muniram-se de estratégias que garantissem sua sobrevivência física e 

subjetiva, assim como a sobrevivência da subjetividade ancestral negra como herança 

para as gerações futuras.  

Logo após a promulgação da Lei Áurea, em 13 de maio de 1888, o Ministro da 

Fazenda, Rui Barbosa, promulgou um decreto (14 de dezembro de 1890) e a Circular de 

número 29 as quais mandavam queimar os documentos históricos sobre a escravidão 

dos povos africanos, acarretando, desta forma, em um prejuízo histórico incalculável, 

além de uma grande lacuna na história do Brasil. (RAMOS, 1946, p. 269). Os reais 

motivos para a eliminação de tais documentos, em concordância com Verger (2021), 

são discutíveis, pois, enquanto alguns pesquisadores atribuem ao fato o apagamento do 

passado sombrio da escravidão no país, outros autores atribuem o ato ao motivo de 

haver uma ameaça, por parte dos senhores de escravos, em exigir uma indenização do 

governo pela perda de capitais assim como ocorrera na França e na Inglaterra. Em um 

discurso na Câmara dos Deputados, Joaquim Nabuco leu a seguinte petição:  

Os livros de matrícula geral dos escravos do Império sejam cancelados ou 

inutilizados, de modo a que não possa mais haver pedido de indenização. 

Indenização monstruosa [...] porque uma grande parte desses escravos eram 

africanos ilegalmente escravizados, já que haviam aportado ao Brasil 

posteriormente à Lei Feijó, de 7 de novembro de 1831. (VERGER, 2021, p. 

31-32).  

 

Não desconsiderando as duas hipóteses para a eliminação destes documentos, 

contudo, mais uma pode ser analisada em relação ao extermínio dos documentos 

supracitados. A terceira hipótese seria a preocupação do governo de que algum 

descendente ou mesmo algum indivíduo liberto reivindicasse alguma indenização.   

Pesquisadores dedicados aos estudos das culturas africanas afirmam que existem 

mais de oitocentas culturas e línguas distintas existentes no continente africano as quais 

abrigam diferentes valores, filosofias e cosmopercepções de mundo. O continente 

africano é composto por países grandes e pequenos que, além da sua diversidade 

geográfica, também apresentam variações culturais, mas que em alguns pontos 

convergem, como em valores, ideias e crenças. (FALOLA, 2020, p. 21-22). Entre os 

pontos de confluência, as filosofias tradicionais africanas visavam, sobretudo, a 



46 

valorização da palavra, o equilíbrio, a justiça, a convivência harmônica entre o ser 

humano e a natureza e o respeito aos ancestrais, além da preservação do caráter que 

deverá servir como caminho construído para que sua ascendência possa trilhá-lo.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    Arte de Daniel Minter. “Interpretação pessoal: “Raízes”. 



47 

2 ─ A construção de saberes: Escola para que e para quem?  

 

“Se wo were fi na wo sankofa a yenkyi”                                                          

(Nunca é tarde para voltar e apanhar o                                              

que ficou atrás) 

                         (Sankofa- símbolo adinkra).  

 

Embora exista a Lei 10.639/03 que garante o direito do estudante de 

conhecer e se conectar com a história e a cultura dos povos africanos, ainda, em 

algumas instituições formais de ensino observamos a ausência da temática e as 

dificuldades para sua implementação. Alguns educadores ainda não se 

conscientizaram sobre a importância de levar aos bancos escolares discussões que 

suscitam diálogos transatlânticos inaugurados em 1500, mas que por séculos não 

passaram de monólogos sobre a história do outro, delineando, deste modo, as 

relações sociais sob um cânone eurocentrista.  

Levando em consideração a Lei 10.639/03, é necessário que o educador 

tenha consciência da importância da presença das culturas africanas, afro-brasileiras 

e indígenas na construção da sociedade futura, o docente, consciente do seu papel 

social por meio da educação, deve buscar alternativas para a extinção do racismo e 

de preconceitos, intencionando a desconstrução do cânone europeu em defesa de 

uma sociedade onde haja equidade entre os seres sociais. Para tanto, a escola tem 

papel importante na construção subjetiva do Ser. Deste modo, educadores e demais 

membros da comunidade escolar devem debruçar-se sobre os estudos de métodos 

que priorizem o combate às opressões estruturais, como é o caso do racismo na 

sociedade brasileira.  

 Os prováveis motivos para a ausência das culturas dos povos tradicionais 

africanos e indígenas nas escolas brasileiras incluem desde questões religiosas à 

falta de formação específica do corpo docente e gestor, incluindo aqueles que ainda 

não se conscientizaram sobre a situação social do país.  Além disso, falta a esses 

grupos consciência de classe, na medida em que estes se veem isentos e alheios aos 

problemas sociais, o que implica na perpetuação de um sistema ocidentalizado de 

ensino como único e verdadeiro a ser seguido enquanto modelo universal.  

 Estes fatores também podem ser atribuídos ao processo de escolarização do 

docente, que reproduz uma educação pautada em princípios eurocêntricos, 



48 

mantendo a episteme de uma ideologia supremacista branca. Sendo assim, este 

docente, ao desempenhar sua profissão, torna-se reprodutor das desigualdades 

sociais que estão nas entrelinhas das relações entre os grupos que formam a 

sociedade.   

Nesta oportunidade, destacamos a importância da inclusão dos estudos sobre 

os povos indígenas e suas culturas, bem como a sua obrigatoriedade, por meio da 

Lei 11.645/08, com o intuito de valorizar os povos originários destas terras que têm 

igual importância cultural na formação do que se conhece atualmente como Brasil. 

Porém, no contexto desta pesquisa, utilizaremos a Lei 10.639/03 como marco e 

avanço na história da educação brasileira referente à História e Cultura Afro-

brasileira e Africana em um contexto em que negros e negras sejam protagonistas de 

suas histórias. Considerando a vasta diversidade cultural desses povos, não seria 

possível contemplar, em um só trabalho, aspectos das culturas indígenas e das 

culturas africanas em todas as suas especificidades.  

O cenário atual vem de um período histórico em que, para legitimar a 

escravidão dos povos negros, europeus classificaram africanos como grupos 

culturalmente bárbaros pelo fato de não obedecerem aos costumes que os 

colonizadores consideravam normais e por julgarem como povos supersticiosos por 

não se renderem ao cristianismo. (SILVA, 2002, p. 858). Esses pensamentos 

reverberam na sociedade brasileira na qual vivemos hoje, nutrindo o racismo 

estrutural, religioso, ambiental e todas as outras formas em que ele se manifesta. 

Não foram somente corpos negros que foram transladados pelo oceano. 

Calunga Grande, como é conhecido o mar por algumas nações de candomblé, serviu 

como ponte ancestral onde transitaram saberes e tradições.  Esses povos tradicionais 

trouxeram, em suas subjetividades, formas de cultuar as suas divindades. A 

religiosidade, para o africano, fazia parte de um todo indissociável da vivência 

humana e da vivência de outros seres, estejam esses seres nesta ou em outra 

dimensão. O Ser africano, em sua cosmopercepção, além de ver o mundo e 

compreender ser parte dele, também o sentia. Desta maneira, a sua conexão com a 

natureza se dava de forma respeitosa, considerando-a uma divindade que precisava 

ser cultuada para a manutenção da vida na terra. As suas culturas atravessam o ser 

religioso africano que integram as suas filosofias de vida. Neste contexto, não há 

divisão entre a alma do africano e o seu corpo físico. Ser africano é um conjunto de 

saberes e vivências ancestrais que possibilitam a sua existência.  



49 

Para Jung (2015), a religiosidade também faz parte da jornada que conduzirá 

o ser humano à sua individualização. Para além da cultura, a religiosidade deve ser 

vista como parte da existência humana. Dessa forma, em termos de saúde psíquica, 

ela deve ter espaço nas salas de aula e nos consultórios médicos.  

Por essa razão, não deve existir a possibilidade de ser um agente da Lei 

10.639 tentando fragmentar ou excluir elementos constitutivos das culturas desses 

povos, pois agindo assim, de forma negligenciada, o educador cairia na armadilha 

da folclorização, reforçando estereótipos.   

No período do sequestro de homens, mulheres e crianças de África, suas 

divindades foram demonizadas, sendo considerados idólatras supersticiosos. A 

demonização das divindades africanas transformou a temática em tabu. Falar sobre a 

mitologia africana na escola é, muitas vezes, considerado como falta de ética ou 

heresia. Neste momento, docentes e gestores prontamente fazem-nos lembrar da 

laicidade da escola, aplicando outro sentido ao conceito na tentativa de impedir a 

presença de determinadas culturas e saberes. A saber, a laicidade consiste na 

imparcialidade do Estado frente às questões religiosas, não priorizando a religião A, 

B ou C. Sendo assim, a ela propõe o rompimento da hegemonia da igreja católica 

sobre o Estado.  

A mitologia faz parte das culturas de diferentes povos. São histórias que 

trazem aconselhamentos através do que já vivenciado na antiguidade ou explicações 

para algumas questões cotidianas. Sendo assim, a mitologia possui caráter cultural, 

filosófico e educacional. Contudo, a mitologia africana, diferente do que acontece 

com a mitologia grega, não tem espaço nos conteúdos escolares.  Vejamos que 

Xangô, personagem mítico africano, teria o mesmo “super poder” que Thor, 

personagem da mitologia grega. Mas, Xangô não vai à escola porque não pertence 

ao panteão dos heróis gregos.  

A exclusão das mitologias africanas das instituições de ensino revelam a 

existência do racismo presente na sociedade brasileira. No entanto, os motivos reais 

para essas exclusões ou seleções de conteúdos são verbalizados, tornando o racismo 

tão fortalecido pelas ações que combatê-lo se torna tarefa árdua, não sendo possível 

combater o que não existe. Logo, o racismo vai existindo e reexistindo também na 

subjetividade do cidadão brasileiro, sendo ele um plano perfeito da branquitude.  

 Munanga (2013) alerta sobre o racismo à brasileira, aquele que necessita de 

mais esforços para combatê-lo, pois, pela forma como se apresenta, não é possível 



50 

decodificar suas manifestações. O racismo no Brasil não se apresenta tal como as 

manifestações que ocorreram nos Estados Unidos, semelhantes ao Apartheid na 

África do Sul e ao antissemitismo do regime nazista liderado por Adolf Hitler.  

As desigualdades sociais encontradas na sociedade brasileira têm cor. Elas 

têm suas origens em um processo longo de escravização e demonização da cultura e 

do negro africano enquanto ser humano. A tentativa de atribuir as chagas abertas na 

sociedade às questões puramente sociais tendem à negação do racismo, que nos 

envereda por caminhos de modo a cairmos na armadilha do “mito da democracia 

racial brasileira”. (MUNANGA. 2013, p. 163-197).  

Por ser parte da própria estrutura social, o racismo constitui e orienta as 

relações políticas, econômicas e familiares. Isto é, mesmo sendo o Brasil constituído 

por maior parte da população de pessoas negras, o racismo ainda rege as relações no 

país, ou seja, trata-se de um crime perfeito. (ALMEIDA, 2019, p. 50). 

Experiências que tem como bases o chão da escola sustentam a afirmativa de 

que a questão da religiosidade dos povos negros apresenta-se como grande entrave 

para que o educador trabalhe em consonância com a Lei. Empiricamente, isto é, em 

um contexto de experiências cotidianas, é possível perceber que a escola pública 

está composta por estudantes negros em sua maioria. A questão é: escola para quê? 

Escola para quem, afinal?  

 Por qual razão, ainda em 2023, o protagonismo dos povos negros africanos 

como produtores de conhecimentos matemático, filosófico, arquitetônico, medicinal, 

entre outras áreas do conhecimento, ainda não fazem parte do cotidiano das escolas?  

As instituições formais de ensino têm fundamental importância para a 

formação do ser humano. Em cumprimento do seu papel social, a escola deve adotar 

medidas que visem a desconstrução de preconceitos e imagens distorcidas em 

relação a grupos que, apesar de serem a maioria, foram minorizados, pois as 

escolhas futuras de cada cidadão, as suas preferências e seus preconceitos, bem 

como, o modo de se relacionar com o outro, dessemelhante, dependerão do tipo de 

influências culturais (também) e acesso às informações, com as quais o sujeito terá 

contato ao longo de sua existência.  

Embora as discussões em torno da educação para as relações étnicorraciais 

tenham avançado, inclusive a níveis de produções acadêmicas, e mesmo existindo 

legislações que garantam que tais discussões estejam presentes nos currículos 



51 

escolares, ainda percebemos a ausência desta temática no cotidiano escolar na 

prática docente.  

Nos currículos escolares, são priorizados conteúdos que têm por objetivo 

homogeneizar culturalmente e “civilizar” os indivíduos. O modelo de escola que 

temos hoje é fruto de uma política de exclusão da população pobre e negra da 

sociedade brasileira. O modelo educacional está alinhado a uma lógica 

hierarquizada herdada do período colonial.  De acordo com os estudos de Amos N. 

Wilson (2022), a educação formal constitui a forma mais eficiente no sentido de 

castrar, limitar e reduzir as habilidades que possivelmente levariam a criança negra a 

trilhar “o caminho da autonomia, da emancipação... do poder”. O autor compreende 

a educação além de sua função formativa para o emprego. Sua principal função, 

segundo Amos, é a de ajudar a garantir a sobrevivência de um povo em aspectos 

culturais e físicos. (WILSON, 2022, p. 19). A este último quesito atribui-se as 

desconstruções racistas e preconceituosas das quais a escola não deve estar alheia. A 

manutenção de preconceitos pela omissão ou silenciamento contribui de forma 

significativa para a propagação do ódio ao que determinado grupo julga ser 

diferente, estimulando a violência que, consequentemente, irá ceifar vidas. Para a 

garantia de sobrevivência dos povos negros, Amos ressalta que é necessário “um 

tipo diferente de pensamento, um sistema de valores diferentes e uma abordagem 

diferente das relações humanas, para nos tirar desse dilema que nos encontramos 

hoje, dilema que o Europeu nos colocou”. (WILSON, 2022, p. 19). 

 Uma vez que modelos educacionais eurocêntricos ainda predominam nas 

salas de aula brasileiras, deve-se avaliar os efeitos educacionais na construção do 

Ser social. Indubitavelmente, um modelo educacional alicerçado em teorias 

colonialistas tende a multiplicar-se de modo a garantir privilégios a uma camada 

branca elitizada da sociedade. Por outro lado, esse modelo educacional continua a 

delimitar espaços de pertencimento das pessoas negras, isto é, o branco continua 

tendo o poder de apontar e definir qual o lugar da população negra na sociedade.  

Como evidenciado por Lima (2017), as discussões raciais no campo 

educacional precisam ser implementadas de forma crítica. É importante que a 

história de lutas e das culturas dos povos negros e dos povos originários estejam 

presentes nos planejamentos docentes desde as classes iniciais, e que façam parte 

inclusive dos conteúdos trabalhados com a educação infantil. Para atender a esse 



52 

público, a literatura infantil pode colaborar de forma significativa para que os 

objetivos propostos pela educação antirracista sejam contemplados.  

 Por meio de conteúdos que acessem a ancestralidade de povos tradicionais 

será possível, a partir da educação, “tornar consciente o que é inconsciente”. Educar, 

em seu sentido etimológico, significa tirar o que já se encontra dentro da pessoa, 

fazendo brotar o que, por herança ancestral, encontra-se no inconsciente, pois a 

criança, ao iniciar o processo de construção da sua identidade social, traz consigo a 

sua herança genealógica que antecede aos seus pais. Por este motivo, Jung revela 

que essa ascendência genealógica que determina aspectos da individualidade da 

criança muitas vezes é estranha aos pais. A alma da criança, "provém da série dos 

antepassados, no sentido de que ela pode ser distinguida individualmente da alma 

coletiva da humanidade”.  (JUNG, 2013, O. C. XVII, § 93-94, p. 54).  

O propósito da educação deve ser o de estimular os estudantes a conhecerem 

a si mesmos. Para isto, o professor deve conscientemente desempenhar o seu papel 

enquanto educador preocupado com a individualidade de cada criança. Sendo assim, 

deve proporcionar experiências para que estes indivíduos desenvolvam-se de 

maneira equilibrada, rumo ao caminho da individuação. Neste aspecto, já que os 

professores têm importante influência sobre seus estudantes também devem estar 

atentos a aspectos de sua própria individuação.  

Jung também alerta para os aspectos sociais que têm impacto sobre a 

personalidade dos indivíduos. Aspectos positivos ou negativos em relação a 

determinados grupos ou modos de ser e existir influenciam diretamente na 

construção da personalidade do ser individual que, por consequência, causará 

impactos na sociedade. Esses sujeitos serão responsáveis por eliminar preconceitos 

ou continuar propagando-os. Em alguns casos, poderá se negar, para atender 

demandas sociais pré-estabelecidas por um sistema dominante.  

 As experiências infantis nos espaços escolares integram o processo de 

individuação, sob a ótica da psicologia analítica junguiana, marcando a vida do  

indivíduo, suas escolhas e reflexões de como lidar com o outro, compreendendo  seu 

lugar na sociedade e a construção de subjetividades que orientarão suas ações e 

relações com o mundo que o cerca e compreendendo as diferenças entre os seres e 

respeitando-as.   

O processo de individuação ocorre ao longo da infância, da adolescência e da 

vida adulta. A individuação é um processo único de experiência própria, porém o 



53 

meio em que vivemos, as experiências coletivas ou individuais contribuem para este 

processo contínuo.  

Stein (2020) define a individuação como “um processo dinâmico e 

permanente”, trata-se de um processo contínuo e imperativo que tem por objetivo o 

desenvolvimento da personalidade individual. O processo de individuação percorre 

um longo caminho ao encontro do seu objetivo; o encontro com o Si-Mesmo. 

Durante este processo, o indivíduo sofre influência da cultura, da educação, da 

religião e das experiências adquiridas ao longo da vida em contato com outras 

pessoas em diferentes espaços. 

  É importante que a escola adote uma postura em que todos os saberes 

encontram-se organizados em uma linha horizontal, isto é, que as diferentes culturas 

e saberes que constituem a cultura brasileira estejam alinhados no mesmo nível de 

importância. Levar a cultura dos povos africanos e indígenas para as salas de aula 

implica em construir subjetividades, ou seja, visões de mundo em que as pessoas se 

respeitem em suas escolhas, e que cidadãos enxerguem o mundo livres da ótica dos 

preconceitos construídos a base de uma educação que prioriza apenas o saber do 

colonizador.  

A proposta não é a de substituir uma cultura por outra ou um saber por 

outros, mas mostrar a importância das culturas de povos que possuem saberes 

relevantes para a sociedade brasileira. Os conteúdos escolares favorecem para que o 

indivíduo construa a sua ótica a partir da cosmovisão ocidental do colonizador. 

Neste caso, cosmovisão não no sentido africano de pensar a humanidade através dos 

sentidos onde todo o corpo participa, mas na perspectiva ocidental – “penso logo 

existo”─ onde, neste movimento, o corpo não experimenta as vivências 

cosmossensoriais
11

 de um corpo que carrega a massa ancestral africana. (WILSON, 

2021, p. 13). 

A Lei 10.639/03 abre espaço para que se caminhe por outras direções, sendo 

ela um arcabouço legal para que as culturas dos povos negros e indígenas (Lei 

11.645/08) estejam presentes nas escolas. Mas, uma lei por si só não garante a sua 

                                                      
11

 Terminologia usada por Amos Nelson Wilson em sua obra “A falsificação da Consciência Africana: 

História eurocêntrica, psiquiatria e política da supremacia branca”. Título original: The Falsification of 

Afrikan Consciouness: Eurocentric History, Psychiatry and the Politics of White Supremacy, que faz 

correspondência com o termo Cosmopercepção, de modo a  referenciar o modo do africano perceber o 

mundo.  



54 

efetivação. Por isso, como já está sendo exposto neste trabalho, são necessários 

agentes comprometidos com as demandas sociais da população brasileira.  

Compreendendo que a escola possui importante função socializadora, é nela 

que o indivíduo tem a oportunidade de conviver com as diferenças, e esta 

convivência deve enriquecer as experiências individuais e coletivas dos seres 

humanos em contínua busca por sua individuação. A partir das experiências com o 

outro, a criança não só conhece outros universos, mas também seu olhar em relação 

ao mundo pode ser ampliado. Para isto, é necessário que sejam ofertadas diferentes 

visões de mundo ao estudante, e isto acontece por meio do conhecimento e do 

reconhecimento da importância de diferentes culturas.   

Ao trilhar o caminho imperativo rumo à individuação, cada indivíduo o 

percorre de maneiras diferentes, pois trata-se de um processo único e de 

experiências igualmente únicas. Contudo, o meio a que este indivíduo pertence, bem 

como suas experiências coletivas e individuais, fazem parte deste processo. 

A doutora Nise da Silveira (1975) expõe de forma clara e objetiva o conceito 

junguiano de individuação como “movimento circunvolução que conduz a um novo 

centro psíquico”, cujo desenvolvimento humano não deve ser visto de forma linear,  

tendo como meta o alinhamento do consciente e do inconsciente  em torno do self, 

acontecendo, assim, a completude da personalidade. No contexto da psicologia 

analítica junguiana, compreende-se o self como o Si-mesmo, o centro ordenador no 

âmago do inconsciente coletivo de onde são emanadas inesgotáveis fontes de 

energia.  

Este conceito se aproxima ao conceito de circularidade de povos africanos 

que creem em um passado ancestral conectado com o presente e que se manifestará 

em ações para garantir o futuro. A circularidade também está presente no gestar de 

outro ser humano em que este encontra-se no centro do ibá-útero materno;a vida 

girando e gerando o futuro.   

É a partir deste  gestar que herdamos  a genética, as características físicas dos 

nossos ancestrais, como a aparência e os fenótipos. No entanto, de acordo com a 

cosmologia iorubá, a cabeça do ser humano está para além de sua forma física; ela 

“é a sede dos sentidos, da inteligência, da memória, do consciente e do 

inconsciente.” Ao passar dos tempos, no decorrer de sua existência, uma pessoa 

muda seus pensamentos sobre determinados assuntos, de acordo com seu 



55 

amadurecimento. Os povos africanos têm especial cuidado com a cabeça – Orì –, 

pois é nele que estão armazenados todos os conteúdos psíquicos.  

De acordo com os estudos de Jung, a busca pelo encontro com Si-Mesmo, 

não está restrita a uma descrição do modo de como o indivíduo se desenvolve, mas a 

todo o processo pelo qual este passa até construir sua personalidade adulta. Integra 

esta formação, não só todas as experiências acumuladas ao longo da vida do 

indivíduo, bem como “o acúmulo de formações biogenéticas e psicogenéticas e de 

influências culturais”. (STEIN, 2020, p. 13).  

A religiosidade vivenciada nos terreiros de candomblés, sob a ótica da 

cultura iorubá, valoriza o culto a Orì e pretende que o indivíduo iniciado de acordo 

com os preceitos da religião, percorra seu caminho em busca de conhecer a Si e, ao 

mesmo tempo, conhecer o mundo que o cerca, não mais de maneira desassociada, as 

compreendendo que faz parte de um todo. Dessa forma, o objetivo está na adoção de 

novos hábitos pessoais e coletivos do iniciado, por meio do conhecimento de Si, 

buscando aproximar-se com a sua essência. É, de fato, um renascimento.  

Este processo de conhecer-se a Si-Mesmo, por meio do renascimento, 

oportuniza o diálogo com Jung, cujo conceito de processo de individuação, de 

acordo com o autor, pretende que o indivíduo trilhe caminhos que o levará ao seu 

pleno desenvolvimento em busca do conhecimento de Si-mesmo.  

Orí é a peça fundamental para a compreensão dos processos psicológicos que 

ocorrem durante a vida humana, pois abriga todas as faculdades psicológicas. 

Conhecer o seu Orì colabora para que a pessoa faça escolhas assertivas para o 

cumprimento de seu destino na Terra. Um Orì des-Orì-entado interfere de modo 

negativo para que o indivíduo consiga cumprir seu destino que foi prometido 

perante Olodumare, de acordo com a cultura iorubá, antes de seu nascimento.    

 Orí Inù, abriga toda a essência do Ser... 

 



56 

3 ─ Terreiro: Da Educação Sagrada à Psicologia Sagrada.   

 

Em uma comunidade de candomblé, os mais velhos são respeitados por 

serem detentores de maiores conhecimentos em relação à cultura, devido ao seu 

tempo de existência e de iniciação no culto. Amadou Hampaté-Bâ, expressa o valor 

atribuído à pessoa idosa nas sociedades africanas a partir da ideia de que “Quando 

morre um africano idoso é como se queimasse uma biblioteca”. Por meio dessa 

ideia, é possível compreender que, para a tradição de origem africana, o ancião tem 

um papel fundamental dentro da comunidade no que diz respeito à transmissão de 

conhecimentos.  

As casas de matrizes africanas são espaços onde a educação sagrada está 

presente, visto que esses locais são escolas que ensinam para o bem viver individual 

e coletivo. O indivíduo é singular e possui suas especificidades, aquelas que ele 

recebeu quando escolheu seu Orì e seu destino e quando recebeu a massa primordial 

dos ancestrais, contendo elementos específicos a cada vida humana. O povo de santo 

aprende que a comunicação com o Sagrado está por toda a parte: em vento que 

sopra em determinados momentos, em uma folha que cai, no canto de um pássaro, 

na onda do mar que cobre os nossos pés... Para o povo de santo, a natureza é 

Sagrada e sem Ela o ser humano não teria vida. Sagrado também é o ser humano, 

pois dentro da religião são construídos laços familiares. É uma relação de 

interdependência, pois durante as obrigações de iniciação ou não, quem está na 

condição de obrigacionado precisa de alguém que lhe sirva o alimento, ajude-o no 

banho, lave suas roupas, limpe os bichos imolados nas cerimônias.  

Diante disto, quem é educado na perspectiva das filosofias africanas que 

regem os terreiros ainda preserva valores espirituais já não existentes na sociedade 

moderna, causando, por consequência, o afastamento entre ser humano e natureza, 

trazendo a ideia de que o Eu deve se sobrepor a Nós (incluindo outro ser humano e 

demais elementos da natureza). Desta forma, o homem “moderno” não considera a 

natureza como Sagrada, a partir da ideia de que tudo está conectado, tendo a falsa 

concepção de que, para que haja o progresso, o homem deve “dominar” a natureza. 

Neste sentido de modernidade, Jung (1964) diz que as sociedades “racionais” 

construíram fronteiras tão rígidas que se afastaram do Sagrado e a “participação 

mística” foi negligenciada do mundo objetivo, tornando-o menos “colorido” e 

menos “fantástico”. E se acaso o homem moderno se reencontra com este mundo, 



57 

acredita que algo está errado, e em sua concepção “moderna”, acredita estar 

indicando uma provável doença psicológica. (JUNG, 1964, p. 45).  

A modernidade traz convicções que o consciente não pode transpor, ou seja, 

as experiências sociais e culturais hegemônicas colonialistas só poderão ser 

contestadas diante da construção de novos saberes que deverão ser introduzidos na 

sociedade atual. Para isto, é importante que haja um resgate do saber negro ancestral 

para que o homem “moderno” possa não mais ignorar a existência e a importância 

de seu ser psicológico. Resgata-se, deste modo, a sua participação mística, por meio 

dos saberes e das experiências dos povos tradicionais africanos e também dos povos 

indígenas.  

Segundo Jung (1964), o “racionalismo” produzido na modernidade, privou o 

ser humano de compreender símbolos e, no processo de libertação de 

“superstições”, perdeu seus valores espirituais. Ele fala ainda que, de acordo com 

estudos de antropólogos, as sociedades tradicionais, quando perdem seus valores 

espirituais, devido a civilização moderna, “sua gente perde o sentido da vida, sua 

organização social se desintegra e os próprios indivíduos entram em decadência 

moral.” (JUNG, 1964, p. 94). O autor completa que, na era moderna, ao 

abandonarmos as informações contidas nos símbolos, o ser humano torna-se cego às 

“forças psíquicas numinosas que regem, desde sempre, os destinos dos homens.” (p. 

94). Isto é, abandonam as experiências com um Sagrado que tem o poder de nos 

conduzir a nós mesmos.  

Os conteúdos ensinados dentro dos terreiros trazem elementos que 

possibilitam o resgate e a aproximação do ser humano com o Sagrado. Neste 

aspecto, compreendemos como Sagrado atitudes que proporcionem bem estar da 

comunidade e também do Ser individual.  

Na escola, também é possível vivenciar o contato com a educação Sagrada.  

Isto é realizável graças a uma ancestralidade negra organizada politicamente que, 

com a noção circular de tempo em que passado, presente e futuro estão 

relacionados, conquistaram para as novas gerações uma importante Lei no âmbito da 

educação brasileira desde o início do século XX. Trata-se dos Movimentos Negros, 

tendo sua significativa participação na inclusão da Lei que altera os artigos 26 – A e 

79 – B da LDBEN (9.394/96 - Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional).  

A autora Nilma Lino Gomes (2017) destaca a importância do Movimento 

Negro nas conquistas na área de educação afirmando que “se não fosse a luta do 



58 

Movimento Negro, nas suas mais diversas formas de expressão e de organização, 

muito do que o Brasil sabe hoje sobre a questão racial e africana, não teria sido 

aprendido” (GOMES, 2017, p. 10). Nilma Lino Gomes destaca a importância dos 

movimentos sociais organizados para a educação brasileira não somente na luta para 

a aprovação das leis, mas também no âmbito das produções críticas e 

emancipatórias  existentes hoje para se trabalhar a temática racial nas escolas. Sendo 

assim, podemos destacar aqui o papel educador dos movimentos sociais. Os 

conhecimentos produzidos dentro desses movimentos foram “transformados em 

reivindicações, das quais várias se tornaram políticas de Estado nas primeiras 

décadas do século XXI”. (GOMES, 2017, p. 14).  

Mesmo diante das lutas dos movimentos que atravessam séculos de 

existência e resistência, princípios ocidentais são enaltecidos nos espaços formais de 

aprendizado, onde há a exacerbada valorização da escrita em detrimento à oralidade; 

os jogos de competição são estimulados em detrimento aos jogos de cooperação. 

Esta educação colabora com o caráter individualista do Ser Humano, no sentido 

egocêntrico da palavra; o Eu acima do Nós. A sociedade individualista pode ser 

considerada como aquela que, com seu intelecto, “criou um novo mundo que 

domina a natureza, e ainda a povoou de máquinas monstruosas” (JUNG, 1964, p. 

101).  

O movimento contrário às ações hegemônicas causa desconforto entre os 

profissionais atuantes nas escolas, afinal, o currículo é um território em disputa. 

Essa disputa ganha destaque, na medida em que as escolas convidadas para as 

entrevistas que contemplariam o capítulo sobre as práticas escolares antirracistas 

silenciam
12

 diante do convite enviado. Contrariar o Sistema exige conhecimento 

teórico e legislativo, para usar o rigor da lei quando necessário, e coragem para 

caminhar na contramão em uma sociedade que tem como base estruturante o 

racismo em diferentes níveis. Neste sentido, a pesquisa, a prática e a reflexão da 

prática se fazem presentes no cotidiano do professor que deve ser, por natureza, um 

pesquisador.  

 O racismo, em suas diferentes faces, “trata-se da negação de uma forma 

simbólica e semântica de existir, de ser e estar no mundo.” (NOGUEIRA, 2020, p. 

91). Ele sobrevive ao encontrar ambiente propício nas ideologias políticas que 

                                                      
12

 Vide anexo D. 



59 

fortalecem cada vez mais determinados grupos hegemônicos, nas diferentes gestões 

e entre grupos religiosos que reivindicam posição privilegiada em detrimento a 

outras manifestações religiosas.  Nas escritas tão atuais do professor Sidnei Barreto 

Nogueira
13

, é possível reconhecer o processo político atualmente em voga, que tem 

fortalecido cada vez mais os processos de desigualdades entre as pessoas, entre os 

saberes e entre as culturas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                       

Arte de Daniel Minter. Interpretação pessoal: “Saberes Ancestrais”. 

                                                      
13

 Babalorixá (pai de santo) à frente da Casa de Xangô. Também é mestre e doutor em Linguística e 

Semiótica pela USP e finalista do Prêmio Jabuti de 2021 na categoria Ciências Humanas. 



60 

4 ─ O Orì dos iorubás e a psicologia analítica de C.G. Jung: Rumo à Individuação. 

Para o povo iorubá a essência não está no espírito e sim na cabeça, pois a 

cabeça possui seu próprio espírito. Há uma divisão entre o espírito que habita os 

corpos do espírito que habita o Orì. Sendo um o complemento do outro. A cabeça é 

a parte de maior importância do corpo: “[...] é a primeira parte do corpo que vem ao 

mundo, abrindo caminho para as demais”. (JAGUN, 2015, p. 29). O Orí deve ser 

cultuado como as demais divindades do panteão africano, mas cada indivíduo tem o 

seu Orí.  Por este motivo, ele é considerado uma divindade pessoal.  

Na tradição iorubá, os conhecimentos são transmitidos oralmente por meio 

de itans (mitos). Os mitos dão sentido aos ritos realizados por adeptos de diferentes 

religiões. Neste itan, Àjàlà, cria a cabeça humana: 

Àjàlà cria a cabeça do homem 

Odùduwà criou o mundo,  

Obàtálá criou o ser humano.  

Obàtálá fez o homem de lama, 

Corpo, peito, barriga, pernas, pés. 

Modelou os braços e os ombros, os braços e as mãos.  

Deu-lhe ossos, pele e musculatura. 

Fez os machos com pênis  

E as fêmeas com vagina, 

Para que penetrasse o outro  

E assim poder se juntar e se reproduzir.  

Pôs na criatura coração, fígado e tudo mais que está dentro dela, 

Inclusive o sangue. 

Olódùmarè se esqueceu de fazer a cabeça 

E Olódùmarè ordenou a Àjàlá  

Que completasse a obra criadora de Osàlá.  

Assim, é Àjàlá quem faz as cabeças dos homens e das mulheres. 

Quando alguém está para nascer,  

Vai à casa do oleiro Àjàlá, o modelador de cabeças. 

Àjàlá faz as cabeças de barro e as cozinha no forno.  

Se Àjàlá está bem, faz cabeças boas. 

Se está bêbado, faz cabeças mal cozidas,  

Passadas do ponto, malformadas. 

Cada um escolhe sua cabeça para nascer.  

Cada um escolhe o Orí que vai na terra. 

Lá escolhe uma cabeça para si. 

Cada um escolhe seu Orí. 

Deve ser esperto para escolher cabeça boa.  

Cabeça ruim, é destino ruim, 

Cabeça boa é riqueza, vitória, prosperidade,  

Tudo de bom. (JAGUN, 2015, p. 33). 

 

De acordo com o itan, cada ser humano escolhe seu destino e sua 

personalidade antes mesmo de descer a terra, por isso não há uma cabeça igual a 

outra. Neste sentido, compreendemos a existência de diferentes personalidades. O 

Local de onde Àjàlá retira a matéria-prima para a fabricação das cabeças está 



61 

carregado de memórias ancestrais.  Por este motivo, o respeito aos mais velhos e a 

ancestralidade é característica marcante dentro dos cultos de matriz africana.   

O Orí está dividido em Orì Inú, que é a cabeça interior, todo seu conteúdo 

psíquico, e Orí ode, que é a cabeça física, a caixa craniana, onde são depositadas 

todas as oferendas nas cerimônias de borì e iniciação ao culto dos Orixás:  

Orì Odè é o receptáculo dos ritos iniciáticos, recebendo os elementos 

mágicos fundamentais, como o ikodidé ( pena do papagaio sagrado), o ejé ( 

sangue), o òsù ( símbolo da iniciação), os banhos ( ìwè ewé ), as pinturas com 

efun, osún e wáji (pós rituais). (JAGUN, 2015, p. 38).  

 

O Orí Inù carrega todo material psíquico, isto é, nele estão contidos o 

consciente e o inconsciente de cada indivíduo. Orí corresponde ao Eu; é a essência 

real do ser; é a representação da existência individual.   

O Orí de cada indivíduo nasce com ele e é a única divindade que o 

acompanha até após a sua morte terrena. O Orí é portador de “recordações pessoais 

desde a origem do universo, até todas as experiências em vidas passadas e estada no 

Orun”. (ADERONMU, 2015, p. 119).  

 É no Orì que travamos nossas batalhas pessoais, principalmente as 

interiores, pois é nele que estão arquivados nossos valores éticos e morais, 

nosso crescimento individual e nossa conquista evolutiva através dos tempos. 

Orúnmìlá nos ensina que temos um lado bom e um lado não bom. É no Orí 

que esse dois lados tem sua morada, por isso as batalhas interiores. 

(ADERONMU, 2015, p. 119). 

 

Isto significa que o Orì desequilibrado pode atuar contra o próprio indivíduo 

e, desta forma, interferir diretamente no meio social e pessoal, pois é ele que 

comanda todas as ações do ser humano, determinando ainda, o tipo de relação que 

se tem com o outro e o modo como nos colocamos no mundo. Um bom Orì, cuida 

do homem fornecendo-lhe condições que garanta “a sobrevivência social e suas 

relações com e na vida”. (ADERONMU, 2015, p. 120). Essas relações, 

correspondem às experiências pelas quais os seres humanos são submetidos e que, 

ao fim, resultam na construção de suas subjetividades, determinando a maneira pela 

qual enxergará o outro e o todo à sua volta, interferindo em atitudes, 

comportamentos, inclusive nas decisões sobre o que seja certo ou errado.  

Em um contexto escolar, por exemplo, a falta de compreensão ou a exclusão 

de determinadas experiências pedagógicas nas formações de docentes, assim como 

sua ausência nas grades curriculares da escola básica interferem na construção das 

subjetividades de docentes e discentes, sendo fator determinante para a visão de 

mundo que será construída.  



62 

Desta forma, as experiências que reforçam preconceitos sobre determinados 

grupos e culturas podem ser propagadas por muitas gerações, sendo determinante 

para a definição do destino de determinados grupos, afetando negativamente o Orì 

Coletivo desta ou daquela coletividade.  

A preocupação com os conteúdos escolares e a formação docente torna-se 

um imperativo na medida em que temos a escola formal como importante instituição 

que a criança frequentará logo nos seus primeiros anos de vida. Em consonância 

com a legislação brasileira, a Lei 12.796/2013 altera a Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDB) no sentido de tornar obrigatória a matrícula de crianças a 

partir dos quatro anos, progressivamente, até 2016, de acordo com o Art. 6º disposto 

no inciso I do art. 208 da Constituição Federal, nos termos do Plano Nacional de 

Educação, com apoio técnico e financeiro da União. (BRASIL, 2013).  

  A escola é o primeiro espaço de socialização da criança longe da família. “A 

escola, porém, é a primeira parte do mundo real; ela procura ir ao encontro da 

criança, para ajudá-la a desprender-se, até certo ponto, do ambiente da casa 

paterna”. (JUNG, 2020, p. 65. O. C. XVII, §107ª). Contudo, é importante destacar 

que a criança, ao chegar à escola, deve ser percebida como um Ser único com 

necessidades específicas para seu desenvolvimento educacional, social e 

psicológico, respeitando-se a bagagem que esta traz consigo, ofertando-lhe 

diferentes possibilidades de caminhos.  

Compreendendo a sociedade brasileira como plural em seus aspectos 

culturais, torna-se necessário o conhecimento das culturas e filosofia de vida de 

outros grupos, constituintes desta sociedade. Esses grupos devem ter seu espaço 

garantido nas discussões sobre educação e nas práticas docentes, bem como nas 

formações nas quais ainda encontramos lacunas a serem corrigidas.  

Todo o processo de conhecimento de Si-mesmo envolve as experiências 

pelas quais o indivíduo é submetido. Neste processo, estão envolvidos, além das 

experiências externas, conteúdos mentais que englobam os sentimentos e os 

comportamentos humanos tanto os conscientes, quanto os inconscientes que 

compõem a psique humana. Para o povo iorubá, Orì Inu é o receptáculo de todo o 

conteúdo psicológico do Ser Humano. 

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/Constituicao.htm#art208i.


63 

4.1 ─ A importância de Orí no desenvolvimento humano: Saberes ancestrais. 

Orí  eni ní  um ni j’oba.  

“A cabeça de uma pessoa faz dele um rei”. 

 

Com a finalidade de enegrecer alguns pontos, é importante considerar que a 

diáspora de povos africanos proporcionou um encontro de saberes com um 

reinventar para sobrevivência física, cultural e de crenças dos diferentes povos 

transportados do continente africano para as Américas. O Brasil, por exemplo, 

recebeu africanos de diferentes etnias, fenômeno que ocorreu também em outras 

partes das Américas e da Europa. Alguns povos conseguiram de forma estratégica, 

mesmo com algumas adaptações, preservar elementos significativos da cultura, da 

língua e da crença. Outros foram extintos em um processo de integração e 

assimilação de outras culturas, priorizando a manutenção da sobrevivência física.  

O resgate das culturas e saberes desses povos deverá constar na agenda da 

antropologia, pois ainda há muito para descobrir sobre África e sobre a origem da 

humanidade. Ao voltarmos os olhares para as nações que deram origem aos 

candomblés, é possível encontrar elementos que remetem às presenças dos povos 

iorubanos, fons e bantus na cultura brasileira. Esses povos apresentam algumas 

similaridades em suas filosofias de vida, contudo existem diferenças que são 

reveladas nos cotidianos das casas de matrizes africanas espalhadas por todo o 

Brasil. Essas diferenças estão explícitas nos ritos, na linguagem, nos 

aconselhamentos de como ser e existir na comunidade/terreiro e, em sentido mais 

amplo, ser e existir na sociedade.  

 A cabeça é cultuada em diferentes culturas entre os povos tradicionais, no 

entanto, cada nação adota modos particulares de cultuar Orì. É importante enegrecer 

que, na nação iorubá, a cabeça é chamada de Orì; na Fon, ela é conhecida como Tá 

e, na nação bantu, camutuê ou mutuê. Apesar das diferenças em cultuar a cabeça, há 

um consenso sobre a importância deste órgão para a sobrevivência e a manutenção 

da saúde humana, pois ele gerencia todos os outros órgãos e membros do corpo 

humano. É a cabeça que abriga o cérebro e a inteligência. É dentro do Orì que 

encontramos toda a matéria progenitora que torna o Ser-Humano único.   Este 

conteúdo é responsável por ligar este Ser à sua ancestralidade, pois de acordo com o 

povo iorubá, tudo o que acontece em uma dimensão acontece em outra 

simultaneamente e existe uma ponte espiritual que conecta os seres humanos que 



64 

estão em diferentes dimensões. Essa ligação é fortalecida durante a cerimônia do 

Bori sobre a qual veremos mais adiante.  

Todo cuidado com Orì torna-se necessário para que o Ser-Humano possa 

mantê-lo equilibrado de modo a garantir uma boa existência na terra, “pois um Orì 

equilibrado é sinônimo de uma vida saudável e próspera!” (MAURÍCIO, 2009, p. 

93).  

De acordo com a mitologia iorubá, nada é iniciado sem a autorização de Orì, 

pois ele é o Orixá individual do Ser Humano. Orì é o único Orixá que acompanha o 

indivíduo em todos os momentos de sua existência, seja no Orun (céu) ou na Aye 

(Terra). Orì testemunha, ainda no Orun, o destino que os humanos escolhem para 

trilharem aqui na Aye. Ao descer, este indivíduo esquece-se do que foi prometido 

perante Olodumare e, ao chegar à Terra, por não lembrar de suas promessas, tende a 

trilhar outros caminhos, distanciando-se de seu destino. 

 As iniciações no culto aos Orixás têm o poder de resgatar essas promessas 

esquecidas ou guardadas no receptáculo do inconsciente, onde o recém-iniciado tem 

a oportunidade de conhecer o destino escolhido antes da sua vinda a Ayê. A partir 

daí, o iawo receberá aconselhamentos do Sagrado para que ele possa trilhar seu 

caminho na Terra e, com seu Orì equilibrado, possa cumprir as promessas feitas a 

Olodumare.  

Esta divindade nunca abandona o ser humano ao qual ele foi incumbido, 

porque Orì é o deus pessoal do ser humano. O funcionamento da cabeça (Orì Inu) 

não encerra após a morte do corpo físico; apenas perde a função sobre a matéria. Por 

este motivo é que podemos afirmar que Orì é a única divindade que acompanha o 

ser humano até após a morte, uma vez que o Orì continua atuando sobre as emoções 

daquele ser, e os sentidos agora são imateriais. De acordo com Jagun (2015), mesmo 

após a morte física, Orì continua sendo capaz de amar, sentir raiva ou até odiar.  

Os conhecimentos ancestrais sobre Orì suleiam os cuidados que serão 

dedicados ao indivíduo e ao seu Eu pessoal, isto é, ao seu Orì, com a finalidade de 

que este encontre equilíbrio e se torne conhecedor dos caminhos que deverá seguir, 

das experiências que deverá vivenciar para alcançar seu destino prometido perante o 

Deus supremo Olodumare. Quanto mais equilibrado e alimentado este Orì estiver, 

mais o ser humano se aproxima do seu Eu interior, do caminho que escolhestes para 

trilhar ao descer para a Terra.  



65 

Lawal (1983) apresenta um conceito estético sobre Orì de modo a ressaltar a 

importância que o povo iorubá atribui à cabeça, trazendo, de maneira simbólica, as 

esculturas onde se observa que ela é a parte mais proeminente, revelando, assim, sua 

importância para estes povos. Além disso, ela é considerada a parte mais vital do 

corpo humano, a qual serve de abrigo para o cérebro onde a sabedoria e a razão faz 

morada. Os olhos são a luz que ilumina os passos do homem no caminho que deve 

trilhar durante sua vida; o nariz serve como mecanismo de ventilação para a alma; 

os ouvidos que reagem aos sons e a boca que serve de entrada para os alimentos que 

nutrem a matéria, mantendo-a unida à alma. (LAWAL, 1983, p. 46).  

O Orì carrega o axé de cada pessoa, isto é, a força vital. No campo da 

psicologia analítica, podemos considerar esta força como energia psíquica que é 

responsável pela vontade, pelo instinto de vida, dentre outras necessidades e 

interesses humanos. Esta energia tem origem nas experiências adquiridas por meio 

de eventos cotidianos, juntamente com a participação de outros indivíduos com os 

quais compartilhamos saberes e vivências. Segundo Hall (2014), a psique 

“consome” as experiências, e estas são transformadas em energia psíquica. Do 

mesmo modo que o corpo físico consome o alimento que é transformado em energia 

biológica. (HALL, 2014, p. 50).  

Para o povo iorubá, a palavra é dotada de grande importância, e muitos 

saberes herdados na diáspora africana foram transmitidos oralmente. Por este 

motivo, a entrevista com pessoas que vivenciam a cultura iorubá ilustra este trabalho 

como fonte viva de transmissão de saberes. A palavra contempla parte das 

experiências das quais os seres humanos compartilham para alimentar a psique 

geradora de energia vital. De acordo com Vansina (2010), as civilizações africanas, 

que compreendem o Saara e o sul do deserto, eram em grande parte civilizações da 

palavra falada. Mesmo onde existia a escrita; como na África ocidental, havia a 

presença da oralidade como característica marcante na transmissão de 

conhecimentos que atravessam gerações, pois a palavra tem muito valor. (p. 138).  

Os povos iorubás, por exemplo, têm como princípios suleadores a oralidade, a 

temporalidade, a senioridade e a ancestralidade. (JAGUN, 2015, p. 26).  

Fazendo uso dessa oralidade é que as entrevistas com líderes espirituais que 

vivenciam a cultura ancestral africana no Brasil ratificam sobre a importância que é 

dada à cabeça, não somente para a psicologia, mas também dentro da tradição 



66 

iorubá, a fala do Babalorixá Omo Orisà Ogun
14

 traz elementos que abarcam todo o 

cuidado que uma liderança espiritual de candomblé necessita ter ao acessar 

conteúdos presentes no Orì de cada indivíduo.  

O entrevistado, identificado como Omo Orisà Ogun,  possui trinta anos de 

iniciação para o Orixá Ogum, é seguidor/praticante da tradição de Ya Nasso Oka, 

foi iniciado no axé da casa branca. Logo no início de sua entrevista, fez questão de 

dizer o quanto se orgulha de fazer parte deste mundo mítico-religioso e filosófico, e 

o quanto os conhecimentos adquiridos ao longo desta jornada colaboraram para o 

seu desenvolvimento enquanto pessoa, enquanto militante atuante em diversas 

frentes de trabalho. Em busca de livrar-se de uma depressão a que a medicina 

ocidental não estava sendo capaz de resolver suas questões, chega a um terreiro de 

candomblé onde é iniciado e, junto à sua iniciação, outra ótica sobre si e sobre o 

mundo é inaugurada em sua caminhada ao longo da vida. Ocorre, neste momento, a 

sua aproximação com um mundo do qual o homem moderno se distanciou.   

A fala do entrevistado ratifica as bibliografias pesquisadas sobre Orì, que 

serviram como base teórica para a construção deste trabalho. Sua experiência dentro 

do culto de Orixá traz elementos que enriquecem esta escrita, pois trata-se de uma 

fonte viva de conhecimentos sobre a cultura iorubá. O entrevistado tece algumas 

considerações sobre Orì e sobre o respeito e o cuidado que é preciso ter com as 

diferenças existentes para que todas as pessoas sejam contempladas e respeitadas de 

acordo com as suas necessidades específicas: 

falar de Orì... eu costumo dizer que o candomblé é uma religião perseguida, 

porque ela prega a diversidade, a diferença... Os africanos dizem que da 

mesma forma que os dedos das mãos não são iguais, as cabeças também não. 

Então, a sua cabeça e a minha é única no mundo e quantas cabeças tem no 

mundo? Então isso exige o que da gente? Conviver com o diferente. E o que 

tem na sua cabeça e na minha são... nós somos de massas diferentes. Então, a 

gente costuma dizer que tudo começa e termina na cabeça. Porque quando a 

gente se inicia abre o fari, a partícula do Orixá entra e você adoxa. Qual o 

outro momento que vai abrir isso? Quando você morrer, porque precisa 

liberar essa energia. Aí o que aconteceu? Meu corpo passou a ser o templo do 

meu Orixá. Então eu tenho que zelar por ele. Eu não posso banalizar meu 

corpo. Ele é o templo sagrado da minha divindade. A energia que me rege 

nesse mundo, que me colocou no mundo. Então a tradição fala de Babá Ajalá 

Morerê uma qualidade de Oxalá que é o modelador dos Orìs. Ele cozinhava 

as cabeças. Essa era a função dele. Só que às vezes Baba Ajala Morerê, 

bebia. Aí o que acontecia? As cabeças cozinhavam demais. E antes da gente 

entrar no mundo você vai diante de Olorum, e você escolhe o seu Orí e o seu 

Odu. Você entra no mundo você esquece disso. Como é que a gente sabe? 

                                                      
14

 Por uma questão ética, em concordância com as deliberações do Comitê de Ética na Pesquisa com 

Seres Humanos (CEP), foram utilizadas apenas letras para que os participantes das entrevistas não sejam 

identificados. 



67 
Através do jogo. O método de adivinhação de Ifá de Orixá Orunmilla que 

preside todos os métodos de adivinhação. E aí, como a gente diz que as 

cabeças não são iguais, não são e cada iniciação é uma iniciação, é um ser , 

então tem que se ter cuidado porque nós estamos falando em 

individualização.(Babalorixá Omo Orisà Ogun – 8/09/2022).  

 

Neste trecho da entrevista, são abordados diversos aspectos sobre os 

conhecimentos dos povos iorubás acerca da individualidade de cada Ser Humano e o 

cuidado com que a pessoa que vai manipular tais energias deverá ter para que este Orí 

seja contemplado com o que ele realmente necessita para viver em harmonia com o Si-

Mesmo e com o mundo que o cerca. Neste aspecto, estão inclusos todos os elementos 

culturais, sociais e religiosos de diferentes povos, bem como as escolhas de cada 

indivíduo.  

Conhecer a Si-mesmo e aprender a conviver de forma harmônica com o mundo 

que nos cerca significa aprender quem você é a partir do conhecimento de sua essência 

e perceber que existem outras formas de Ser e Existir entre os humanos que habitam o 

planeta terra. 

O entrevistado, Babalorixá Omo Orisà Osàlá, pertencente à família espiritual do 

Gantois,  foi iniciado para o Orixá funfun Oxalá por Marina Merces Santana
15

, na 

década de 80. Ele ratifica a importância em compreender o Orì como “representação da 

essência individualizada de cada ser humano”. O sacerdote Omo Osàlà, afirma, de 

acordo com suas experiências sacerdotais dentro do culto afro-brasileiro que,  Orì é a 

Divindade mais importante do Panteão Iorubá, pois Ele é o Deus Pessoal. Por este 

motivo, afirma o entrevistado, o indivíduo deve dedicar todos os cuidados a Orì, pois 

Dele dependerá o progresso do Ser Humano, suas vitórias ou insucessos, saúde ou 

doenças, tristezas e alegrias. Esses cuidados vão desde as melhores decisões que o 

indivíduo terá que tomar em sua vida aos cuidados estéticos e de higiene pessoal. 

Afinal, devemos considerar que Orì Odê é o receptáculo de Orì Inu ( a essência do Ser). 

(Babalorixá Omo Orisá Osàlà – 23/04/2023).  

Sobre a diversidade existente na terra, o mito de Ajala Morerê, o responsável por 

moldar todas as cabeças, de acordo com a cosmologia iorubana, faz-se saber: “Ajala é 

imperfeito e produz cabeças imperfeitas”. Esse em seu caráter decolonizador expressa o 

distanciamento dos Orixás africanos dos santos da igreja católica, por exemplo.  

                                                      
15

  Marina das Merces Santana, nascida na Cidade de Salvador em 01 de janeiro de 1934.  yál rì à 

conhecida como Mãe Marina de   sànyìn do Gantois. Iniciada por Maria Escolástica da Conceição Nazaré 

( Mãe Menininha do Gantois) no dia 21 de outubro de 1938 para o Orixá Ossain. Yá Marina integrou o 

famoso “barco das 17”. Foram 17 pessoas iniciadas de uma só vez.   



68 

 A diversidade se dá devido a liberdade que cada Ser-Humano tem de escolher sua 

cabeça, dando origem a diferentes personalidades. Aqui no Brasil, Àjàlá é tido como 

uma das qualidades de Obàtàlá, a divindade que Olorun escolheu para moldar as 

cabeças dos seres humanos. (JAGUN, 2015, p. 33-34).  

Para os iorubás, não existem dois Orìs iguais habitando o ayê;  cada qual desce do 

Orun com seu destino, com sua personalidade que deverá ser moldada ao longo do 

caminho, O indivíduo tem livre-arbítrio (ìfé-àtinuwá) para conduzir seu caminho na 

Terra e afastar-se do destino (odù) escolhido antes de seu nascimento. Uma das causas 

desse afastamento, de acordo com a filosofia iorubá, dá-se devido ao desvio de caráter 

(ìwà), pois este é elemento fundamental para que o indivíduo receba todas as bênçãos 

que estão em seu destino. Para que isto ocorra, é necessário que se mantenha o bom 

caráter (ìwà pèlé).  Desta maneira, o indivíduo consegue viver em harmonia com todas 

as energias do Universo. “ wà nikàn l’ ó s ro o (caráter é tudo o que é necessário)”; 

“Eni l’Orí rere tí k  n’ìwà, ìwà l’ o máa b’ Orí rè jê (Uma pessoa de bom Orí que não 

tenha caráter, irá arruinar o seu destino)”.  (JAGUN, 2015, p. 35-48).  

 Orí é uma divindade individualizada, isto é, ele carrega a essência real de cada 

Ser-Humano, contudo, em seu culto, Iemanjá está sempre presente, pois ela recebe o 

título de Mãe de todas as cabeças, tendo a incumbência de cuidar da sanidade mental 

das pessoas. Jagun (2015) acrescenta tal afirmativa, trazendo um ìtàn (mito) com o qual 

o povo iorubá explica a relação entre Iemanjá e Orì:  

Olódùmarè fez o mundo e repartiu entre os Orixás vários poderes, dando a 

cada qual um reino para que fosse cuidado. A Oxalá, deu o poder de moldar 

os mortais com a lama oriunda do reino de Nanã, pois Oduduwa já tinha 

criado o mundo. Para Iemanjá, Olodumare reservou os cuidados com a casa 

de Oxalá, a criação dos filhos e todos os demais cuidados domésticos. 

Iemanjá trabalhava e reclamava muito de sua condição, que julgava 

desfavorecida em relação aos demais Orixás, posto que eles recebiam 

oferendas e homenagens, em razão de suas atribuições, enquanto ela não. 

Tanto Iemanjá reclamou nos ouvidos de Oxalá, que seu Orí não suportou e o 

velho Orixá enlouqueceu. Arrependida e amedrontada, Iemanjá 

imediatamente fez de tudo para salvar o marido. Usou banha de orí, água 

fresca, obí, pombos brancos, frutas deliciosas e doces, curando Oxalá em 

poucos dias.  Agradecido Oxalá foi a Olodumare pedir que revisse as funções 

de Iemanjá e atribuísse a ela o poder de cuidar de todas as cabeças, em face 

da sua poderosa capacidade de enlouquecer, bem como, curar os Orí. Desde 

então, Iemanjá recebe homenagens e oferendas em todos os rituais de Borí e 

dos demais cultos à cabeça. (JAGUN, 2015, p. 75-76).  

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem: (JAGUN, 2015.p. 76). 



70 

4.2 ─ Orì ó Pe Re: A cabeça trará coisas boas 

“Ènìyàn k  fè ki eru fi aso. Orì enì ni so ni” 

“As pessoas não querem que você 

sobreviva, mas o seu Orì trabalha para 

você.” (Oriki/reza para Orì) 

No caso das crianças que vivenciam com suas famílias a cultura das casas de 

candomblés, ao chegar ao ambiente escolar, em grande parte dos casos, a tendência é a 

de que elas omitam a sua vivência dentro dos terreiros. Ademais, comportamento de 

docentes e discentes e demais integrantes da comunidade escolar colabora para o 

silenciamento da criança que, consequentemente, fará uso de uma persona de modo a 

ser aceita naquele ambiente. O perigo é a criança adotar, de forma definitiva, essa 

persona e cada vez mais se distanciar da sua essência, negligenciando seu próprio Orì, 

causando desta maneira, um desequilíbrio entre Orì Odê e Orì Inù. A manutenção de 

uma suposta superioridade entre brancos e negros, brancos e indígenas, por meio de 

conteúdos acessados, também é fator que contribui para uma desarmonia entre Orì Odê 

e Orì Inú. 

Entre as nações dos candomblés existentes no Brasil, o modo de se cultuar Orì 

se diferencia em seus ritos. Contudo a importância dada à cabeça é algo comum 

praticado por diferentes etnias africanas, sendo preservadas as suas singularidades de 

acordo com as variantes apresentadas conforme os contextos regionais e culturais.  

Orì abriga todo o pensamento humano.  É no Orì que encontramos respostas 

para as decisões a serem tomadas mediante ao imperativo da vida. Um Orì equilibrado 

proporciona prosperidade em diferentes setores da vida de um ser humano. Por este 

motivo, são necessários cuidados diários a Orì. Esses cuidados vão desde Orikis e 

aduras, a adição de elementos físicos, de modo a proporcionar equilíbrio. São elementos 

que com seus potenciais energéticos proporcionam bem-estar ao Orì desequilibrado, 

fazendo com que ele possa, de maneira mais tranquila, realizar escolhas que o 

conduzirão novamente pelos caminhos que deverá percorrer para alcançar o seu destino 

– que aqui pode ser compreendido por individuação.  

Esses elementos são:  

- Omí tútù – Água fresca – Proporciona calma e clareza em momentos de 

nervosismo; traz tranquilidade em momentos de instabilidade emocional; a água é 



71 

também um pedido de bênção ao considerarmos que nenhum ser vivente sobrevive sem 

ela; 

- Efun Africano – Elemento sagrado feito de tabatinga mineral, retirada do leito 

dos rios. Sua função é a de purificar e renovar as energias;  

- Èmí – èmí – A banha de Orì protege contra as energias negativas e promove a 

harmonia interior; 

 - Água de coco seco – Promove resistência e apaziguamento; repele energias 

negativas, livrando Orì de raiva, tensão e medo. 

Para ativar o sentido mágico desses e outros elementos usados nos rituais das 

casas de candomblé, é necessário o preparo dos elementos que devem se dar por meio 

das palavras de encantamento – Ofò – que incluem rezas, cânticos e louvações à Orì. A 

partir daí, a conexão com o Sagrado se estabelece e os elementos transformam-se em 

elementos mágicos. Esses saberes fazem parte do cotidiano dos terreiros e atuam 

diretamente na psique do consulente ou do membro do terreiro que é submetido a esses 

cuidados. São ensinamentos práticos.  

Existem dois tipos de Orì: uma pessoa que possui Olórí rere (boa cabeça) será 

uma pessoa próspera e realizada em sua existência; o olórí burúkú (cabeça ruim) pratica 

ações que, em muitas ocasiões, o levarão ao infortúnio, ao afastamento de pessoas, à 

solidão e está sujeito a uma gama de problemas que acarretarão infelicidade. Nesse 

contexto, é importante destacar sobre a responsabilidade dos sujeitos nos processos em 

que envolvem os dois tipos de Orìs citados anteriormente. Uma cabeça boa ou ruim tem 

relação com as escolhas que geram determinadas consequências, ou ainda, com as 

relações estabelecidas com outros sujeitos. Portanto, o fato de um ser humano ter uma 

cabeça boa ou ruim, é mutável e depende de suas escolhas, de ofertas e privações pelas 

quais o sujeito passa, das condições ambientais e também das ações de outros seres 

humanos.  

No entanto, ter dificuldades na vida não é fator contribuinte para uma pessoa ter 

um mau ou bom Orì. Existem pessoas que mesmo sendo vítimas das maldades alheias e 

diferentes dificuldades encontram forças internas, advindas de um bom Orì, que 

garantem a sua sobrevivência.  Ao Orì devem ser atribuídos todos os cuidados 

necessários para que o homem tenha sucesso na caminhada aqui na Terra e consiga 

cumprir o seu destino escolhido antes de sua vinda a Ayê. Um Orì desequilibrado ou 

des(Orì)entado, impede que este cumpra o destino prometido perante Olodumare  (o 

Deus Supremo).  



72 

Orì Odé é a parte visível da cabeça, a parte que carrega os fenótipos herdados da 

ancestralidade. É nesta parte também que estão presentes a identidade social e as 

emoções; ambas podem não estar em equilíbrio com Orì Inu. Desta forma, pode causar 

o afastamento da real essência do Ser-humano. Ocorre que o Orì individual faz parte de 

um Orì Coletivo que está inserido em uma sociedade, e este utiliza-se de artifícios que 

garantam a sua sobrevivência. Deste modo, pode se afastar de sua essência individual, 

cultivando o desejo de se assemelhar a indivíduos que nada tem a ver com o seu eu 

interior, provocando, então, o desequilíbrio entre o Orì Ode (social; persona) e o Orí Inu 

(essência).  

Orì é portador de axé ─ Força Vital – Energia Psíquica e, em algumas ocasiões, 

há perda dessa energia, mas, naturalmente, tais energias são repostas. Quando isto não é 

mais possível, torna-se necessário que sejam realizados ritos que propiciem o 

restabelecimento deste Orì. Existe ritual específico para alimentar e tornar o Orì 

equilibrado para que a pessoa consiga desempenhar funções importantes do seu 

cotidiano. Essas cerimônias são denominadas bori, que significa alimentar o Orì.  Bo – 

“alimentar” e orì – “a cabeça/ a existência individual”.  O ritual do bori, de acordo com 

Gomberg:  

tem o significado primordial de (re) construir a identidade social e religiosa 

do indivíduo dando uma nova dimensão à realidade vivida, referendando a 

sua Gênese e existência a partir de uma lógica que valorizará a concepção de 

vida e de corpo conforme a cosmovisão do grupo em questão.  (GOMBERG, 

2008, p. 146). 
 

O bori, portanto, é uma celebração ao Eu do indivíduo, a sua essência primordial 

e única, bem como uma reverência a sua ancestralidade. O resgate ancestral torna-se 

relevante na medida em que compreendemos que é na ancestralidade que encontramos a 

origem de quem somos e isto é importante para a construção da identidade individual. A 

finalidade de se alimentar o Orì é a de que ele apoie o ser humano em sua caminhada na 

Terra, mantendo-o equilibrado e consciente do que deve fazer para garantir sua 

sobrevivência social. Não só as comidas votivas, em um ritual de bori, são suficientes 

para um Orì alimentar e tornar consciente de sua existência, mas conteúdos aos quais 

tem acesso, bem como as experiências grupais, culturais e sociais.  O ritual destina-se à 

ativação da força interna existente em cada pessoa, para que esta realize as melhores 

escolhas para o seu bem estar, contribuindo para o bem viver em sociedade.  

No contexto escolar, é importante oportunizar que crianças tenham acesso a 

conteúdos que permitam a elas se reconhecerem como parte integrante da sociedade na 



73 

qual está inserida e tenha consciência de sua ancestralidade. Além disso, tais conteúdos 

devem estar impregnados de sentidos onde o educando reconhecerá e valorizará sua 

herança ancestral. O fato de negar quem é, fazendo uso de uma persona social durante 

sua permanência na escola, em alguns momentos, pode acarretar em cada vez mais o 

distanciamento do seu verdadeiro eu. Este caminho é o inverso ao que propõe o 

conceito de individuação de Jung.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           Arte de Daniel Minter. Interpretação pessoal: “A Cabeça trará coisas boas.” 



74 

Em um ritual de bori, oferta-se a Orì tudo o que há de melhor e mais belo, 

representando o que o ser humano deseja para sua vida. O cuidado com a cabeça e a sua 

importância enquanto Divindade pessoal é algo corriqueiro nas diferentes casas de 

cultos de matrizes africanas. Contudo, o modo de se cultuar Orì se difere nos ritos que 

acompanham os saberes e as culturas herdadas das diferentes etnias africanas.  

Na diáspora afro-brasileira, dentro de um contexto iorubano, Orì, assim como 

outras divindades, se comunica por meio dos cauris (búzios). É por meio do jogo de 

búzios que o consulente saberá se necessita alimentar seu Orí. Os itens que irão compor 

a mesa também são determinados durante a consulta a Orì. A partir daí, define-se qual 

tipo de alimento fará parte da mesa do bori, se serão somente alimentos brancos ou se 

outros tipos poderão fazer parte da oferenda. Em um ritual de bori, existem alguns 

elementos indispensáveis.  O ebô
16

 de Oxalá, por exemplo, que é a canjica, o milho 

branco cozido. A comida de Iemanjá também está presente, portanto, alguns cuidados 

são tomados, sendo necessário, substituir algum elemento do preparo desta comida, por 

outro. É uma cerimônia complexa que envolve muitos cuidados e conhecimentos por 

parte do sacerdote que irá presidi-la. São saberes ancestrais que podem variar de casa 

(nação) para casa, mas que tem por finalidade alimentar, fortalecer e equilibrar o Orì do 

oborizado.  

 Com o avanço e a popularização da internet, o público leigo pode encontrar 

receitas mágicas de como realizar determinados rituais. Entretanto, o que habilita a 

realização dos rituais são dois fatores importantes seguidos por casas sérias que 

conservam os saberes tradicionais das grandes matriarcas do candomblé.  

Em primeiro lugar, o saber é compartilhado aos poucos, tendo como fator 

primordial a idade de iniciação do omo orisà. Os integrantes de um terreiro, só podem 

participar de determinados rituais, já tendo passado por eles. Enquanto isto não ocorre, 

são mantidos os segredos de axé os quais só serão revelados na proporção em que a 

pessoa tiver tempo de iniciação que o permita presenciar determinados rituais. As etapas 

a serem cumpridas pelo novo membro estão divididas basicamente em iniciação, onde a 

pessoa passa de abian para a condição de yawo.  

Ainda na condição de yawo, existem duas etapas: a primeira é a obrigação/rito 

de 1 ano de sua iniciação, onde há o encerramento do período de um resguardo que foi 

cumprido durante este primeiro ano, havendo algumas proibições, como por exemplo, 

                                                      
16

 Alimento votivo de Oxalá feito com milho branco cozido. Do iorubá ègbo “papa”; “pudim de milho”. 

Canjica.  



75 

frequentar praias, cachoeiras, velórios. Aos três anos, mais uma vez é realizada a 

consulta aos cauris (búzios) para saber dos Orixás que acompanham aquela pessoa, o 

que desejam para a sua obrigação/rito de 3 anos.  

Os 7 anos de um iniciado contam com uma obrigação de encerramento de um 

ciclo para o início de um outro, onde este yawo passa a ser reconhecido como ebômi 

(aquele(a) que realizou a cerimônia conhecida como Odu Ije). Nesta fase, inicia-se um 

novo ciclo de aprendizagens para que este (a) ebômi assuma outras responsabilidades 

dentro da casa de candomblé. Quanto mais velho, maior a responsabilidade, pois tem 

como dever ensinar àqueles que estão começando no culto aos Orixás. O ou A ebômi 

deve dar o exemplo de modo a educar aos mais novos, dentro dos saberes ancestrais 

daquela comunidade. Os mais velhos têm mais conhecimentos, pois já passaram por 

mais etapas de aprendizado.  

Viver o cotidiano de uma casa de candomblé significa aprender todos os dias 

com os mais velhos. Atualmente, existe uma literatura diversa sobre religiões de 

matrizes africanas, produzida por autores sérios que vivenciaram ou vivenciam o 

cotidiano dos terreiros. No entanto, esse aprendizado acontece especialmente na prática 

do dia a dia do terreiro. Aprende-se na cozinha no preparo dos ebós
17

; das comidas de 

Orixás; nas rezas cantadas; a respeitar a natureza; a respeitar o seu corpo como templo 

de morada divina; o seu Orì como seu Deus individual; aprende-se no preparo dos 

banhos; no colher das folhas; no modo de se comportar dentro e fora da casa; no modo 

de lidar com diferentes sujeitos; na hierarquia dos mais velhos; nas cantigas; nos 

diferentes toques dos atabaques; com os itans das divindades; com o bailado dos 

Orixás/Inquices ou Voduns (dependendo da origem étnica da casa). O iniciado 

reaprende a viver. O candomblé é uma grande escola filosófica que tem por objetivo o 

bem estar individual e coletivo.  

Na imagem abaixo, temos o registro de um terreiro preparado para o ritual de 

bori. De modo geral, uma mesa de bori é composta por elementos que representam paz, 

prosperidade, beleza, bons aromas e doçura. Para tanto, as mesas são compostas por 

flores, doces, bolos, além das comidas de Orixás que compõem os elementos 

transmissores do axé, necessário para alimentar o Orì e conectá-lo com o seu Sagrado. 

Axé é energia de vida; ele é concedido, segundo a tradição iorubá, por Olodumare a 

tudo que existe. Seres humanos, animais, rochas, águas, plantas, divindades, espíritos, 

                                                      
17

 Do idioma iorubá, significa oferenda ritual, sacrifício.  



76 

alimentos. As palavras também são portadoras de axé, por este motivo, é importante o 

cuidado com que se fala, pois elas têm o poder de transformar objetos, plantas ou outro 

elemento da natureza em elementos mágicos.  f  é a palavra emitida com o hálito 

transmissor de axé, que contém encantamento; pode ser através das Orin (cantigas), 

Oríkìs (versos de louvações) ou Àdúràs (rezas cantadas). Tais elementos devem ter a 

força necessária para manipular energias invisíveis para um resultado positivo em um 

mundo visível. Isto é, transformar ibi (infortúnio) em irê (sorte). Abaixo Orin a Orì:  

Orì mi ò séere fun mi 

Meu Ori faça o bem para mim 

Orì mi ò séere fun mi 

Meu Ori faça o bem para mim 

Orì òkà ni sàánú òkà 

A cabeça doente não me fará doente  

Orì ejó ni sàánú ejó  

A cabeça da serpente não a maltrata  

Orì mi ò séere fun mi 

Meu Ori faça o bem para mim.  

(Cantiga para Orì cantada nos rituais). 

Durante o ritual, as pessoas se vestem de branco para reverenciar o Orí do 

obrigacionado ou oborizado. O branco é a cor que o povo de axé veste em ocasiões 

especiais e especialmente na presença do Orixá funfun (aquele que pinta o corpo de 

efun) Oxalá. No decorrer do rito, todos os elementos contidos na mesa são ofertados 

primeiro ao Orí da pessoa, depois todos os alimentos são compartilhados com os demais 

participantes. Logo, é momento de louvar, cantar e desejar coisas boas àquele Orì que 

está sendo alimentado e reconectado.  

 

 

 



77 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem: acervo pessoal
18

. 

 

A imagem acima mostra o salão da casa de candomblé arrumado para o início da 

cerimônia de Borí. Guardando o devido respeito às tradições, o registro foi feito pela 

parte externa, de modo que nenhum segredo fosse exposto por meio desta imagem. 

Afinal, quem nunca passou pelo ritual, não deve saber, antes disto, o que ocorre durante 

o momento. “Em matéria de religião é sabido que não se pode entender o que não se 

experimentou interiormente”. (OC 12, § 15, p. 26). Para que haja uma compreensão do 

que fora pregado externamente, é importante que o indivíduo tenha passado por 

determinada experiência de maneira que esta crie algum tipo de relação com sua alma.  

Conta o meu mais velho, meu babalorixá
19

, que suas mais velhas, as matriarcas 

do candomblé, em tempos antigos, rezavam sussurrando para que nem todas as pessoas 

aprendessem as rezas ou algumas cantigas específicas, mas esses saberes eram 

                                                      
18

 Trata-se de uma casa originária da matriz do  Gantois, situada na baixada fluminense. Não foi permitida 

por parte do representante da casa, sua identificação.  

19
 Idem a nota (22).  



78 

transmitidos àqueles em que essas mães confiavam. De certo, estamos falando quem 

assume responsabilidades com a casa de candomblé, com sua participação nas funções 

ocorridas na casa. No presente, com o avanço das tecnologias eletrônicas (vídeos e 

fotografias), muitos rituais têm sido divulgados em redes sociais. Algumas apostilas de 

como fazer também estão disponíveis, porém nenhum desses materiais substitui a 

vivência do culto, não substitui a cosmopercepção que é estar e participar do cotidiano 

de uma casa em função. Conta-se alguma coisa sobre alguns ritos, mas somente quem 

passa pelas experiências, aprende sobre aquilo que transcende a qualquer escrita, a 

qualquer manual de como fazer.   

Atualmente é de compreensão de grande parte das lideranças espirituais de 

matriz africana que esses saberes devem ser transmitidos para as novas gerações, para 

que essa cultura não se esgote quando um mais velho retornar para o Orun. Entretanto, 

cada aprendizado deve ocorrer no momento certo, de acordo não só com o tempo de 

iniciação do filho de santo, mas também com seu comprometimento com a casa de axé 

que o abrigou.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 

5 ─ Bori: Uma proposta pedagógica 

 

O Bori, como importante cerimônia ritual de alimentar e reverenciar a cabeça 

(bo ori), pode ser compreendido como o culto que “denota uma preocupação primeira 

de fazer emergir a personalidade profunda do ser humano, ligada ao seu destino 

pessoal” (VALLADO, 2002, p. 61).  

O bori pedagógico, no entanto, deverá ser uma perfeita alquimia entre os saberes 

ancestrais sistematizados nos cotidianos escolares, junto ao ofò – no sentido de 

transformar a educação em algo sagrado por meio das palavras do docente  ─ que ao 

recitar os itans e orikis, que remontam às vivências ancestrais, reconectam os discentes 

com seu passado ancestral e proporcionam um encontro com o si-mesmo, pois é no 

despertar do Orì que o indivíduo será capaz de construir a sua história, porque Orì 

guarda todas as crenças que irão sulear as suas atitudes, mesmo que inconscientemente, 

em busca de tornar-se quem realmente é.  

 O borí pedagógico significa o mais profundo fortalecimento da personalidade, 

que será responsável por gerar energia vital suficiente para o equilíbrio do Orì que 

deverá apoiar o ser humano em sua caminhada na terra, isto é, o seu Eu Interior que na 

perspectiva iorubá também é imortal.  

Algumas demandas sociais acarretam um desequilíbrio de Orí Inu e a perda do 

axé. Isto ocorre na medida em que, por exigências das convenções sociais, o sujeito é 

levado a se afastar do seu Eu superior (interior), aproximando-se mais da persona 

social, impedindo que o indivíduo caminhe ao encontro de sua individuação.  

A escola é um lugar que também realiza este ritual de alimentar a cabeça, aonde 

a criança chega ainda nos primeiros anos de vida, devendo seu Orì adaptar-se ao 

ambiente e se nutrir do que lhe é ofertado pela instituição. As aulas, enquanto ritual 

cotidiano, devem ofertar ao Orì do indivíduo um leque de possibilidades de vir-a-ser, 

preocupando-se em não limitar aquele que carrega em seu Orì elementos de uma 

personalidade que necessita de espaço propício para expandir-se. Desta maneira, o 

indivíduo consegue expressar-se criativamente, de modo único, com pensamentos e 

sentimentos singulares. Para que isto aconteça, o mundo externo deve trazer sentido 

para a nossa existência em sociedade. Definiremos este conjunto de possibilidades, que 

terá como objetivo despertar a criatividade do ser individual, o qual deverá atuar na 

sociedade, como Borí Pedagógico. Apoiados nesta prerrogativa, é pertinente 

introduzirmos os princípios Orí-entadores da cultura iorubá com bases em uma filosofia 



80 

africana subsaariana que engloba: a ancestralidade, a senioridade, a oralidade e a 

temporalidade. A conexão ancestral como fonte de identidade e pertencimento; a 

senioridade como princípio de sabedoria ancestral; a oralidade  “não apenas como um 

meio de comunicação diária, mas também como um meio de preservação da sabedoria 

dos ancestrais” (VANSINA, 2010, p. 140-141); e a temporalidade que conecta passado 

ancestral – presente – geração futura em um ciclo contínuo de preservação de saberes 

para um bem viver que encontra base nos saberes ancestrais de povos autóctones.  

Dito isto, o Borí Pedagógico, enquanto proposta pedagógica decolonial, deverá 

ter a finalidade de aproximar as novas gerações aos que vieram antes e que são os 

transmissores não somente de uma herança genética, mas também de uma herança de 

saberes primordiais para o existir com o outro semelhante, com o diferente e com toda a 

natureza da qual somos partes integrantes. Este rito deve ser compreendido aqui como 

fenômeno que ocorre cotidianamente nas salas de aula e que deve servir como elo, 

tornando possível, a partir de uma afroperspectiva, voltar ao passado para vivermos o 

presente e prepararmos um futuro melhor para que todas as pessoas e demais seres 

viventes tenham o direito à vida preservados.   

Orì é, de acordo com a cultura iorubá, a única divindade que em momento algum 

abandona o indivíduo. Portanto, ele está presente nas escolas e deve ser nutrido e  

respeitado em sua singularidade. O que ocorre, porém, é que os currículos escolares 

estão repletos de informações implícitas que continuam alimentando o imaginário social 

sobre o que seja cultura ou não; certo e errado; belo e feio. São informações que mesmo 

de forma indireta atestam a superioridade de uma cultura ou grupo em detrimento a 

outros.  

 Amos Wilson (2022) lamenta que: “Infelizmente, erramos ao introduzirmos de 

forma consciente e inconsciente de que o modelo de vida a ser seguido e o 

conhecimento mais valioso é o caucasiano” (p. 11). No entanto, a educação deve ter o 

compromisso de despertar o indivíduo de modo a compreender e identificar esses 

valores caucasianos que são introduzidos, nas entrelinhas das diferentes esferas da 

sociedade, como modelo universal a ser seguido. O Borí Pedagógico deve contar com a 

legislação para priorizar as experiências que ampliem as visões sobre um mundo em que 

as pessoas são diferentes, devendo servir como prática libertadora de um senso comum 

que persiste em não respeitar as diferenças, desta maneira, visando à equidade racial. Os 

materiais didáticos, bem como os livros literários que destacam os povos negros 

africanos e suas culturas positivamente, devem compor a mesa do Borí. Além dos 



81 

materiais pedagógicos, o docente deve alimentar seu próprio Orí com leituras 

específicas que oportunize a desconstrução de saberes eurocêntricos, para que seu ofò – 

hálito sagrado – seja veículo condutor de saberes ancestrais.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           Arte de Daniel Minter. Interpretação pessoal: “Alimentando Orì.” 



82 

6 ─ Inconsciente Coletivo e a comunicação com a ancestralidade 

 

Retomaremos aqui a questão cerne deste trabalho: qual a contribuição da escola 

no processo de individuação do Ser-Humano? Com a ausência de conteúdos que 

contemplem as culturas africanas e afro-brasileiras nas escolas, quais os conteúdos 

armazenados no inconsciente coletivo das crianças em idade escolar a sociedade 

permitirá que faça parte do inconsciente pessoal das crianças em formação?  

O conceito de inconsciente coletivo, desenvolvido por Carl Gustav Jung, 

corresponde às camadas mais profundas do inconsciente, que reconhece a existência de 

um  substrato psíquico comum a todos os humanos. Trata-se de conteúdos armazenados 

na psique, mas que o indivíduo não os adquiriu por meio de experiências, mas por uma 

hereditariedade de conteúdos comuns em diferentes épocas e lugares do mundo. O 

inconsciente coletivo consiste em um reservatório onde são armazenadas informações 

herdadas dos mais longínquos ancestrais. (JUNG, O.C. IX/1, 2019. p. 51-52 § 88 a 90). 

 Em um contexto histórico, as raízes do passado coletivo originaram-se na 

África. Portanto, antes do contato com a cultura e com os saberes africanos na diáspora, 

a humanidade ou parte dela, já carregava a massa ancestral derivada dos primeiros seres 

humanos a surgirem no planeta Terra. Na visão iorubá, este contato com o passado 

ancestral provém do material, a massa que Àjàlá utiliza para esculpir as cabeças 

humanas. “O local de onde Àjàlá retira a massa para esculpir as cabeças é repleto da 

herança de nossos antepassados” (JAGUN, 2015, p. 35). Isto significaria que a diáspora 

não seria o primeiro contato com a herança africana. Tal herança estaria contida em 

conteúdos psíquicos dos mais longínquos antepassados para as novas gerações. Esses 

conteúdos estão ativos e influenciam os comportamentos humanos. Os primeiros 

negros, ao chegarem ao Brasil, o religou fisicamente com uma África que já habitava, 

muito provavelmente, o Inconsciente Coletivo das populações de outros continentes.   

As predisposições inatas fazem parte do Inconsciente Coletivo. Logo, a 

preocupação, com os conteúdos com os quais as crianças têm acesso nos primeiros anos 

de escolarização, é legítima, ao passo que esses conteúdos possam inibir ou despertar as 

suas potencialidades. Seriam elas como sementes à procura de solo fértil para o seu  

desenvolvimento.  

Cada semente germinada resulta em um arquétipo que é muito valorizado dentro 

dos terreiros onde procura-se compreender o ser humano, atribuindo-os virtudes e 

características relacionadas a determinado Orixá, de acordo com sua regência. Por 



83 

exemplo, as (os) filhas (os) de Iemanjá assumem o arquétipo de uma grande Mãe, as 

(os) filhas (os) de Oxum assumem o arquétipo de pessoas extremamente vaidosas, e os 

(as) filhos (as) de Oxóssi assumem o arquétipo de caçadores (as), os (as) provedores (a 

s) do grupo. Os arquétipos partem das tendências inatas que derivam do Inconsciente 

Coletivo, ou seja, da massa primordial que, de acordo com a cosmologia iorubá, 

compõe os seres humanos.  

É no candomblé que todos esses mitos são revividos por seus adeptos, com a 

finalidade de justificar ou compreender acontecimentos reais da atual humanidade. Os 

mitos se constituem das experiências ancestrais e é por meio do rito que tais 

experiências são revividas, são experienciadas por novas gerações. A partir de tais 

experiências, é possível ativar arquétipos (tendências), ratificando a importância das 

experiências escolares saudáveis para todos os grupos, que devem ter como princípio 

dinamizador a descoberta das potencialidades de diferentes indivíduos em busca de sua 

autorrealização.  

As experiências do mundo externo devem trazer sentido às vivências humanas 

que, consequentemente, exercem influências sobre as sociedades. Isto significa que os 

modelos de sociedades estão relacionados às experiências e aos conteúdos que estarão 

disponíveis para as crianças em seus primeiros anos de escolaridade.  

Embora existam várias literaturas e outros materiais que apoiam o trabalho 

docente em relação à educação para as relações étnicorraciais nas escolas brasileiras, 

essas ações ainda são insuficientes. As leituras priorizadas na maioria das salas de aula 

ainda são as tradicionais ou aquelas cujos protagonistas são pessoas brancas.  

A prefeitura do Rio de Janeiro, por meio da Secretaria Municipal de Educação 

(SME), avançou no âmbito da educação para as relações étnicorraciais. Em sua nova 

gestão, em 2021, uma professora da rede comprometida com a luta antirracista 

coordenou e inaugurou no município a Gerência de Educação para as Relações Raciais 

(GERER). Trata-se de uma nova era nas discussões étnicorraciais dentro da cidade.  

Já é possível notar a presença das culturas indígena e africana nos materiais 

didáticos fornecidos aos estudantes da rede. Além disso, a GERER também 

disponibiliza formações e materiais digitais para a pesquisa docente. No entanto, as 

ações dentro das escolas ainda não são insuficientes para alcançarmos o objetivo de 

valorizar as culturas indígena, afro-brasileira e africana da mesma forma que a cultura 

de origem europeia é valorizada, além de estarem aquelas realmente presentes no 

cotidiano escolar. Levando em consideração as ações da GERER, não há mais como 



84 

usar o argumento de que essas questões não são abordadas por falta de conhecimento ou 

materiais para trabalhar.  

Outro programa de incentivo à leitura, também da Prefeitura do RJ, distribui 

para as unidades escolares diversas obras literárias que abordam as culturas africana, 

afro-brasileira e indígena é o programa “Rio de Leitores”, por meio do qual o docente 

pode trazer para a sala de aula assuntos que contemplem a Lei 11.645/08.  

No entanto, ainda existem resistências em relação a alguns símbolos e objetos 

pertencentes às culturas africanas que, mesmo não sendo usados para fins religiosos, são 

estigmatizados e rejeitados por trazerem à memória elementos usados em terreiros de 

matriz africana. É o caso de um prato de barro que pode ser usado cotidianamente em 

qualquer casa.   

Certa vez, levei um alfabeto ilustrado com elementos da herança africana para 

compor a sala de aula. Tratava-se de uma estratégia pedagógica para a alfabetização e 

que, ao mesmo tempo, incluía o modelo de educação antirracista, adicionando 

elementos das culturas afro-brasileira e africanas de maneira espontânea no nosso 

cotidiano. Uma das imagens era a de um prato de barro.  Ao vê-la, um estudante 

pronunciou algumas palavras, em tom muito baixo, como se elas pudessem condená-lo 

ou fosse um assunto proibido. Ele falou no ouvido do colega: “prato de macumba”. 

Cabe mencionar que, no momento em que apresentei o alfabeto, não mencionei sobre a 

religião ou que o prato de barro era usado para fins religiosos e que, nas casas de matriz 

africana, aquele objeto era conhecido como “alguidar”, embora, como professora e 

pesquisadora da cultura afro-brasileira e africana e membro de religião de matriz 

africana, tenha este conhecimento.   

Essa experiência demonstra o quanto os símbolos e objetos das culturas 

africanas são estigmatizados, sejam pelos estudantes, familiares, direções das escolas, 

seja pelo corpo docente. Trata-se de experiências armazenadas no inconsciente que são 

compostas por diferentes fontes, sendo construídas nos diferentes espaços nos quais as 

pessoas estão inseridas onde se incluem grupos religiosos, familiares, escolares, 

culturais, entre outros espaços de convivência. 

Deste modo, o indivíduo, carregando em seu inconsciente todas essas 

experiências, tende a interpretar os acontecimentos de acordo com suas experiências 

pessoais, dentro de diferentes grupos que fazem parte de suas vivências. Isto acontece 

com discentes e com docentes, sendo os últimos responsáveis pela formação de 

inúmeros indivíduos que atuarão na sociedade enquanto adultos e que serão 



85 

responsáveis por propagar, ou não, o racismo e os preconceitos àquele que a norma 

colonial colocou na condição de “o outro diferente”, pautada em um modelo ideal de ser 

humano. 

A população negra continua sendo estimulada ─ seja pela mídia ditando o que é 

belo ou feio, seja pela escola, ditando o que é cultura e o que não é – a odiar ou 

demonizar saberes herdados por ancestrais negros, procurando cada vez mais parecer-se 

com o Homem branco, rendendo-se ao modelo de Ser-Humano ideal, determinado pelo 

colonizador europeu.  

Diante destes fatos, as experiências pessoais distanciam-se dos conteúdos de 

uma herança ancestral negra, dando espaço para conteúdos que contemplem a cultura 

hegemônica que dita as regras da sociedade no campo da educação, da cultura, nas 

mídias, na moda, nas artes ou na literatura. Como consequência, o indivíduo negro, ao 

tentar aproximar-se do modelo ideal de Ser-Humano, reprime os conteúdos do 

inconsciente coletivo. Assim sendo, a individuação, que está ligada às experiências 

humanas, depara-se com conteúdos que conduz o indivíduo por caminhos que o farão 

distanciar-se do conhecimento de Si-Mesmo e aproximar-se da negação de sua 

identidade. 

Na concepção de Chevalier (apud JUNIOR, 2020), podemos usar a metáfora da 

árvore para exemplificar o processo de individuação o qual “desde a semente a árvore 

guarda em si todo o potencial do vir-a-ser” e para que a árvore cresça frondosa, é 

necessário que sejam oferecidas todas as condições para que isto aconteça, e assim, 

acontece com os seres humanos. O vir-a-ser, poderá nunca existir se as condições para 

que isto ocorra, não forem ofertadas.  

As discussões que permeiam a inserção das culturas de povos originários nos 

currículos escolares têm como um dos objetivos o reconhecimento das diferentes formas 

de saberes e a importância que cada uma dessas culturas tem para a vida do ser humano. 

Além dos saberes para a vida, existem conhecimentos da história que foram 

manipulados, forjados e distorcidos, tendo em vista que uma parcela desses conteúdos 

foi silenciada ou apropriada por colonizadores.  

Ao tratarmos sobre a História e cultura da ancestralidade negra em sala de aula, 

abre-se a oportunidade para que estudantes negros conheçam a sua própria história e 

consigam enxergar-se como herdeiros de um povo que lutou e ainda luta para libertar-se 

das amarras da colonização europeia.  



86 

Com o amparo da Lei 10.639/03, professores têm a oportunidade de trazer para 

as salas de aula novos modos de ser, sentir e viver de povos que têm muito para 

contribuir para a formação de cidadãos que atuarão na sociedade, bem como, para a 

formação de Si-Mesmo.  

As histórias que atravessam as experiências das crianças, sobretudo das crianças 

negras, precisam trazer elementos que contemplem sua negritude, de modo que, por 

meio deste conhecimento, possam orgulhar-se de seus ascendentes. Faz-se necessário, 

então, que sejam propiciados saberes que oportunizem o acesso a conhecimentos 

herdados de sua ancestralidade negra africana, para que, por meio de conhecimentos 

ancestrais, o indivíduo tenha a oportunidade de voltar-se para si.  

As histórias devem ser contadas por outro viés, pela visão dos “outros”, daqueles 

que foram postos à margem e silenciados. A partir das lutas e mobilizações de 

movimentos sociais, hoje é possível ouvir a voz destes povos, embora, a história do 

povo negro e sua cultura ainda encontrem resistências nos espaços formais de ensino.  

A educação é um ato de amor, segundo Paulo Freire (1996), e para uma 

educação livre de estereótipos e preconceitos, para uma educação livre da imposição 

colonialista, é necessário muita coragem. Por este motivo, o pedagogo associa o ato de 

amar ao ato de coragem, pois é preciso, além de amor, coragem para a caminhada que 

em alguns momentos é solitária, que segue no sentido oposto à proposta de educação 

formal branca. É preciso coragem e amor para, ao longo da caminhada, encontrar-se 

com demais companheiros que também acreditam em uma educação que contemple a 

formação integral do ser humano.  

O papel da escola deve ser o de ofertar diferentes possibilidades para que aquele 

ser humano em constante formação, possa integrar-se de maneira plena e livre de 

preconceitos, racismo ou qualquer outra visão de mundo colonialista. Por essa razão, é 

importante que educadores estejam atentos às mensagens que seus educandos 

transmitem, mesmo sem usar uma palavra sequer. O olhar atento em sala de aula 

permite contemplar momentos como este da imagem a seguir:  

 

 

 

 

 

 



87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Estudante do quarto ano – Escola pública. Fonte: acervo pessoal 

Tudo o que acontece no cotidiano escolar ressalta aos olhos do professor 

pesquisador e serve como reflexão para as nossas práticas. A primeira questão que 

surgiu quando observei a cena foi: “quantos dos nossos estudantes têm a oportunidade 

de conhecer as histórias de luta da sua ancestralidade e poder admirá-las em murais 

escolares?” Esta imagem foi registrada por mim após um período trabalhando assuntos 

referentes ao Dia da Consciência Negra. O olhar atento do estudante negro ao mural 

intitulado “Nossos passos vêm de longe” onde estão representados nomes importantes 

de ancestrais negros que lutaram e defenderam, com suas vidas, a liberdade e a 

igualdade para todos os seres humanos. São personalidades reais da história de um povo 

que devem estar presentes nos materiais didáticos, nos murais dos corredores das 

escolas e nas salas de aula para mostrar a potência da ancestralidade negra a qual aquela 

criança pertence e deva se orgulhar. Esta imagem pode ser mais uma entre tantos 

trabalhos que o (a) professor(a) realiza. Ou, na visão daquele (a) professor (a) que luta 



88 

por uma educação de qualidade que contemple a todos (as) sem distinção, esta imagem 

provoca muitas emoções e reflexões.  

Todas as crianças negras matriculadas em escolas públicas têm a oportunidade 

de se enxergar de maneira positiva, em um personagem negro da História deste país? Os 

conteúdos apresentados nas salas de aula trazem elementos positivos que contemplem a 

população negra da sociedade na qual estamos inseridos? Quantos meninos negros e 

meninas negras têm a oportunidade de conhecer referenciais positivos sobre seus 

ancestrais?  

As paredes das instituições escolares falam, mas o que elas têm a nos dizer? 

Com quem elas falam? Para quem elas falam? O que as paredes das escolas dizem aos 

nossos estudantes negros e não negros? Todos os conteúdos escolares integram 

conteúdos que farão parte da construção do eu coletivo e participarão do processo de 

individuação de cada ser que vivenciou tais experiências. Por este motivo, é importante 

que haja uma preocupação com o que as instituições de ensino têm ofertado, em termos 

de conteúdos pedagógicos, para sua clientela, uma vez que nela incluem-se negros e não 

negros. 

Neste contexto, o indivíduo estará passando pelo processo de individuação que, 

de acordo com a teoria junguiana, é um processo imperativo que independe da vontade 

do ser humano. Este imperativo perdura ao longo da vida e tem o objetivo de aumentar 

a consciência do indivíduo sobre si. Sobre isto, Murray Stein explica que “O movimento 

para a individuação não é opcional, não é condicional, não está sujeito a caprichos de 

diferenças culturais” (STEIN, 2020, p. 22). Trata-se de um axioma, isto é, de um 

princípio inato que ocorrerá independente da vontade do indivíduo e que, em alguns 

casos, são reprimidos pelo medo que a pessoa apresenta em parecer inconformista ou 

diferente.  

É importante ressaltar, portanto, que as figuras, as imagens, os conteúdos e as 

demais experiências apresentadas ao indivíduo, na idade escolar, mesclam elementos 

que irão compor sua identidade. A tomada de consciência em relação à existência de um 

Eu pessoal e individual é um avanço no conhecimento do Si-mesmo.  

O Ego (Eu) humano e a consciência passam a ser definidos e moldados pelo 

mundo cultural em que a pessoa cresce e é educada (Cultura familiar - cultura ancestral 

- cultura dominante). As experiências culturais dentro e fora do núcleo familiar da 

criança corroboram para que o Ego torne-se mais espesso. Ele é constituído por uma 

parcela de conteúdos e informações inatas, contudo, as experiências culturais e 



89 

educacionais vivenciadas constituem-no  ao longo da vida. Neste sentido, é importante 

ressaltar que estímulos psíquicos internos e ambientes externos influenciam nas 

atividades do Ego, que pode ser nutrido por impulsos interiores os quais produzem 

diferentes reações que podem ser negativas ou positivas em relação a si-mesmo ou a 

outro indivíduo.  

Existem duas situações que podem ocorrer durante este processo de formação e 

que podem refletir nos conteúdos constitutivos do Ego. O primeiro diz respeito àquelas 

crianças negras que não se veem representadas na cultura escolar. O segundo refere-se 

às crianças que já vivenciam a cultura e a filosofia africana e afro-brasileira no seio de 

sua família e, quando chegam à escola, precisam esconder sua vivência e apropriar-se 

de uma persona social que o afastará do seu eu. Segundo Stein (2020), a persona 

psicossocial “é marcada e assumida como forma de adaptação às exigências específicas 

de determinado ambiente cultural”. (STEIN, 2020, p. 23). Deste modo, o indivíduo 

afasta-se de si-mesmo para viver em prol de exigências sociais, afastando-se também, 

em alguns casos, de valores apreendidos em outros espaços de formação frequentados 

pela família, como por exemplo, os terreiros de candomblé.  

O inconsciente coletivo, na visão junguiana, abriga conteúdos de vidas remotas, 

comuns a toda humanidade. Este é o receptáculo de informações produzidas em 

diferentes locais, por diferentes povos. Trata-se de um canal onde é possível conectar-se 

com a ancestralidade, por este motivo, a definição junguiana de inconsciente coletivo 

vem integrar este trabalho que está pautado em conhecimentos ancestrais dos povos 

africanos.  

O inconsciente coletivo distingue-se do inconsciente pessoal na medida em que 

sua constituição independe de uma experiência do indivíduo para existir, ao passo que o 

inconsciente pessoal é constituído essencialmente por conteúdos que já fizeram parte do 

consciente, “no entanto desapareceram da consciência por terem sido esquecidos ou 

reprimidos, os conteúdos do inconsciente coletivo nunca estiveram na consciência [...]”. 

(JUNG, 2019 OC IX/ 1, § 88ª).  

Os conteúdos do inconsciente pessoal são compostos por complexos, isto é, por 

experiências individuais que ajudam a formar a identidade do indivíduo, bem como a 

forma em que ele se relaciona com o outro. Os conteúdos do inconsciente coletivo parte 

dos arquétipos os quais, em qualquer momento histórico ou temporal, tais 

comportamentos foram observados na humanidade. Isto quer dizer que trata-se de um 

fenômeno a-histórico e atemporal e que, quando a criança entra na escola, alguns 



90 

conteúdos que poderiam surgir à consciência e serem experienciados são reprimidos por 

uma sociedade colonizada estruturada em uma única cosmovisão de ser, de existir e de 

viver.  



91 

7 ─ Experiências educacionais antirracistas: “Para inglês ver?” 

 

Este capítulo seria composto pelas narrativas dos (as) professores (as) que atuam 

com a Lei 10.639/03, em escolas públicas do Rio de Janeiro, no Ensino Fundamental I 

(1° ao 5° ano). A primeira dificuldade encontrada foi a de localizar esses (as) agentes da 

Lei. Para o cumprimento dos requisitos e realização das entrevistas, foi necessária 

anuência do Comitê de Ética e Pesquisa da Prefeitura
20

. Após cumprir os trâmites legais 

que envolvem a participação de seres humanos em pesquisas, recebi o parecer 

favorável, mas com a orientação de que seria necessário o envio das cartas de anuência 

das unidades escolares cujos professores aceitassem participar das entrevistas. Após a 

resolução favorável do Comitê de Ética da Prefeitura do Rio de Janeiro, a segunda etapa 

seria a de encontrar os professores com o perfil que contemplasse os objetivos da 

pesquisa. Professores agentes da Lei que atuassem no Ensino Fundamental I.  

As narrativas das práticas docentes, sejam elas positivas ou negativas, 

ilustrariam esse capítulo com as ações voltadas para a Educação das Relações 

Étnicorraciais com o intuito de gerar reflexões sobre a implementação da Lei e possíveis 

entraves para executá-la. Devido a dificuldade para encontrar esses profissionais, pois 

na Coordenadoria Regional de Ensino (CRE) selecionada para a realização da pesquisa, 

não havia um mapeamento que permitiria encontrar os agentes com perfil que 

contemplasse os objetivos desse trabalho.  Diante deste cenário, percorri outro caminho, 

fazendo contato com professoras que participam do mesmo grupo de estudos, voltado 

para as questões raciais dos povos negros e indígenas para que com a disponibilidade 

das docentes em participar da pesquisa, fosse possível, entrar em contato com suas 

escolas de origem enviando o convite nominal de participação. Os e-mails foram 

enviados às unidades escolares juntamente com os documentos aprovados pelo Comitê 

de Ética e Pesquisa que aguardava a carta de anuência das escolas para concluir o 

processo e autorizar as entrevistas. Neste ponto, o processo parou, pois as escolas que 

receberam os convites não responderam e também não comunicaram às professoras que 

havia um convite nominal para que elas participassem da pesquisa.  

Na busca por colaboradores, foram feitos contatos com as coordenadorias de 

ensino com o objetivo de encontrar os (as) professores (as) antirracistas que atuam no 

                                                      
20

 Carta de anuência do Comitê de Ética e Pesquisa da Prefeitura do Rio de Janeiro. Anexo A. 



92 

primeiro segmento do Ensino Fundamental. No site oficial da prefeitura, “Cartografia 

de Boas Práticas Docentes
21
”, ao inserir o termo “Educação Étnicorracial”, aparecem 

algumas atividades realizadas por poucas escolas e que não temos como atestar se são 

trabalhos permanentes ou atividades estanques de datas comemorativas ou projetos 

“Para Inglês Ver”.  

Uma sucessão de Leis e tratados foram assinados e não foram cumpridos. Em 

1810, por exemplo, D. João assinou um tratado com o governo britânico que tratava da 

abolição gradual de escravos por parte do regente de Portugal, estabelecendo também os 

limites do tráfico ao longo da Costa da África. Em 1817, mais um tratado foi assinado 

por Portugal que tinha como propósito coibir o tráfico no norte da linha do Equador. 

Mais uma Lei não cumprida.  

O Brasil sofreu grande pressão por parte da Grã Bretanha que tinha interesses 

econômicos na proibição do tráfico atlântico. Em 1826,  foi assinado mais um Tratado 

referente à proibição do tráfico negreiro em que o Brasil se compromete a cumprir além 

do novo Tratado,  os tratados anteriores não respeitados por Portugal.  

O termo, “Para Inglês Ver”,  surge em meados do Século 19 quando em 1831 foi 

aprovada no parlamento brasileiro, a Lei que proibia a importação de cativos. No 

entanto, de acordo com Laurentino Gomes, nas duas décadas seguintes o tráfico 

atlântico alcançou números astronômicos. “A proibição de 1831 passaria para a História 

com o apelido jocoso de ‘Lei para inglês ver’”. (GOMES, 2022. p. 93). Nesse ano, o 

país prevê Leis com rígidas punições aos traficantes. No entanto, entre os anos de 1831 

a 1850 calcula-se que aproximadamente setecentas e cinquenta (750) mil pessoas, 

tenham sido traficadas irregularmente. Entre outras justificativas para a manutenção do 

tráfico de seres humanos, Cunha Matos, um deputado representante de Goiás utiliza 

como argumento a salvação cristã que salvaria o negro africano da morte e dos horrores 

das florestas africanas. Em mais uma ação “para inglês ver” a notícia da apreensão de 

um navio com quarenta pessoas desembarcadas ilegalmente no Rio de Janeiro, rendeu 

elogios por parte do Cônsul britânico William Pennell. (GOMES, 2002. p. 94 a 101).  

Em 2003, surge a Lei 10.639, cujos objetivos já foram relatados no corpo deste 

trabalho. Muitos avanços ocorreram no campo da educação para as relações 

étnicorraciais, no entanto, o estigma do termo “Para inglês ver” ainda está fortemente 

presente no que se refere ao cumprimento das políticas públicas que têm por objetivo a 

                                                      
21

 <http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-

praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avancada&tag

=> Acesso em: 19 de maio de 2023. (Ver anexo F).  

http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avancada&tag=
http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avancada&tag=
http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avancada&tag=


93 

reparação histórica, que tem como objetivo proporcionar equidade entre todos os grupos 

de pessoas.  

No âmbito da educação, a dificuldade para encontrar docentes agentes da Lei, 

bem como, o fato de não receber a devolutiva das unidades escolares referentes aos 

convites para a participação na pesquisa, apontam para a fragilidade e lacunas ainda 

existentes na esfera das discussões raciais e também na introdução das culturas afro-

brasileiras e africanas, nos cotidianos das escolas de forma efetiva.  

A narrativa que ilustra este capítulo é de uma professora que não possui vínculo 

com a prefeitura do Rio de Janeiro. Ela atua dentro do Estado do RJ e terá a sua 

identidade preservada.   A professora Aduke
22

 teve como formação inicial o ensino 

médio na modalidade normal, formação de professores. Depois ingressou no curso de 

pedagogia em 2006 na Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ). A docente 

destaca que durante seu percurso na universidade, já com a existência da Lei 10.639/03, 

percebeu que não havia nenhuma disciplina obrigatória voltada para as discussões 

raciais do povo negro; existiam apenas algumas disciplinas eletivas sobre a temática 

racial. 

 Sua entrada em sala de aula foi marcada pela preferência por trabalhar com a 

literatura. A docente começou levando para sua sala de aula livros que tinha em casa, 

mas os títulos eram compostos por personagens brancos, e o fato de ter percebido que o 

perfil do seu público para atendimento era composto 99% de crianças negras lhe causou 

um incômodo que resultou em reflexão sobre sua prática, havendo uma mudança 

epistemológica em suas práticas docentes. De acordo com a entrevistada, aqueles 

personagens não representavam seus estudantes.  

Este despertar pedagógico leva a professora a buscar por títulos que contemplem 

a negritude observada em sua sala de aula. Aduke conta:  

E comecei a procurar livros com personagens negros, isso em 2011. Eu 

lembro que o primeiro livro que eu levei para a minha sala de aula com 

personagem negro, é um livro chamado “Amanhecer Esmeralda”que conta a 

história de uma menina negra que um professor mudou a perspectiva dela... E 

aí levei este livro para a sala de aula. Foi a primeira vez que eu comecei a 

introduzir a questão racial dentro da minha sala por meio da literatura. 

(Professora entrevistada – 20/06/2023).  

 

Este foi o início de uma nova perspectiva educacional com pilares em uma 

educação por meio da qual seus estudantes negros pudessem se reconhecer dentro do 

espaço escolar. Sendo a literatura ainda a base de atuação da docente, é a partir dela que 

                                                      
22

Nome fictício para preservar a identidade da entrevistada. Aduke:  Muito amada (Iorubá, Nigéria).  



94 

outros caminhos são trilhados. Em 2011, sua primeira experiência foi com uma turma 

do terceiro ano do ensino fundamental I, permanecendo com ela até o quinto ano.  

De acordo com a entrevistada, era notória a diferença da professora que 

começou em 2011 e a professora que terminou com eles em 2013. Isto é, o contato com 

os discentes, as trocas de experiências formaram não só as crianças, mas também 

contribuiu para a formação da professora. Outro fator que colaborou para que as 

questões raciais do povo negro estivessem presentes em sua sala de aula foi o fato de ter 

ingressado no mestrado em 2012 com sua pesquisa no campo da educação para as 

relações étnicorraciais. Esta informação é importante para percebermos que, para atuar 

com a educação antirracista, não depende apenas de uma disposição favorável em atuar 

com a temática. É necessário que haja investimento na formação de professores, pois há 

um risco de que estereótipos sejam reforçados ou que haja a manutenção de 

preconceitos em relação à cultura e à história afro-brasileira e africanas, pois uma das 

finalidades da implementação da Lei 10.639/03 é romper com preconceitos e com a 

ideia de que a cultura e os conhecimentos dos povos negros são inferiores. A mudança 

de pensamento em relação aos conhecimentos africanos e afro-brasileiros tendem a 

colaborar para uma nova maneira de ser e estar no mundo. A educação tem grande 

importância neste novo modo de ver e decifrar o mundo, bem como enxergar a Si-

mesmo. A professora Aduke relata:  

[...] em 2012, eu trabalhei com a turma, o filme “Besouro”, para pensar 

heróis, que tipo de heróis a gente tem e como eles são. É muito interessante 

que nessa turma tinha um menino que ele era filho de pastor, ele era aquela 

criança neopentecostal. Quando eu falava alguma coisa, ele vinha e retrucava 

e nesse filme que eles viram eu perguntei assim a eles: o que vocês mais 

gostaram do filme? Ele levantou o dedo e disse: Eu gostei de Exu. Exu é 

muito poderoso (risos). (professora entrevistada – 20/06/2023).  

 

Exu, como um super herói, ganharia a admiração de muitas crianças, contudo 

este Orixá é associado ao diabo na perspectiva cristã. Exu é forte, comunicador, 

inteligente, esperto, sagaz e pode transitar por diferentes espaços. Qual criança, 

conhecendo Exu, mas não pela visão do colonizador, não o admiraria? Ele é a divindade 

mais polêmica na visão ocidental. Além disso, é questionador, não é incomum quebrar 

as regras, e este comportamento agrada àqueles que têm seus corpos vigiados durante 

muitas horas cotidianamente, os nossos estudantes.  

Outro ponto importante que merece destaque nesta narrativa é o de que a 

ausência de discussões e de conteúdos sobre as culturas afro-brasileira e africana dentro 

das escolas contribui para que crianças de terreiro não tenham argumentos para 

defenderem os saberes que elas vivenciam dentro dos terreiros. Diante desta lacuna, 



95 

inflamam-se os discursos da branquitude
23

 impondo suas verdades como padrão 

universal a ser seguido. Ocorre, em alguns casos, que a criança incorpora uma 

personalidade pública diante desse imperativo da sociedade, tornando a pessoa 

dependente da aprovação dos outros.   

 As construções históricas do dualismo entre o bem e o mal; o certo e o errado, 

determinada atualmente as relações entre as pessoas. No caso das culturas africanas, 

embora o Brasil tenha em suas bases essas culturas, que podem ser percebidas desde o 

vocabulário à nossa culinária e religiosidade, alguns grupos, devido a epistemologias 

colonizadoras que se propagam por gerações, ainda continuam tendo aversão ao outro 

que ele julga diferente. E isto, além de todo o processo histórico de colonização, se dá 

também devido à manutenção das epistemologias que priorizam saberes Greco- 

ocidentais.   

Na interpretação da professora entrevistada, a criança neopentecostal tem um 

discurso memorizado, e esse menino, que conheceu Exu a partir do filme “Besouro”, era 

assim:  

 

O tempo inteiro, quando eu falava alguma coisa ele queria me corrigir 

dizendo que aquilo não era de Deus. Então dentro da sala tinha uma batalha. 

E eu percebi que ganhei a batalha quando ele disse que Exu era muito 

poderoso. Falei assim: Ganhei! Ele na verdade não tinha consciência do que 

ele falava, do que ele ficava reproduzindo o tempo inteiro. E aquela fala cheia 

de preconceito, cheia de racismo era uma fala muito marcada. Quando ele 

sinalizou porque tinha gostado... Eu vi que eu tinha ganhado aquela batalha. 

(Professora Aduke – Entrevista – 20/06/2023). 

 

Neste exemplo, é possível notar que o discurso pronto do estudante, que 

provavelmente atravessaria a sua vida adulta, faz parte de um processo de 

desconhecimento sobre o outro e de um processo de demonização ao que não se 

conhece, que poderá ser sanado ou desmistificado por meio do conhecimento. Em 

algum momento de sua curta experiência de vida, este indivíduo ouviu que Exu é diabo 

e seguiu até ter acesso às informações que o possibilitaram ampliar seu olhar sobre a 

figura de Exu e ele próprio chega a conclusão de que o Orixá é um personagem 

pertencente a mitologia africana muito poderoso.  

Recentemente a docente recebeu uma mensagem deste estudante, já com vinte 

anos, que dizia: “eu queria te pedir desculpas por tudo que eu te perturbei durante o 

tempo em que você foi minha professora. Você me ajudou muito a pensar diferente, 

                                                      
23

 Trata-se da construção da visão do branco como superior, em aspectos estéticos, intelectuais e culturais.  



96 

hoje eu sou um homem muito melhor, muito obrigado”. A nova maneira de ver o 

mundo traduz-se em contentamento por parte da professora que temia seu discurso 

violento, enquanto criança, e que, posteriormente, se tornaria um adulto.  

Hermes, o personagem da mitologia grega, transita livremente dentro das 

instituições formais de ensino. Ele está presente e é verbalizado nas aulas e estudado  

nos livros didáticos. Ao examinarmos o arquétipo de Hermes, seus atributos fazem 

correspondências com o personagem da mitologia africana, Exu. Por isso, podemos 

dizer que Exu está para a mitologia iorubá, assim como Hermes está para a mitologia 

grega, no sentido de desempenharem funções análogas.  

Outros relatos da professora A, em relação a sua atuação com o ensino das 

culturas afro-brasileira e africana, ilustram este capítulo de modo a gerar reflexões sobre 

a importância da inserção de outras culturas no currículo escolar como forma de integrar 

as experiências que os estudantes levaram para a vida adulta. Em uma aula nada 

tradicional, a professora levou um atabaque para a sala de aula; ela o encontrou em um 

almoxarifado na escola. Na ocasião, havia um estudante que era conhecido na escola 

por seu comportamento fora do padrão escolar.  

Ao conversar com os alunos sobre o instrumento, a professora descobriu que o 

temido estudante, extremamente agressivo, que se mantinha em silêncio durante as 

aulas, era ogan. Neste dia, ele começou a dar uma aula sobre o atabaque.  

No decorrer deste processo, mudou a lógica, mudou o comportamento, mudou a 

forma como esse estudante se relacionava com seus pares, professores e gestores da 

escola. A responsabilidade que aquela criança tinha fora da escola, enquanto ogan, 

começou a ser cobrada pela professora dentro do ambiente escolar também. Aqui, o Orí 

da criança de terreiro, compreende que pode e deve frequentar a escola também, 

assumindo responsabilidades, assim como assume naturalmente no terreiro. Nesta 

escola pública, alguns docentes tinham o costume de realizar orações antes do início das 

atividades. Essa ação contempla, sem dúvida, uma parcela da comunidade atendida. No 

entanto, a escola não pode apresentar um caráter confessional, sobretudo a escola 

pública, pois ela deve estar livre de crenças particulares e a serviço das culturas, de 

modo a contemplar a diversidade existente.  

As atitudes agressivas por parte deste estudante tratam-se de reações emocionais 

que ocorrem a partir de estímulos psíquicos internos, influenciados por fatores externos 

e que são responsáveis pelas reações humanas tanto positivas quanto negativas. Suas 

experiências individuais estavam sendo reprimidas por informações externas implícitas 



97 

ou explícitas que tendem a homogeneizar e moldar indivíduos com bases em um 

currículo eurocentrado.  

Adotando uma postura decolonial de enfrentamento à supremacia branca em 

suas aulas, a docente conta que a mudança do comportamento do estudante se deu aos 

poucos e, na semana da mulher, o livro trabalhado foi “Omo Obà Histórias de 

Princesas”, de Kiusam de Oliveira (2009). Trata-se de um livro de reconto com mitos 

iorubás em que as princesas são Orixás femininos do panteão africano. Era um livro 

diferente dos outros contos de princesas com os quais as crianças estão acostumadas a 

ouvir e ler.  

A primeira história do livro é a de Oxum. No trecho em que narrava que todos 

foram buscar Ogum na floresta exceto Xangô, o estudante começou a explicar o motivo 

pelo qual Xangô não foi atrás de Ogum. Naquele dia, ele sentiu-se parte da sala de aula 

ou a sala de aula fazia parte de sua vida; estava contextualizada com suas vivências.  

O trabalho apresentado a partir deste livro ficou exposto na escola, e todos os 

estudantes pararam diante dele, com curiosidade. Os autores dos trabalhos ficaram 

orgulhosos porque outros colegas mostraram interesse em conhecer suas produções. 

Esse mural permaneceu exposto entre novembro e fevereiro e, quando acabou o recesso, 

o mural ainda estava lá.  “E a direção percebeu o quanto eles estavam orgulhosos 

daquele trabalho, porque um lugar que era só de passagem vivia com aluno parado lá 

lendo. Virou um ponto turístico da escola”.  

A experiência com as crianças foi positiva e rendeu bons resultados. Contudo a 

professora Aduke relata resistências por parte de seus colegas:  

Teve um último conselho de classe naquele ano onde uma professora falou 

que queria parabenizar a diretora: “você é uma pessoa muito boa por ter 

deixado a professora colocar o mural de “macumba” ali na porta”. E aí eu 

falei: Você está parabenizando a diretora por ter deixado eu colocar mural de 

macumba? Primeiro que aquilo ali não é mural de macumba. Aquele é um 

mural onde os meus alunos estão expressando as ideias deles a partir de um 

livro que foi trabalhado em sala de aula e segundo que você precisa pedir 

autorização para fazer um mural de páscoa? Aí ela: aahhh, mas páscoa é 

amor. E eu falei: quem disse que aquilo não é? Quem disse que aquilo ali não 

é amor ? E aí ficou um silêncio profundo... (professora entrevistada – 

20/06/2023). 

 

Este relato causa preocupação por se tratar das ideias de um adulto que, à frente 

de uma sala de aula, consegue disseminar ideias preconceituosas para uma turma inteira 

a cada ano, no mínimo. Por outro lado, as narrativas de outras professoras que ocupam 

outros territórios, poderiam trazer mais elementos para refletirmos sobre a presença das 

culturas afro-brasileira e africana nas escolas brasileiras. Mas, a ausência de 



98 

informações sobre esses agentes da Lei, também traz informações importantes para que 

possamos refletir sobre o trato destinado a uma Lei que existe há 20 anos.  

As experiências proporcionadas aos estudantes integram um conjunto de fatores 

que farão parte do caminho que eles deverão seguir, de forma imperativa, buscando sua 

individualidade. Este processo faz parte do processo contínuo de Individuação. 

“Podemos então traduzir individuação como tornar-se si-mesmo” ou “realizar-se do si-

mesmo” (JUNG, 2015, p. 63. O. C. VII, §266ª).   

A individuação, diante dos processos coletivos de aprendizagens, necessita de 

elementos para que, diante do coletivo, o ser humano consiga manter suas 

individualidades. Para que isto ocorra, no caso da escola, são necessárias experiências 

diversas, de modo a contemplar todos os indivíduos, contribuindo, desta maneira, para a 

ampliação da consciência, não só de discentes, mas também ampliando e servindo como 

campo de aprendizagens para docentes. Sendo este o fator determinante para um melhor 

rendimento social. (JUNG, 2015, p. 63. O. C. VII, §267ª).  

Quando a criança se reconhece como Eu, é um avanço no conhecimento de si-

mesmo.  Ao perceber-se, o indivíduo toma ciência que é, que existe como ser singular, 

distinto. Ao passo em que a criança cresce e apreende os hábitos sociais e culturais 

dentro e fora do seu núcleo familiar, o invólucro do ego vai ficando cada vez mais 

espesso – personalidade número 1 = ego natural inato e a personalidade número 2 = é a 

camada do ego que cresce ao decorrer do tempo sendo composta pelas experiências 

culturais e educacionais vivenciadas.  

 



99 

CONCLUSÃO  

 

Diante dos dados e experiências que integram este trabalho, conclui-se que há 

uma urgência para que governos invistam em ações para a implementação das Leis que 

contribuem para uma educação de qualidade para todas as pessoas. Neste contexto, 

diante das experiências vividas, principalmente nos últimos tempos no ambiente escolar 

e apoiando-me no provérbio africano que versa sobre a educação de uma criança ser 

responsabilidade de “uma aldeia interia”, destaco a importância de uma equipe 

multiprofissional na escola, que possibilite a construção de um ambiente saudável para 

o desenvolvimento integral do ser humano. O modelo educacional ocidental tem a cada 

dia, atribuído múltiplas funções a um único profissional, o docente. Deste modo, a cada 

dia existem mais casos de educadores afastados de suas atividades laborativas por 

questões psicológicas, tendo como consequência o declínio da qualidade da educação 

brasileira. Um docente adoecido, vivenciando um contexto de agudização das violências 

no ambiente escolar, a ampla disseminação do discurso de ódio, não será capaz de 

construir um ambiente saudável de desenvolvimento humano e aprendizagem.   

 Para a mudança do precário, salvo algumas exceções, cenário educacional 

brasileiro, é pertinente trazer para integrar este trabalho, reflexões geradas pela Lei 

13.935/19, que dispõe sobre a necessidade da presença de uma equipe multiprofissional 

nas escolas de educação básica, composta por psicólogos (as) e assistentes sociais para 

integrar o processo de ensino e aprendizagem desenvolvido por docentes. O 

cumprimento das legislações visa garantir um ambiente escolar saudável, tanto para 

discentes quanto para os demais profissionais que atuam nas escolas públicas. 

Priorizando a educação gratuita, laica e inclusiva com o objetivo de aniquilar, racismo e 

outras formas de violências naturalizadas no contexto escolar.  

Profissionais da educação devem compreender a existência de infâncias plurais, 

com isso, proporcionarem experiências subjetivas nos processos educacionais em uma 

perspectiva de totalidade do desenvolvimento humano.   

No contexto da pesquisa, a educação formal, em sala de aula, se torna sagrada na 

medida em que ela proporciona ao indivíduo o contato com seu passado ancestral e o 

conecta com o seu Eu pessoal, e é Orì que, tendo acesso às informações necessárias, 

proporcionará este encontro. Dá-se muita importância às questões matemáticas e 

gramaticais e pouca importância ao conhecimento de si mesmo para que este ser 

consiga reconhecer-se como ser individual em meio a tantos outros. Jung, sabiamente, 



100 

diz que “o homem não pode avançar por conta própria se não possuir um conhecimento 

mais apurado a respeito de sua própria natureza”. (JUNG, O.C., 11/4 § 746). Em relação 

a construção de identidades, é preocupante quando a escola pública que atende 

majoritariamente a população negra, não possui ações efetivas que contribuam para a 

construção de uma identidade positiva da população não branca. Por outro lado, 

devemos também nos preocupar com a manutenção da ideologia da supremacia racial e 

cultural que está presente na sociedade brasileira, mas que cotidianamente ocorre 

livremente sem a percepção de que o racismo nosso de cada dia, segue firme em 

diferentes esferas sociais.  

Por que o racismo ainda existe na sociedade brasileira? Casos de racismos são 

difíceis de serem provados. Acontece desde um incômodo com um rapaz negro bem 

vestido, mas que mantém o seu cabelo Black Power valorizando as suas raízes africanas 

até a preferência por aquele (a) que pertence à determinada religião, por exemplo. Ao 

final da história, o rapaz é classificado como incompatível com a função, a pessoa 

pertencente à religião de matriz africana, não tem os requisitos necessários para ocupar 

o cargo. Quem dirá que se trata de uma questão racial?  Deste modo, o racismo à 

brasileira sobrevive por gerações e é fortalecido a cada negação de sua existência.  

Nas escolas públicas o racismo se apresenta nas preferências literárias, nas datas 

comemorativas e no silenciamento das crianças que vivenciam a cultura negra dentro do 

seu espaço comunitário e familiar.  

 Por este motivo, o racismo mantém sua hegemonia, mesmo de forma implícita, 

para que determinados grupos sejam subservientes e aceitem que um grupo dominante 

os coloque em lugares específicos, pré-determinados por uma supremacia branca que 

iniciou seu plano genocida no momento em que o primeiro colonizador pisou no 

continente africano. Trata-se de um plano perfeito que ainda hoje indivíduos são 

impregnados por subjetividades historicamente formuladas por quem desumanizou o 

“outro” para dominá-lo. Este plano é o pilar da sociedade brasileira.  

 Orì vai à escola cotidianamente e o que ele experimenta?  

Uma história que tem como base o constructo do racismo e sua dissimulação 

como se todos os brasileiros vivessem em perfeita harmonia e todos tivessem as 

mesmas oportunidades e direitos garantidos. Este constructo da branquitude colabora no 

sentido de que pessoas com peles não negras acreditam que, em pleno ano de 2023, 

possam açoitar uma pessoa de pele preta, como ocorreu na zona sul do Rio de Janeiro  

em que uma moradora branca se sentiu incomodada com a presença de pessoas negras 



101 

no território, o qual ela e outras pessoas brancas tomaram para si, retira a coleira do 

cachorro e, remontando tempos da escravidão, chicoteia o indivíduo de pele negra, 

mostrando que a branquitude sobrevive e resiste aos movimentos antirracistas  no 

século XXI.  

Os últimos quatro anos da política brasileira (2019 a 2022), foram fundamentais 

para agravar a situação das populações negra e indígena no Brasil. Este cenário se 

configurou por meio de uma política genocida que fez aflorar no país o sentimento de 

ódio contra a determinados grupos.  

Em relação à educação, o desprezo por uma lei (10.639), promulgada há 20 anos, 

sinaliza para uma sociedade que em primeiro lugar acredita que todas as pessoas neste 

país têm os mesmos direitos garantidos e que por este motivo não há necessidade de 

implementação de políticas públicas de reparação histórica. Ou ainda, existem àqueles 

que sentem-se confortáveis na posição em que ocupam e não querem perder seu 

privilégio branco.  

Nas escolas, projetos e reformas atravessam todos os indivíduos com suas 

emergências cronológicas e preparação para o trabalho (sub). São projetos e mais 

projetos de recuperação da aprendizagem que muitas vezes, ao fim do ano letivo, não 

passaram de simples cumprimentos burocráticos ou midiáticos. E aqui, negligenciaram 

Tempo.  

O homem ocidental se colocou acima de Tempo (divindade angolo-conguesa), e 

determina que Ele não seja mais o Senhor. Impondo com sua emergência “pedagógica” 

o mesmo tempo para o desenvolvimento de todos os indivíduos. Ele, com sua arrogante 

supremacia quinhentista, atravessa Tempo e Orì, e, com Eles, todas as outras divindades 

do panteão africano. 

 O processo de descolonização mental depende de atitudes e ações concretas que 

possibilitem ao educando conhecer outras histórias de povos silenciados desde o 

período histórico denominado “colonização”. Não é aceitável que ainda estejamos 

seguindo o modelo utilizado no século 19, “para inglês ver”. As discussões precisam 

avançar. É necessário que a educação étnicorracial ocupe um papel de destaque nas 

formações iniciais de professores e nas formações continuadas. É alarmante uma 

secretaria de educação composta por 1.540 escolas
24

 que possui uma Gerência de 

                                                      
24

 Relação das escolas da rede municipal do Rio de Janeiro: https://www.data.rio/datasets/PCRJ::escolas-

municipais/explore?location=-22.911158%2C-43.415750%2C11.00&showTable=true Acesso em: 18 de 

maio de 2023.  

https://www.data.rio/datasets/PCRJ::escolas-municipais/explore?location=-22.911158%2C-43.415750%2C11.00&showTable=true
https://www.data.rio/datasets/PCRJ::escolas-municipais/explore?location=-22.911158%2C-43.415750%2C11.00&showTable=true


102 

Educação para as Relações Raciais que disponibiliza formações e materiais pedagógicos 

para uso docente, sofra com a ausência do cumprimento efetivo da Lei. No entanto, este 

problema não está restrito ao Rio de Janeiro. Em pesquisa recente, o Instituto Alana e o 

Geledes – Instituto da mulher negra, realizaram o mapeamento a nível nacional sobre a 

efetiva implementação da Lei 10.639. Foram mapeadas ações de 1.187 Secretarias 

Municipais de Ensino e apenas 29% das Secretarias
25

 possuem programas estruturados 

com compromisso político pedagógico voltado para a educação antirracista. Contudo, a 

exemplo do Rio de Janeiro, a existência de ações estruturadas por parte de uma 

Gerência ou Secretaria visando a presença da cultura afro-brasileira, africana e 

indígenas, não garante a presença da temática nas salas de aula das escolas brasileiras.  

Não há como pensar uma educação descolonizadora sem conflitos. A educação, 

principalmente em tempos tão difíceis de retrocesso e negação da ciência, momento em 

que o ser humano cada dia mais tem se mostrado demasiadamente intolerante em 

relação ao dessemelhante, deve garantir a integridade física e mental e a sobrevivência 

de todas as pessoas, no sentido de que um grupo, impondo sua suposta superioridade, 

não se sinta livre para atentar sobre a vida de outros. Políticas públicas precisam sair do 

papel.  

Profissionais da educação precisam refletir sobre o motivo de tanta resistência 

contra determinados saberes e por que após tantas discussões no âmbito da Educação 

para Relações Raciais, ainda se exalta a nobre atitude da princesa no dia 13 de maio. E 

ainda naturalizam um prêmio chamado Pena de Ouro
26

, para estudantes de melhor 

desempenho.  

A oferta de informações, às quais o estudante tem acesso durante a sua formação 

inicial, contribuirá para suas escolhas futuras. Às crianças brancas, a educação 

antirracista tem importância no sentido de que elas consigam perceber que não são 

superiores às crianças negras. A ideologia, aflorada entre os anos 2019-2022, colabora 

para a manutenção de uma sociedade excludente, adoecida e violenta.  

No que se refere à criança negra, a esta o conhecimento das histórias sobre os 

povos negros é importante para que, conhecendo o passado ancestral, sinta orgulho da 

negritude e construa uma imagem positiva sobre si-mesmo. O imperativo do processo 

                                                      
25

 Pesquisa nacional sobre a implementação da Lei 10.639: https://www.geledes.org.br/educacao-

antirracista-pesquisa-sobre-implementacao-da-lei-10-639-03-mobiliza-21-dos-municipios-brasileiros/ 

Acesso em: 18 de maio de 2023.  

26
 Ver o Anexo B.  

https://www.geledes.org.br/educacao-antirracista-pesquisa-sobre-implementacao-da-lei-10-639-03-mobiliza-21-dos-municipios-brasileiros/
https://www.geledes.org.br/educacao-antirracista-pesquisa-sobre-implementacao-da-lei-10-639-03-mobiliza-21-dos-municipios-brasileiros/


103 

de individuação exige que a pessoa volte à própria natureza, ao ser verdadeiro. Se o 

indivíduo não conhece suas raízes, este retorno torna-se conflituoso e fadado ao 

insucesso.  

Conhecer-se significa compreender o seu lugar no mundo; é saber que o nosso 

lugar é aquele que nos traz satisfação. Para isto, a escola deve preocupar-se em ofertar 

as mais diversas formas de saberes. Dentro dos terreiros de tradição iorubá, por 

exemplo, aprendemos a importância da palavra para o ser humano e o quanto a verdade 

é valorosa para a preservação desta palavra; o caráter – ìwà - e a honra são pilares da 

educação que devem ser preservados de modo a garantir todas as bênçãos das 

divindades. O caráter para os iorubás é equivalente à estética para as sociedades 

ocidentais. “Olà bàbá ni ìmú yan gbéndeke” – A honra do pai permite ao filho 

caminhar com orgulho. Esta frase iorubá mostra a ligação contínua em um movimento 

circular onde passado-presente-futuro estão conectados, cada qual ao seu modo, 

acontecendo no mesmo tempo e espaço. A noção de tempo aqui não é linear, mas um 

processo cíclico.  

Preocupar-se com as questões étnicorraciais dentro da escola não significa 

elaborar projetos extraordinários ou surpreendentes; significa trazer a temática para o 

currículo escolar, de modo natural e que faça parte do cotidiano, enquanto experiência 

pedagógica que possa desenvolver contribuir no processo de individuação de cada se 

humano. . Isto acontece naturalmente a partir do momento em que o discente tem a 

oportunidade de ser protagonista na construção do conhecimento. Os estudantes levam 

temáticas importantes para as salas de aula, e, assim, para que aconteça uma construção 

coletiva de conhecimentos,  é preciso que o docente pratique a escuta ativa.  

A educação para as relações étnicorraciais dialoga com todas as áreas do 

conhecimento. Profissionais que atuam na educação devem ter prioritariamente um 

olhar único sobre cada criança em uma mesma sala de aula. Devendo, assim, buscar 

parceiros para desenvolver os trabalhos, embora eu tenha a experiência de ter trabalhado 

pelo menos 8 anos de maneira solitária, tendo algumas companhias apenas no mês de 

novembro que, de acordo com o calendário festivo escolar, deve-se comemorar o dia da 

consciência negra. Em alguns casos, a produção de cartazes tem a intenção de diminuir 

a importância da data, denominando-a de “Dia da Consciência Humana”.  

Algumas experiências escolares, ainda enquanto crianças, jamais serão 

esquecidas. Sejam elas boas, sejam elas ruins! Incluir as culturas afro-brasileira, 

africanas e indígenas nos conteúdos cotidianos, além de trazer saberes e modos de vida 



104 

dos nossos antepassados, traz o respeito aos povos que, bem como suas culturas e 

saberes, foram postos à margem da sociedade brasileira.  

Desde 2013, incluo as questões raciais nas minhas aulas. Trabalhar sozinha 

nunca foi um problema, uma vez que sempre ocorreu de forma natural. O problema 

surgia quando gestores escolares interferiam de maneira que o trabalho não fosse 

desenvolvido. De forma inédita, no ano de 2022, pude contar com a parceria da 

professora de artes cênicas e da professora de inglês para trabalhar de maneira 

interdisciplinar a cultura negra tendo como objetivo principal formar seres humanos 

orgulhosos de sua ancestralidade. Neste percurso, tivemos ainda o apoio pedagógico da 

coordenação. Nesta minha caminhada de nove anos, posso considerar uma grande 

conquista ter encontrado tais parcerias.  

As atividades perpassam por leituras de autores negros e negras, escolha das 

profissões, afinal, escolher uma profissão faz parte da construção da identidade. Faz 

parte também de uma escolha liberta das convenções sociais, que se procura predestinar 

mulheres, negros, gays, entre outros grupos a determinados lugares.  

“Somos nós por nós mesmos” no sentido de estarmos conectados à natureza que 

nos cerca. Esta frase diz muito sobre quem está ao nosso lado, sobre com quem 

podemos contar. Durante a realização das atividades em sala de aula, surge mais uma 

vez a questão do “lápis cor de pele”. São ciclos que se repetem em uma eterna 

desconstrução de saberes construídos pela hegemonia “brancacêntrica”. Em todas as 

turmas que atuei, precisei fazer a mesma tarefa. A pergunta que fica para a reflexão é: 

por que ainda há a necessidade dessa desconstrução? 

Nesta oportunidade de trabalhar as cores das peles humanas que existem no Brasil 

e no mundo, cada estudante recebeu uma caixa contendo 12 tons de peles. 

Enegrecemos, em nossos diálogos, que não existem somente os doze tons de pele; 

aquela caixa de lápis é apenas uma simbologia para lembrarmos que o lápis cor de rosa 

não é cor de pele e que não existe somente uma cor de pele humana. Alguns e-mails 

foram enviados aos fabricantes de lápis e não tivemos nenhum retorno. Então, como foi 

dito acima: “Somos nós por nós mesmos”. Em uma campanha em rede social, 

conseguimos as 36 caixas de lápis tons de peles e cada um recebeu a sua. Este dia foi 

marcante não somente para nós professoras envolvidas e comprometidas com a 

educação antirracista, mas tenho certeza que para eles e elas também foi inesquecível. 

Foi um dia de alegria e surpresas a cada atividade desenvolvida. Isso alimenta o Orì.  



105 

O Orì deve ser alimentado por informações que resgatem a autoestima das 

crianças e que contribua de modo significativo para a construção de suas subjetividades. 

Esses indivíduos atuarão na sociedade enquanto crianças e depois enquanto adultos, e 

esta maneira de ver o mundo, se sentir parte dele como sujeito individualizado 

ultrapassará os muros escolares. Outros Orìs serão alcançados e nossas práticas Orì-

entarão outras práticas docentes.  

Conhecer as histórias dos povos negros africanos é resgatar parte fundamental da 

nossa própria história e tem relevante importância no combate ao racismo estrutural, ao 

racismo religioso, à demonização e inferiorização atribuídos à cor da pele. Na sala de 

aula, é que decidimos se manteremos a sociedade que já temos ou se construiremos uma 

sociedade em que todas as pessoas têm a possibilidade de viver como são, de ser quem 

são livremente, sem medo de morrer por ter feito suas escolhas.  

A educação deve contribuir para que as pessoas aprendam que não somos iguais e 

que devemos ser respeitados em nossas diferenças. As filosofias africanas podem e 

devem ser usadas no mundo real, e os mitos trazem lições que corroboram para a vida 

em sociedade e em conjunto com o todo. 

O trabalho realizado com as crianças é de grande importância para que mudanças 

positivas aconteçam na sociedade. Esperamos que com o trabalho comprometido dos 

profissionais da educação, a sociedade futura seja contemplada com esses frutos. No 

entanto, esperamos também que as mudanças comecem no presente, a partir do 

momento em que a criança compartilha com a família suas experiências escolares. 

Como por exemplo, a seguinte fala da estudante do quarto ano do ensino fundamental I:  

 “A minha avó no dia da consciência negra postando coisas de consciência 

humana... vó tem sim que falar sobre consciência negra, mas você não sabe, nunca 

sofreu o que uma pessoa negra sofreu. Minha avó é branca”. (A.J. 10 anos – 

T.1403/2022).   

A educação tem o poder de transformar vidas, mudar histórias. Em meio a tantos 

assuntos da vida cotidiana e da sociedade brasileira, considerei importante trazer para as 

crianças do quarto ano as possibilidades de profissões para o futuro. A intenção foi 

quebrar estigmas atribuídos à posição que a pessoa negra deve ocupar na sociedade 

brasileira. Falamos sobre profissões e quais os meios para alcançar o que se deseja, 

levando em consideração o fato de que a educação está em foco no que tange às 

possíveis maneiras para se alcançar o objetivo profissional desejado. Por essa razão, 

comecei contando sobre a minha trajetória e apresentei a Universidade Federal Rural do 



106 

Rio de Janeiro (UFRRJ), instituição que me oportunizou ser a professora que me tornei. 

A Universidade foi apresentada aos estudantes por meio de um vídeo e logo o 

encantamento tomou conta da sala de aula. Tentei levá-los para um passeio para 

conhecerem a universidade, mas não tive sucesso. Conversamos sobre os cursos e as 

possibilidades de carreiras. Os cursos foram apresentados em um esquema no quadro 

branco, por meio do qual puderam conhecer os cursos de graduação e de pós-graduação 

(mestrado e doutorado, pós-doutorado). Após a apresentação e a roda de conversa, para 

que todos (as) pudessem tirar as suas dúvidas, um estudante diz: “Quando eu crescer, a 

minha mãe vai te ligar com aquela voz de velhinha e dizer: Professora, meu filho está 

no doutorado.” Nesta fala, cheia de significados sobre o papel da escola, destacamos o 

caráter transformador da educação quando ela é capaz de expandir possibilidades.  

O planejamento do professor é carregado de intencionalidade. Por isso, as 

atividades devem ter como finalidade, também, indicar diferentes possibilidades de 

modo que o estudante tenha a oportunidade de tomar decisões futuras, não se limitando 

a lugares onde a sociedade brasileira costuma sinalizar como espaços específicos a 

determinados grupos. Se minha mãe estudou até a quarta série primária, eu já cheguei 

ao doutorado e meus filhos já estão ocupando o espaço acadêmico. Conclui-se, dessa 

forma, que o trabalho docente deve cumprir a função de abrir mentes, trocar lentes e 

plantar sementes. No entanto, não cabe apenas ao docente, a formação da criança. Cabe, 

também, um esforço conjunto entre governos, sociedade civil, famílias e uma equipe 

multiprofissional atuando nas escolas, pois, “para educar uma criança, é necessário uma 

aldeia inteira”. Espera-se que a minha pesquisa, sobretudo, a minha vivência com a 

educação sagrada de terreiro ou de sala de aula, contribua com o repensar pedagógico, e 

que as bibliografias utilizadas sejam fontes futuras para a descolonização dos 

pensamentos e sejam ferramentas para a busca infindável por respostas. Deseja-se que 

este trabalho, inspirado em muitos outros autores, na minha própria experiência e na 

experiência dos meus pares, seja apenas o fio condutor para que outras pesquisas se 

debrucem sobre as Histórias dos Povos Africanos e Indígenas e que este trabalho não se 

finde aqui; que ele seja também veículo na busca de “Tornar-te quem és”.
27

  

Aqui eu “Canto para Subir”
28

 encerrando este xirê epistemológico com Oxalá.
29

  

                                                      
27

 Em: “Espiritualidade e Transcendência” C. G. Jung (2015, p. 24). 

28
 Usaremos a expressão no mesmo sentido adotado nas casas de umbanda quando são entoados cânticos 

para a despedida das entidades.  



107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Arte de Daniel Minter. Interpretação pessoal: “Tornar-se quem és!. 

                                                                                                                                                            
29

 Cântico a Oxalá: “ Onì Sè Awùré a Nlà Jè”. Em: https://www.youtube.com/watch?v=6pPFW10qtto 

Acesso: 10 de junho de 2023.  

https://www.youtube.com/watch?v=6pPFW10qtto


108 

 REFERENCIAIS TEÓRICOS  

 

ADERONMU, Adekunle. Ifá: filosofia e ciência da vida. – São Paulo: Ed. Do autor. 

2015. 160 p.  

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo Estrutural -  São Paulo- Coleção Feminismos 

Plurais. Ed. Pólen, 2019.  

ASANTE, Molefi Kete. Os filósofos egípcios: vozes ancestrais africanas de Imhotep à 

Akhenaten  - Tradução de: Akili Oji Amauzo Bakari. São Paulo. Ed. Ananse, 2022.  

BACHTOLD, Isabele Villwock; ROBRT, Rut Rosenthal. CAP. 7 – Etnografia como 

evidencia: contribuições e desafios do uso de estudos etnográficos para a análise de 

políticas públicas sociais brasileiras. POLÍTICAS PÚBLICAS E USOS DE EVIDÊNCIAS 

NO BRASIL: CONCEITOS, MÉTODOS, CONTEXTOS E PRÁTICAS.  Organizadores (as) 

Natália Massaco Koga; Pedro Lucas de Moura Palotti; Janine Mello Maurício Mota Saboya 

Pinheiro. Ed. Ipea.  Brasília – 2022. 

<https://portalantigo.ipea.gov.br/agencia/images/stories/PDFs/livros/livros/220412_lv_o_que_in

forma_miolo_cap07.pdf> . Acesso em: 20/07/2023.  

BARROS, José D’Assunção. A construção da teoria nas ciências humanas/ 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2018.  

BARROS, José Flávio Pessoa de. Ewé  òrisà: uso litúrgico dos vegetais nas casas de 

candomblé jêje-nagô/ José Flávio Pessoa de Barros e Eduardo Napoleão. – 8ª Ed. – 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil – 2020.   

BRASIL – Lei 12.796, de 04 de abril de 2013. p. 1 e 2. Art. 6º Emenda Constitucional 

Federal – Acesso em: 06/10/2021. <planalto.gov.br/ccivil_03>.  

BRASIL – Lei 11.645, de 10 de março de 2008. – Acesso em 20/12/22 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm>. 

BRASIL – Lei 10.639, 09 de janeiro de 2003. – Acesso em 03/03/22 - < 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm>. 

BENISTE, José. Òrun – àyé: o encontro de dois mundos: o sistema de 

relacionamento nagô-iorubá entre o céu e a Terra/ 13ª Ed. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 2019.  

CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, 

preconceito e discriminação na educação infantil. -  6ª Ed. São Paulo: Contexto, 

2012.  

CHAKANETSA, Kim. Africana: Tudo sobre um continente fascinante. Ed. 

Mostrada, 1ª Ed. Campinas, SP. 2023. 

DOMINGOS, Luís Tomás. África e diásporas: Divergências, diálogos e 

convergências. – 1ª Ed. – Curitiba: Appris, 2020.  

https://portalantigo.ipea.gov.br/agencia/images/stories/PDFs/livros/livros/220412_lv_o_que_informa_miolo_cap07.pdf
https://portalantigo.ipea.gov.br/agencia/images/stories/PDFs/livros/livros/220412_lv_o_que_informa_miolo_cap07.pdf
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm


109 

FALOLA, Toyin. O poder das culturas africanas. Trad. Beatriz Silveira Castro 

Filgueiras. Petrópolis – RJ – Ed. Vozes – 2020.  

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. -  Trad. Renato da Silveira – 

Salvador: EDUFBA, 2008.  

FEDERICI, Silvia.  Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva 

(Coletivo Sycorax, trad.). São Paulo: Editora  Elefante, 2017. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: Um reencontro com a pedagogia do 

oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 8ª Ed. – 1992.  

FREIRE, Paulo.  Pedagogia da autonomia: Saberes necessários à prática educativa. 

São Paulo: Paz e Terra. 25ª Ed. – 1996.  

FUENTES, Lygia Aride. “Tornar-se o que se é no sentido da filosofia ubuntu africana e 

o sentido para a individuação na e da cultura brasileira” in A alma brasileira: luzes e 

sombra / Walter Boechat ( org.) / Petrópolis, RJ: Ed. Vozes, 2014. ( Coleção Reflexões 

Junguianas) – p. 190-214.  

GIL, Antonio Carlos.  Como elaborar projetos de pesquisas.  4. ed. - São Paulo: Ed. 

Atlas, 2002 . 

GOMBERG, Estélio. Encontros terapêuticos no Terreiro de Candombl  Ilê Ax  

Op  Oxogum  adê, Sergipe/Brasil. Salvador. Tese doutorado – Instituto de Saúde 

Coletiva, Universidade Federal da Bahia. 2008 

GOMES, Laurentino. Escravidão: da corrida do Ouro em Minas Gerais até a 

chegada da corte de D. João ao Brasil, Vol 2/ 1ª Ed. – Rio de Janeiro: Globo Livros, 

2021. 512p.  

GOMES, Laurentino. Escravidão: da Independência do Brasil à Lei Áurea, Vol 3/ 1ª 

Ed. – Rio de Janeiro: Globo Livros, 2022.  

GOMES, Nilma Lino. O movimento Negro Educador: Saberes construídos nas lutas 

por emancipação / Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.  

HALL, Calvin S., 1909-1985. Introdução à psicologia junguiana/ Calvin S. Hall, 

Vernon J. Nordby; tradução de Heloysa de Lima Dantas. -1ª edição – 11ª reimpressão – 

São Paulo: Cultrix, 2014.  

JAGUN, Márcio de. Orí: A cabeça como divindade – 1ª Ed. – Rio de Janeiro: Litteris, 

2015. 248p.  

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. 7ª edição – Rio de Janeiro:  Ed. Nova 

Fronteira, 1964.  



110 

JUNG, Carl Gustav.  Os arquétipos e o inconsciente coletivo/ C. G. Jung. O.C. IX/1 . 

Tradução: Maria Luiza Appy, Dora Mariana R. Ferreira da Silva. – 11ª. Ed. Petrópolis 

RJ: Ed. Vozes, 2014. 8ª. Reimpressão, 2019.  

JUNG, Carl Gustav. Psicologia e alquimia / CG. Jung; - Petrópolis, RJ : Vozes, 1990. 

(Obras completas de CG. Jung; v. XII). 

JUNG, Carl Gustav. O eu e o Inconsciente / C. G. Jung.  O.C. VII/2.  27 ed. – 

Petrópolis – Vozes, 2015. 7ª reimpressão, 2020.  

JUNG, Carl Gustav. Espiritualidade e Transcendência / C. G. Jung; Seleção e edição 

de Brigitte Dorst; tradução da introdução de Nélio Schneider. – Petrópolis, RJ: Vozes, 

2015.  

JUNG, Carl Gustav. O desenvolvimento da personalidade/ Trad.: Frei Vademar do 

Amaral -  14ª edição – Petrópolis. Vozes, 2013.  

JUNIOR, Mauro Angelo Soave, A árvore: Símbolo do desenvolvimento psicológico. 

27/01/2020. Acesso em: 22/10/2021 IJEP – Instituto Junguiano de Ensino e Pesquisa. 

<https://www.ijep.com.br/artigos/show/a-arvore-simbolo-do-processo-de-

desenvolvimento-psicologico>. 

LAWAL, Babatunde.  – A arte pela vida. In: Periódico Afro-Ásia, Salvador ( 1983). N. 

14, p. 41 a 59. DOI: 10.9771/aa.v0i14.20820. Disponível em: 

<https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/20820>. Acesso em: 1 nov. 

2021.  

LIMA, Mônica. História da África. p.19-62 - Cadernos Penesb – Periódico do 

Programa de pós graduação sobre o Negro na sociedade brasileira. - Rio de JanTEIN 

eiro: Niterói – Ed. Alternativa/EdUFF/2013.  

LIMA, Ivan Costa. História da educação do negro (a) no Brasil: pedagogia 

interétnica de Salvador, uma ação de combate ao racismo – 1ª Ed. – Curitiba: 

Appris, 2017. 159p.  

LOPES, Nei. Enciclopédia Brasileira da Diáspora Africana/ 4ª Ed. rev., atual., ampl., 

São Paulo – Selo Negro, 2011.  

LUDKE, Menga. ; ANDRÉ, E.D.A. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas.  

– São Paulo: EPU, 1986.  

MALOMALO, Bas’ilele. Filosofia do Ubuntu: valores civilizatórios das ações 

afirmativas para o desenvolvimento/ 1ª Ed. – Curitiba, PR: CRV, 2014. 152p.  

MAURÍCIO, George. O candomblé bem explicado (Nações Bantu, Iorubá e 

Fon)/Odé Kileuy e Vera de Oxaguiã; Org. Marcelo Barros – Rio de Janeiro: Pallas, 

2009. 368p.  



111 

MEC/SECAD. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnicorraciais e para o Ensino de Cultura 

Afro-brsileira e Africana. / Ministério da Educação, Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão. Brasília – 2013. 104p.  

MIGNOLO, Walter D. Desobediência Epistêmica: A opção descolonial e o 

significado de identidade em política. In: Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: 

Literatura, língua e identidade, n° 34, p. 287-324, 2008. 

MUNANGA, Kabengele.  Teoria social e relações raciais no Brasil contemporâneo.  

In: Cadernos PENESB – Periódico do Programa de educação sobre o negro na 

sociedade brasileira – FEUFF (n.12) – Rio de Janeiro/Niterói – Ed. Alternativa/ 

EdUFF/2013. P. 163-197.  

NASCIMENTO. Elisa Larkin. A matriz africana no mundo (Sankofa: Matrizes 

Africanas da cultura brasileira; 1) – I – Sankofa: Significados e intenções. -  São Paulo – 

Selo Novo. 2008.  

NASCIMENTO. Abdias; NASCIMENTO, Elisa Larkin; NASCIMENTO. Valdecir. O 

quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. Ed. Instituto de 

Pesquisas e Estudos Afro-brasileiros, 2019.  

NOGUEIRA, Sidnei. – Intolerância religiosa / São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2020 

– 160 p. – (Feminismos plurais/ coordenação de Djamila Ribeiro).  

OYEWÙMÍ, Oyèrónké. A Invenção das Mulheres: Construindo um sentido africano 

para os discursos ocidentais de gênero. Tradução: wanderson flor do nascimento -1 

ed. – Rio de Janeiro – Bazar do Tempo, 2021.  

POLI, Ivan. Antropologia dos Orixás: a civilização iorubá a partir de seus mitos, 

seus orikis e sua diáspora – 2ª Ed. – Rio de Janeiro: Pallas, 2019. 256p.  

QUINTANA, Eduardo. ÈKÓOLÉ: No candomblé também se educa – Jundiaí – Paco 

editorial: 2016. 264p.  

RAMOS, Arthur. As culturas negras no Novo Mundo – 2ª edição / 1946 – Companhia 

Editora Nacional. Vol. 249 / Biblioteca pedagógica brasileira.  

REDIKER, Marcus. O Navio Negreiro: uma história humana. Tradução: Luciano 

Vieira Machado – São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas/ Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 

164 p.  

SANTOS, I. A. A responsabilidade da escola na eliminação do preconceito racial: 

alguns caminhos. In: CAVALLEIRO, E. (Org.). Racismo e anti-racismo na educação: 

repensando nossa escola. São Paulo: Selo Negro, 2001. p. 97-113. 



112 

SARAIVA, Luis Augusto F. Ubuntu e a Metafísica Vodum: o pensar filosófico a 

toques de tambor de mina/ Belo Horizonte, MG: Letramento, 2020. 

SILVA, Alberto da Costa e. A manilha e o libambo: a África e a escravidão, de 1500 

a 1700.  – Rio de Janeiro. Ed. Nova Fronteira. 2002.  

SILVEIRA, Nise. Jung Vida e Obra. José Alvaro Editor – Paz e Terra/1975. 4ª edição.  

STEIN, Murray. Jung e o Caminho da Individuação: uma introdução concisa. Trad. 

Euclides Luiz Calloni. – São Paulo: Cultrix, 2020.  

STEIN, Murray. Jung: O mapa da Alma: Uma introdução.   Trad. Álvaro Cabral – 5 

ed. São Paulo: Cultrix, 2006.  

UNESCO. História geral da África, I: Metodologia e pré-história da África / 

editado por Joseph Ki -Zerbo. – 2.ed. rev. – Brasília: UNESCO, 2010. 992 p. 

Disponível em: 

 <https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000190249/PDF/190249por.pdf.multi> 

Acesso: 03/04/2022.  

VERGER, Pierre. Fluxo e Refluxo: Do tráfico de escravos entre o golfo do Benim e 

a Bahia de Todos-os-Santos, do Século XVII ao XIX/ trad. Tasso Gadzanis; 1ª Ed. – 

São Paulo: Companhia das Letras, 2021.   

VALLADO, Armando. Iemanjá, a Grande Mãe Africana do Brasil. Rio de Janeiro. 

Ed. Pallas, 2002.  

VANSINA, J. A Tradição Oral e sua Metodologia in História geral da África, I: 

Metodologia e pré-história da África (p. 139 – 166) / editado por Joseph Ki -Zerbo. – 

2.ed. rev. – Brasília : UNESCO, 2010.  

WILSON, Amos N. A falsificação da Consciência Africana: História eurocêntrica, 

psiquiatria e política da supremacia branca. Título original: The Falsification of 

Afrikan Consciouness: Eurocentric History, Psychiatry and the Politics of White 

Supremacy. Tradução: Kanda Ìmárale & Zaus Kush. Ed. Poder Africano. 3ª tiragem. 

2021-2022.  

WILSON, Amos N. Despertando o Gênio Natural da Criança Preta. Título original: 

Awakening the Natural Genius of Black Children.  Tradução: Abibiman. Ed. Poder 

Afrikano. 3ª Tiragem, 2022.  

WOODSON, Carter Godwin. A (des)educação do negro. Trad. Naia Veneranda. – São 

Paulo: Edipro, 2021.  

 

 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000190249/PDF/190249por.pdf.multi


113 

 APÊNDICE - A 

  

ROTEIRO DAS ENTREVISTAS COM LÍDERES DE RELIGIÕES DE 

MATRIZ AFRICANA 

CATEGORIAS QUESTÕES OBJETIVOS 

Sobre Orí e sua importância 
1.      O que é Orí? 

2.      Qual sua 

importância para o 

ser humano? 

3.      Orí está 

relacionado com a 

individuação do ser 

humano? Isto é, com 

o conhecimento de si 

mesmo? 

4.      Qual a 

importância de se 

cultuar Orí? 

  

- Fazer com que o 

leitor consiga 

compreender o 

conceito de Orí e qual 

sua importância para 

os povos pertencentes 

às religiões de matriz 

africana; 

- A partir do conceito 

de Orì, verificar se 

tais conhecimentos 

podem contribuir para 

a formação do ser 

humano. 

  



114 

Sobre a contribuição para a 

educação e a psicologia 

5.      Em que fatores, os 

conhecimentos sobre 

Orí, poderiam 

contribuir para a 

educação de crianças ? 

  

6.      Considerando os 

estudos da psicologia 

que contribuem para o 

autoconhecimnento e a 

formação integral do 

ser humano. Os 

conhecimentos sobre o 

Orí, dos povos 

iorubanos, podem 

contribuir para o 

autoconhecimento ?  

- O objetivo é compreender 

como os conhecimentos 

ancestrais dos povos 

africanos, podem contribuir 

nas áreas da educação e da 

psicologia. 

  

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



115 

ROTEIRO PARA NORTEAR AS NARRATIVAS DAS PRÁTICAS 

DOCENTES   

CATEGORIAS QUESTÕES OBJETIVOS 

Sobre o conhecimento da Lei 

10.639/03. 

1.      Quanto tempo 

você atua com a Lei 

10.639/03? 

2.      Em que momento 

você percebe a 

necessidade de inserir 

a cultura afrobrasileira 

e africana no seu 

planejamento? 

  

- Compreender, a 

partir da 

promulgação da 

Lei, em que 

momento o docente 

desperta para a 

importância de 

atuar com a 

mesma. 

Sobre as práticas escolares 

antirracistas  em consonância 

com a Lei 10.639/03. 

3.      Conte-nos sobre 

seu cotidiano, sendo 

um agente da Lei 

10.639/03. 

- Colher dados sobre 

possíveis parcerias entre 

os pares, apoio de gestão 

escolar e familiares, na 

implementação da Lei; 

- Colher informações 

sobre mudanças ocorridas 

nas salas de aula em 

relação aos discentes, a 

partir dos conhecimentos 

sobre a cultura dos povos 

africanos na diáspora. 

Sobre a formação docente 4.      Qual a sua formação 

acadêmica? 

 - Compreender quais 

caminhos o docente 

trilhou na sua vida 

acadêmica que o fez 

perceber a importância da 

inserção da cultura afro-

brasileira e africana nos 

planejamentos de suas 

aulas. 

  

 

 



116 

 GLOSSÁRIO 

ORÍ  – Na tradição dos Orixás, denominação da cabeça humana como sede 

do conhecimento e do espírito. Também, forma de consciência presente em 

toda a natureza, inclusive em animais e plantas, guiada por uma força 

específica que é o Orixá. (LOPES, 2011, p.515) 

ORIXÁ – Na tradição iorubana, cada uma das entidades sobrenaturais – 

forças da natureza emanadas de Olorum ou Olofim – que guiam a 

consciência dos seres vivos e protegem as atividades de manutenção da 

comunidade. Algumas vezes representando ancestrais divinizados, os Orixás 

manifestam-se por meio daquilo que o povo de santo denomina 

“qualidades”. Assim, Oxum Pandá e Oxum Abalô são “qualidades” do Orixá 

Oxum, essas especificações indicando uma passagem da mitologia do Orixá 

em que determinada característica se revelou ou fazendo referência a um 

local onde ele teria vivido ou por onde teria passado. Em Cuba diz-se orisha 

ou oricha, paroxítonos. No Brasil, as religiões que cultuam primordialmente 

os Orixás jejes-iorubanos recebem, regionalmente, os nomes de candomblé, 

xangô e batuque, e em Cuba os de regla de ocha ou santería.(LOPES, 

2011,p. 516). 

EXU – Orixá de tradição iorubana. Exu ou Elegbara (etimologicamente “o 

dono da força”) é a síntese do princípio dinâmico que rege o universo e 

possibilita a existência, sendo, também, a mais polêmica entre as forças 

invisíveis que regem as concepções filosóficas jejes-iorubanas na África e na 

Diáspora. Porta-voz dos Orixás, é quem leva as oferendas dos fiéis e, na 

condição de mandatário, protege os cumpridores dos seus deveres e pune os 

que ofendem os Orixás ou falham no cumprimento das obrigações. (LOPES, 

2011, p.273). 

MODUPÉ – Eu agradeço/ Ato de ser grato/ Vocabulário usado dentro de 

alguns terreiros de matriz africana.  

OSSAIN – Orixá responsável pelo domínio das folhas e da medicina natural. 

Ele conhece todos os segredos das folhas medicinais. Orixá originário da 

cidade iorubá de Ìràwò (fronteira com Daomé). 

OGUN – Orixá da guerra, da tecnologia, da agricultura, dos metais e da 

caça. Ele é cultuado no candomblé. Originário da cidade iorubá de Ìré.  

 

 

 

 



117 

ANEXOS 

Anexo A 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 

Anexo B  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 

Anexo C  

 

 

 

 

 



120 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

Anexo D 

Parecer favorável à pesquisa com a exigência das anuências das Unidades Escolares. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deixo aqui meu agradecimento ao Comitê de Ética e Pesquisa desta instituição 

que respondeu todas as minhas solicitações em tempo hábil. Fornecendo as orientações 

necessárias, sanando as minhas dúvidas, colaborando para a realização da pesquisa. 

 

 

 

 

 



124 

Anexo E  

E-mail de resposta à solicitação do Comitê de Ética e Pesquisa:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 

Anexo F - Tela de busca pelas práticas pedagógicas, organizadas por temáticas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

<http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-

praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avan

cada&tag=> Acesso em: 19 de maio de 2023.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avancada&tag=
http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avancada&tag=
http://multirio.rj.gov.br/index.php/cartografias-de-boas-praticas-da-rede/busca-de-boas-praticas?termo=&cre=&escola=&eixo=11&grupamento=&materia=&habilidade=&busca=avancada&tag=


126 

Anexo G 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 

 

 

 

 


