
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS EM 
DESENVOLVIMENTO, AGRICULTURA E SOCIEDADE 

 
 

 
 

 
OS  PROJETOS DE ETNODESENVOLVIMENTO NO 

QUILOMBO CAMPINHO DA INDEPENDÊNCIA- PARATY/RJ 

 

JOYCE SILVA DOS SANTOS DRUMOND LINHARES 

Sob a Orientação do Professor 

ANDREY CORDEIRO FERREIRA 

Dissertação submetida como 
requisito parcial para a 
obtenção do grau de Mestre 
em Ciências no Curso de Pós-
Graduação em Ciências Sociais 
em Desenvolvimento, 
Agricultura e Sociedade, Área 
de concentração em 
Movimentos Sociais 

 

Rio de janeiro, RJ 

Setembro de 2014 

 



 12 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
305.8098153 
L755p 
T 

 
Linhares, Joyce Silva dos Santos Drumond. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Os	
  Projetos	
  de	
  Etnodesenvolvimento	
  no	
  
Quilombo	
   Campinho	
   da	
   Independência	
   -­‐	
  
Paraty/RJ	
   /	
   Joyce	
   Silva	
   dos	
   Santos	
   Drumond	
  
Linhares,	
  2014.	
  
       109 f. 
 
       Orientador: Andrey Cordeiro Ferreira. 
       Dissertação (mestrado) – Universidade Federal Rural 
do Rio de Janeiro, Instituto de Ciências Humanas e 
Sociais. 
       Bibliografia: f. 104- 108. 
 
      1. Quilombo – Teses. 2. Etnodesenvolvimento – Teses. 
3. Identidade – Teses. I. Ferreira, Andrey Cordeiro. II. 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. Instituto de 
Ciências Humanas e Sociais. III. Título. 

 
 



 13 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO DE CIÊNCIAS SOCIAIS EM 

DESENVOLVIMENTO, AGRICULTURA E SOCIEDADE 
 
 
 
 

JOYCE SILVA DOS SANTOS DRUMOND LINHARES 
 
 
 

 
Dissertação submetida como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em 
Ciências Sociais, no Programa de Pós-Graduação de Ciências Sociais em 
Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade. 
 
 
DISSERTAÇÃO APROVADA EM: ____/____/_____ 
 
 
 
 

____________________________________________ 
Dr. Andrey Cordeiro Ferreira UFRRJ/CPDA 

(Orientador) 
 
 
 

_______________________________________________ 
Dra. Maria José Carneiro - UFRRJ/CPDA 

 
 
 
 

_______________________________________________ 
Dra. Daniela Yabeta – UFF/ 

 
 

 

 

 

 



 14 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço ao corpo docente do CPDA que apesar das adversidades 

enfrentadas em uma Universidade Pública compartilham seus conhecimentos e 

contribuíram de forma enriquecedora para minha formação como pesquisadora. 

Aos funcionários que contribuem imensamente para que tudo aconteça da 

melhor maneira. 

Agradeço a minha família, o amor e a amizade deles são essenciais para 

minhas caminhadas. 

Agradeço aos amigos que fiz nessa trajetória cpdiana pelos debates e 

histórias compartilhadas. Especialmente as meninas que deram todo apoio para 

continuidade do trabalho Ariane, Aline, Juliana, Michele e Malu. 

Agradeço a turma do mapeamento de quilombos, por compartilharmos 

experiências únicas por cantos inesperados. 

 Agradeço aos amigos de vida, que tornaram os dias intensos de 

dissertação mais tranqüilos e não tão solitários, as conversas aleatórias e as 

saídas comedidas foram essenciais.  

Por último e de maior importância agradeço imensamente a comunidade 

do Campinho por ter me recebido, especialmente Vaguinho, Claudio, Verônica, 

Adilse, Ninha, Silvio, Romero e Dani que além dos sorrisos compartilharam um 

pouco do seu tempo e suas experiências.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           “Eu é um outro” Rimbaud  

 

 

 

 



 16 

 

 

RESUMO 

 

LINHARES,Joyce S. S. D. Os Projetos de Etnodesenvolvimento no Quilombo 
Campinho da Independência- Paraty/RJ (Mestrado em Ciências Sociais em 
Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade). Instituto de Ciências Humanas e Sociais, 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2014 
 
Neste trabalho, realizei um estudo sobre alguns empreendimentos comunitários 
no quilombo Campinho da Independência, localizada em Paraty região da Costa 
Verde/RJ, que são resultado de projetos com perspectivas de 
etnodesenvolvimento. Vislumbrando os instrumentos jurídicos aprovados a 
partir da Constituição Federal de 1988 e o Programa Brasil Quilombola - dentre 
outras iniciativas que asseguram o direito ao território e a assistência social - 
problematizei, a partir de um estudo do processo de reconhecimento do grupo 
étnico, as inovações produtivas e as estratégias de permanência e praticas 
coletivas de domínio no território. Para tanto, realizei uma pesquisa de campo 
inspirada na etnografia “Terra de pretos, terra de mulheres”, elaborada pela 
antropóloga Neusa Gusmão. O cenário que hoje o Quilombo do Campinho vive 
é diferente do descrito no livro. O Campinho como bairro rural e distante das 
atividades turísticas, descrito no livro, não existe mais. Pretendo neste trabalho 
pontuar, portanto, as mudanças e inovações iniciadas com o processo de 
reconhecimento. Ambiguamente algumas vão servir como instrumentos 
normativos e de adequação da produção do Campinho ao mega-projeto de 
desenvolvimento turístico iniciado em Paraty na década de 70.  
 

Palavras-chave: quilombo, etnodesenvolvimento e identidade 

 

 

 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 17 

 
 
 

ABSTRACT 
 
LINHARES, Joyce S. Dos S, Drummond. The Ethnodevelopment Projects in Quilombo 
Campinho da Independência – Paraty/RJ (Master’s Degree in Social Sciences – 
Development, Agriculture and Society) Institute for Social Sciences and Humanities, 
Federal Rural University of Rio de Janeiro (UFRRJ), Rio de Janeiro, 2014 
 
In this paper I have made a study about some communitarian enterprises in Quilombo 
Campinho da Independência - located in Paraty, region of Costa Verde in the state of 
Rio de Janeiro – that were results of projects with a perspective on ethnodevelopment. 
Foreseeing the juridical instruments enacted after the Federal Constitution of 1988 and 
the Brazil Quilombola Program – among other initiatives that assure the territorial rights 
and social assistance – I problematized the process of recognition of the ethnical group, 
the productive innovations, the strategies of permanence and collective practices to 
maintain the territorial domain. To that extent, I did a field research inspired by the 
ethnography “Terra de pretos, terra de mulheres”, elaborated by the anthropologist 
Neusa Gusmão. The today scenery that now lives the Quilombo do Campinho is 
different than the one described on the book. The Campinho as a rural district afar from 
the touristic activities, as depicted on the book, no longer exists. In this paper, therefore, 
I intend to punctuate the changes and innovations launched with the process of 
recognition. Ambiguously some will serve as normative instruments and to adjust the 
Campinho production to the mega-project of touristic development that started in Paraty 
on the 70’s, which made the production of this ethnical individuals subdued to the 
capitalist logic.  
 
Keywords: quilombo, ethnodevelopment and identity 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 18 

 
 
 
 
Lista de Figuras 
 

Figura I:Percurso para titulação de terras quilombolas.....................................42 

FiguraII: Casa da AMOQC (arquivo pessoal)...................................................50  

Figura III: Mapa étnico Costa Verde................................................................67 

Figura IV: Igreja São Benedito construída no local da antiga capela - 

Campinho da Independência (arquivo pessoal)..................................................68 

Figura V: Dona Dica, artesã e quilombola – Bar do seu Dico (arquivo 

pessoal)...............................................................................................................72 

Figura VI: Artesanato – Exposição do artesanato quilombola na Casa da 

Cultura de Paraty, 2013 (arquivo pessoal)..........................................................73 

Figura VII: Oficina de cestaria com Dona Dilce - XV Encontro de Cultura 

Negra (arquivo pessoal)......................................................................................76 

Figura VIII: Casa de Artesanato (arquivo pessoal)...........................................77 

Figura IX: Restaurante do Quilombo (arquivo pessoal)....................................79 

Figura X:Comida típica no Restaurante (arquivo comunidade).......................80 

Figura XI: Mapa de referência do território do Campinho...............................81 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 19 

 
 
 
 
Lista de Quadros 
 

Quadro I: Comunidades Quilombolas no Brasil por estado..............................24 

Quadro II: Os marcos da luta fundiária do Campinho da Independência.........51  

Quadro III – Síntese das Convenções Internacionais e Normativas Nacionais 

que tratam sobre os Quilombos em linha histórica.............................................63 

Quadro IV – Marcos de mudança do espaço social do Campinho em linha 

histórica...............................................................................................................70 

Quadro V - Mapeamento Empreendimentos e Parceiros..................................84 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 20 

 
 
 
 
Lista de Siglas 
 
ABA – Associação Brasileira de Antropólogos 

ADCT – Ato das Disposições Constitucionais Transitórias  

AMOQC –Associação Moradores Quilombolas Campinho da Independencia  

APA – Área de Proteção Ambiental 

Cpisp – Comissão Pró- índio 

ECO- 

FUBRA – Fundação Universitária de Brasília 

FCP – Fundação Cultural Palmares  

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica  

IBAMA - Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis 

ICMBio – Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade 

IDACO - Instituto de Desenvolvimento e Ação Comunitária 

INEA-  

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

MinC – Ministério da Cultura  

MDS – Ministério Desenvolvimento Social      

MMA – Ministério do Meio Ambiente  

MNU – Movimento Negro Unificado 

MPF – Ministério Público Federal 

PNRA - Plano Nacional de Reforma Agrária 

ONGs – organizações não- governamentais 

ONU – Organização das Nações Unidas  



 21 

SENAES – Secretaria Nacional de Economia Solidária  

Seppir – Secretaria de Políticas de Promoção de Igualdade Racial 

Snuc - Sistema Nacional de Unidades de Conservação  

RDS – Reserva de Desenvolvimento Sustentável  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 23 

 

Sumário 
 
INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 24 
Capítulo 1 ........................................................................................................................ 35 
1. As Comunidades Remanescentes de Quilombo do Sul Fluminense e sua 
relação com a história dos negros no Brasil ............................................................. 35 
1.1 Passado presente: Os Negros no Período Colonial e Pós Abolição ............... 40 
1.2 Expansão capitalista X terras quilombolas ........................................................ 47 
1.3 Movimentos Negros e a Constituição de 1988 .................................................. 52 
Capítulo 2 ...................................................................................................................... 57 
2. As políticas públicas para os quilombolas ........................................................ 57 
2.1 Governos, Decretos e Políticas ............................................................................ 58 

2.1.1 II CNPCT ................................................................................................... 70 
2.1.2 III Fóruns locais e regionais .......................................................................... 72 
2.1.3 IV Plurianual: Programa Brasil Quilombola .............................................. 73 

Capítulo 3 ...................................................................................................................... 79 
3. O Quilombo do Campinho .................................................................................. 79 

3.1 - 1° ATO - As três irmãs herdam as terras ..................................................... 80 
3.2 - 2°ATO – Perigo iminente desapropriação ................................................... 81 
3.3 - 3° ATO: Projetos de etnodesenvolvimento, solução ou adequação? ...... 84 

3.4 Empreendimentos comunitários .......................................................................... 89 
3.5 O turismo comunitário: autonomia? ................................................................... 96 
Considerações Finais ................................................................................................. 100 
Referências Bibliográficas ........................................................................................ 104 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 24 

 

INTRODUÇÃO 
 

Este trabalho busca identificar e caracterizar sob uma ótica antropológica 

as estratégias organizativas da Associação de Moradores Quilombo Campinho 

da Independência em relação aos programas e projetos incentivados pelo 

governo que chegaram à comunidade após a titulação do território em 1999. 

Tais programas e projetos tiveram como discurso o desenvolvimento e a 

inclusão social das comunidades quilombolas.  Instrumentos jurídicos 

aprovados a partir da Constituição Federal de 1988 e do Programa Brasil 

Quilombola 2004, dentre outras iniciativas, asseguram o direito ao território e a 

assistência social através da edição de políticas públicas específicas com vistas 

ao etnodesenvolvimento. Pretendo problematizar, a partir de um estudo do 

processo de reconhecimento do grupo étnico, as inovações produtivas 

resultantes, as estratégias de permanência e as praticas coletivas de domínio no 

território.  

Ao me aproximar, em 2008, pela primeira vez das atuais comunidades 

quilombolas e das questões que envolvem esses grupos, não tinha dimensão da 

complexidade das relações entre as questões políticas e econômicas que estão 

envolvidas na gestão de seus territórios mesmo quando esses já são 

reconhecidos e titulados pelo Estado.  

Minha primeira experiência foi uma visita a comunidade de Machadinha 

que está localizada em Quissamã norte do estado do Rio de Janeiro. Nesse 

período estava participando da iniciação cientifica com a professora Eliane 

Cantarino O’Dwyer que estava realizando trabalho de campo na comunidade 

para o laudo antropológico. Na ocasião da pesquisa o que me chamou atenção 

era a relação que a prefeitura do município impôs aos quilombolas dali, pautada 

no clientelismo onde a comunidade existia como um centro cultural lucrativo 

para a prefeitura.  

Posteriormente em 2009, como continuidade da iniciação cientifica, 

através do projeto “Categorias Sociais, Formas de Organização e Fluxos Culturais (uma 

análise do contexto urbano em Oriximiná)” apresentado pelo GEAM (Grupo de Estudos 

da Amazônia) ao programa de extensão do Campus  

Avançado da Universidade Federal Fluminense na Amazônia sob também a orientação 



 25 

da professora O’Dwyer, realizei um trabalho de campo nas comunidades 

quilombolas do interior do município de Oriximiná que está localizada a oeste 

do estado do Pará. No trabalho etnográfico, pude perceber que essas 

comunidades respondiam a novos desafios colocados pela inserção considerada 

“autônoma”, mediante formação de uma cooperativa, no mercado regional da 

castanha. Esta estratégia surge como uma tentativa de ajuste às exigências 

externas de produção comercial da castanha, aos modos de vida e práticas 

culturais que sempre garantiram à sustentabilidade dos grupos domésticos 

quilombolas. Tais exigências externas ao impor-lhes formas diversas de 

extração e acondicionamento da castanha e de organização e uso do espaço, 

inclusive interferindo no modelo de construção das casas de moradia, 

encontram-se relacionadas ao exercício de poder e gestão dos poderes 

hegemônicos sobre o território por eles ocupado, principalmente após a 

titulação.  

A intenção inicial do projeto apresentado para essa dissertação era um 

aprofundamento dessas questões e seus atores nas comunidades quilombolas de 

Oriximiná já visitadas. Mas, por motivos de falta de disponibilidade de recurso, 

no Programa, para se realizar uma pesquisa na Amazônia e pouco tempo para se 

tentar outras vias, para sobrevivência da pesquisa começamos a pensar em 

outras possibilidades mais próximas até encontrarmos a comunidade do 

Campinho da Independência localizada no município de Paraty/RJ. 

Partindo dessas experiências prévias em campo, comecei a identificar 

formas diferentes do exercício de poder e gestão dos poderes hegemônicos 

sobre o território ocupado por essas comunidades, configurado casualmente na 

presença de órgãos governamentais e não governamentais nesses espaços. 

Órgãos que visando um projeto político-econômico definido como: luta pela 

sustentabilidade econômica, de preservação ambiental e reprodução social; 

contribuem para inovações sociais e econômicas nessas comunidades. 

A categoria quilombo retorna à cena política na década de 80, durante a 

redemocratização do país. O quilombo foi levado à Assembléia Nacional 

Constituinte, no discurso dos militantes do Movimento Negro Unificado e de 

parlamentares como Abdias do Nascimento, e acabou se transformando em 

dispositivo jurídico capaz de promover a defesa e efetiva entrada dos 

descendentes dos africanos na nova ordem jurídica da nação. Desde a abolição 



 26 

da escravidão em 1888, o quilombo vem sendo associado à luta contra o 

racismo e as políticas de reconhecimento da população afro-brasileira. Marcelo 

Moura Mello está certo ao afirmar que: “as distintas apropriações do termo 

“quilombo” como símbolo da resistência negra, principalmente entre 1970 e 

1980, reavivaram um fenômeno histórico passado para congregar esforços no 

presente e articular expectativas quanto ao futuro.”(MELLO, 2012) 

O uso difuso da categoria quilombo reveste-se hoje de um significado de 

afirmação étnica, que transcende, entretanto, à idéia jurídica de reparo de 

injustiças históricas. Inscrevem-se neste processo as práticas e ações sociais que 

visam garantir a terra representada, lato senso, como conjunto dos recursos 

naturais considerados imprescindíveis ao grupo (Almeida, 1998). O usufruto, a 

posse e a propriedade dos recursos naturais tornaram-se ao longo do processo de 

formação social brasileira, cada vez mais, moeda de troca; configurando um 

sistema disfarçadamente hierarquizado pela cor da pele e onde a cor passou a 

instruir níveis de acesso (principalmente à escola e à compreensão do valor da 

terra), passou mesmo a ser valor embutido no negócio (Boaventura, 2001).  

O marco legal-institucional de reconhecimento jurídico das comunidades 

remanescentes de quilombo é o artigo 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT), da Constituição Federal de 1988, que 

estabelece: “aos remanescentes das comunidades de quilombos que estejam 

ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado 

emitir-lhes os títulos respectivos”.  A Assembléia Nacional Constituinte de 

1988 veio, portanto, restabelecer o Estado de Direito sobre novas bases. Essas 

novas bases decorreram da incorporação de sujeitos sociais e de direitos. Os 

negros passam a ser citados e incorporados à concepção de Nação.  

Em 1994, diante das demandas que surgiam para a ampliação do artigo 

68, a Fundação Cultural Palmares (FCP), órgão ligado ao Ministério da Cultura 

(MinC), realizou o seminário Conceito de Quilombo, lançando mão da noção de 

“quilombos contemporâneos” pela primeira vez. Em resposta às crescentes 

demandas por uma definição judiciosa e de caráter científico que permitisse 

embasar as ações jurídicas motivados por esse dispositivo constitucional, e 

aproveitando a existência de um termo de cooperação técnica com o Ministério 

Público Federal (MPF), o Grupo de Trabalho Comunidades Negras Rurais da 



 27 

Associação Brasileira de Antropologia (ABA) se manifestou sobre o tema 

(MELLO, 2012). 

Nas palavras de O’Dwyer (2002) a ABA defende que 

contemporaneamente o termo quilombo não se refere a resíduos ou resquícios 

arqueológicos de ocupação temporal ou de comprovação biológica. Também 

não se trata de grupos isolados ou de uma população estritamente homogênea. 

Consiste sim, em grupos que desenvolveram práticas cotidianas de resistência e 

manutenção e reprodução de seus modos de vida característicos e na 

consolidação de um território próprio - o que Almeida (2002) denominou como 

processo de ressemantização, no qual a palavra quilombo se transforma em uma 

categoria de autodefinição relacionada à reparação de danos historicamente 

sofridos por grupos sociais específicos. Tais coletividades estão estabelecidas 

não à margem dos mercados, mas estabeleceram e estabelecem ao longo de sua 

existência intensas trocas comerciais com outros setores integrantes da 

sociedade.  

Almeida (1999) ressalta que o conceito de etnia enfocado não é definido 

por critérios “naturais” de nascimento, tribo e religião, antes é construído a 

partir de conflitos sociais. A afirmação étnica em jogo não se atém 

necessariamente a critérios mais óbvios ditados por rituais religiosos, por 

elementos lingüísticos, por característica racial (estatura, formas corpóreas, “cor 

da pele”, cor dos olhos, cor dos mamilos, espessura dos fios de cabelo) ou ainda 

por itens de cultura material (arquitetura das casas, planta física do povoado, 

formato do instrumento de trabalho, tipos de peças de vestuário, de estamparias 

de tecido, cortes de cabelo, e de cerâmica.).  

O conceito de quilombo tal como pensado por O´Dwyer e Almeida 

seguem a conceitualização de grupo étnico realizada por Barth (1998). Para 

Barth, o grupo étnico constitui-se como forma de organização social em que os 

atores categorizam-se a si mesmos e aos outros com o propósitos de interação. 

(1998) 

A maneira pela qual os grupos sociais definem a própria identidade é 

resultado de um processo, como podemos perceber. A identidade étnica de um 

grupo é a base para sua forma de organização, de sua relação com os demais 

grupos e de sua ação política. O grupo étnico só cristaliza pelo confronto e uma 

eterna negociação da identidade, o grupo étnico é o “sujeito” da etnicidade. A 



 28 

etnicidade está além da definição de culturas específicas e, portanto, é composta 

de mecanismos de diferenciação e identificação que são acionados conforme os 

interesses dos indivíduos em questão, assim como o momento histórico no qual 

estão inseridos. A identidade quilombola, portanto, é uma questão que envolve 

um complexo campo de políticas e processos culturais históricos que se 

organiza em contraposição ou em relação às medidas do Estado. Como  Barth 

explicita, o Estado é importante agente na demarcação das fronteiras 

significativas dos grupos étnicos.  (1994) 

Barth (1994) em seu artigo Temáticas permanentes e emergentes na 

análise da etnicidade ao dizer que necessitamos ver o Estado como um ator e 

não apenas como um símbolo ou ideia, destaca que: 

 
Poderemos, então, apresentar o poder representado pelo Estado como um 
terceiro agente que pode ser nomeado no processo da construção de 
fronteiras entre grupos, em vez de confundirmos o regime, os seus poderes 
e interesses, com os conceitos menos claros de Estado e Nação. Regimes 
diferentes requerem condições muito diferentes para a sua perpetuação, 
bem como agendas igualmente diferentes, e portanto, como actores 
seguirão políticas distintas em relação a categorias e movimentos étnicos 
nas populações que procuram controlar. A gestão da identidade, a formação 
da comunidade étnica, as leis e as políticas públicas, as medidas e os 
interesses dos regimes, bem como os processos globais, fundem-se e 
formam um complexo campo de políticas e processos culturais. (BARTH, 
1994:19) 

 

Como veremos, a relação dos grupos étnicos x Estado é parte de 

processos sociais específicos de cada nação e ao mesmo tempo parte de um todo 

maior. Arruti, em seu texto “Dez anos do Decreto 4887: dos efeitos de uma 

política de reconhecimento sobre o campo acadêmico(I)” (2013) , comenta 

sobre o vai-e-vem do processo de institucionalização da “questão” quilombola 

enquanto matéria de política de reconhecimento e de políticas públicas no 

interior do Estado brasileiro, que gera uma situação de insegurança dos direitos 

quilombolas. O antropólogo confirma que este vai-e-vem normativo é produto 

de uma ambigüidade ideológica fundamental da sociedade brasileira diante do 

tema da diversidade, mesmo essas políticas seguido uma normativa de uma 

comunidade internacional que a partir de conferências e tratados tentam 

normatizar as questões étnicas globais, veremos que internamente, nas agências 

do Estado brasileiro, essas políticas tornam-se ambíguas defendendo os 

interesses fundiários de alguns grupos econômicos.  



 29 

A ambigüidade ideológica fundamental da sociedade brasileira diante do 

tema da diversidade citada por Arruti foi historicamente construída, e é visível 

quando recuperamos elementos da nossa história. No século XXI, as noções se 

ampliam e o quilombo ressurge como uma forma de denunciar a continuidade 

da ideologia de embranquecimento e a exclusão dos negros do projeto 

republicano de modernização do país. 

O texto constitucional expressa a necessidade do reconhecimento da 

cidadania destes grupos étnicos, entendida como direito ao exercício da 

diversidade étnico-cultural (PAOLI, 1993 apud ANDRADE E TRECCANI, 

1998), mas esbarra nas tensões sobre o próprio significado do que vem a ser 

reconhecimento: se é uma questão mesmo de preservação de um patrimônio 

cultural ou se é uma questão de direito à terra e à diversidade étnica 

(ANDRADE E TRECCANI, 1998:36). Justificam-se, sob este prisma, as saídas 

que vão sendo vislumbradas pelos setores conservadores: a morosidade dos 

processos, a discussão interminável sobre de quem é a competência na 

condução do processo, a falta de investimento nas pesquisas para o 

conhecimento histórico-antropológico.  

A reflexão acerca do percurso histórico da luta quilombola tem sua 

importância não apenas para compreender o desenvolvimento desta luta, mas 

também para apontar que ela segue. As conquistas dos movimentos negros 

associadas à conjuntura histórica assinalada tiveram diversos desdobramentos, 

que serão analisados mais a frente. O que define o país e as relações que nele se 

processam é a estrutura nacional que é própria. Isto quer dizer que se trate de 

rural ou urbano, o que está em jogo são relações sociais definidas no interior do 

campo político. Tratando aqui da categoria quilombo é essencial demonstrar o 

percurso social-político que esses grupos percorreram dentro da máquina do 

Estado explicitando as contradições da formação da nação. 

Na tentativa de perceber essas disputas político-econômicas no âmbito 

local, pretendo, com este estudo, descrever o caso da organização das atividades 

produtivas e trabalho de uma localidade atualmente reconhecida e titulada como 

comunidade remanescente de quilombo do estado do Rio de Janeiro, Quilombo 

Campinho da Independência, localizada na região da Costa Verde. Pretendo 

problematizar o conjunto de práticas orientadas pelo discurso do 



 30 

etnodesenvolvimento e as transformações que tais práticas têm implicado na 

produção desse grupo. 

O etnodesenvolvimento surgiu de forma mais consistente no debate 

latino americano em 1981,  como um contraponto crítico e alternativo às teorias 

(e ações) desenvolvimentistas e etnocidas que tomavam (e tomam) as 

sociedades indígenas, comunidades quilombolas e comunidades tradicionais em 

geral como um obstáculo ao desenvolvimento, à modernização e ao progresso. 

Em termos gerais, os princípios básicos para o etnodesenvolvimento são: 

 
Objetivar a satisfação de necessidades básicas do maior número de 
pessoas em vez de priorizar o crescimento econômico; embutir-se de 
visão endógena, ou seja, dar resposta prioritária à resolução dos 
problemas e necessidades locais; valorizar e utilizar o conhecimento e 
tradições locais na busca de soluções dos problemas; preocupar-se em 
manter relação equilibrada com o meio ambiente; visar à auto-
sustentação e a independência de recursos técnicos e de pessoal e 
proceder a uma ação integral de base, com atividades mais 
participativas. (STAVENHAGEN, 1984, p.57 apud. AZANHA, 
2002, p.31) 

 

O conceito surge a partir da crise de paradigma da sociedade 

contemporânea possibilitando assim o reconhecimento de outra visão de 

desenvolvimento contrária a esta racionalidade que forjou o individualismo, a 

propriedade privada e os princípios éticos. Como Gustavo Lins Ribeiro destaca 

no seu texto Poder, redes e ideologia no campo do desenvolvimento 

(RIBEIRO,2008), desenvolvimento exige uma concepção que compreende o 

tempo como uma seqüência linear de estágios avançados interminavelmente 

para momentos melhores. Ribeiro define o desenvolvimento como campo de 

poder, e a estrutura e a dinâmica de cada campo de desenvolvimento estão 

marcadas por diferentes capacidades de poder e interesse que são articulados 

por meio de processos históricos de estruturação de redes. 

O final do século XX e inicio do XXI foi marcado pelo esforço de 

algumas agências (Banco Mundial, Banco Interamericano de Desenvolvimento, 

Sistema Nações Unidas) em promover debates com o objetivo de estruturar 

novas possibilidades para o que se entende como desenvolvimento. Guiadas por 

esta finalidade tais instituições, juntamente com o apoio dos Estados Nacionais, 

realizaram alguns eventos, como Conferências de Barbados (1971 e 1977), 

Reunião Internacional de São José da Costa Rica (1981), Convenção 169 da 



 31 

Organização Internacional do Trabalho (1989), II Conferência das Nações 

Unidas para Meio Ambiente e o Desenvolvimento (ECO -92).  

O objetivo era elevar as discussões sobre desenvolvimento sustentável ao 

âmbito internacional e reunir representantes de países das diversas partes do 

mundo para que fosse possível margear algumas propostas de efetivação do 

chamado desenvolvimento sustentável. Nestes encontros, temas como meio 

ambiente, questão racial, direitos humanos, geração, etnia, forma debatidos e 

fortemente referenciados como pressupostos básicos para se pensar em formas 

alternativas de desenvolvimento. 

Entre as características exaltadas para esta nova perspectiva de 

desenvolvimento, foram enfatizadas a preservação ambiental, o progresso 

social, o fortalecimento econômico e a preservação das diversidades biológicas 

e culturais como alicerces para o progresso humano, não havendo a existências 

de uns sem a necessária existência dos outros. Consonante com a perspectiva de 

desenvolvimento sustentável, o etnodesenvolvimento emerge como uma 

proposta para unir idéias de progresso e sustentabilidade social, econômica e 

ecológica, com idéias de diversidade e desenvolvimento étnico-cultural. 

(SILVA, Ferreira Aline, 2010:161) 

O etnodesenvolvimento é como o desenvolvimento, parte de um processo 

de estruturação e orientação das políticas de Estado, mas o que está em jogo é a 

aceitação pelos atores sociais de novos discursos sobre seus destinos. É a 

adequação do discurso desenvolvimentista com os grupos étnicos. A categoria 

etnodesenvolvimento representa um universo bastante polissêmico de 

significados e pressuposições envolvendo muitas perspectivas. Trata-se de um 

propositivo polissêmico, que envolve um complexo e variado campo de 

discursos, interesses e contextualizações (AZANHA, 2002; LITTLE, 2002; 

VERDUM, 2002, 2006). 

O surgimento da palavra etnodesenvolvimento nos documentos oficiais 

acompanhou o inicio de um novo governo, o conceito foi adotado desde 2003 

pelo governo Lula. Surge pela primeira vez como palavra-chave de uma das 

propostas contida no II Plano Nacional de Reforma Agrária – IIPNRA (2003), o 

termo etnodesenvolvimento parecia ser proclamado como um novo projeto 

político desenvolvimentista para o Brasil. Pretendo investigar nesse trabalho os 

projetos de etnodesenvolviemento no contexto local da comunidade quilombola 



 32 

do Campinho da Independência, quais foram às implicações, isso é, quais as 

situações resultantes desses projetos? Esses projetos tanto serão propostos por 

instituições públicas em parceria com ONGs, ou por editais públicos acessados 

pela Associação dos quilombolas em parceria com ONGs, ou por iniciativa de 

ONGs internacionais em parceria com ONGs brasileiras com o discurso da 

cooperação.  

O Campinho da Independência no seu passado era conhecido como 

localidade de pretos, bairro de pretos. O bairro rural, hoje quilombo, é formado 

por sítios familiares, entendidos como áreas de moradia e/ou trabalho, próximas 

uns dos outros e espalhados ao longo de um pequeno vale de encostas verdes, 

que compõe parte do grande cenário da região da Costa Verde. 

 Costa Verde é uma região de faixa de terra que vai do litoral sul do 

estado do Rio de Janeiro até o norte do litoral do estado de São Paulo. Engloba 

os municípios de Itaguaí, Mangaratiba, Angra dos Reis e Paraty no estado do 

Rio de Janeiro e Ubatuba, Caraguatatuba, São Sebastião e Ilhabela no estado de 

São Paulo. O nome é dado devido à expressiva presença de Mata Atlântica que 

ainda existe nesse trecho do litoral brasileiro.  

A macrorregião da Costa Verde é uma região que apresenta nas últimas 

décadas um crescente aumento da população urbana com grandes investimentos 

em infra-estrutura incrementando a economia da região. Hoje os movimentos 

das populações tradicionais dessa região apropriam da categoria, Costa Verde, 

como reconhecimento de um território que compartilham organizados no Fórum 

das Comunidades Tradicionais. Como discutirei mais a frente, os processos de 

sustentabilidade econômica em processo na área, os mega-projetos de 

desenvolvimento da região, a conseqüente ameaça à integridade territorial e o 

acesso às políticas assistenciais, dentre outras questões, compõem o cenário 

multi-étnico atual da região da Costa Verde. 

Sendo a Costa Verde uma região de grande riqueza e valor natural, 

tornou-se há algum tempo, alvo de poderosos grupos econômicos da indústria 

imobiliária, ex: Condomínio Laranjeiras. Fazem-se presentes também na região 

fortes movimentos ambientalistas, comunidades tradicionais (são elas caiçars, 

quilombolas, indígenas e caipiras) pesquisadores e como podemos notar é um 

“caldeirão” de disputa político e econômico.  



 33 

Trataremos aqui da organização social do Quilombo do Campinho no 

município de Paraty/RJ. Essa comunidade integra uma macro-região do ponto 

de vista histórico, hoje são reconhecidas quatro comunidades quilombolas na 

região sendo o Campinho a única titulada. No auge do ilegal tráfico negreiro, 

século XIX, eram fazendas de desembarque de africanos que chegavam nos 

portos e entrepostos da região, constituindo assim um território negro até o 

norte de São Paulo, Ubatuba.   

No trabalho aqui apresentado elaboro no primeiro capítulo um esboço do 

que constitui o que torna a luta quilombola. Entendendo que para uma 

aproximação da realidade é importante apreender o objeto em diferentes 

escalas, me esforçarei para visualizá-la em seus mútuos inter-relacionamentos e 

interdependências no espaço e no tempo. O texto perpassa por diferentes 

momentos, sem a intenção de tratar de forma aprofundada, mas sim trazer um 

panorama geral desde os antepassados escravizados, a abolição, o movimento 

de resistência e os dias atuais nas instituições representativas da questão 

quilombola. Tentando assim apreender o objeto em uma escala maior, que 

envolve políticas públicas e movimentos sociais.  

No segundo capítulo tratarei do percurso do movimento quilombola em 

diálogo ao movimento administrativo do Estado. Mapeando os marcos sociais e 

legais do movimento quilombola nacionalmente e na localidade do Campinho. 

Reconstituindo o processo de titulação do Campinho em relação aos decretos, a 

constituição do movimento quilombola e o novo Programa Político Brasil 

Quilombola e seus desdobramentos que visam não só a titulação dos territórios, 

mas também o desenvolvimento social e econômico das comunidades incluindo 

perspectivas de etnodesenvolvimento.    

No terceiro capítulo tratarei das experiências locais do quilombo do 

Campinho da Independência, identificando suas estratégias e implicações 

políticas e econômicas. Nomeando os diferentes atores presentes no campo 

quilombola especifico de Paraty. Descreverei o campo, caracterizando os 

empreendimentos quilombolas observados. Tratarei das experiências dos 

quilombolas do Campinho na produção e uso do seu território.  

No último capítulo considero os diferentes aspectos trazidos em cada 

capítulo, que reverbera na questão quilombola em especifico as experiências da 

comunidade do Campinho da Independência. 



 34 

A intenção do presente trabalho é, portanto, identificar e mapear as 

políticas de etnodesenvolvimento na comunidade remanescente de quilombo 

Campinho da Independência e reconstituir seus processos sociais. As 

comunidades quilombolas, hoje definidas assim academicamente e 

juridicamente, estão presentes hoje e no passado na estrutura agrária brasileira. 

Entendendo que essas comunidades hoje definidas assim existiam 

organizacionalmente anterior ao reconhecimento do Estado, Gusmão conclui: 

 
 Na visão do sistema, o negro no rural é pequeno produtor da subsistência e 

força de trabalho disponível para o capital. A dupla dimensão vivida não é, 

porém, seu limite. Proletarizado e enormemente empobrecido, o homem 

negro, no rural, atualmente estaria igualado a todo e qualquer trabalhador 

pobre, no campo ou fora dele. Sua realidade e sua condição nada teriam de 

particular ou específico com relação a ser ele um negro. A condição étnica e 

a história do segmento étnico, no tecido das relações sociais, pouco ou nada 

teriam a dizer. O campo étnico possibilita compreender que o grupo 

camponês não é apenas mais um no “anonimato coletivo da simples “força 

de trabalho”. (1995: 31) 

 

Essa relação de sociabilidade e diferença são constituídoras hoje das 

fronteiras étnicas desses grupos. A existência desses grupos sempre foi 

conflituosa com o poder do Estado e grupos econômicos de interesse, eles 

resistem e são parte importante da história social do campesinato em nosso país. 

Hoje, inter-relacionadas a processos sociais, continuam sendo agentes 

produtivos na constituição e na reprodução da sociedade brasileira. 

Enfatizo que ao longo do trabalho me refiro a organização social do 

Campinho por comunidade e/ou quilombo, mas não pretendo aqui tornar o 

grupo como estático, são esses termos criados pelos campos jurídicos e 

acadêmicos e apropriados pelos grupos em relação aos Programas Públicos.  

 

 

 
 
 

 

 



 35 

Capítulo 1 

1. As Comunidades Remanescentes de Quilombo do Sul Fluminense e 
sua relação com a história dos negros no Brasil 
 

Este capítulo é uma contribuição para o entendimento da formação da 

territorialidade negra no sul fluminense, que está inter-relacionada a formação 

da estrutura agrária do Rio de Janeiro e a formação da nação. Para isso, é 

necessário inicialmente recuperar elementos históricos, desde o período colonial 

– momento em que os negros africanos foram escravizados e trazidos para o 

Brasil, passando pelo Brasil pós-abolição até a consolidação dos movimentos 

negros e o marco legal-institucional de reconhecimento jurídico das 

comunidades remanescentes de quilombos o artigo 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT), da Constituição Federal de 1988. Deixo 

claro que pretendo nesse capítulo fazer um esboço desse período, visto que são 

cinco séculos de história não é possível  condensar todo esse período em um 

capítulo.  

O projeto colonizador presente em toda América do Sul foi marcado pela 

presença dos negros africanos. Durante séculos a América do Sul foi explorada 

pela Espanha e Portugal, sendo que cada colônia foi explorada seguindo as 

políticas da nação colonizadora correspondente, mas ambas as nações contaram 

para se enriquecerem com o trabalho escravo de negros. Esses eram trazidos 

para as colônias por navios comerciais da África e a partir do século XVI, a 

época de maior intensidade do comércio de escravos surge por toda América do 

Sul comunidades de escravos fugidos e prosseguiram surgindo como forma de 

resistência e sobrevivência a um sistema que os excluíam e os marginalizavam1.  

Para o antropólogo Wolf (2007) as sociedades e culturas humanas não 

são adequadamente compreendidas enquanto não apreendermos a visualizá-la 

em seus mútuos inter-relacionamentos e interdependências no espaço e no 

tempo, isso significa que as sociedades e culturas sempre formaram parte de 

sistemas maiores. Portanto, as conexões culturais só podem tornar-se 

inteligíveis quando inseridas em seu contexto político e econômico, por isso me 

esforçarei para contribuir com elementos que compõe esses processos no tempo. 

                                                
1 Ver Leite (1999) 



 36 

Hoje encontramos por toda América do Sul formas de resistência negra, 

são elas: marrons, cismarrons, cumbes, mocambeiros, quilombolas, palenques2 

entre outras designações estão elas ligadas à experiência escravista desses 

países. Onde houve escravidão, houve resistência à condição de exploração 

compreendendo que as relações de exploração são muito mais que a dicotomia, 

explorador versus explorado. Além da relação, dominador e dominado colocada 

pelo sistema escravista houve a resistência e, para além dessa relação de 

oposição, a formação dessas sociedades escravistas está baseada em conflitos, 

negociações e re-significações. São, portanto as comunidades negras parte 

importante da formação social da América Latina.   

Os grupos étnicos por muito tempo foram marginalizados nos Estados, 

principalmente nas antigas colônias sul-americanas e na experiência enquanto 

nações independentes. Esses grupos como eram considerados propriedade não 

tinham direitos reconhecidos, vivendo muitas vezes em perigo social. Situação 

social que perdurou todos os regimes do país (LEITE, 1999).  

 Em 1945 com a criação da Organização das Nações Unidas (ONU), até 

hoje o organismo de maior importância em nível internacional, muito se 

discutiu sobre os direitos humanos, tendo como resultado, em 1948, a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos. E a partir daí os grupos étnicos 

entram na agenda internacional, com isso outros tratados e pactos foram 

assinados para que a comunidade internacional, representada pela ONU, tivesse 

condição de garantir esses direitos a esses grupos. Esses acordos vão ter vários 

desdobramentos na América Latina, principalmente no que se refere ao 

reconhecimento da diversidade étnica desses países. 3 

O contexto sociopolítico latino-americano vem se modificando nas 

últimas décadas por conta de processos de redemocratização política e com a 

incorporação dos direitos humanos colocados pela ONU. Esses processos 

evidenciaram as seguintes questões: 1)Estados que se reconheceram como 

multiculturais e pluriétnicos; ex: Brasil e Colômbia 2) Estados que adotaram 

políticas públicas de reconhecimento de direitos culturais e etnicorraciais 

direcionados às populações negras e indígenas; ex: Bolívia e Peru. As 

ideologias de mestiçagem e democracia racial vêm perdendo espaço nos países 

                                                
2 Ver Treccani (2006) 
3 Fonte site ONU: www.onu.org.br, acessado em 05/06/2014 



 37 

da América do Sul para a problematização das desigualdades sociorraciais e 

políticas de reconhecimento. A partir desse quadro situacional, analiso os 

processos de construção e desenvolvimento das políticas públicas para 

comunidades negras (quilombos) no Brasil. 

Ao longo de três séculos, cerca de 12 mil africanos foram apreendidos no 

continente africano e trazidos para as Américas, cerca de 10 milhões 

desembarcaram com vida. Desse total das Américas, cerca de 40% vieram para 

o Brasil.4 E são esses homens e mulheres, parte de uma trajetória histórica 

própria dos negros dentro do contexto político e econômico brasileiro. Em 

resumo os africanos que aqui chegaram iniciaram a história dos negros 

brasileiros e é parte dessa história a formação dos quilombos.  Estima-se que 

existem hoje 2847 comunidades quilombolas no território nacional.5 O estudo 

dessas comunidades é imprescindível para o entendimento histórico social das 

regiões que estão localizadas. A trajetória dessas comunidades faz parte do 

processo de formação social e da história do negro brasileiro. 
 

Quadro 1: Comunidades Quilombolas no Brasil por estado 

COMUNIDADES QUILOMBOLAS NO BRASIL (Total =2847) 
 

Região Sul 175 Região Norte 442 Região Nordeste 1.724 
Rio Grande do Sul 148 Pará 403 Maranhão 734 
Santa Catarina 19 Tocantins 16 Bahia 469 
Paraná 8 Amapá 15 Piauí 174 
Região Sudeste 375 Rondônia 05 Pernambuco 102 
Minas Gerais 204 Amazonas 03 Ceará 79 
São Paulo 85 Região Centro Oeste 131 Rio Grande do Norte 68 
Espírito Santo 52 Mato Grosso 73 Alagoas 52 
Rio de Janeiro 34 Goiás 33 Sergipe 29 
  Mato Grosso do Sul 25 Paraíba 17 

Fonte: Instituto Sócio Ambiental – Disponível em: www.socioambiental.org – Acesso 

em: completar informação.  

 

                                                
4 Ver Manolo Florentino, 
fonte:http://www2.uol.com.br/historiaviva/reportagens/a_diaspora_africana_imprimir.html 
5 Fonte site: http://www.socioambiental.org/, acessado em 03/07/2014 



 38 

Os quilombos consistem em uma forma de resistência característica de 

negros escravos no Brasil, e que, pós-escravidão se mantiveram e ampliaram-se 

por todo o país. Como o quadro acima apresenta, já é possível identificar 

dezenas ou centenas de quilombos em todos os estados do território brasileiro. 

Portanto, para um melhor entendimento das forças que atuam nesse campo, 

entendo que seja importante recuperar alguns elementos do processo histórico 

de ocupação do território brasileiro e do movimento quilombola 

contemporâneo. Com a descrição desses processos dialogando com as 

experiências locais, pretendo destacar a organização produtiva do Campinho 

dando ênfase a alguns empreendimentos comunitários descritos no terceiro 

capítulo.  

Compreendendo que a formação desses quilombos contemporâneos não 

se deu de forma linear e homogênea, os processos de formação dessas 

comunidades só podem ser entendidos se contextualizados à realidade local que 

estão inseridas. Como podemos constatar em vários estudos de comunidades 

negras, elas surgem de formas mais diversas como por doações de terras, terras 

devolutas, ocupações posterior à abolição e etc. Entender o processo de 

formação dessas comunidades é fundamental para compreender os projetos e 

estratégias políticos e econômicos do grupo. Reafirmando a importância de se 

apreender o contexto que o objeto está inserido, para uma análise mais próxima 

da realidade.   

Esclareço de antemão que me refiro às comunidades negras por 

quilombolas, a categoria é acionada nos contextos jurídicos e administrativos, 

conforme os preceitos definidos pela Constituição de 1988, essa categoria pode 

ser acionada a partir da autoidentificação (Decreto 4.887), essas comunidades 

em sua localidade receberam nomes diferentes que os diferenciavam dos outros, 

foram muitas vezes denominados como mocambeiros, terra de preto, etc6. Por 

exemplo, as atuais comunidades quilombolas de Oriximiná eram denominadas 

no passado como mocambos como os próprios moradores relataram.  

Ser quilombola entende-se aqui por identidade étnica, que é o processo 

pelo qual se identifica e é identificado pela sociedade inclusiva. É possuir um 

modo de ser distinto, que define os de dentro em relação aos de fora. É uma 

                                                
6 Ver Almeida (2006) Terras de quilombo, terras indígenas, ‘babaçuais livres’, ‘castanhais do povo’, 
faxinais e fundos de pasto: Terras tradicionalmente ocupadas. 



 39 

identidade que não está presa a história e não é estática, mas é reafirmada na 

interação com o outro e prevê características que são organizacionalmente 

relevantes. Apesar de a categoria quilombo ser homogenizadora a identidade 

está inscrita no território, nas experiências e relações de cada grupo. 

Gusmão define que: 

 
A maioria dos grupos rurais negros está constituída de posseiros e, 
por vezes, pequenos proprietários, que constroem coletivamente a 
vida sob uma base geográfica, física e social, formadora de uma 
territorialidade negra. Dentro dela, elaboram-se formas específicas de 
ser e existir como camponês e negro[...]O caminho pelo qual se 
constrói a etnicidade de um grupo diz respeito às categorias de 
construção do nós em confronto com o outro. Por sua vez, a 
etnicidade que daí deriva, constitui-se como forma política construída 
face a outros grupos. (1995, p.38) 
 

A autora aqui deixa claro que o processo de identificação de um grupo é 

sempre uma relação de oposição ao outro grupo, reconhecer-se é diferenciar-se. 

Importante contextualizar a autora e o trabalho citado acima, Neusa Gusmão foi 

um importante ator no processo de reconhecimento do Campinho da 

Independência como quilombo. A antropóloga acompanhou durante seu 

mestrado e doutorado na USP o processo de luta da comunidade, primeiramente 

na luta pelas terras que no decorrer tornou-se um movimento pelo 

reconhecimento da identidade e do território. Gusmão descreve no livro Terra 

de Pretos e Terra de Mulheres o processo de auto-reconhecimento e 

reconhecimento da identidade dos quilombolas do Campinho.  

Pretendo, portanto, utilizando a etnografia desse processo de 

reconhecimento e auto-reconhecimento acrescentar elementos históricos dessa 

região que contribuíram para a formulação dessa identidade, mais dados 

coletados em entrevistas e observação do campo realizado entre o mês de agosto 

á novembro, contabilizando três semanas de campo. Para que seja possível 

apreender o contexto que o objeto está inserido a partir de uma perspectiva 

metodológica histórica antropológica.  

O processo de formação do Quilombo do Campinho está particularmente 

vinculado ao universo rural brasileiro, especificamente o sul fluminense, 

esclarecendo que as comunidades quilombolas não estão limitadas a esse recorte 

rural, já é de conhecimento público, inúmeras comunidades quilombolas 



 40 

urbanas como, Maloca em Aracajú, Família Silva em Porto Alegre, Quilombo 

de Sacopã no Rio de Janeiro e etc.   

As comunidades quilombolas rurais são fruto das particularidades dos 

processos sociais mais gerais do que caracterizam a história do campesinato 

brasileiro. Por muito tempo a historiografia e a ideologia que lhe é própria não 

mostraram a presença negra na terra, posto que foi assumida apenas enquanto 

força de trabalho escrava e, depois, livre (ALMEIDA, 2002) . Isso mudou a 

algumas décadas, principalmente após a inclusão das comunidades negras rurais 

no artigo 68 como quilombos, os estudos dessas localidades estão aumentando e 

hoje é possível um esforço maior para se reconstituir os processos de ocupação 

marginalizada do negro na estrutura agrária brasileira.   

   A história da agricultura brasileira caracteriza-se pelo seu quadro 

colonial, que se perpetuou, como uma herança, após a independência nacional; a 

dominação econômica, social e política da grande propriedade; a marca da 

escravidão, e a existência de uma enorme fronteira de terras livres ou passíveis 

de serem ocupadas pela simples ocupação e posse. (GNACCARINI e MOURA, 

1983) 

 

1.1 Passado presente: Os Negros no Período Colonial e Pós Abolição 
 

O início da ocupação do território brasileiro se deu através da doação de 

sesmarias, dando origem à formação de vastos latifúndios. A sesmaria foi 

conceituada no Brasil como uma extensão de terra virgem cuja propriedade era 

doada a um sesmeiro, com a obrigação - raramente cumprida - de cultivá-la no 

prazo de cinco anos e de pagar o tributo devido à Coroa.7 Houve em toda a 

América Portuguesa imensas sesmarias, a ocupação das propriedades começa 

ocorrer com a colonização de exploração baseada na monocultura de cana-de-

açúcar, denominada plantation. Esse modo-de-produção era uma combinação 

entre monocultivos, latifúndios (grandes extensões de terras), trabalho escravo e 

mercado exportador8.  

                                                
7 FAUSTO, 1996 
8 FAUSTO, 1996 



 41 

Os africanos escravizados trazidos para o país como podemos perceber 

estavam inseridos nesse movimento colonial de descobrir, resgatar, povoar e 

governar – só que como sujeitos dominados, pretendidos como propriedade, 

produtores de mercadoria e parte de um projeto político de uma colônia. 

 As primeiras tentativas de colonização da região de Paraty e Angra do 

Reis datam de meados do século XVI, quando a administração colonial começa 

a distribuir cartas de sesmarias visando ocupar as terras e garantir a posse à 

Coroa portuguesa; datam desse período os primeiros sinais de atividades 

econômicas na região – a extração na região do pau-brasil e o cultivo de cana-

de-açúcar (ZUQUIM, 2007). Mas essas atividades não chegaram a ser muito 

significativas para a colonização da região, porque eram atividades de baixa 

rentabilidade econômica.  

Paraty, portanto, de inicio dedicou-se exclusivamente às atividades de 

subsistência, de preamento (aprisionamento para escravização) de índios e às 

que visavam diretamente atender a demandas da metrópole por produtos da 

terra: anil, mandioca, tabaco, peixe seco e aguardente. Mas do ponto de vista do 

povoamento de Paraty, os primeiros passos vieram da lavoura de subsistência e 

dos produtos da terra, e um dos fatores mais importantes para o 

desenvolvimento dessas atividades foi a localização geográfica, que, numa 

região acessível por mar e por terra, favoreceu também a atividade portuária. 

(ZUQUIM, 2007: 24)   

A região da costa verde, pelo seu posicionamento geográfico estratégico 

por longos períodos, foi palco dos principais portos e entrepostos do Brasil 

colonial. Os portos e entrepostos da região eram responsáveis pela circulação de 

grande parte das riquezas trazidas e levadas para a Europa. Paraty 

especificamente passa a ser a principal entrada para a Serra da Mantiqueira, 

experimentando grande crescimento econômico no fim do século XVII, com o 

ciclo do ouro. (ARRUTI, 2008) 

Com a proibição do transporte de ouro pela estrada de Paraty a partir de 

1710, Portugal proíbe o uso da estrada para transporte de ouro porque foi 

iniciada a abertura de outro caminho que passava pela Serra do Orgãos e dividia 

o tempo da viagem pela metade. Isso fez os seus habitantes se rebelarem. Este 

fato, mas principalmente a abertura do chamado Caminho Novo, ligando 

diretamente o Rio de Janeiro às Minas, tiveram como conseqüência a 



 42 

diminuição do movimento na vila. O entreposto de Paraty assume então outras 

funções, como o embarque da cana-de-açúcar produzida no estado e 

desembarque dos negros trazidos da África e outras regiões. O desembarque e 

escravização de africanos perdurou na região como pratica econômica até 

mesmo após a proibição de 1831. Mas, a mão de obra escrava era o que 

sustentava a economia do império. Assim, os desembarques de africanos 

continuaram ocorrendo de forma ilegal, Marambaia, Bracuí e Paraty eram 

importantes regiões de desembarque clandestino de africanos pela sua posição 

geográfica reclusa e discreta. Os africanos que desembarcaram nesses lugares e 

foram escravizados no Brasil são produtos de uma prática ilegal. O comércio de 

escravos foi durante o século XIX a principal fonte de renda da região, segundo 

relatos, o mesmo perdurou até segunda metade do século XX. Importantes 

fazendas de “engorda de escravos” localizavam-se nas redondezas de Paraty.9 

Por mais de trezentos anos toda a riqueza produzida, consumida no Brasil 

ou exportada foi fruto da exploração do trabalho escravo, destacando a 

importância econômica da região da Costa Verde. As mãos escravas extraíram 

ouro e diamantes das minas, plantaram e colheram cana, café, cacau, algodão e 

outros produtos tropicais de exportação. Os escravos também trabalhavam na 

agricultura de subsistência, na criação de gado, na produção de charque, nos 

ofícios manuais e nos serviços domésticos (MARQUES, 2011). Nas cidades, 

eram eles que se encarregavam do transporte de objetos e pessoas e constituíam 

a mão-de-obra mais numerosa empregada na construção de casas, pontes, 

fábricas, estradas e diversos serviços urbanos. Eram também os responsáveis 

pela distribuição de alimentos, como vendedores ambulantes e quitandeiras que 

povoaram as ruas das grandes e pequenas cidades brasileiras (MARQUES, 

2011). São esses processos constitutivos da categoria quilombola 

contemporâneas que é composto por uma história de exclusão, marginalização, 

luta, resistência, negociação e hoje parte de uma política de desenvolvimento da 

nação.  

 Ao ser desativado o entreposto de Paraty para o ciclo do ouro, senhores 

de escravos e traficantes negreiros aproveitaram da discrição que a região 

assumiu e mantiveram suas relações comerciais até muito tempo depois da 

                                                
9 Arruti em Relatório histórico-antropológico de reconhecimento territorial da comunidade quilombola de 
Cabral – município de Parati. 



 43 

abolição da escravidão. Arruti em seu Relatório Técnico de Identificação e 

Dermarcação da comunidade Cabral, localizada na Região da Costa Verde, 

ressaltou que 

 
Com o objetivo de transportar café, a navegação marítima costeira 
cresceu: nas primeiras décadas do século XIX foram implantados 
serviços regulares mensais para Bahia, Santos, Mambucaba e Paraty. 
Na província do Rio de Janeiro os portos de Angra dos Reis e 
Mangaratiba (no entreposto comercial de Mangaratiba havia 
hospedagem para os fazendeiros e comerciantes) destacavam-se por 
receberem o produto das fazendas em seu entorno (Minas Gerais, São 
Paulo e Goiás) em função da ligação terrestre construída por ordem de 
Dom Pedro II e finalizada em 1856, a Estrada Imperial de São João 
Marcos, que passava pela Serra do Piloto. Por lá atravessaram 
1.500.00 arrobas de café além de gêneros alimentícios, materiais de 
construção, combustível (carvão), ferro e peles, estas vindas do sul do 
país. Isso deixou o porto de Paraty relativamente obsoleto para o 
comércio regular, mas suficientemente equipado e distante para torná-
lo um bom entreposto para mercadorias ilegais ou para a burla do 
fisco. (2008: 30) 

 

A quebra dos vínculos coloniais e a abolição trouxeram mudanças sociais 

para o quilombo, deixando de ser espaço de fuga ilegal.  Boaventura diz que: 

 
No final do século XIX, com a quebra dos vínculos coloniais e as 

mudanças decorrentes dos projetos de industrialização no Brasil, o 

quilombo ampliou-se para outras parcelas da população, indo da voz 

dos abolicionistas para os movimentos sociais, tornando-se uma parte 

do projeto político de uma sociedade mais democrática e justa. 

Principalmente às áreas rurais de diversas regiões do Brasil, a gênese 

da formação escravista que teve o quilombo como sua maior 

referência, deslocam-se pelo período de transição da economia 

colonial sem uma ruptura ou quebra dos antigos vínculos senhoriais. 

(BOAVENTURA, 2008:967)  

 

Nas fazendas abandonadas e desativadas mesmo antes da Abolição, com 

a queda abrupta dos preços da cana de açúcar no mercado mundial, bem como 

nos imóveis rurais doados, adquiridos, ocupados e mesmo nas áreas 

correspondentes a situação classificadas – pela documentação dos períodos 

colonial e imperial – como quilombo, permanece um vasto segmento de 

camponeses designados como “posseiros”, “foreiros” e “arrendatários” sem ter 

legalizada sua condição ou seus direitos garantidos (ALMEIDA, 2006). 



 44 

Almeida diz que pode se falar num campesinato pós-plantation relativamente 

consolidado e livre, a partir da desagregação daquelas mencionadas fazendas, 

mas cujas áreas de moradia e cultivo não são, contudo, regularizadas 

fundiariamente. No Brasil não houve qualquer reconhecimento formal de terras 

de ex-escravos que sucedesse imediatamente à Abolição datada de 1888.  
 

A unidade familiar que serviu de suporte ao modo de produção colonial 
incorpora o processo produtivo de acamponesamento das populações 
recém-saídas da escravidão. Concomitantemente ao processo de 
desagregação das fazendas voltadas para a exportação e à diminuição do 
poder de coerção dos grandes proprietários territoriais, os quilombos 
passaram a integrar a ordem pós-abolicionista relacionando-se, não sem 
conflitos, com as estruturas pós-coloniais. (BOAVENTURA, 2008: 
966)  

 

Sobre esse momento da história do Brasil os relatos dos moradores do 

Campinho da Independência, especialmente os relatos da dona Paulina, 

narrados por Gusmão contam que: 

 
O inicio do Campinho, não tinha nada era só mato. A Fazenda quando 
terminou a escravidão, ficou de pai para filho, filho para pai e o último que 
ficou deu liberdade para eles (escravos) trabalharem, e é ai que foi dividido 
(as terras). Deu pedaço para Marcelina, Vovó Antonica, que atingiu quase 
toda (a fazenda) e a vovó Camila, que não era Camila ainda, era Vovó 
Luiza (mãe de Camila). Elas ficaram donas. Mas eles deram (a terra) assim 
de boca. 
A época não sei. Disseram, “Olha nós vamos embora tal, os velhos troncos 
foram morrendo e vocês ficam ai”. Vovó Antonica sempre dizia, “..criam 
seus filhos, seus netos e bisnetos. Isto é de vocês.” Não deu papel porque 
naquele tempo não tinha. 
A Fazenda foi distribuída entre as três (mulheres) e daí-para-cá é que somos 
nós. Nós temos a ver com a Fazenda Independência, situada na Pedra 
Mandacaru.” (GUSMÃO 1995: 44) 

 

Gusmão enfatiza: 
 

 Não foi um acidente que transformou Antonica, Luíza e Marcelina em 
donas de terras. Um processo econômico e político de transformação da 
sociedade branca dominante, acarreta a desvalorização regional de Paraty 
como centro produtor e exportador. A mão-de-obra escrava e a terra, 
mercadorias fundamentais do momento anterior, tornam-se desprovidas de 
valor. A isso, junta-se a Abolição. Fatores externos ao mundo negro da 
fazenda, compulsoriamente, possibilitam a emergência da comunidade negra 
de Independência. Sem a estrutura da fazenda como unidade produtiva, o 
negro não teve alternativa: sobreviver ali, onde a “terra era nossa”, significou 
ter que organizar a própria vida.  
Não é por acaso, a fala de Zé Amâncio sobre a “tristeza” que se abateu sobre 
Paraty e que colocou os negros de Independência, fora do alcance contínuo e 



 45 

imediato da sociedade emergente. Deixados à sorte, os negros só tinham a 
terra e a si mesmos com que contar. (1995:98)  

 

Resultado de todos esses processos históricos foi que a região 

caracterizou-se por uma forte presença de comunidades negras rurais, onde 

algumas ainda resistem. Essas comunidades integram uma macro-região do 

ponto de vista histórico, constituindo assim um território negro até o norte de 

São Paulo, Ubatuba.   

Anterior ao reconhecimento científico judicial as comunidades 

quilombolas formaram ao longo do tempo um tecido social-econômico que 

garantiu por muito tempo manterem suas práticas culturais e econômicas. Em 

regiões diferentes do país houve a constituição de territórios negros, em 

convívio por gerações, e algumas em convívio também com outras 

comunidades tradicionais como indígenas, caiçaras, ribeirinhos e etc. Os 

territórios negros são formados por comunidades que são familiares e ocupam 

extensos territórios e se dividem por questões históricas familiar, mas que se 

comunicam e interdependem. Sobre esse período Vaguinho, morador e atual 

presidente da Associação, relata que: 

 

Então essa região quebrou economicamente, ficaram as 
comunidades isoladas na zona rural, curioso que as 
comunidades quilombolas ficaram mais para dentro que chama 
sertão, até antes aqui chamava Sertão da Independência. Todas 
as fazendas elas quebraram praticamente, ficou o centro urbano 
isolado de Paraty, de Angra dos Reis e Ubatuba inclusive 
isolada e quase vazia, ficaram poucas famílias históricas 
morando. As comunidades negras mais para o sertão, ai você 
pega quilombo do Cabral comunidade né, é uma concentração 
de negro na época nem usava esse termo de comunidade 
quilombola. Corisco é para dentro tem um aglomerado de 
negros, ai você pega Fazenda, Cambury é um pouco para 
dentro ficaram esses grupos. Não tinha estrada o que ligava 
essas comunidades era trilha, mas mesmo assim eles faziam 
troca, faziam manifestação cultural, dança, folia de reis, tinha 
uma harmonia entre essas populações. Tinha muita folia, festa 
do Divino. Os caiçaras mais próximas ao mar, são várias 
comunidades: Sono, Cambury, Ponta Negra, Mamanguá, e 
também essas comunidades tinham uma relação com essas 
comunidades que ficavam um pouco mais para dentro. Fazia 
troca de peixe, farinha então essas comunidades sempre 
tiveram um elo. Vinha para cidade e quando chovia, as pessoas 
dormiam aqui no Campinho, pessoal da Trindade, pessoal do 



 46 

Sono, sempre tiveram uma relação muito boa. Só que isso vai 
se quebrando a partir do ciclo econômico, da estrada, do 
desenvolvimento, mais a relação fica. Nossa relação hoje com 
essas comunidades é muito boa. As comunidades indígenas 
que estavam na região e habitam até hoje também, sempre 
tivemos muito boa relação. 

 

Portanto foi essa uma região abandonada por muito tempo pelo poder 

público, e desinteressante economicamente. Gusmão ao descrever a 

territorialidade inicial do negro do Campinho da Independência percebe que 

caracteristicamente foi demarcado o território para moradia, estabelecendo a 

vizinhança e assegurando a proximidade das lavouras (Gusmão, 1995). A vasta 

extensão a sua volta tornou-se um território comunal onde produzia e caçava; 

coletava frutos, madeiras e lenhas e do qual se contavam histórias. O que tornou 

o território bastante preservado ambientalmente, considerado um paraíso 

ecológico. O que perdurou por muito tempo até que, no inicio dos anos de 1950, 

a economia paratyense sofreu um leve aquecimento, expresso por incipiente 

comércio, esparso turismo e valorização crescente dos imóveis rurais e urbanos. 

Esse novo ciclo que se iniciava na região tornou visível a diversidade 

étnica daquele território, muitos conflitos fundiários começaram a surgir. Os 

territórios étnicos são sempre pensados na sua maioria no norte, nordeste, 

dificilmente pensa-se no sudeste, principalmente o estado do Rio de Janeiro. A 

imagem do estado costuma estar bastante atrelada à capital, que é a cidade 

cosmopolita dos grandes empreendimentos e está muito distante do imaginário 

brasileiro que alguns quilômetros da capital carioca existem um território multi-

étnico (quilombolas, caiçaras, indígenas, caipiras) que resistem há séculos. São 

esses grupos regidos pelo sistema de posse comunal, marginalizados do sistema 

econômico dominante. Emergiram enquanto tática de auto-defesa e busca de 

alternativa para assegurarem suas condições materiais de existência.    

A área em questão é um exemplo típico da expansão capitalista que 

reestrutura o universo agrário em termos de terra e trabalho e desencadeia 

processos transformadores da paisagem local, tanto em termos físicos quanto 

econômicos, sociais e políticos.  A partir dos anos 1970, a região torna-se, palco 

sistemático de lutas envolvendo questões de terra, produção e trabalho. Os 

principais fatores dessa transformação foram à criação do Parque Siderúrgico 

Industrial de Santa Cruz, no antigo Estado da Guanabara; o Porto de Minérios 



 47 

de Sepetiba; a construção do Estaleiro Naval da Valrome e o Porto de Angra 

dos Reis; Usina Nuclear 1 e 2 em Itaorna e Furnas, nos limites entre os 

municípios de Angra e Paraty; o terminal petrolífero de S. Sebastião, já no 

Estado de S. Paulo e, integrando a todos, a Rodovia BR 101 Rio/Santos que 

corta o litoral sul fluminense. 

A rodovia trouxe consigo a valorização das terras ao longo de seu 

percurso e desencadeou a presença de empreendimentos turísticos da mais 

variada natureza. Todos os empreendimentos, segundo a EMBRATUR – 

Projetos Turismo/1973 – passam a significar “desenvolvimento e progresso” da 

região e da população que aí vive e trabalha. (GUSMÃO, 1995) 

 

1.2 Expansão capitalista X terras quilombolas 
 

Em diferentes partes do Brasil, sobretudo após a Abolição (1888), os 

negros foram desqualificados e os lugares em que habitam foram abandonados 

pelo poder público ou mesmo questionado por outros grupos recém-chegados, 

com maior poder e legitimidade junto ao Estado (LEITE 2001:34). O traçado da 

fronteira étnico-cultural no interior do Brasil/Nação esteve sempre marcado pela 

preservação do território invadido e ocupado no processo colonial e por 

inúmeros conflitos de terra que remetem até os dias atuais. Em diversas 

situações, índios e negros, por vezes aliados, lutaram – desde o início da 

ocupação e exploração do continente – contra os vários procedimentos de 

expropriação de seus corpos, bens e direitos. Os negros, diferentemente dos 

índios – considerados como da terra, enfrentaram muitos questionamentos sobre 

a legitimidade de apropriarem-se de um lugar, cujo espaço pudesse ser 

organizado conforme suas condições, valores e práticas culturais. A exclusão se 

deu principalmente através das práticas sociais que prefiguram o quadro de 

mobilidade que está evidenciada nos censos econômicos e nos mais recentes 

levantamentos socioeconômicos realizados no país. Que mostram que dentro da 

pirâmide social os negros em sua maioria são pobres.  

 A antropóloga Ilke Boaventura Leite, ao investigar os descendentes de 

africanos no sul do país, afirma a importância de recuperar elementos para a 

compreensão desses grupos na situação atual: 



 48 

 
(...) é crucial o entendimento de como foram percebidos e tratados pelos 
demais grupos: o contexto intra e intergrupos e a ideológica étnica em cada 
período da história como uma matriz reveladora, desdobrando-se até os dias 
atuais, quando as estratégias expropriatórias ainda se reproduzem em larga 
escala, corroendo as estruturas do Estado, corrompendo os processos 
administrativos, impedindo que se possa na prática e de fato aplicar as leis 
democráticas inscritas na Constituição que rege o País. A forma de 
ocupação das terras em todo o Brasil se deu por meio da lógica da expulsão 
dos indígenas e dos negros, da exploração da mão de obra compulsória dos 
africanos e seus descendentes. A territorialidade negra, portanto, foi desde o 
inicio engendrada pelas e nas situações de tensão e conflito. (2008: 967)   

 

Gusmão relata, no seu livro, que a história do Campinho, apresenta-se 

como um história de exclusão e marginalização vivida por amplos segmentos da 

população brasileira. A antropóloga demonstra que a luta pela terra no 

Campinho, se define como processo objetivo, a partir de 1970 . No entanto, suas 

raízes encontram-se muito antes, na história da região e particularmente, na 

história do grupo. (1995) 

Na década de 1960, intensas mudanças no nível regional, ocorrem em 

razão de decretos e medidas de cunho local, estadual e federal, como os 

decretos de parques e reservas;e a industrialização da região. A reordenação das 

forças políticas se dá em consonancia com os processos da sociedade brasileira 

em busca de sua crescente modernização. O projeto de progresso e 

modernização via a pobreza com um problema técnico e não como um 

problema político, medidas progressistas foram tomadas, aumentava-se os 

empreendimentos  de grupos empresários cariocas, paulistas, mineiros e 

estrangeiros mas não se distribuia a renda no munícipio.   

Durante o regime militar no governo do presidente Médici (1969-1974), 

foi implantada no Brasil uma medida de crescimento econômico – expandindo o 

mercado interno e externo através da industrialização e exportação agrícola. O 

principal idealizador dessa medida foi o ministro da fazenda, que atuava desde o 

governo Costa e Silva (1967-1969), Antonio Delfim Netto. Esse projeto tinha 

como princípio o crescimento rápido. O que ocorreu para provocar esse 

chamado “milagre” foi o imenso capital estrangeiro no país. Em decorrência das 

políticas do governo Médici, foram construídas grandes estradas para integrar o 

país em nome do que chamaram de “progresso”. E assim chega a estrada Rio - 

Santos no porto de Paraty isolado desde os tempos coloniais. 



 49 

A chegada da estrada, além de despejar centenas de famílias e dividir o 

território do Campinho em dois - de um lado da estrada ficou a maior parte das 

famílias, do outro lado da estrada, outra parte da comunidade -, trouxe 

investimentos de multinacionais com grandes projetos de empreendimentos para 

região, como o condomínio Laranjeiras que é hoje um refúgio fechado de 

milionários, com praias particulares. Grandes empresários brasileiros possuem 

imóveis no condomínio. 10O condomínio foi responsável por uma divisão no 

território tradicionalmente ocupado da Costa Verde, seu acesso é restrito até aos 

moradores dos arredores que antes sempre fizeram uso desse espaço. 

 Apoiados por decretos federais como a exclusão de Trindade e Praia do 

Sono do Parque Nacional da Serra da Bocaina em 1972 (Decreto n°70694)11; o 

próprio presidente Médici declara em 1972, Paraty como área prioritária para 

desenvolvimento agrário e depois volta atrás declarando a área para 

desenvolvimento turístico, favorecendo claramente essas grandes empresas e 

colocando as comunidades tradicionais de frente na luta da questão fundiária 

que perdura até os dias de hoje.  

A Rodovia Rio-Santos é uma rodovia federal do Rio de Janeiro e de São 

Paulo que interliga os municípios do Rio de Janeiro a Santos, no litoral paulista.  

Após sua construção na década de 1970, Paraty torna-se pólo de turismo 

nacional e internacional – divulgada como paraíso ecológico. O inicio da 

construção da rodovia foi um marco da luta pela terra para os quilombolas dali, 

a rodovia desabrigou muitas famílias e re-configurou o território ocupado por 

essas famílias. 

Gusmão descreve esse momento no Campinho: 

 
O momento é de luta e, diante dele, os negros do Campinho reagem e se 
organizam. Singular é sua forma de reação. Em meio aos conflitos e 
ameaças existentes, o grupo inverte os caminhos costumeiros de litígios 
sociais no campo. Antes que, aqueles que reivindicam sua terra e os 
ameaçam, os submetam ou busquem caminhos legais para tanto, são os 
negros de Campinho que, em 75, acionam a Justiça em busca de direitos. 
Com essa finalidade se “arreúnem”, solicitam ajuda de terceiros, em 
particular da Igreja Católica e, depois, do Sindicato dos Trabalhadores 
Rurais de Paraty. No processo, transformam-se, transformando a realidade 
que envolve seu cotidiano, sua prática e seu imaginário. Apesar de todas 
adversidades possíveis, no período que vai de 75 a 90, a trajetória de suas 

                                                
10 Ver matéria site: http://www.istoe.com.br/reportagens/28510_UM+PARAISO+PARA+POUCOS. 
Acessado em 29 de agosto de 2014.  
11Decreto Federal n°70694 de 8 de junho 1972 – Cria o Parque Nacional da Bocaina.   



 50 

vidas, marca-se pela luta, pelo empenho e insistência em manter-se em sua 
terra, terra de pretos, terra de ancestrais. (1995: 227) 
 

 

Em 1983 a APA de Cairuçu foi criada pelo Decreto Federal n°. 

89.242/83, com o objetivo de assegurar a proteção da natureza, paisagens de 

grande beleza cênica, espécies de fauna e flora raras e ameaçadas de extinção, 

sistemas hídricos e as comunidades tradicionais integradas nesse 

ecossistema12. O Território Quilombola do Campinho passa ser tratado como 

Zona de Conservação da Zona Rural (ZCZR) da APA Cairuçu, que tem dentre 

seus objetivos apoiar a conservação e o desenvolvimento das comunidades 

quilombolas e a implantação de projetos de manejo agroflorestal e turístico. 

Fora do território quilombola, na Zona de Vida Silvestre da APA Cairuçu, a 

comunidade pode obter autorização dos órgãos ambientais para desenvolver as 

atividades extrativistas e roças (em matas de capoeira) que necessitam para sua 

subsistência.  

Relacionados a todas essas mudanças que caracteriza a estrutura agrária 

específica do sul-fluminense que está inserido o Campinho da Independência, o 

quilombo conta com a confluência de elementos atuais da região que ocupam. O 

censo agropecuário 1995-1996 apresentado pelo Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE) constata que o estado do Rio de Janeiro 

caracteriza-se pelo seu desenvolvimento urbano. Segundo pólo industrial 

brasileiro, tem 95% de sua população morando em cidades e vilas, sendo que 

76% desta população concentra-se na Região Metropolitana do Rio de Janeiro.13 

Uma unidade da federação com tais características tem necessariamente uma 

agricultura cuja organização está subordinada às demandas de abastecimentos 

de seus centros urbanos, sobremaneira da cidade do Rio de Janeiro. Mesmo 

considerando que a intensificação do processo de urbanização e a expansão das 

atividades de lazer e turismo vêm substituindo atividades de lavouras em 

diversas regiões do estado como a zona litorânea e a serrana, o que se destaca é 

o declínio de cultivos tradicionais e a ampliação de segmentos mais modernos 

praticados de modo intensivo.  
                                                
12 Decreto Federal nº 89.242 de 27 de dezembro de 1983 – Dispõe sobre a criação da Área de Proteção 
Ambiental de Cairuçu, no estado do Rio de Janeiro e dá outras providências. 
 
13 Fonte: IBGE 



 51 

Importante, portanto observar os efeitos dessa reestruturação econômica 

da agricultura do Rio de Janeiro na comunidade. A construção da rodovia, a 

chegada das unidades de conservação e o modelo econômico adotado pela 

região de turismo trouxeram profundas mudanças no processo continuo de 

formação da comunidade do Campinho, como os próprios quilombolas 

comentam a construção da estrada e todas essas mudanças que a região estava 

passando espremeu as áreas de plantio e junto com a desvalorização dos seus 

produtos, levando os agricultores para construção civil e serviços gerais no 

turismo. O que implicou em um distanciamento das futuras gerações da 

agricultura, atividade que era passada de pai para filho.   

Sobre essas transformações o relato de uma liderança é que:   

 
Aqui teve os ciclos da produção agrícola mesmo, teve época que foi muito 

forte a banana, mas a banana teve algumas dificuldades de monocultura, 

doença, né...bastante mudança de nicho de mercado, acabou que a banana 

enfraqueceu. Teve uma época muito forte da farinha de mandioca, também, 

desvalorização do preço, tudo isso dificultou os agricultores e o território 

também ganhou outra função. As unidades de conservação chegaram nessa 

época e foi uma outra relação assim o território demandou mais pessoas 

para o território, migraram várias pessoas de outras regiões isso foi 

espremendo a agricultura. E chegada a unidade de conservação forte, 

principalmente a unidade de conservação de proteção integral sobrepõe os 

territórios populações tradicionais isso também afetou a agricultura.  Não 

pode plantar aqui, não pode plantar ali..tudo isso foi minando. 
Que é um modelo que esse, se a gente for observar mesmo outras 

regiões do Brasil que a gente conversa com outras lideranças assim, isso 

não é só um fator só dessa região tem em outras regiões principalmente se 

falando de populações tradicionais. Às vezes não é nem por uma questão s 

turismo em outras regiões, mas também, pela própria...modelo econômico , 

tipo, pela própria agricultura por exemplo o agronegócio não dialoga ou 

atende as demandas  das populações tradicionais das comunidades é uma 

outra forma de plantio com outra estrutura e isso vai assim enfraquecendo 

as comunidades.  (relato Vaguinho) 

 

Em paralelo e relacionado a todas essas transformações econômicas e 

sociais os quilombolas do Campinho foram protagonistas da luta territorial na 

Costa Verde. Em 1970, tinha a comunidade conjuntamente iniciado 22 



 52 

processos individuais de usucapião, foi essa terra desapropria pelo governo 

Estadual nos anos 196014. E em 1999, como resultado de um longo processo de 

reconhecimento passa a ser território quilombola sendo titulada e registrada pela 

FCP. O que incluiu a comunidade do Campinho em uma difusa e frágil agenda 

governamental.  

 

1.3 Movimentos Negros e a Constituição de 1988 
 

O regime escravista que perdurou no Brasil durante três séculos é ainda 

um passado recente nas estruturas sociais do país. A escravidão foi muito mais 

do que um sistema econômico. Ela moldou condutas, definiu desigualdades 

sociais e raciais, que perduram até os dias atuais. Se hoje é possível discutir esse 

tema nas universidades e como programa político do governo, grande parte se 

deve a luta dos movimentos negros, iniciada na resistência no cotidiano da 

sociedade escravista. 

Onde houve trabalho escravo houve resistência, os escravos resistiram de 

formas diversas que iam desde boicotes a produção á fugas do cativeiro. As 

centenas de insurreições de escravos e as formas mais diversas de rejeição ao 

sistema escravista no período colonial e durante o período do Brasil 

independente e escravista - fizeram da palavra “quilombo” um marco da luta 

contra a exploração e de todas as lutas dos negros que se seguiram após a 

quebra desses laços institucionais, como lembra Boaventura (2008).  

Movimentos sociais expressivos envolvendo grupos negros perpassam 

toda a História do Brasil. Contudo, até a abolição da escravatura em 1888, os 

movimentos abolicionistas eram de caráter radical, posto que, seu principal 

objetivo era a libertação dos negros cativos, queriam o fim dos escravos em 

todo o território nacional. Visto que os escravos eram propriedade privada essa 

é a própria condição da escravidão moderna, fugas e insurreições, além de 

causarem prejuízos econômicos, ameaçavam a ordem vigente e tornavam-se 

objeto de violência e repressão não somente por parte da classe senhorial, mas 

também do próprio Estado e seus agentes. (BOAVENTURA, 1999)  

                                                
14 Ver, FIGUEIREDO E ARRUTI, 2005 



 53 

Os negros, como integrantes de um segmento desvalorizado e 

desarticulado pós-abolição, ficaram à mercê da sazonalidade das ofertas de 

trabalho nos setores em expansão na construção civil, como bóias-frias, safristas 

ou posseiros, e principalmente na economia informal. Nas áreas rurais, o 

esgotamento das terras, o aumento demográfico e principalmente a chegada 

avassaladora das agroindústrias vão ampliando, ao longo dos anos, os níveis de 

conflito, o êxodo e a desagregação dos grupos familiares, e, com eles, também 

os estigmas e as intolerâncias étnicas.  

Os movimentos sociais negros vêm paulatinamente recuperando essas 

experiências, por meio de uma pauta especificamente negra, e, nos anos 1930 

do século XX, isto se traduziu na Frente Negra Brasileira, a mais importante 

organização dentre tantas que existiram na luta contra o racismo. Em 1937, com 

a decretação do Estado Novo por Getúlio Vargas (1930-1945), todos os partidos 

políticos – inclusive a Frente Negra – foram declarados ilegais e dissolvidos. A 

partir daí e praticamente até a redemocratização, em 1945, os movimentos 

sociais negros tiveram de recuar para suas formas tradicionais de resistência 

cultural A única possível exceção neste período deve-se à ação de Abdias do 

Nascimento, que em 1944 no Rio de Janeiro, fundou o Teatro Experimental do 

Negro (TEN), mas, contudo não teve grande expressão social junto à população 

negra.  

Nos anos 1970, o Movimento Negro Unificado (MNU) passa tanto a 

denunciar, de modo mais sistemático, o racismo como parte estruturante da 

sociedade brasileira quanto exige políticas de ações afirmativas para um amplo 

escopo de demandas. Um dos pontos de pauta defendido por esse movimento 

foi apresentado durante a preparação para o processo Constituinte em 1987, na 

1º Convenção Nacional do Negro pela Constituinte, realizado em Brasília, nos 

dias 26 e 27 de agosto de 1986, convocado pelo Movimento Negro Unificado 

(MNU). Estes apresentaram a proposta de uma norma que garantisse os direitos 

das comunidades negras rurais do Brasil. À introdução desse direito na 

Constituição de 1988 aponta para a pluralização de temas e demandas na cena 

pública nacional sendo considerada uma vitória das lutas negras no Brasil. A 

partir da década de 1990 o movimento quilombola ganha visibilidade nacional e 

passa a defender uma agenda própria que coloca novos desafios. (MELLO, 

2012)  



 54 

O processo chamado de ressemantização do quilombo, no qual vários 

antropólogos como Arruti, O’Dwyer, Almeida e outros se envolveram enquanto 

causa, ancora-se em duas genealogias políticas distintas. Por um lado, a do 

movimento negro, que, exigindo uma reparação para os descendentes dos 

escravos e privilegiando a filiação a um evento histórico particular, contribui 

para alargar a categoria quilombola. Por outro lado, a dos militantes da reforma 

agrária, que, reclamando uma redistribuição fundiária a favor dos mais pobres, 

incitaram a levar em conta tanto a inscrição territorial das identidades quanto a 

sua dimensão cultural. (MELLO, 2012)  

A releitura do quilombo, operada e sistematizada pelos antropólogos, 

ambiciona, portanto, transformar o termo num conceito operacional para 

aprender formas sociais contemporâneas, num contexto de mobilização políticas 

onde a questão fundiária é central.  

Hoje as implicações sobre a territorialidade negra tem sido discussão de 

muitas pesquisas, o que se observa é que a concretização do artigo 68 tem sido 

difícil. A primeira titulação de uma terra quilombola deu-se somente sete anos 

após a promulgação da Constituição, em novembro de 1995 foi entregue a 

titulação para a comunidade Boavista em Oriximiná/PA. Atualmente 216 

comunidades quilombolas possuem os títulos de posse do território, o que 

representa 7% das 3000 comunidades15 que se estima existir no Brasil, a 

lentidão dos processos tem preocupado muito quilombolas, pesquisadores e 

ativistas. E o movimento quilombola estima que sejam 5 mil comunidades 

Os entraves ao longo do processo são muitos, para os quilombolas 

conseguirem a titulação do território o processo é longo, moroso e dependendo 

da situação torna uma verdadeira batalha sem fim por envolver diferentes 

interesses e atores. Na tentativa de explicitar os motivos desses entraves vários 

antropólogos fizeram reflexões sobre o procedimento de titulação de terras 

quilombolas (Almeida, 2004; Mombelli e Boaventura, 2004; Figueiredo e 

Arruti, 2005). Há enormes dificuldades de implementação de disposições legais 

desta ordem, sobretudo em sociedades autoritárias e de fundamentos coloniais e 

escravistas, como no caso brasileiro.  

                                                
15 Dados tirados no site da Cpisp: http://www.cpisp.org.br/. Acessado em 12 de junho de 2013. 



 55 

 Como Almeida observou, inexistindo uma reforma do Estado, aliada com 

as novas disposições constitucionais, a solução burocrática foi pensada sempre 

com o propósito de articulá-las com as estruturas administrativas preexistentes, 

acrescentando à sua capacidade operacional atributos pretensamente étnicos. Se 

porventura foram instituídos novos órgão públicos pertinentes à questão, 

sublinhe-se que a competência de operacionalização ficou invariavelmente a 

cargo de aparatos já existentes.(2004:16) 

Como esquema abaixo mostra o órgão público pertinente à questão a 

FCP, não tem quase nenhum peso político no procedimento de reconhecimento 

da titulação, mas dá acesso as políticas públicas do programa Brasil 

Quilombola. O percurso legal hoje possível para a titulação de terras 

quilombolas é:  

 

 
Figura I:Percurso para titulação de terras quilombolas: 

Abertura do processo 

↓ 

Certidão da FCP de auto-reconhecimento 

↓ 

Elaboração do RTID 

↓ 

Análise pelo Comitê Regional 

                                              ↓                                               ↓ 

                               Arquivamento                 Publicidade e Contestação      Consulta a órgão e entidades 

                                                                                   ↓                                                                   ↓ 

                                                         Julgamento da Contestação                           Análise da situação fundiária 

                                               ↓                                                        ↓                        ↓                        

                                               Recurso                                            Casa Civil                    AGU 

                                              ↓                   ↓                            ↓                            ↓ 

 

               Portaria Presidente do INCRA 

                 Diferentes situações diferentes caminhos 

                                            ↓               ↓             ↓                 ↓                   ↓ 

                        Desapropriação       Anulação    Reassentamento     Envio para    Envio para o Governo  

                                                                                      de posseiros                SPU                    Estadual 

 

▼ 
Demarcação Física 

↓ 



 56 

Outorga do Título 

↓ 

Registro Cartório 

Fonte site:  http://www.cpisp.org.br, acessado em 22 de julho de 2014.  

 

Mas, a luta pela sobrevivência do grupo vai além da titulação, foi o que 

observei ao visitar diversas comunidades quilombolas tituladas ou reconhecidas 

(ex: Machadinha/RJ, Castainho/PE, Jauari/PA, Campinho/RJ, Fazenda/SP). Ao 

receberem da FCP a certidão de auto reconhecimento, essas comunidades tem 

acesso a inúmeras políticas, a maioria são direitos básicos a toda população, o 

que a certidão de auto-reconhecimento traz é um acesso especial às 

comunidades quilombolas o que nem sempre se configura no contexto local. Os 

motivos são inúmeros, desde má vontade política do município, fragmentação 

da organização comunitária, falta de informação, ausência de preparo para 

atender as burocracias e editais. Sobre essas políticas básicas os antropólogos 

Leite e Almeida vão chamar atenção, que os quilombolas constituem uma nova 

“clientela” de políticas sociais e assim passam a ser vistos e classificados pelos 

quadros da burocracia. A despolitização do fator étnico, para Almeida, concorre 

para diluir a identidade coletiva e para elidir o que é considerado como 

significante pelas próprias comunidades quilombolas. São menosprezados suas 

condições reais de existência e seu sistema de representação dos recursos 

naturais e da vida social.  

 Para o antropólogo o direito pleno étnico só se dá através do 

reconhecimento do território. E o que estamos assistindo é que cada vez mais os 

processos de titulação estão morosos e com a ausência do reconhecimento 

territorial as políticas quilombolas estão se resumindo a políticas sociais 

básicas. Mas o que acontece quando a comunidade já alcançou seu direito pleno 

do território? Quais são as políticas relacionadas ao território? Como o fator 

étnico está presente nessas políticas? 

 

 

 

 

 

 



 57 

Capítulo 2 
 

2. As políticas públicas para os quilombolas 
  

Vislumbrado o panorama geral da luta fundiária das comunidades negras 

do Brasil, tratarei neste capítulo dos temas relacionados à territorialização do 

quilombo em diálogo com os projetos de gestão do território posterior a 

titulação. A territorialização está relacionada a formas do grupo de organização 

e reorganização social, modos distintos de percepção, ordenamento, 

reordenamento em termos de relações com o espaço. As comunidades 

remanescentes de quilombos são caracterizadas como um “tipo organizacional” 

que confere pertencimento através de normas e meios empregados para indicar 

afiliação ou exclusão, cuja territorialidade é caracterizada pelo “uso comum”, 

pela sazonalidade das atividades agrícolas, extrativistas e outras” e por uma 

ocupação do espaço que teria “por base [os] laços de parentesco e vizinhança, 

assentados em relações de solidariedade e reciprocidade” (ABA,1994). 

A partir do reconhecimento do Estado da existência das comunidades 

quilombolas e da importância da caracterização da sua territorialidade foi 

planejado programas, projetos e diretrizes políticas envolvendo essas 

comunidades. Neste capítulo pretendo apontar as principais ações para o 

desenvolvimento sustentável do território quilombola, políticas que em 

documento assumem um caráter de promoção do etnodesenvolvimento.  

   Como já foi descrito no capítulo anterior as comunidades quilombolas no 

decorrer da formação social do país por séculos não foram reconhecidas, é 

importante enfatizarmos que a participação desses grupos em discussões de 

planejamento político é um marco histórico no processo de reconhecimento, 

mas mesmo assim não acabam ai as demandas do movimento quilombola. No 

passado essas comunidades desenvolveram práticas cotidianas de resistência e 

manutenção e reprodução de seus modos de vida característicos e na 

consolidação de um território próprio. Hoje assumem essas identidades políticas 

construídas na relação com o estado na reivindicação de direitos territoriais. 

Importante, portanto então, nuançar o caminho percorrido da luta quilombola 

dentro do aparato estatal até os dias atuais. 



 58 

O percurso das políticas voltadas para essas populações foi lento e é 

ainda ineficiente. A promulgação do artigo 68 da Constituição de 88 não foi 

suficiente para que os direitos das comunidades quilombolas fossem de fato 

reconhecidos. Os motivos são de naturezas diversas, a disputa dentro do 

aparelho do Estado sempre dependeu de fortes pressões políticas nacionais e 

internacionais. Como veremos durante esses 26 anos da Constituição inúmeros 

decretos, portarias, planos e programas foram formulados para os quilombolas e 

ainda assim é uma questão extremamente polêmica, frágil e urgente. 

 

2.1 Governos, Decretos e Políticas 
 

Recuperar cronologicamente a criação das entidades fundadas em prol 

dos quilombolas, e as políticas criadas para essas populações, é importante para 

contextualizar as ações de cada governo em relação a esses povos. O campo 

político da questão quilombola envolve conflitos em diferentes escalas, os 

resultados políticos nacionalmente dependeram em diferentes momentos da 

história de acordos internacionais com políticas voltadas para essas populações. 

Segue um esboço cronológico de marcos políticos significativos para a questão 

quilombola. 

O inicio da mobilização quilombola se deu no norte do país, em especial 

nos estados do Maranhão e do Pará, onde desde meados dos anos de 1980 

assistiu-se à convergência entre movimento negro das capitais e o movimento 

camponês, a articulação nascida ali é fundamental para compreender a 

estruturação do movimento quilombola e a expansão temática no plano da 

política nacional. (ARRUTI & FIGUEIREDO, 2005). 

Com a redemocratização do país, no ano de 1988, as questões 

envolvendo as comunidades quilombolas vão estar em voga, como o racismo, a 

reforma agrária e etc. O processo Constituinte de 1988 é um marco histórico 

contemporâneo de extrema relevância que propiciou uma ampla mobilização da 

sociedade civil brasileira. No cerne desta mobilização a exemplo das 

mobilizações do norte do país, estavam entidades do movimento negro urbano, 

buscando incluir dentre os princípios constitucionais a luta quilombola pelo 



 59 

direito à terra e ampliando o debate no campo das políticas públicas acerca da 

realidade da população negra. (MELLO, 2012) 

Diante da confluência desses fatores a Fundação Cultural Palmares foi 

fundada em agosto de 1988, pelo o então presidente da república José Sarney 

(1985-1990), e foi a primeira instituição pública federal voltada para promoção 

e preservação da arte e da cultura afro-brasileira. A FCP é uma entidade 

vinculada ao Ministério da Cultura (MinC)16. 

No início dos anos 1990, surgiram mudanças significativas, reflexos das 

pressões internas protagonizadas por estas organizações e externas provocadas 

pelos compromissos assumidos pelo Estado brasileiro por meio de tratados e 

convenções internacionais. Destacando a Conferência Geral da Organização 

Internacional do Trabalho convocada em Genebra em junho de 1989 em sua 

septuagésima sexta sessão; observando as normas internacionais enunciadas na 

Convenção e na Recomendação sobre populações indígenas e tribais, 1957 

aprovaram a Convenção 169 sobre Povos Indígenas e Tribais em Países 

Independentes da Organização Internacional do Trabalho (OIT)17.  

A Convenção 169 é o instrumento internacional vinculante mais antigo 

que trata especificamente dos direitos dos povos indígenas e tribais no mundo. 

A Convenção 169 assegura que nenhum Estado tem o direito de negar a 

identidade de um povo indígena ou tribal que se reconheça como tal. Garante 

também às comunidades quilombolas o direito à propriedade de suas terras e 

estabelece a necessidade de consulta sobre todas as medidas suscetíveis de 

afetá-las. 

Durante anos houve grande controvérsia entre os juristas brasileiros 

acerca de como um tratado internacional se integraria ao ordenamento jurídico 

nacional, notadamente aqueles referentes a direitos humanos. Essa discussão 

que se arrastou por anos mobilizou movimentos sociais e grupos de interesse 

                                                
16 Fundação Cultural Palmares – Disponível em: http://www.palmares.gov.br/ Acesso em: 31 de agosto e 
2014.   
 
17 A OIT é a única agência das Nações Unidas que tem estrutura tripartite, na qual 
representantes de governos, de organizações de empregadores e de trabalhadores de 183 
Estados-membros participam em situação de igualdade das diversas instâncias da Organização. 
– Convenção 169 – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) – 
Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/baixaFcdAnexo.do?id=3764 – Acesso em: 31 de 
agosto de 2014 



 60 

econômico conservadores em disputa se os tratados internacionais deveriam ser 

ou não incorporados como leis ordinárias. (O’Dwyer, 2006 ) 

Arruti e Figueiredo identificam que a primeira iniciativa de abordagem 

do tema no Rio de Janeiro surge na forma de uma lei proposta em 1993 e 

sancionada em 1995, trata-se da Lei Estadual nº 2.471 de 06 de dezembro de 

199518. Seu texto determina “a preservação e tombamento do patrimônio 

cultural de origem africana no estado do Rio de Janeiro”. Nela, o tema dos 

quilombos ainda está associada a eventos do passado e a objetos históricos e 

arqueológicos, mais que aos grupos de camponeses e trabalhadores negros 

rurais contemporâneos. Assim, o artigo 3º declara “tombados os documentos, as 

obras, os objetos e os sítios detentores de reminiscências históricas dos antigos 

quilombos e antigos terreiros de candomblé”, mas não se manifesta sobre a 

posse e o uso da terra pelas comunidades negras rurais existentes hoje.  

Em 1995, no bojo das comemorações pelo tricentenário de morte de 

Zumbi dos Palmares, surgem discussões sobre a temática das comunidades 

negras rurais, por iniciativa de militantes tanto do movimento negro, quanto do 

movimento pela reforma agrária interessados em definir “uma agenda social” 

que ampliasse o tema da “redemocratização da terra”. (MELLO, 2012) A única 

comunidade a participar dessas discussões no estado do Rio de Janeiro foi 

Campinho da Independência.  

Como parte desse processo de mobilização, em novembro de 1995, 

houve a realização do I Encontro Nacional de Comunidades Negras Rurais 

Quilombolas, realizado em Brasília, nos dias 17, 18 e 19, tendo como tema: 

Terra, Produção e Cidadania para Quilombolas (MELLO, 2012). Ao final do 

encontro, uma representação foi escolhida para encaminhar à Presidência da 

República um documento contendo as principais reivindicações aprovadas. Este 

encontro antecedeu a Marcha Zumbi dos Palmares, pela vida e cidadania a mais 

expressiva manifestação política do Movimento Negro Brasileiro, que, no dia 

20 de novembro de 1995, reuniu cerca de trinta mil pessoas, na Praça dos Três 

Poderes, em memória ao Tricentenário de da morte de Zumbi dos Palmares, 

circunscrevendo, formalmente, as contribuições e reivindicações do Movimento 
                                                
18 Lei nº 2471 de 06 de dezembro de 1995 – Dispõe sobre a preservação e o tombamento do patrimônio 
cultural de origem africana no estado do Rio de Janeiro – JusBrasil – Disponível em: http://gov-
rj.jusbrasil.com.br/legislacao/144474/lei-2471-95 - Acesso em: 31 de agosto de 2014.  
 



 61 

Negro para a agenda política nacional. Na mesma ocasião da data é titulada a 

primeira comunidade quilombola no país, Comunidade Boa Vista em 

Oriximiná/Pará. (TRECCANI, 2006) 

Participaram dessa reunião representantes dos quilombos de Frechal/MA, 

Coordenação Estadual Provisória dos Quilombos Maranhenses (CEQ-MA), Rio 

das Rãs, Lages dos Negros e Rio de Contas/BA, Conceição das Crioulas e 

Castainho/PE, Mimbó/PI, Mocambu/SE, Campinho da Independência/RJ, 

Ivaporunduva/SP, Furnas do Dioniso e Furnas da Boa Sorte/MS, Kalungas/GO 

e as entidades CCN/MA, SMDH, Grupo de Trabalho e Estudos Zumbi 

(TEZ/MS), Comissão Pastoral da Terra (CPT/BA), Grupo Cultural Niger 

Okám-Organização Negra da Bahia, dos Agentes Pastoral Negros (APN’s/GO), 

Grupo Cultural Afro Coisa de Nego/PI, Movimento Negro Unificado- MNU 

dos Estados da Bahia, Goiás, Pernambuco, Rio de Janeiro e Distrito Federal. 

(TRECCANI, 2006) 

A partir dessas discussões sintetizadas nesse encontro nacional em 

Brasília e dos primeiros casos concretos de mobilização surgidos em outros 

estados, as comunidades negras rurais quilombolas alteraram a capacidade de 

mobilização regionalizada, colocando a problemática do negro do meio rural 

como questão nacional. Constituíram a partir da reflexão desse encontro a 

Coordenação Nacional de Articulação de Quilombos. A CONAQ19 foi criada no 

dia 12 de maio de 1996, em Bom Jesus da Lapa/BA.  

O então presidente Fernando Henrique Cardoso (1995-2002), em 

resposta ao movimento e as pressões políticas internacionais criou durante seu 

mandato o Programa Nacional de Direitos Humanos, Grupo de Trabalho para 

Eliminação da Discriminação no Emprego e Ocupação, Conselho Nacional de 

Combate à Discriminação, Programa Diversidade na Universidade e Programa 
                                                
19 A CONAQ é uma organização de âmbito nacional que representa os quilombolas do Brasil. Dela 
participam representantes das comunidades quilombolas de 22 estados da federação, com apoio das 
entidades do movimento negro e entidades ligadas à questão rural, que lutam em defesa dos territórios 
quilombolas. A organização tem como objetivos lutar pela garantia de propriedade de terra, pela 
implantação de projetos de desenvolvimento sustentável e pela implementação de políticas públicas 
levando em consideração a organização pré-existente das comunidades de quilombo, em vários estados 
brasileiros, tais como o uso comum da terra e dos recursos naturais, em harmonia com o meio ambiente, 
que são referências de vida. Desta maneira, a Coordenação Nacional de Articulação de Quilombos surge 
não só para reivindicar soluções para os problemas nacionais, mas como movimento político organizado 
para alterar as relações desiguais historicamente estabelecidas, em defesa dos direitos do povo negro no 
meio rural/Blog da Conaq –Disponível em:  http://quilombosconaq.blogspot.com.br/ - Acesso em: 31 de 
agosto de 2014.  
 



 62 

Nacional de Ações Afirmativas. É neste bojo que a questão quilombola entra no 

cenário nacional. O reconhecimento legal de direitos específicos, no que diz 

respeito a título de reconhecimento de domínio para as comunidades 

quilombolas, ensejou uma nova demanda, gerando proposições legislativas em 

âmbito federal e estadual, promovendo a edição de portarias e normas de 

procedimentos administrativos consoante à formulação de uma política de 

promoção social para este segmento. 

Nesse período as comunidades que estavam mais organizadas em relação 

à questão fundiária e mais avançadas na discussão de território e identidade 

quilombola conseguiram, a muito custo, às titulações coletivas de seus 

territórios. Como os quilombolas mesmo relatam Foi um grande desafio a 

titulação, como entender de lei, cobrar, ir para Brasília. Você sabe onde você 

vai pegar comida, pegar a fruta, você sabe onde tem o remédio para curar 

alguma coisa, mas não sabe no processo de titulação. Até o próprio Incra tinha 

dificuldade disso, a gente não era índio e como ia ter título coletivo. Depoimento 

do Daniel Souza, importante liderança da comunidade Jauari, Oriximiná/PA .20   

O caso do Campinho se destacou na conjuntura do estado do Rio de 

Janeiro, sendo a primeira no estado a obter todo o processo de regularização 

fundiária que é suposto no artigo 68. A luta pela terra no Campinho  de forma 

objetiva começa em 1975, organizados em torno da Comunidade Eclesial de 

Base e com a ajuda da Comissão Pastoral da Terra, os moradores do Campinho 

acionam a justiça em busca de seus direitos. Como na época ainda não havia a 

previsão constitucional garantindo a titulação coletiva das terras de quilombo e 

nem a existência da identidade política quilombola, eles entram com ações 

individuais de usucapião, argumentando que desde o século XIX habitavam 

aquelas terras. Durante alguns anos os processos judiciais ficaram paralisados e 

dispersos por diferentes cartórios, dificultando a atuação do advogado 

responsável. (GUSMÃO,1995) Apesar dos pedidos individuais de usucapião, a 

mobilização era coletiva no Campinho. Como lembra Vaguinho, liderança hoje 

na comunidade: 

 
A associação foi formada mesmo em 94, antes assim tinha grandes 

mobilizações no quilombo e não tinha uma representação, uma instituição 

                                                
20 Retirado no site da Comissão Pró-Índio (CPI-SP) – www.cpisp.org,br 



 63 

formalizada, e era tão organizada talvez mais organizada do que é, no 

sentido de mobilizar, fazia a reunião na roça para defender terra, fazia 

farinha para pagar advogado para defender o território, então tinha muito 

mais elemento ali que unificava o quilombo do que hoje.  

  

Em 1980, o Estado do Rio de Janeiro interveio manifestando interesse na 

área e solicitando o envio das ações para a Vara de Fazenda Pública. Já em 

1986, a União Federal alegou estar interessada na área devido à criação da Área 

de Proteção Ambiental do Cairuçu21. A comunidade passa, então, a ter que 

disputar suas terras não apenas com os grileiros e empreendimentos 

imobiliários, mas também com o Poder Público interessado na preservação 

ambiental da área. Em 1994 os quilombolas de Campinho da Independência 

fundam a Associação de Moradores do Quilombo do Campinho (AMOQC) e 

começam, então, a exigir a titulação coletiva de suas terras. Já de acordo com o 

Art 68. 

 

Figura II – Casa da Amoqc 

 
 Fonte: arquivo pessoal 

 

Relato Vaguinho: 
 
Nós assumimos a Amocq em 94, a Amoqc foi um resultado nosso na inserção 
nossa na discussão quilombola para fora do município. Mas isso se deu muito 
porque quando nos assumimos a Amocq em 94 o debate da terra estava bem 
fervoroso, e foi o que nos animou né. A comunidade tinha uma associação, mas 

                                                
21 Área de Proteção Ambiental do Cairuçu – Instituto Chico Mendes de Preservação da Biodiversidade 
(ICMBio) – Disponível em: http://www.icmbio.gov.br/cairucu/ - Acesso em: 31 de agosto de 2014.  



 64 

tava um pouco adormecida. A gente foi na casa do antigo presidente conversar com 
ele, que tinha interesse em participar, um grupo de jovens depois de uma tarde de 
futebol, fomos lá na casa dele, conversar e tal.(entrevista em campo) 

 

Gusmão termina seu livro relatando sobre esse momento: 
 
No ano do tricentenário de Zumbi (1995), os jovens de Campinho se voltam 
para a ação política de militância negra e, através da Associação de 
Moradores, a exemplos de tantos outros grupos negros pelo Brasil afora, 
criam o Quilombo Contemporâneo de Campinho da Independência – QCI- e, 
começam a analisar as possibilidades de, além do antigo processo de 
usucapião, moverem-se no espaço do Art. 68, para dizerem de si, de seu 
direitos e do desejo de permanecer na terra sua, na terra dos 
ancestrais.(1995:250) 
 

Os moradores do Campinho passaram a se reconhecer como 

quilombolas, incorporando o elemento da etnicidade para a luta da terra. A 

antropóloga Neusa Gusmão foi fundamental para esse processo de 

reconhecimento étnico, como muitos me relataram em campo a investigação da 

antropóloga trousse à tona relações de parentesco, histórias e memórias da 

comunidade. Dona Adilse, em referência ao livro Terra de pretos Terra de 

mulheres, me contou: 

 
A Neusa falou que o livro não está completo que teria que voltar para refazer de 

novo e colocar mais coisas dentro do livro, o livro foi mesmo só para ser 

reconhecido, saber de que família nós viemos. Até que nesse livro eu fiquei 

sabendo que eu fiquei casada com um primo meu de segundo grau. No inicio você 

nem procura saber, você gosta da pessoa e vai casa. Num mora na mesma casa, 

mora na mesma comunidade.   

 

Os moradores do Campinho passaram a integrar e constituir o 

movimento nacional quilombola, participando junto a outras comunidades de 

outros estados de encontros, reuniões e manifestações como o I Encontro 

Nacional de Comunidades Negras Rurais Quilombolas.  

No final de 1997, Campinho foi incluído na lista de 50 comunidades que 

a FCP prometia reconhecer como remanescentes de quilombo em todo país. Em 

junho de 1998, o ITERJ realizou a primeira reunião destinada a encaminhar a 

regulamentação fundiária de Campinho, firmando um convênio com a FCP para 

identificação das áreas arroladas nos levantamentos. (FIGUEIREDO & 

ARRUTI, 2005) 



 65 

Em 1999, Campinho recebeu o título passando a ser a primeira 

comunidade quilombola titulada do estado do Rio de Janeiro. Alguns 

pesquisadores como Arruti e Figueiredo acreditam que a excepcionalidade da 

regularização do Campinho no estado não foi mais de que o cumprimento de 

uma promessa de mais de 30 anos, fruto da luta sindical daqueles trabalhadores 

contra a expropriação movida pela especulação fundiária que se abateu sobre a 

região, ela não exigiu mais que um ato administrativo de repasse de terra 

estadual, já desapropriada desde o início dos anos 1960 (ARRUTI & 

FIGUEIREDO, 2005).  

 
Quadro II: Os marcos da luta fundiária do Campinho da Independência   

 
1960/1970 
 

Construção da 
Rodovia 
Rio-Santos 
Super 
valorização 
Da cidade de 
Paraty 

Enfrentam uma acirrada disputa por terras 

 
1971 
 

 Criação do Parque Bocaina 

1973  

1975 Organizados em torno da Comunidade Eclesial de Base e com a ajuda da Comissão Pastoral da 
Terra, os quilombolas acionam a justiça em busca de seus direitos. Como na época ainda não 
havia a previsão constitucional garantindo a titulação coletiva das terras de quilombo, eles 
entram com ações individuais de usucapião, argumentando que desde o século XIX habitavam 
aquelas terras 

1986 a União Federal alega estar interessada na área devido à criação da Área de Proteção Ambiental 
do Cairoçu 

 
1994 

Os quilombolas de Campinho da Independência fundam a Associação de Moradores do 
Campinho (AMOC) e começam, então, a exigir a titulação coletiva de suas terras. 

 
1995 
 

Os quilombolas do Campinho participam do I Encontro Nacional de Comunidades Negras 
Quilombolas. Começam a integrar e constituir o movimento quilombola nacional 

1996 
 

Junto com outras comunidades fundam a CONAQ 

1999 
 

Campinho da Independência recebe a titulação de seu território 

Fonte: elaboração própria  

 

Porém, é nessa conjuntura que é declarado o Decreto 3912 de 2001 que 

ensejou a regulação fundiária dos quilombos. Tal Decreto previa várias 

restrições de reconhecimento dessas comunidades. O grande obstáculo trazido 

para o reconhecimento da propriedade dos territórios era a exigência de que 

estivessem ocupados pelos quilombos desde 1888 e houvesse a presença de 

remanescentes em outubro de 1988. Desconsiderando assim análises 

antropológicas e sociológicas aplicáveis à identificação das comunidades e seus 

territórios e estabelecendo uma situação de total incompatibilidade entre as 



 66 

categorias “oficiais” de classificação e à realidade das comunidades 

remanescentes de quilombos22. 

Em 2003, quando Luiz Inácio da Silva assumiu a presidência foi o 

momento da retomada das condições institucionais de regularização de 

territórios quilombolas, em especial pelo decreto presidencial 4887 que revogou 

o decreto 3912 e restituiu a eficácia ao artigo 68 (ADCT/CF-88)23.  

O Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA) é o 

órgão competente, na esfera federal, pela titulação dos territórios quilombolas e, 

segundo legislação pertinente, é a própria comunidade que se autorreconhece 

“remanescente de quilombo”. O amparo legal é dado pela Convenção 169, da 

Organização Internacional do Trabalho, cujas determinações foram 

incorporadas à legislação brasileira pelo Decreto Legislativo 143/200224 e 

Decreto Nº 5.051/200425, enquanto a emissão da certidão de autodefinição 

compete à Fundação Cultural Palmares. Para isso, o processo para certificação 

obedece à norma específica deste órgão através da Portaria nº 98, de 

26/11/2007)26. 

Tais atribuições, em relação à titulação, eram anteriormente da Fundação 

Cultural Palmares, foram transferidas para o INCRA após a promulgação do 

decreto 4887/2003. Esse decreto também estabelece que a caracterização desses 

grupos seja atestada mediante autodefinição da própria comunidade. 
                                                
22 Decreto nº 3.912 de 10 de setembro de 2001 – Regulamenta as disposições relativas ao processo 
administrativo para identificação dos remanescentes das comunidades dos quilombolas e para o 
reconhecimento, a delimitação, a demarcação, a titulação e o registro imobiliário das terras por eles 
ocupadas. Presidência da República - Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2001/D3912.htm - Acesso em: 31 de agosto de 2014. 
 
23 Decreto nº 4.887 de 20 de novembro de 2003 - Regulamenta o procedimento para identificação, 
reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por remanescentes das 
comunidades dos quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias – 
Presidência da República – Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/D4887.htm#art25 Aceso em: 31 de agosto de 2014. 
 
24 Decreto Legislativo nº143 de 2002 - Aprova o texto da Convenção nº 169 da Organização Internacional 
do Trabalho sobre os povos indígenas e tribais em países independentes. – Senado Federal – Disponível 
em: http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaTextoIntegral.action?id=222231&norma=234865 Acesso 
em: 31 de agosto de 2014.  
 
25 Decreto nº 5.051 de 19 de abril de 2004 - Promulga a Convenção no 169 da Organização Internacional 
do Trabalho - OIT sobre Povos Indígenas e Tribais – Presidência da República – Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051.htm Acesso em: 31 de agosto 
2014 
 
26 Portaria nº 98 de 26 de novembro de 2007 – Fundação Cultural Palmares – Disponível em: 
http://www.palmares.gov.br/wp-content/uploads/2010/11/legis21.pdf Acesso em: 31 de agosto de 2014. 



 67 

Sobre esses novos critérios do decreto, Arruti conclui que: 

 
Estes últimos aspectos são importantes e inovadores na medida em que 
incorporam uma perspectiva comunitarista ao artigo constitucional: torna-o 
um direito de coletividades e não de indivíduos, assim como atribui à noção 
de “terra” a dimensão conceitual de “território”. Isso significa deixar de 
conceber a terra quilombola não apenas como o espaço diretamente 
ocupado ou como o resultado da relação entre um determinado número de 
hectares por número de famílias, para passar a ser pensado como espaço 
constituído social e simbolicamente, que leva em conta seus usos, costumes 
e tradições, recursos ambientais imprescindíveis à sua manutenção, 
reminiscências históricas que permitam perpetuar sua memória etc. 
(ARRUT, 2008)  

 

A certidão de auto-reconhecimento como vimos é a primeira ferramenta 

do grupo para afirmação de seus direitos em relação às medidas do Estado. 

Arruti ressalta que a auto-atribuição faz parte de um processo de politização da 

situação étnica e que só é possível com conhecimento dos mecanismos 

jurídicos, para que o grupo chegue a tais conhecimentos depende de atores 

exteriores dispostos. Atores de diferentes contextos vão fazer parte dos 

processos de auto-reconhecimento das comunidades quilombolas pelo país. 

Arruti define que: 
 

O uso da noção de ‘auto-atribuição’ faz, portanto, ‘alusão’ à 
etnicidade, mas não pode ser encarado como um sinônimo desta, sob 
qualquer consideração teórica. Estão em escalas analíticas distintas e, 
ainda que haja comunicação entre elas, colocam em cena atores, 
conceitos e objetos distintos. Dessa forma, finalmente, a auto-
atribuição só pode ser operada em função da interação entre grupo 
(supostamente étnico) e aparelhos e mediadores do Estado: não cabe 
esperar que ela emane dos grupos como manifestação de uma simples 
imagem-de-si espontânea, porque ela é já fruto do trabalho de 
formação política e do avanço do conhecimento que tais grupos 
detém sobre os mecanismos jurídicos que permitem fazer com que o 
Estado reconheça diferenças e atribua e restrinja direitos em função 
delas. (ARRUTI: 2003, 11) 

 

A certificação de comunidades visa garantir às comunidades quilombolas 

a posse da terra e o acesso a serviços de saúde, educação e saneamento. Após 

receber a declaração de auto-reconhecimento por escrito, a Palmares inscreve a 

comunidade no Cadastro Geral, expedindo a certidão de auto-reconhecimento. 

A certificação abre caminho para a participação nas ações de políticas públicas 

do Governo Federal, como o Bolsa Família, os programas de habitação, saúde 

da família e cestas básicas. (PBQ, 2004)  



 68 

A certidão de auto-reconhecimento além de sintetizar um processo de 

auto e reconhecimento étnico, redefine a organização política do grupo em 

quanto instituição. Isso significa que as comunidades que antes não eram 

organizadas em associações vão se organizar em associações quilombolas e 

aquelas que eram organizadas em associações rurais tornam-se associações 

quilombolas, ambas as situações são resultados de um processo de 

conscientização do grupo da identidade política. A associação quilombola 

emponderada com o certificado quilombola, não só tocará o processo de 

titulação como também torna ser a instituição responsável pela gestão local das 

políticas sociais que as comunidades quilombolas são beneficiárias, como 

programas, projetos e planos governamentais. O acesso das comunidades a tais 

benefícios vai depender sensivelmente da articulação política da Associação e 

das políticas regionais/estaduais, criando grandes disparidades sócio-político 

entre as comunidades pelo país. A organização dessas associações e as redes 

que elas passam a integrar merecem um estudo mais aprofundado. 

No inicio também do governo Lula foi promulgada a Medida Provisória 

n° 111, de 21 de março de 2003, convertida na Lei 10.678, que criou a 

Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial da Presidência da 

República27. O processo de reconhecimento de domínio e a conseqüente 

expedição de título, não esgotam as obrigações do poder público, a criação da 

Seppir vai ser fundamental para aplicação das políticas. A Seppir trouxe entre 

seus objetivos: “Acompanhar e coordenar políticas de diferentes ministérios e 

outros órgãos do Governo Brasileiro para a promoção da igualdade racial”. 

Apesar do status ministerial, há limitações e impasses no atendimento aos 

objetivos propostos. É nesse contexto que é cobrado o cumprimento do 

Programa de Superação do Racismo e Desigualdade Racial28 e, também as 

propostas de políticas públicas aprovadas na conferência de Durban em 200129. 

                                                
27 Lei nº 10.678 de 23 de maio de 2003 – Cria a Secretaria Especial de Políticas de Promoção da 
Igualdade Racial, da Presidência da República, e dá outras providências – Presidência da República – 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.678.htm Acesso em: 31 de agosto de 
2014.  
 
28 Programa de Superação do Racismo e Desigualdade Racial – Os Direitos Humanos no Brasil – 
Disponível em: http://osdireitoshumanosnobrasil.blogspot.com.br/2012/10/programa-de-superacao-do-
racismo-e.html Acesso em: 31 de agosto de 2014. 
  
29 Conferência de Durban contra o Racismo ocorrido em 2001, sediado pela África do Sul/ World 
Conference against Racism, Racial Discrimination, Xenophobia and Related Intolerance - Durban 



 69 

O Decreto Nº 4.887/03 (em anexo), além de definir as competências dos 

órgãos envolvidos na implementação destas políticas criou o Comitê Gestor, 

coordenado pela Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade 

Racial (Seppir), para elaborar um plano de desenvolvimento sustentável para as 

comunidades (Decreto n°4887/03). O etnodesenvolvimento passa ser uma 

missão dos diferentes ministérios visando “a garantia da reprodução física, 

social, econômica e cultural” das comunidades conforme determina o art. 2º, 

parágrafo 2º do mesmo diploma legal. A implementação destas políticas 

afirmativas deverá necessariamente ser elaborada e executada em conjunto com 

as comunidades quilombolas representadas por suas associações legalmente 

constituídas. 

Fazendo parte dessas políticas, o Programa Brasil Quilombola (PBQ), 

que foi lançado em 12 de março de 2004, com o objetivo de consolidar o 

marcos da política de Estado para as áreas quilombolas30.  

O PBQ não teve fôlego para cumprir suas metas no prazo estipulado do 

programa, como desdobramento dele foi instituída a Agenda Social Quilombola 

Decreto n° 6261 de 20 de novembro de 200731 e o Decreto 6040 , de 7 de 

fevereiro de 200732, que institui a Política Nacional de Desenvolvimento 

Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais/ PNPCT. O PBQ foi  

incorporado ao Plano Plurianual que faz parte dos instrumentos de 

implementação do PNPCT.  

O PNPCT surgiu em face das dificuldades de se assegurar o acesso 

efetivo das comunidades tradicionais a seus direitos, em documento o governo 

visando, de modo geral e em âmbito nacional, não apenas garantir a 

                                                                                                                                          
Declaration - UN Documents Gathering a body of global agréments – Disponível em: http://www.un-
documents.net/durban-d.htm - Acesso em: 31 de agosto de 2014.  
30 Programa Brasil Quilombola – Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial – Disponível 
em: http://www.portaldaigualdade.gov.br/acoes/pbq - Acesso em: 31 de agosto de 2014.  
 
31 Decreto n° 6261 de 20 de novembro de 2007 - Dispõe sobre a gestão integrada para o 
desenvolvimento da Agenda Social Quilombola no âmbito do Programa Brasil Quilombola, e dá outras 
providências – Presidência da República – Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2007/Decreto/D6261.htm - Acesso em: 31 de 
agosto de 2014.  
 
32 Decreto nº 6.040 de 07 de fevereiro de 2007 - Institui a Política Nacional de Desenvolvimento 
Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. – Presidência da República – Disponível 
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm - Acesso em: 
31 de agosto de 2014.  



 70 

sustentabilidade dos povos que as constituem, mas também valorizar sua 

identidade e assegurar seus direitos.  

Por seu amplo escopo, a PNPCT envolve diversas áreas, ações e 

atividades, sendo, por excelência, intersetorial. Os instrumentos de 

implementação previstos são: I os planos de Desenvolvimento Sustentável; II a 

CNPCT, III os fóruns regionais e locais, IV o Plano Plurianual.  

 

2.1.1 II CNPCT 
 

A coordenação do PNPCT, conforme determina o art. 2º do já citado 

Decreto Federal 6.040, de 2007, está a cargo da Comissão Nacional de 

Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais — 

CNPCT —, antes denominada Comissão Nacional de Desenvolvimento 

Sustentável das Comunidades Tradicionais. A CNPCT, cuja secretaria executiva 

está a cargo do Ministério do Meio Ambiente — MMA —, criou grupos de 

modo a facilitar o monitoramento das ações relacionadas à PNPCT, 

denominados Câmaras Técnicas Permanentes de Infraestrutura, Fomento e 

Produção Sustentável, Inclusão Social e Acesso aos Territórios e aos Recursos 

Naturais.  

A CNPCT tem como missão pactuar a atuação conjunta de representantes 

da Administração Pública direta e membros do setor não governamental pelo 

fortalecimento social, econômico, cultural e ambiental dos povos e 

comunidades tradicionais. A CNPCT também propõe princípios e diretrizes 

para políticas relevantes ao desenvolvimento sustentável dos povos e 

comunidades tradicionais no âmbito do Governo Federal. Criado pelo Decreto 

de 27 de dezembro de 2004 n° 10.408 e modificado pelo Decreto de 13 de julho 

de 2006, o órgão tem caráter deliberativo e consultivo. É presidido pelo 

Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome (MDS) e secretariado 

pelo Ministério do Meio Ambiente (MMA). É constituído, ainda, por outros 

representantes de órgãos e entidades federais e de organizações não 

governamentais, que se reúnem de quatro em quatro meses. O CNPCT realizou, 

ainda, a criação de instâncias que buscam propor e monitorar ações voltadas ao 

alcance dos objetivos específicos dessa política pública. São as Câmaras 



 71 

Técnicas Permanentes de Infraestrutura, Fomento e Produção Sustentável, 

Inclusão Social e Acesso aos Territórios e aos Recursos Naturais.   

Na região da Costa Verde como existem sobreposições de unidades de 

conservação povoadas por populações tradicionais foi instituído pela Portaria 

MMA nº 349, de 11 de dezembro de 200633, o Mosaico Bocaina. Com caráter 

de uma Câmera Técnica/temática, tem por objetivo estimular a gestão integrada 

das unidades de conservação da região, contribuindo para a preservação e 

conservação dos recursos naturais, bem como para o desenvolvimento 

sustentável das populações tradicionais. O reconhecimento de um mosaico é 

feito pelos órgãos gestores das unidades de conservação e sua gestão feita de 

maneira integrada.  

O território do Mosaico Bocaina reúne unidades de conservação, de 

âmbitos federal, estadual e municipal e suas respectivas zonas de 

amortecimento, localizadas no Vale do Paraíba do Sul, litoral norte do Estado 

de São Paulo e litoral sul do Estado do Rio de Janeiro, abrangendo: 14 

municípios dos estados do Rio de Janeiro e São Paulo, 18 Unidades de 

Conservação e suas zonas de amortecimento, 05 Terras Indígenas, 04 

Quilombos.34 

Na ocasião do trabalho de campo participei em setembro de 2013 de uma 

reunião do Mosaico, na ocasião o problema debatido era o esvaziamento do 

conselho, os gestores não participam ativamente dos conselhos. Os gestores 

presentes (IPEA e ICMBIO) argumentaram e criticaram a ausência dos outros 

gestores por motivo da dinâmica do Mosaico que vai contra a gestão deles. 

Segundo os gestores presentes as discussões do Mosaico estavam se limitando 

aos problemas das Unidades de Conservação. Vaguinho, presidente da Amoqc, 

argumenta que os problemas das unidades são trazidos porque não são 

resolvidos, e que a ausência dos gestores é político por não quererem discutir 

com as comunidades esses problemas e não respeitarem o Mosaico como um 

espaço político de discussão e organização dos parques inscritos no Mosaico. 

Nessa primeira ocasião ficou bem claro que a câmera temática/técnica tinha 

opiniões divididas, os quilombolas e caiçaras  questionam o trabalho dos 

gestores do ICMBio e do INEA em Paraty, o que se observa é que essas 

                                                
33 Fonte site Mosaico Bocaina: http://www.bocaina.org.br/. Acessado em 30 de junho de 2014. 
34 Fonte site Mosaico Bocaina : http://www.bocaina.org.br/. Acessado em 30 de junho de 2014. 



 72 

instituições fazem uma intervenção apenas punitiva, não cumprindo com as 

funções de informar e orientar sobre as regras na REJ e de organizarem uma 

gestão em sintonia com as populações tradicionais que estão nos parques. O 

abandono e a pressão simultâneos dos órgãos ambientais impulsionaram a 

organização do Fórum de Comunidades Tradicionais de Paraty. 

 

2.1.2 III Fóruns locais e regionais 
 

No ano de 2007, em diálogo com o Decreto 6040, que institui a Política 

Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades 

Tradicional, como já falado, prevê a criação de fóruns e espaços políticos para 

tal, surge então o Fórum das Comunidades Tradicionais. O Fórum representa 

hoje as comunidades caiçaras, indígenas, quilombolas, caipiras que partilharam 

por gerações o extenso território da Costa Verde e que hoje se organizam 

conjuntamente na defesa do território. A convivência harmoniosa e solidária por 

gerações hoje é refletido na parceria das lutas e na organização do Fórum. O 

mesmo Fórum reúne os “parceiros” ONGs (Idaco, Sapê, etc) pesquisadores 

(Fiocruz, UFRJ, etc) e militantes simpatizantes da causa (professores, ativistas 

ambientais, etc).  

Apesar dos fóruns terem objetivos gerais para aplicação de políticas de 

desenvolvimento sustentável das comunidades tradicionais, como observei e os 

próprios relatavam, o Fórum acaba tendo como principal bandeira a defesa do 

território. Os assédios de especulação imobiliária e acordos políticos que 

enfraquecem os territórios tradicionais exigem das populações tradicionais uma 

eterna vigília para ainda assegurarem o seu território como um todo, faltando 

espaço e força política muitas vezes para programar essas políticas de 

desenvolvimento sustentável.   

Tive a oportunidade, no campo, de participar de uma reunião em 

setembro de um núcleo menor do Fórum onde participavam quilombolas, 

caiçaras e militantes que estavam reunidos para pensar estratégias e organização 

para uma manifestação no dia da consulta publica da recategorização da 

Reserva Joatinga. A proposta de mudança de categorização da reserva faz parte 

do esforço da Secretaria Estadual do Ambiente para se adequar à lei federal que 

criou o Sistema Nacional de Unidades de Conservação (Snuc). O modelo não 



 73 

prevê a categoria “reserva ecológica” e sugere 12 modalidades. Entre elas, além 

do parque, está a reserva de desenvolvimento sustentável (RDS), que é a 

defendida pelo Fórum e são preferência dos diretamente atingidos pela mudança 

as comunidades caiçaras na Mata Atlântica de Paraty. O discurso que o Fórum 

assume é de compreender e defender o território de forma integrada. A reunião 

seguiu num clima tenso porque tinha ocorrido vazamento de informações sobre 

estratégias de ocupação que o grupo organizava fazer em protesto a pressão do 

órgão ICMBio para que a Reserva se torne APA (Aérea de Proteção 

Ambiental). As populações tradicionais argumentam que o modelo de Reserva 

defendido pela ICMBio abre espaço para futuras especulações imobiliárias e 

limita o uso cultural do território.  

As duas reuniões que participei em espaços diferentes, uma reunião do 

Mosaico e a outra do núcleo do Fórum, o conflito com os gestores do ICMBio 

era marcante. Os atores tradicionais envolvidos no processo e na organização do 

Fórum argumentam que esses gestores atendem interesses do Condomínio 

Laranjeiras, que como já foi explicitado é um mega empreendimento turístico 

imobiliário do município.  

 

2.1.3 IV Plurianual: Programa Brasil Quilombola 
 

O Programa prevê linhas de crédito e convênios entre os diferentes 

órgãos do Estado responsáveis pela preservação cultural e ambiental e pelo 

desenvolvimento de infra-estrutura necessária ao desenvolvimento das 

comunidades. As políticas públicas geradas a partir daí, concentradas na 

Secretaria Especial de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR) e no Programa 

de Promoção da Igualdade de Gênero, Raça e Etnia (PPIGRE) do Ministério do 

Desenvolvimento Agrário (MDA), dividem-se entre aquelas geradas 

especificamente para as comunidades quilombolas e aquelas que representam 

apenas a previsão de uma cota especial de recursos de políticas de caráter 

universal para as populações quilombolas.   

A coordenação geral do Programa é de responsabilidade da SEPPIR, que 

atua em conjunto com os 11 ministérios que compõem o seu Comitê Gestor: 

1.Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR/PR); 2)  

Casa Civil da Presidência da República (CC/PR): 3)  Ministério do 



 74 

Desenvolvimento Agrário (MDA) e Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agrária (Incra): 4) . Ministério do Desenvolvimento Social e Combate 

à Fome (MDS); 5)  Ministério da Cultura (MinC) e Fundação Cultural Palmares 

(FCP); 6) Ministério das Cidades: 7) Ministério da Educação (MEC) e Fundo 

Nacional de Desenvolvimento da Educação (FNDE): 8)  Ministério da Saúde 

(MS) e Fundação Nacional de Saúde (FUNASA): 9)  Ministério do Trabalho e 

Emprego (MTE); 10) Ministério da Integração Nacional (MIN); 11) Ministério 

de Minas e Energia (MME). (PNPCT, 2007) 

Contudo, cabe ressaltar que as ações executadas por diversas vezes 

extrapolam as competências desses órgãos. Nesse sentido, conforme necessário 

são estabelecidas parcerias com outros órgãos do Governo Federal. O Programa 

agrupa as ações voltadas às comunidades em várias áreas, conforme segue: Eixo 

1: Acesso a Terra – execução e acompanhamento dos trâmites necessários para 

a regularização fundiária das áreas de quilombo, que constituem título coletivo 

de posse das terras tradicionalmente ocupadas. O processo se inicia com a 

certificação das comunidades e se encerra na titulação, que é a base para a 

implementação de alternativas de desenvolvimento para as comunidades, além 

de garantir a sua reprodução física, social e cultural; Eixo 2: Infraestrutura e 

Qualidade de Vida – consolidação de mecanismos efetivos para destinação de 

obras de infraestrutura (habitação, saneamento, eletrificação, comunicação e 

vias de acesso) e construção de equipamentos sociais destinados a atender as 

demandas, notadamente as de saúde, educação e assistência social; Eixo 3: 

Inclusão Produtiva e Desenvolvimento Local - apoio ao desenvolvimento 

produtivo local e autonomia econômica, baseado na identidade cultural e nos 

recursos naturais presentes no território, visando a sustentabilidade ambiental, 

social, cultural, econômica e política das comunidades; Eixo 4: Direitos e 

Cidadania - fomento de iniciativas de garantia de direitos promovidas por 

diferentes órgãos públicos e organizações da sociedade civil, estimulando a 

participação ativa dos representantes quilombolas nos espaços coletivos de 

controle e participação social, como os conselhos e fóruns locais e nacionais de 

políticas públicas, de modo a promover o acesso das comunidades ao conjunto 

das ações definidas pelo governo e seu envolvimento no monitoramento 



 75 

daquelas que são implementadas em cada município onde houver comunidades 

remanescentes de quilombos35.  

Como parte de uma política de “igualdade racial”, o Programa Brasil 

Quilombola (PBQ,2005) incorpora princípios e características que o inserem 

dentro dos debates sobre a questão racial. Como parte de uma política de 

“desenvolvimento étnico” voltado para um segmento específico o quilombola, o 

PBQ se insere dentro de um corpo de referências que o denota numa perspectiva 

de desenvolvimento de grupos étnicos diferenciados. E, como parte da política 

nacional de um governo, o PBQ se insere em um conjunto de referencia que o 

posiciona como parte de um projeto de “desenvolvimento nacional”.  

A Gestão Descentralizada do PBQ prevê a articulação dos entes 

federados, a partir da estruturação de comitês estaduais. Sua gestão estabelece 

interlocução com órgãos estaduais e municipais de promoção da igualdade 

racial (PIR), associações representativas das comunidades quilombolas e outros 

parceiros não governamentais. No trabalho de campo percebi a importância que 

esses parceiros vão ter nesses processos, basicamente esses processos são 

dependentes desses parceiros. 

Trataremos no presente trabalho especificamente do Eixo 3: Inclusão 

Produtiva e Desenvolvimento Local do PNPCT (2007). O eixo desenvolvimento 

local e inclusão produtiva trata da construção de modelos de desenvolvimento 

baseados nas características territoriais e nas especificidades culturais dos povos 

e comunidades tradicionais de matriz africana, visando a sua sustentabilidade 

ambiental, social, cultural, econômica e política. O documento prevê que os 

projetos são orientados pelos conceitos de etnodesenvolvimento e 

sustentabilidade, de forma a propiciar a utilização das terras e das técnicas de 

produção quilombola para a superação de situações de vulnerabilidade social, 

insegurança alimentar e nutricional, e para a geração de renda.  

O objetivo do PBQ são que as ações de fomento ao desenvolvimento 

local fortaleçam as organizações sociais das comunidades quilombolas em suas 

várias características, sejam elas organizativas ou produtivas. Inclusive, as ações 

de fomento ao desenvolvimento local para comunidades quilombolas podem ser 

efetivadas por meio de convênios com sociedade civil e Poder Público. A 

                                                
35 Fonte site Seppir: www.seppir.org.br 



 76 

natureza descentralizada do PBQ e a ausência de documentos que congreguem 

os dados e ações relacionadas a esse eixo dificultam a identificação dessas ações 

em campo.  

Desde então, porém, muito em função dos efeitos práticos desta retomada 

e da contradição em que ela entrou com os interesses políticos e econômicos 

tanto dos grandes proprietários de terras, quando do Programa de Aceleração do 

Crescimento, do próprio governo, nós assistimos ao desenho de uma conjuntura 

senão francamente desfavorável à causa quilombola, no mínimo contraditória e 

ambígua. Paradoxalmente o período de 2011/2014, correspondendo ao mandato 

da presidente Dilma Russeff, as comunidades quilombolas são consideradas 

prioritárias dentro dos programas sociais do Governo Federal, onde se destacam 

o Plano Brasil Sem Miséria, o Programa Água para Todos, e o Programa 

Nacional de Banda Larga (PNBL). Esse período que vem se configurando numa 

ausência completa de titulação dos territórios quilombolas e não 

coincidentemente uma crescente ênfase da ação governamental nos serviços 

básicos, mediante a dificuldade de garantir os direitos étnicos à terra, 

constituindo numa medida compensatória.  

Os impasses enfrentados pelas comunidades quilombolas não se limitam 

ao reconhecimento territorial, mas sim começa e passa por ele, o 

reconhecimento da identidade e do território é apenas uma primeira batalha para 

a sobrevivência desses grupos. A partir do auto-reconhecimento os quilombolas 

como todos os outros grupos étnicos/ culturais brasileiros precisam estar bem 

informados e articulados para que seus direitos tenham validade. Os 

documentos apontam para uma autonomia dos grupos/comunidades na gestão 

dos seus territórios, nas decisões econômicas, educacionais e etc;   

Autonomia esta que se dá e que se espera ter por parte da ação das 

comunidades quilombolas. Sob uma perspectiva “ideal típica”, o segmento 

quilombola é situado, em meio a um programa de desenvolvimento étnico, 

como um sujeito social coletivo que se reconhece perante a lei que o protege, da 

forma que esta lei “espera”. Mas, a aplicação dessas políticas muitas vezes está 

engessada na gestão das instituições públicas que estão à frente do processo. Os 

espaços políticos criados não acontecem de forma horizontal como se propõem, 

as verbas são menores que as prometidas entre outros problemas locais. Através 

do Projeto de Mapeamento do Patrimônio Quilombola realizado pelo convênio da 



 77 

FCP com a UERJ no anos de 2013 e 2014, - conheci inúmeras comunidades 

quilombolas, além do Campinho da Independência e percebi comparando-as 

que a formação e o engajamento político das lideranças são uma diferencial para 

negociações e o acesso no que é estabelecido nas políticas nacionais.  

O Campinho parte de uma situação “privilegiada”, a comunidade ao 

longo do seu processo foi participante dos movimentos agrários e negros. 

Resultado é que com ascensão do movimento quilombola importantes 

lideranças nacionais quilombolas são do Campinho. Associados, não 

coincidentemente, a ONGs ambientais com bandeiras de sustentabilidade 

alternativas, Campinho vai experimentar novos projetos de gestão e uso do seu 

território.  
 

Quadro III – Síntese das Convenções Internacionais e Normativas Nacionais que tratam sobre os Quilombos em linha 

histórica 
Convenção n.º107 da OIT de 1957 Trata sobre as populações indígenas e tribais e dá base para a 

Convenção 169. 
 
Decreto n.º 80.978 de 1977 

Promulga a Convenção Relativa à Proteção do Patrimônio Mundial, 
Cultural e Natural de 1972 – Trata da proteção e preservação do 
patrimônio universal da cultura e natureza e dá recomendação aos 
povos 

Artigos 215 e 216 da Constituição Federal e ADCT n.º 68 de 
1988 

Tratam sobre aspectos culturais e de direito a propriedade da terra 
para quilombos 

Lei n.º 7.668 de 1988 Cria a Fundação Cultural Palmares com a competência de delimitar, 
reconhecer e titular as comunidades quilombolas. 

Convenção n.º 169 da OIT de 1989 Trata da determinação de terras aos povos que as ocupam 
tradicionalmente e do reconhecimento da auto-atribuição 

Convenção sobre Diversidade Biológica da ONU em 1992 Prevê a conservação da biodiversidade, uso sustentável dos seus 
components e a divisão equitativa e justa dos benefício gerados com 
a utilização de recursos genéticos 

Decreto Legislativo n.º 2 aprovado pelo Senado Federal em 
1994 

Um dos instrumentos de regulação da Convenção sobre a 
Diversidade Biológica da ONU de 1992 

Decreto n.º 2.519 de 1988 Promulga a Convenção sobre a Diversidade Biológica, assinada no 
Rio de Janeiro em 1992 

Lei n.º 9.636 de 1998 

Dispõe sobre a regularização, administração, aforamento e alienação 
de bens imóveis de domínio da União, altera dispositivos dos 
Decretos-Leis nº 9.760, de 5/09/1946, e nº 2.398, de 21/12/1987, 
regulamenta o § 2º do art. 49 do Ato das Disposições Constitucionais 
Transitórias, e dá outras providências. 

Lei n.º 9.985 de 2000 Criação do Sistema Nacional de Unidades de Conservação da 
Natureza – relação das populações tradicionais com áreas de proteção 
ambiental 

Portaria FCP n.º 40 de 2000 

Estabelece normas que regerão os trabalhos para a identificação, 
reconhecimento, delimitação e demarcação, levantamento cartorial, e 
titulação das terras ocupadas por comunidades remanescentes de 
quilombos. 

Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural em 2001 Defende a diversidade cultural e religiosa enquanto patrimonies da 
humanidade 

Decreto n.º 3.725 de 2001  
Regulamenta a Lei nº 9.636, de 15 de maio de 1998, que dispõe sobre 
a regularização, administração, aforamento e alienação de bens 
imóveis de domínio da União, e dá outras providências. 

Decreto n.º 4.887 e Lei n.º 10.678 de 2003 Define sobre a auto-atribuição e cria a SEPPIR 
Decreto n.º 5.501 de 2004 Promulga a Convenção 169 da OIT sobre Povos Indígenas e Tribais 
Programa Brasil Quilombola em 2004 Trata de um conjunto de ações para a população quilombola 
Decreto de 27 de dezembro de 2004  Cria Comissão Nacional de Desenvolvimento Sustentável das 



 78 

Comunidades Tradicionais e dá outras providências 

Instrução Normativa INCRA nº 16 de 2004 

Regulamenta o procedimento para identificação, reconhecimento, 
delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por 
remanescentes das comunidades dos quilombos de que trata o art. 68 
do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 

Convenção sobre a Proteção e Promoção da Diversidade das 
Expressões Culturais em 2005 

Promove e protege a diversidade cultural 

Instrução Normativa n.º 20 do INCRA em 2005 Trata da identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação, 
desintrusão, titulação e registro das terras ocupadas por 
remanescentes das comunidades dos quilombos 

Criação da Coordenadoria de Regularização de Território 
Quilombola em 2005 

Responsável pelo acompanhamento das regularizações de terras 
quilombolas nacional 

Decreto de 13 de julho de 2006 
 

Altera a denominação, competência e composição da Comissão 
Nacional de Desenvolvimento Sustentável das Comunidades 
Tradicionais e dá outras providências 

Decreto n.º 6.040 de 2007 
 

Institui a Política Nacional de Desenvolvimento 
Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais – PNPCT 

Decreto n.º 6.177 de 2007 Aprova o texto da Convenção sobre a Proteção e Promoção da 
Diversidade das Expressões Culturais, assinada em Paris, em 20 de 
outubro de 2005, e regulamenta o Decreto Legislativo no 485, de 20 
de dezembro de 2006 

Instrução Normativa n.º 49 do INCRA em 2008 Revoga a Instrução Normativa n.º 20 
Instrução Normativa n.º 56 e n.º 57 do INCRA em 2009 A primeira retira do INCRA a competência de identificação e 

recohecimento das comunidades, e dois dias depois cria a segunda IN 
que repõem as instruções da IN n.º49 

Lei n.º 12.288 de 2010 Cria o Estatuto de Igualdade Racial 

Portaria Interministerial Nº 419 de 26/10/2011 Regulamenta a atuação dos órgãos e entidades da Administração 
Pública Federal envolvidos no licenciamento ambiental. 

Em 31 de janeiro de 2013 Criação do Programa Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos 
Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz africana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 79 

Capítulo 3 
     

3. O Quilombo do Campinho 
 

Os negros que permaneceram na região da Costa Verde como vimos, 

desde o inicio da formação do Estado brasileiro, isso é desde a colonização, 

foram atores importantes nos processos econômicos da região. Em tempos de 

colonização eram mão de obra escrava das respectivas fazendas que pertenciam 

e eram naquela época, considerada também, importantes mercadorias da 

economia Paratyense; posteriormente pós-Abolição as comunidades negras 

junto com outras comunidades rurais da região eram produtores 

(marginalizados) de insumos (como cana-de-açúcar para produção de cachaça, 

café, banana, mandioca, peixe, etc) que movimentavam a economia e abastecia 

a região.  

 Lembrando que a história dos negros em Paraty não pertence apenas às 

comunidades rurais negras, que se formaram no “sertão” 36, a cidade também 

sofreu influências da cultura negra, é marcante na formação social da cidade 

simbolizada em algumas festividades tradicionais da cidade como dia do São 

Benedito (santo cultuado pelos escravos negros). Mas, o que importa aqui para 

esse estudo são as famílias que se organizaram em comunidade, acompanharam 

e fizeram parte das transformações desse território, chamados por eles, no 

passado, de sertão.  

 Apesar de sempre existirem e estarem integradas de certa forma ao 

mercado de Paraty, as comunidades negras rurais estiveram “isoladas” 

socialmente por muito tempo. Eram considerados bairros rurais perigosos, onde 

morava um “pessoal bravo negro”, como lembram os moradores do Campinho. 

Ao longo da história, como vimos a sua existência foi em alguma medida 

conflituosa por ocuparem terras valorosas para grupos econômicos da região, a 

terra acabou passando por transformações em função de diferentes interesses. 

As formas de existirem dos remanescentes de quilombo de Paraty podem ser 

caracterizadas como resistência às normas desses grupos econômicos 

hegemônicos.  
                                                
36 Denominação antiga popular dada à região que as comunidades ocupavam no interior da mata, longe da 
cidade. 



 80 

Vislumbrado um panorama geral da história da comunidade Campinho 

da Independência, relacionada a mudanças regionais e nacionais, proponho 

nesse capítulo organizar o processo de mudança social no Campinho em três 

atos, como no teatro cada ato é marcado por uma alteração do cenário, com 

entradas e saídas de personagens. Dessa forma pretendo destacar dentro da 

dinâmica social os fenômenos de liminaridade, que segundo Turner emergem 

no “interstícios da estrutura social”, propiciando aos atores sociais a experiência 

concreta de estarem às margens da sociedade e criando ocasião para pessoas ou 

grupo representarem, simbolicamente, papéis que correspondem a uma posição 

invertida em relação ao status ou condição que ordinariamente possuem no 

quadro hierárquico da “estrutura social”.   É a partir desses fenômenos da 

dinâmica social que emerge a identidade quilombola Campinho da 

Independência, que se organiza hoje como grupo étnico camponês pertencente à 

região da Costa Verde.  

 

3.1 - 1° ATO - As três irmãs herdam as terras 
 

A história começa como contam orgulhosamente os moradores da 

comunidade, e quem quer que vá falar do Campinho da Independência, com as 

três irmãs: Antonica, Marcelina e Luiza. No século XIX, eram elas escravas que 

viviam dentro da casa grande da antiga Fazenda Independência e realizavam 

serviços privilegiados, tais como tecer, bordar e pentear para os brancos. Com o 

fim da escravidão, as três irmãs receberam terras do senhor e continuaram 

vivendo onde hoje está localizada a comunidade de Campinho da 

Independência. Praticamente todos os moradores da comunidade são 

descendentes de uma dessas três mulheres.  

O pequeno grupo original dispunha de uma vasta área para trânsito e uso, 

porém na condição de grupo familiar e pequena força de trabalho pôde ocupá-la 

apenas parcialmente. A ocupação efetiva foi praticamente impossível e grande 

parte da terra permaneceu, por muito tempo, como espaço vazio e disponível 

como descreve Gusmão.  



 81 

Esse espaço vazio que a antropóloga fala, Arruti em relatório técnico37 

identificou um “campo negro”, que abrangia as quatro comunidades 

quilombolas da região, Campinho da Independência, Cabral, Cambury e 

Fazenda. O “campo negro” é composto por uma extensa rede de relações e 

interesses de todo tipo, que conectava quilombolas, mascates, taberneiros, 

lavradores, escravos urbanos, capoeiras e até mesmo autoridades locais. Nesse 

local circulavam mercadorias, armas e, principalmente, informação. Essas 

comunidades são familiares, o que foi reafirmado em campo pelos próprios 

quilombolas. De acordo com eles, antigamente havia uma trilha que ligava as 

comunidades e que permitiu por várias gerações a realização de trocas de 

mercadoria: peixes, farinhas, bananas, feijão e etc. Essas trocas se estendiam até 

as outras comunidades de caiçaras e indígenas, e se estendem ainda hoje 

organizadas pelo Fórum das Comunidades Tradicionais. 

Abaixo um mapa ilustrativo da região: 

 
Figuras III: Mapa étnico Costa Verde 

 
Fonte: http://pib.socioambiental.org/caracterizacao.php?id_arp=4071, mapa original                    

com as terras indígenas. Comunidades quilombolas e caiçaras incluídas pelo autor Carlos Felipe 
de Andrade Abirached. Acesso em 17/05/10. 

 

3.2 - 2°ATO – Perigo iminente desapropriação  
 

O fim desse ciclo é marcado com o início de um processo de 

desapropriação do território que não foi concluída, mas resultou em uma 

profunda mudança social na comunidade a partir de 1960. Como já foi 

                                                
37 Relatórios antropológicos encomendados pelo INCRA ao antropólogo José Maurício Paiva Andion 
Arruti. 



 82 

colocado, Campinho sofreu fortes pressões por decretos estaduais, federais e o 

mais impactante deles a construção do trecho da BR 101 Rio-Santos. Gusmão 

descreve em seu livro vários momentos dramáticos desse processo da luta no 

cotidiano daquela época. Escolhi um evento dentre esses que traz vários 

elementos para compreendermos o processo que a comunidade estava passando 

naquela época. 

 
(...) o grupo negro do Campinho defronta-se com os “homens da 

estrada” e com a violentação do pouco que lhes resta de seu território. 

“Eles do DNER (Departamento Nacional de Estradas e Rodagens) 

falavam em indenizar que tinha documento. Nós não tinha papel 

algum, eles então mandavam sair das casas e construir em outro 

lugar. Derrubavam tudo, inclusive a lavoura, cafeeiro, laranjeiro e 

não pagavam nada.” Os mais velhos, Tio Gustavo e Tio Evenso, 

tomam a frente do grupo e opõem-se à derrubada do que “já tava 

acabado, só mudava o que estava sendo feito”, referindo-se às casas 

em construção. Por outro lado, o traçado da Rodovia implicava 

derrubar a capela velha e os velhos se opuseram a isto, pois “ela era 

sagrada”. A igreja, disseram, “ficava onde estava”. Até hoje, o desvio 

da Rodovia implicou a existência de uma longa curva no morro da 

escola, área central da comunidade-bairro onde está a igreja nova, 

construída recentemente no mesmo local da antiga capela. (Gusmão, 

1995:125) 

 
Figura IV: Igreja São Benedito construída no local da antiga capela  – Campinho da Independência  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 83 

 
 

 

O trecho acima descreve um momento dramático na comunidade, a 

derrubada da igreja simbolizava naquele momento a gota d’água, a ruptura ou 

quebra completa da comunidade, mas houve a mobilização coletiva e o 

desfecho foi favorável. São nos momentos mais críticos da sociedade os 

“dramas sociais” tendem a aparecer com mais freqüência, em outras palavras no 

processo da vida social os dramas emergem demarcando a relação dialética 

entre “estrutura” (que representa a realidade cotidiana) e antiestrutura 

(momentos extraordinários, definidos pelos “dramas sociais”). (TURNER, 

2008) 

O evento descrito pelos quilombolas do Campinho reproduz o sentimento 

de communitas que configura uma antiestrutura, naquele momento a derrubada 

da igreja significava derrubar algo sagrado compartilhado por aquelas pessoas. 

A derrubada da igreja consistia na quebra de uma relação entre indivíduos 

concretos, históricos, idiossincráticos, que é parte do sentimento de communitas 

que Turner descreve; para ele, communitas surge espontaneamente motivada 

por valores, crenças ou ideais coletivos, configurando-se numa antiestrutura. A 

antiestrutura aqui seria o grupo familiar que passa a ser categorizado pelo 

Estado por Quilombo do Campinho, categorizada assim a partir de uma 

mudança do Estado como descrevemos no capitulo anterior. Na definição do 

Turner a antiestrutura não configura ausência de estrutura, mas um modelo 

alternativo e espontâneo de organização social que emerge momentaneamente 

nos interstícios da sociedade. (TURNER, 1974, p.161-174)     

Esse processo de reconfiguração do espaço, onde os atores principais em 

negociação são o Estado e os quilombolas do Campinho, culmina na criação da 

Associação de Moradores do Quilombo Campinho da Independência. A 

Associação de Moradores do Quilombo Campinho (AMOQC) é um ator 

importante na história e organização dos quilombolas do Campinho. A sua 

história tem início quando em 1975, organizados em torno da Comunidade 

Eclesial de Base e com a ajuda da Comissão Pastoral da Terra, os moradores do 

Campinho acionam a justiça em busca de seus direitos. Como na época ainda 

não havia a previsão constitucional garantindo a titulação coletiva das terras de 



 84 

quilombo, eles entram com ações individuais de usucapião, argumentando que 

desde o século XIX habitavam aquelas terras. Durante alguns anos os processos 

judiciais ficaram paralisados e dispersos por diferentes cartórios, dificultando a 

atuação do advogado responsável. Em 1980, o Estado do Rio de Janeiro 

interveio manifestando interesse na área e solicitando o envio das ações para a 

Vara de Fazenda Pública. Já em 1986, a União Federal alega estar interessada 

na área devido à criação da Área de Proteção Ambiental do Cairoçu. A 

comunidade passa, então, a ter que disputar suas terras não apenas com os 

grileiros e empreendimentos imobiliários, mas também com o Poder Público 

interessado na preservação ambiental da área.  

Em 1994, em consonância com o movimento quilombola que vai se 

firmando nacionalmente, Campinho não só participa como são coadjuvantes, os 

quilombolas de Campinho da Independência fundam a Associação de 

Moradores do Quilombo do Campinho (AMOQC) e começam, então, a exigir a 

titulação coletiva de suas terras. 

Como já dito, a área da comunidade é finalmente titulada em março de 

1999. Hoje a AMOCQ transcende a sua importância local como organização, as 

lideranças quilombolas do Campinho são importantes atores atuantes nas 

principais questões que envolvem as comunidades tradicionais (indígenas, 

caiçaras, caipiras, quilombolas) da Costa Verde. 

 
Quadro IV: Marcos de mudança do espaço social do Campinho da Independência em linha 

histórica 

Período Colonial Fim do Ciclo do ouro –  
Até década de 50 

Expansão Capitalista 

 - os negros eram escravos na 
Fazenda Independência  

- Terras doadas as 3 escravas: 
Antonica, Marcelina 
- Sertão da Independência  

Construção BR 101 
década de 70 

Redemocratização 
do país 

- Conflito 
fundiário marcado 
pela especulação 
imobiliária 
- Perda de 
território  
 

- Titulação do 
território reduzido 
 

Fonte: elaboração própria  

 

3.3 - 3° ATO: Projetos de etnodesenvolvimento, solução ou adequação?  
 

Hoje, a comunidade do Campinho, depois de conquistar o título do seu 

território em 1990, precisa lutar e ajustar seus modos de vida aos assédios do 



 85 

mercado regional que adotou um projeto de desenvolvimento baseado no 

turismo.  

Os quilombolas do Campinho representados pela AMOQC tornam parte 

do grande pacote turístico oferecido pela cidade de Paraty. Dentro dessa 

realidade uma das estratégias hoje adotada pelo grupo, que de alguma forma, 

dentro das perspectivas da comunidade, mantém o projeto coletivo do território 

é o turismo comunitário. São eles camponeses étnicos adaptando-se as novas 

estruturas agrárias da região, absorvidos pelos grandes projetos de 

desenvolvimento regional. Conforme César Gnaccarini e Margarida Maria 

Moura (1983), entendo que a produção das famílias quilombolas pode ser 

considerada como: 
 

 “[...] uma produção camponesa, que se mantém ou se recria na estrutura 

agrária como uma forma de luta por sua permanência; ao mesmo tempo em 

que dela se vale o sistema dominante para extração e captação de seu sobre-

trabalho.” (GNACCARINI; MOURA, 1983,4).  

 

Corresponde assim a processos de ajustamento e ressignificação local 

perante as forças econômicas e políticas hegemônicas. Esses processos de 

mudança, na estrutura agrária da Costa Verde, fazem parte de uma mudança 

econômica local e também do estado do Rio de Janeiro. O censo agropecuário 

1995-1996 apresentado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE) constata que o Estado do Rio de Janeiro caracteriza-se pelo seu 

desenvolvimento urbano. A intensificação do processo de urbanização, e a 

expansão das atividades de lazer e turismo vêm substituindo atividades de 

lavouras em diversas regiões do estado como a zona litorânea e a serrana, o que 

se destaca é o declínio de cultivos tradicionais e a ampliação de segmentos mais 

modernos praticados de modo intensivo. 

Importante, portanto, observar os efeitos dessa reestruturação econômica 

da agricultura do Rio de Janeiro na comunidade e as inovações resultantes. A 

construção da rodovia é um importante elemento canalizador da intensificação 

desse processo na região, principalmente na comunidade do Campinho. 

Combinados, não por acaso, com a chegada das unidades de conservação e o 

modelo econômico adotado pela região de turismo, trouxeram profundas 



 86 

mudanças no processo contínuo de formação da comunidade do Campinho. 

Como os próprios quilombolas comentam a construção da estrada e todas essas 

mudanças que a região estava passando espremeu as áreas de plantio e junto 

com a desvalorização dos seus produtos levaram os agricultores para construção 

civil e serviços gerais no turismo. O que implicou em um distanciamento das 

futuras gerações da agricultura, atividade que era passada de pai para filho.   

Os homens foram trabalhar fora, deixando as mulheres cuidando da terra 

e dos filhos, inicia-se ai um processo de ressignificação dos processos 

produtivos da comunidade, surgindo aos poucos o que hoje se configura na 

Casa de Artesanato e no Restaurante. Assim, como as mulheres foram 

protagonistas na origem da comunidade, vão ser elas também nesse momento 

importantes atores para a continuidade da comunidade com essas novas 

atividades econômicas de iniciativa delas. 
 Figura V: Dona Dica, artesã e quilombola – 
Bar do seu Dico  

 
Fonte: arquivo pessoal 

 

O artesanato começou como instrumento de auxilio na roça e para uso 

doméstico, como conta Adilse: 

 

Minha mãe fazia muito tapete, peneira, samburá, balaio para 

tirar produto da roça sabe. Que era uma necessidade, porque 



 87 

não tinha saco, então eram carregados os produtos da roça num 

balaio, num samburá. Hoje não, hoje todo mundo tem uma 

bolsa, uma sacola, antes não, ela fazia as bolsas de palha. 

 

Com a chegada da estrada e do fluxo de turistas, os objetos artesanais 

domésticos ganharam outro valor. Tornaram-se produtos rentáveis, no inicio 

eram vendidos na cidade, mas na opinião dos quilombolas eram desvalorizados.  

Já o movimento que sucedeu o Restaurante começou com Ninha (hoje 

coordenadora do restaurante) e mais um grupo de dez mulheres, fazendo comida 

para grupos de visitante organizados pela Associação. 

  
Figura VI: Artesanato – Exposição do artesanato 
quilombola na Casa da Cultura de Paraty, 2013 
(foto arquivo pesquisadora) 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: arquivo pessoal 

 

As alternativas de geração de renda que se destacaram pela condição 

geográfica foram essas atividades, que são associadas ao turismo rural 

contemporâneo. Elas possibilitaram os produtores familiares do Campinho a 

inserção em atividades não-agrícolas e conseqüentemente o aumento da renda 

familiar. O presidente da associação, Vaguinho, diz que “o turismo não é a 

alternativa” que eles queriam, mas pela característica da região e a proximidade 



 88 

da comunidade de Paraty e Trindade o turismo chegou sem pedir licença. 

Surgindo então à necessidade de se organizar para que “as coisas acontecessem 

da melhor maneira”, como enfatiza Vaguinho.   

Com a chegada dos projetos e editais no Campinho, advindos dos novos 

programas de políticas governamentais, as atividades que surgiram inicialmente 

como complemento de renda realizado pelas mulheres no território, ganham 

atenção especial e vão ser capacitados e normatizados por ONGS e assistência 

técnica. 

 Importante ressaltar que o Campinho pela sua localização e história 

sempre esteve bem amparado por movimentos alternativos da região 

(ambientalistas, militantes do movimento negro, intelectuais e etc.). O que 

tornou a comunidade um campo ideal para aplicação das políticas com 

perspectivas de etnodesenvolvimento, o que não é possível na maioria das 

comunidades quilombolas desse país, o que torna quase impossível a aplicação 

dessa política universalista prevista no PBQ, compreendendo os grandes 

desníveis de articulação que as comunidades estão.    

Mesmo nas condições ideais esses projetos enfrentam dificuldades no 

Campinho, por exemplo, os projetos não abarcam a comunidade como um todo 

nas atividades. O artesanato, como veremos, é o de maior amplitude, mas não é 

rentável o suficiente servindo mais como complemento de renda. Os objetivos 

dos empreendimentos, porém, não se limitam aos objetivos econômicos, essas 

atividades acabam sendo instrumentos para fortalecer a imagem do Campinho 

como Quilombo, ganhando visibilidade nacionalmente e internacionalmente. 

Visibilidade que atrai mais projetos e ações de diferentes instituições pelo 

país e pelo mundo, algumas dessas ações vão ter objetivos mais externos a 

comunidade que internos com a justificativa de caridade. Por exemplo, 

presenciei na situação do campo um grupo de estudantes chilenos 

desenvolvendo um projeto de construção sustentável na comunidade. Na 

ocasião alguns quilombolas questionavam a real funcionalidade do espaço que 

estava sendo construído e do material que estava sendo utilizado. Como os 

próprios quilombolas constataram “como a construção que usava tanto bambu, 

seria sustentável aqui que nem tem bambu”. O que se constata é uma 

preocupação maior na apresentação do discurso sustentável do que a real 

viabilidade de ações sustentáveis, status que vão ser repetidos em diferentes 



 89 

organizações. Configurando quase que uma afetação esse alvoroço que os 

termos relacionados à sustentabilidade vão causar na comunidade civil mundial, 

que conseqüentemente vão hiper-valorizar formas de viver em comunidade 

criando uma imagem essencializada. No caso do Campinho essas ações 

serviram para incrementar seu território com novas estruturas de utilidade 

duvidosa, como os próprios expressaram. 

Já na esfera pública, os projetos e ações realizadas a partir da nova 

agenda governamental com importantes parcerias de organizações não 

governamentais possibilitaram aos quilombolas do Campinho organizar em 

espaços comunitários o artesanato e o restaurante; e capacitar 

monitores/moradores para o turismo e incluir no território uma agricultura 

alternativa - o sistema de Agrofloresta.  

 

3.4 Empreendimentos comunitários  
      

Os empreendimentos mais importantes presentes hoje no quilombo, que 

seguem essa perspectiva comunitária são, portanto: o Restaurante, a Casa de 

Artesanato e a Rota Turística. São esses de base comunitária, entretanto não é 

coletivo, mas permite e visa participação de apenas pessoas da comunidade. 

Estão esses projetos coordenados por grupos em sintonia com Amoqc. Além 

desses grandes empreendimentos de base comunitária, existem os pequenos 

empreendimentos individuais que estão em sintonia com toda essa 

movimentação dos empreendimentos turísticos comunitários, são eles: a 

pousada, o camping, o barzinho e pequenos negócios que surgem de forma 

espontânea de acordo com a época e possibilidades – como a venda de sacolé, 

bolo, etc. 

As atividades que antes aconteciam organizadas pelas mulheres como 

complemento de renda, ganham outro status com as chegada dos projetos, e 

trazem novos atores para a organização social da comunidade, como veremos. 

 

 

 

 



 90 

Figura VII: Oficina de cestaria com Dona Dilce - 
XV Encontro de Cultura Negra (foto arquivo 

pesquisadora) 
   

 

Fonte: arquivo pessoal 

 

Em relação à Casa de Artesanato, a coordenadora da Casa conta que era 

esse um sonho de sua mãe. Os pais de Adilse são atores importantes na história 

do artesanato quilombola do Campinho, são eles dona Madalena e Seu Valentin. 

 Dona Madalena e Seu Valentin, figuras querida na comunidade são 

responsáveis pela multiplicação do conhecimento dos antigos de artesanato com 

taboa e madeira. O sonho deles era vender o produto na comunidade por um 

valor justo. Antes vendiam em Paraty, mas tinham dificuldade “de render 

porque lá eles não valorizam seu produto”. Através do Projeto Chantier38 um 

grupo de franceses chegaram à comunidade e apresentou uma proposta de 

pensarem e construírem uma casa que servisse de ponto de apoio e venda para a 

produção de artesanato. A casa foi construída com barro e pão a pique, 

franceses e quilombolas participaram do processo. A casa foi feita com o 

material que eles usavam antigamente para fazerem suas casas, criando assim 

um espaço comercial que traz visão do exótico que cristaliza os quilombolas do 

passado. 

Durante a construção da casa com a demora do término da casa, quatro 

famílias se desvincularam do grupo e construíram outra casa menor na beira da 

estrada. A maior parte dos artesões permaneceu na Casa de Artesanato, 
                                                
38 É um projeto que visa colocar em prática trabalhos e ações que produzam efeitos benéficos ao meio 
ambiente ou à vida dos pequenos agricultores rurais, visando a conquista de maior geração de renda e 
melhor qualidade de vida. – vinculado a organização IDACO - Instituto de Desenvolvimento e Ação 
Comunitária é uma organização não governamental, de Utilidade Pública 



 91 

contabiliza-se que aproximadamente 26 pessoas hoje expõem seus produtos na 

Casa, sendo que o número pode variar de mês a mês dependendo da produção 

individual. Os artesões normalmente fazem suas produções individualmente, 

podendo então em uma família ter mais de um artesão com exposição na Casa.  

  
Figura VIII: Casa de Artesanato 

 
 

           
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: arquivo pessoal 
 

  
 

Os artesanatos são na sua maioria feitos de taboa, mas os materiais não só 

deste material. Têm produtos feitos com madeira, pano, bambu e diferentes 

espécies de cipó. Os artesões contaram com ajuda técnica também para inovar 

suas técnicas de extração da taboa.  Como conta dona Adilse, são os próprios 

artesões que vão à mata escolher o material para usar: 

  
Porque você vai e manda uma pessoa para tirar num chega matéria 

prima do agrado para você trabalhar. Então é melhor dedicar e ir lá e 

colher, porque ai você vai trazer uma coisa que você vai aproveitar para 

trabalhar. Dificilmente você acha uma pessoa que tem conhecimento 

igual à gente tem. Porque igual, eu tava contando p meu irmão, a gente 

ia para o mato, bem pequeninos, a gente ia muito com os pais da gente 

para o mato, porque tinha taquara que você olhava tava lá para gente 

tava boa, mas meu pai dizia assim “ não filha essa ai não” tinha cinco 

gomos de taquara pé de taquara na mesma toceira, naquela toceira ele 

só ia tirar uma. Não ia tirar mais porque ele gosta de preservar a 



 92 

natureza e quando multiplicou os artesões, eles iam na mata devoraram 

aquela toceira inteira da taquara. Teve uma época que a gente nem tinha 

taquaruçu na mata, deles não saberem manejar. Ai que veio a 

Associação que trousse para cá o plano de manejo para gente passar 

para as outras pessoas qual forma de manejar para não acabar tanto 

quanto na taboa quanto no cipó. (fala Adilse) 

 

A quilombola, na sua fala, valoriza a ajuda técnica, mostra que foi 

importante para a continuidade do espaço que eles usam para produção. A 

assistência técnica nessa situação inova as formas de uso comum dos recursos 

básicos. Segundo literatura consultada (ALMEIDA: 2006), a modalidade de uso 

comum da terra, freqüentemente ignorada na estrutura agrária, designa situações 

nas quais o controle dos recursos básicos não é exercido livre e individualmente 

por um determinado grupo doméstico de pequenos produtores diretos ou por um 

de seus membros, mas sim por uma unidade social.  Tal controle se dá através 

de normas específicas instituídas para além do código legal vigente, acatadas, 

de maneira consensual, nos meandros das relações sociais estabelecidas entre 

vários grupos familiares, que compõem a referida unidade social. No caso, o 

projeto de manejo vai inovar as normas, o que causa algumas resistências como 

complementa Adilse, “teve uns que funcionou, tem outros que não se importam não” 

se referindo as novas técnicas de extração ensinadas.  

 Os artesões organizados em seus grupos domésticos39 definem suas 

produções e colheita de material de acordo com as possibilidades e necessidades 

da família. O número de artesão varia por família, a maioria são ainda as 

mulheres, que fazem o artesanato como complemento da renda.  

 A Casa de Artesanato é o espaço comunitário para a venda, mas que 

existem conflitos, no entendimento do funcionamento, como explica à 

coordenadora, cada artesão tem direito de expor seu produto e em contrapartida 

precisa participar do rodízio de atendimento da Casa, que funciona de segunda á 

domingo. O que andava acontecendo era que a organização das famílias 

sobrepunha a organização da Casa, isso é o artesão familiar combinavam com 

outro artesão familiar um revezamento na função de atendente, diminuindo 
                                                

39 É uma unidade que detém a propriedade da casa, assume sua manutenção e 
organização, visando prover os recursos necessários à reprodução social e cultural de seus 
membros. 
 



 93 

assim os dias de trabalho na Casa, mas causando um desfalque no atendimento 

da Casa. A complexa rede de relações sociais, estabelecidas pelos artesões no 

processo produtivo, estabelece suas normas próprias que não se adéquam a 

lógica da produção capitalista turística.  
 

Figura IX: Restaurante do Quilombo 

 
Fonte: arquivo pessoal 

 

Outra importante estrutura comunitária criada para a produção 

quilombola do Campinho é o Restaurante. O Restaurante foi resultado do grupo 

de mulheres que cozinhavam na casa da dona Filomena e servia na barraquinha 

que ficava entre a Associação e a igreja. Hoje trabalham fixo no restaurante 

quatro pessoas durante a semana, durante o fim de semana esse número 

aumenta em duas pessoas não-fixas, e em eventos o número de pessoas não-

fixas são de 34. Os funcionários do Restaurante não pertencem necessariamente 

aos mesmos núcleos familiares, e como funcionários recebem um salário ou 

diária dependendo do tempo de serviço prestado ao Restaurante.  

O restaurante é a materialização do Projeto Desenvolvimento Sustentável 

em Comunidades Remanescentes de Quilombo, uma parceria entre o Ministério 

do Desenvolvimento Social e Combate à Fome (MDS), Petrobras, Fundação 

Universidade de Brasília (Fubra), Secretaria Especial de Promoção da Igualdade 

Racial (SEPPIR), Sesi e Eletro Nuclear (site do mds). O Restaurante hoje tem 

como principio comprar seus produtos apenas com os agricultores e pescadores 

locais, na intenção de fortalecer a rede econômica das populações tradicionais 



 94 

de preferência dos produtores quilombolas do Campinho. Essa é uma medida 

prevista no projeto, mas na situação do Campinho só veio reforçar os laços entre 

as comunidades que se organizam hoje no Fórum das Comunidades 

Tradicionais.  
 

Figura X: Comida típica no Restaurante 

 
Fonte: arquivo pessoal 

 

 O Restaurante como colocado tem uma organização produtiva diferente 

da Casa de Artesanato, o número de pessoas que trabalham tem uma 

flexibilidade objetiva a demanda do público. Os quilombolas que são 

funcionários têm uma relação de trabalho pré-estabelecida, não são 

organizadores da produção como acontece no artesanato. Estando, portanto, 

muito mais sujeitos as demandas e normas do mercado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 95 

 

 

Figura XI : Mapa de referência do território do Campinho 

 

 
 

 

 

1-Rodovia BR101 
Rio-Santos 
2- Rio Carapitanga 
3-Estrada Municipal 
4-Rio da Cachoeira 
5- Restaurante do 
Quilombo 
6- Casa de 
Artesanato 
7- Casa da AMOQC 



 96 

 

3.5 O turismo comunitário: autonomia? 
 

Quando se fala em desenvolvimento sustentável para comunidades 

quilombolas uma alternativa priorizada atualmente pelos projetos do governo 

são as atividades relacionadas ao turismo. Em diferentes contextos regionais as 

comunidades quilombolas estão sendo incentivadas a se organizarem para o 

turismo. É uma iniciativa do governo federal, de apoiar ações comunitárias em 

comunidades quilombolas com recursos da PETROBRÁS e está acontecendo 

em outras nove comunidades quilombolas além de Campinho da Independência: 

Quilombo de Sumidouro e de Tapuio (PI), Quilombo da Machadinha (RJ), 

Quilombo de Ivaporunduva (SP), Quilombo de Castainho (PE),Quilombo do 

Rio de Contas (BA), Quilombos de Oriximiná (PA), Quilombo Mocambo (SE) 

e Itamataiuia (MA).  

O projeto responsável é o Turismo Étnico, no Campinho começou a ser 

executado em 2005 pela AMOQC e se tornou possível a partir de uma 

articulação feita pela SEPPIR (Secretaria Especial de Políticas de Promoção da 

Igualdade Racial) junto à PETROBRÁS (Petróleo Brasileiro S/A) além de 

outros parceiros envolvidos como MDS (Ministério do Desenvolvimento 

Social) e FUBRA (Fundação Universitária de Brasília). Hoje além dos parceiros 

previstos pelo projeto, o Turismo no Campinho conta com parceiros de fora 

para divulgação do roteiro, como agências de turismo no Canadá, Rio de 

Janeiro, São Paulo e etc.  

 A escolha do turismo étnico, ou como eles se referem comunitário, no 

caso da comunidade do Campinho foi necessária visto que o Território 

Fluminense encontra-se marcado por um intenso processo de urbanização, que 

tem provocado profundas transformações sócioespaciais intensificadas com o 

crescimento do movimento turístico da cidade de Paraty a partir da construção 

da BR101. O turismo comunitário no Campinho, organizado pela Associação, 

possibilita a participação e gestão da comunidade no processo de gerenciamento 

dos atrativos garantindo-lhes autonomia de seus recursos turísticos e 

favorecendo que os benefícios gerados pela atividade contemplem as 



 97 

necessidades da comunidade. Fortalecendo os empreendimentos comunitários 

como o Restaurante e a Casa de Artesanato. 

O Turismo Comunitário hoje forma uma grande rede que envolve 

diferentes atividades produtivas da comunidade: os agricultores – que produzem 

o excedente para atender o turismo, o jovem e as crianças que dançam e fazem 

apresentação cultural, o restaurante, o artesanato, os monitores responsáveis por 

guia, pessoas que operam no dia-dia, os griôs (contadores de história, antigos na 

comunidade), os palestrantes (pessoas mais esclarecidas do processo 

quilombola). A idéia é valorizar a identidade quilombola e ser uma alternativa 

para o sustento comunitário em seu território, é uma busca de autonomia na 

gestão do seu território.  

É presente no discurso das comunidades quilombolas termos como 

“desenvolvimento sustentável” e/ou “auto-sustentabilidade”, usada muitas vezes 

de forma caricata no senso comum, os quilombolas significam esses termos 

como possibilidade de reprodução e produção social e cultural do grupo, 

buscam o que podemos identificar como autonomia cultural.  

 
(...) a autonomia cultural implica ter uma participação direta nas 
decisões sobre o destino dos recursos naturais contidos no seu 
território e, igualmente importante, controle sobre os recursos culturais 
do grupo (língua, organização social, práticas tecnológicas etc.). A 
autonomia cultural, para funcionar como um verdadeiro subsídio para 
o etnodesenvolvimento, teria que operar em pelo menos três planos: 
político, econômico e simbólico. (PAUL LITTLE: 2002,20)  

 

 Aparentemente o turismo conforme está implantado aqui divide a 

comunidade. Houve relatos em campo da dificuldade da mão de obra dos 

empreendimentos não conseguirem se suprir dentro da comunidade. Ao mesmo 

tempo os quilombolas oferecem mão-de-obra fora da comunidade igualmente 

em empreendimentos turísticos. O projeto de turismo comunitário mostra-se 

estar em consonância com essa perspectiva dos quilombolas de autonomia, 

apesar de economicamente não atingir uma sustentabilidade real do grupo.   

Abaixo ilustro em quadro os empreendimentos da comunidade do 

Campinho e seus parceiros: 

 

 



 98 

 

 

 

Quadro V: Mapeamento Empreendimentos e Parceiros 

Empreendimentos Quilombolas 

trabalhando 

Parceiros 

Restaurante Quilombola 4 pessoas fixas 

+ 2 pessoas no fim de 

semana 

+34 pessoas em eventos  

(tem a participação de 

quilombolas de 

diferentes núcleos 

familiares) 

Projeto 

Desenvolvimento 

Sustentável em 

Comunidades 

Quilombolas, MDS, 

Petrobras, FUBRA, 

SEPPIR, Sesi, Eletro 

Nuclear 

Casa de Artesanato 26 artesões (sendo um 

número variante 

dependendo do mês e 

da disponibilidade do 

artesão, um núcleo 

familiar pode ter mais 

de um artesão) 

Chantier, IDACO 

Turismo Comunitário  Jovens que dançam 

jongo, agentes, 

palestrantes, griôs 

(a quantidade de 

participantes é flexível 

a cada evento, tinham 

dificuldade em 

organizar um grupo 

fixo) 

SEPPIR, Petrobras, 

MDS. FUBRA 

Agroflorestas Nove famílias PDA, UFSCAR, 

IBAMA, APA Cairuçu, 

IDACO, Secretaria de 

Agricultura, Pesca e 

Meio Ambiente de 

Paraty 

 

Apresentados os projetos com perspectivas de etnodesenvolvimento 

implantados no Campinho é pertinente ressaltarmos que a natureza desses 



 99 

projetos está voltada para adequarem a produção quilombola ao projeto macro 

de desenvolvimento turístico da região, como vimos à produção da comunidade 

se mantém ou se recria na estrutura agrária como uma forma de luta por sua 

permanência (GNACCARINI; MOURA, 1983,4). O turismo, como eles dizem, 

chega ao Campinho “sem pedir licença”. O processo de reconhecimento do 

território e da identidade quilombola, possibilita esses atores negociarem suas 

formas de produzir dentro do projeto de desenvolvimento turístico que o 

município vive desde os anos 70.  

A produção quilombola do Campinho se recria a partir das estruturas 

colocadas e da dinâmica do campo de desenvolvimento da Costa Verde. Como 

define Ribeiro, estão marcadas por diferentes capacidades de poder e interesse 

que são articulados por meio de processos históricos de estruturação de redes 

(RIBEIRO,200?). 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 100 

 

 

 

Considerações Finais 
 
 

As pessoas organizam suas experiências segundo 
suas tradições, suas visões de mundo, as quais 
carregam consigo também a moralidade e as 
emoções inerentes ao seu próprio processo de 
transmissão. As pessoas não descobrem 
simplesmente o mundo: ele lhes é ensinado. 
(Sahlins,1997)  
 

 

O Campinho de dona Antonica, Marcelina e Luiza não é mais o mesmo. 

Ao longo da história, as mudanças da região, do país e do mundo reverberaram 

de diferentes maneiras na organização social do Campinho. Contudo, as 

famílias que ali vivem há gerações, resistem e compartilham histórias que 

carregam suas tradições e visões de mundo. Hoje suas práticas produtivas e 

modos de viver foram ressignificadas e ajustadas em alguma medida ao modelo 

econômico que vigora, portanto tentei trazer nesse trabalho, alguns desses 

processos de resistência, negociação e mudança que consistem no que é hoje a 

produção do Campinho. 

O território pertencente hoje à comunidade Campinho é de 287 hectares, 

atualmente composta por cerca de 110 famílias, que somam cerca de 450 

pessoas, divididas em 14 núcleos. Por muito tempo, essas terras não tiveram 

valor nenhum de mercado, tanto que foram doadas às três escravas. Hoje, não à 

toa, são consideradas um paraíso ecológico. A Costa Verde, repleta de mata e 

rios, só foi assim preservada por causa da ocupação harmoniosa das 

comunidades tradicionais que ali viviam e que vivem até hoje.  

Com a expansão do capitalismo e o projeto de modernização iniciado na 

ditadura, o progresso chega à região, materializado na construção da BR 101. 

Com a rodovia um novo mundo chega à região, por muito tempo esquecida, 

como especulação imobiliária, novos moradores, unidades de conservação e etc. 

Esses novos elementos e atores influenciaram diretamente na relação dos 

moradores do Campinho com seu território. O que antes era terra livre para 



 101 

plantar, colher e morar tornou-se mercadoria, disputada por esses grupos 

hegemônicos. 

Em consonância com as mudanças advindas dos direitos universais e 

seus desdobramentos, definidos pela comunidade internacional mais o processo 

de redemocratização do país, os moradores do Campinho, após vinte anos de 

lutas e conflitos, conseguem a titulação do seu território como quilombolas. 

Identidade que, como vimos, emerge na relação desses grupos com o Estado.    

É inevitável não notar, ao reconstituir a história dessas comunidades, 

como a cada regime fundido com os processos globais, estiveram elas em 

condições diferentes. Entretanto, em todas as gestões do Estado estiveram essas 

populações na parte de baixo da pirâmide, leia-se subjugada, ao modelo 

econômico. Isso é, a lógica econômica é a mesma e, conseqüentemente, as 

mudanças sociais são superficiais. É comprovada, como inúmeros 

pesquisadores vêm constatando, a morosidade do reconhecimento dos territórios 

quilombolas pelo país e as verbas insuficientes para as realizações dos projetos.  

Deixando claro, as dificuldades e paradoxos do Estado Nacional, que se assume 

pluriétnico e com políticas descentralizadas, põe em dúvida o efetivo 

empoderamento desses grupos. 

Categorizado pelo Estado como quilombo, o Campinho entra para uma 

diversa e frágil agenda governamental. A partir do decreto n° 4887 é instituído 

um Comitê Gestor para elaborar um plano de etnodesenvolvimento destinado 

aos remanescentes das comunidades dos quilombos no país, e, como 

desdobramento, são promulgados os decretos n°6040 e n°6261 que instituem a 

Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades 

Tradicionais e a Agenda Social Quilombola, respectivamente. Os três decretos 

trazem como objetivos de forma descentralizada e intersetorial a promoção do 

etnodesenvolvimento nos quilombos. Tendo conhecimento desses decretos 

investiguei de que forma são materializadas essas políticas no âmbito da 

comunidade.  

Problematizei a noção de etnodesenvolvimento nos projetos 

governamentais para quilombos, utilizando o Campinho e os empreendimentos 

ali implantados como objetos de estudo. Esses projetos surgem como 

continuidade da política de reconhecimento dos territórios quilombolas e como 

observei vão ser determinantes nas escolhas dos recursos a serem explorados e 



 102 

nas técnicas empregadas, estando em consonância com o modelo econômico já 

dado. 

 Esses novos projetos vão ser refletidos no comportamento econômico da 

comunidade, obedecendo a lógicas diferentes e diferentes formas de validação. 

Campinho, pelo seu status atingido, resultado de um processo de articulação das 

lideranças com o movimento nacional quilombola mais a rede de parceria 

constituída na região, teve acesso à projetos e ações nem sempre acessíveis a 

maioria das comunidades quilombolas no país. No trabalho tratei de três 

inovações resultantes de políticas com perspectivas de etnodesenvolvimento: o 

Restaurante, a Casa de Artesanato e a Rota Turística. São essas estratégias hoje 

definidas por eles de base comunitária, que compõem a racionalidade 

econômica do grupo. Mas, como o próprio campo demonstrou, os três 

empreendimentos vão ter organizações, abrangência e racionalidade econômica 

diferentes. A Casa de Artesanato, pensando nos princípios do 

etnodesenvolvimento, de atingir o maior número de pessoas, é o que está mais 

próximo por sua participação ser flexível às necessidades e produção dos 

artesãos envolvidos.  O Restaurante em sua organização é mais sujeito as 

demandas do mercado que as da comunidade e é limitado na sua abrangência e 

na sustentação econômica do grupo como um todo. A Rota Turística pelo seu 

caráter expositivo possui outra validação que vai além da econômica, pois 

possibilita aos quilombolas contarem a sua história na perspectiva deles, como 

detentores da história. Porém, o desafio colocado por essas inovações no 

território é que elas possam abranger o maior número possível da comunidade e 

não dividi-la em participantes e não-participantes como está tendendo a ser.  

Importante ressaltar os paradoxos e desafios presentes nesta situação de 

disputa entre os poderes hegemônicos que falamos acima e a busca pela 

autonomia cultural, uma vez que as comunidades quilombolas reivindicam o 

reconhecimento de direitos territoriais sobre as áreas que ocupam como meio de 

proteção e redução das pressões econômicas e políticas, garantindo a 

reprodução de práticas sociais e culturais. Em contrapartida recebem a forte 

presença desses grupos de interesse tanto governamental quanto não-

governamental. Se antes o problema eram os territórios irregulares e os conflitos 

fundiários, hoje essas comunidades vivem outros tipos de assédios, tanto de 

órgãos governamentais que visam normatizar suas práticas, quanto das 



 103 

organizações não-governamentais que se apresentam com um discurso de 

“cooperação”. Os atuais quilombolas do Campinho têm o desafio de ajustar seus 

projetos coletivos de domínio e uso do território ao modelo de desenvolvimento 

turístico imposto há algum tempo pelo Estado atendendo interesses de fortes 

grupos econômicos.  

Entretanto, em meio a esses projetos duvidosos, a comunidade do 

Campinho mantém-se presente as duras penas nos novos espaços políticos, 

criados pelos decretos 6.040 pra melhor negociarem seu futuro e do território 

multi-étnico. Ou seja, esses projetos governamentais e não governamentais 

fazem imposições que nem sempre estão articuladas com a) a satisfação de 

necessidades básicas do maior número de pessoas; b) a auto-sustentação e a 

independência de recursos técnicos e de pessoal. Sendo este último ponto 

sensivelmente dependente dos parceiros para sua continuidade. Mas, essa 

complexa rede de parcerias formada na Costa Verde contribuem hoje para o 

fortalecimento da articulação política entre as comunidades tradicionais da 

região.  

Portanto, o elemento inovador no campo de desenvolvimento da Costa 

Verde é o Fórum de Comunidades Tradicionais, institucionalizado com o 

decreto 6.040. Como vimos, são relações de reciprocidade construídas ao longo 

do processo de territorialização da Costa Verde. Tem ele, liderado pelo 

Campinho, funcionado como um importante ator nas negociações que 

acontecem em espaços políticos que envolvem os diferentes grupos de interesse 

da região. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



 104 

Referências Bibliográficas  
 

ARRUTI, José Maurício Paiva Andion. [excertos do] Relatório Técnico-

científico sobre a Comunidade Remanescente de Quilombos da Ilha da 

Marambaia, Município de Mangaratiba (RJ). INCRA – Rio de Janeiro, 2003. 

 

ARRUTI, José Maurício Paiva Andion. Relatório histórico-antropológico de 

reconhecimento territorial da comunidade quilombola de Cabral – município 

de Parati – RJ. INCRA – Rio de Janeiro, 2008.  

  

________. Apresentação: uma visão da conjuntura quilombola. KOINONIA 

Contexto Quilombola. Ano 3 – N°11. Julho de 2008 

 

_________ Dez anos do Decreto 4887:dos efeitos de uma política de 

reconhecimento sobre o campo acadêmico(I) -  

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner B de. Terras de quilombo, terras indígenas, 

‘babaçuais livres’, ‘castanhais do povo’, faxinais e fundos de pasto: Terras 

tradicionalmente ocupadas. PPGSCA-UFAM - Manaus, 2006.  

 

________. Nas bordas da Política Étnica: Os quilombos e as políticas sociais. 

In: Boletim Informativo do NUER/Núcleo de Etudos sobre Identidade e 

Relações Interétnica – v. 2 , n°2 – Florianópolis, NUER/UFSC, 2005  

 

_________. Quilombos: Repertório Bibliográfico de uma Questão Redefinida 

(1995-1997). In: BIB, n°45, 1°semestre , pp.51-70, Rio de Janeiro, 1998 

 

________. Os quilombos e as novas etnias. In:Quilombos – Identidade étnica e 

territorialidade. Eliane Cantarino O’Dwyer ( Org.). Rio de Janeiro: Editora FGV 

e ABA, 2002.  

 

AZANHA, Gilberto. Etnodesenvolvimento, mercado e mecanismo de fomento: 

possibilidades de desenvolvimento sustentado para as sociedades indígenas no 

Brasil.  



 105 

 

BARTH, Fredrik. Etnicidade e o Conceito de Cultura. Tradução de:Paulo 

Gabriel Hilu da Rocha Pinto Antropolítica. Nº 19. 2º semestre 2005  

 

BARTH, Fredrik. Temáticas permanentes e emergentes na análise da 

etnicidade. Artigo 1998 

 

BECKER, Howard. Introdução. Métodos de pesquisa: Métodos de pesquisa em 

ciências sociais. SP: Ed. Hucitec, 1993. 

 

FIGUEIREDO, André e ARRUTI, José Maurício A. Processos cruzados: 

configuração da questão quilombola e campo jurídico no Rio de Janeiro. In: 

Boletim Informativo do NUER/Núcleo de Etudos sobre Identidade e Relações 

Interétnica – v. 2 , n°2 – Florianópolis, NUER/UFSC, 2005 

 

FORTES, Meyer. O ciclo de desenvolvimento do grupo doméstico. Textos de 

aula. Antropologia 6. Universidade de Brasília. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das Culturas. Zahar. Rio de Janeiro,1973  

GNACCARINI, J. C. e MOURA, M. M. Estrutura agrária brasileira: 

permanência e diversificação de um debate. Resenha publicada no Bib (Boletim 

informativo e bibliográfico de Ciências Sociais) n. 15/1983 

GOMES, Flávio dos Santos. História dos quilombolas. Mocambos e comunidades 

de senzalas no Rio de Janeiro, século XIX 

GUSMÃO, Neusa Maria Mendes de. Terra de pretos, terra de mulheres: terra, 

mulheres e raça num bairro rural negro. MINC/Fundação Cultural Palmares, 

(Biblioteca Palmares, v.6), 1995. 

LEACH, Edmund. Sistemas Políticos da Alta Birmania. São Paulo: Edusp, 

1996  

LEITE, Ilka Boaventura. Quilombos e quilombolas: cidadania ou folclorização? 

In: Horizontes Antropológicos, n. 10. Porto Alegre: PGAS/URGS, 1999 



 106 

______. Quilombos: questões conceituais e normativas. In: Etnográfica. Lisboa, 

ISCTE, 2001  

_______. O projeto político quilombola: desafios, conquistas e impasses atuais. 

In: Estudos Feministas - n°3, Florianópolis, 2008 

LITTLE, Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do 

neoliberalismo global. Tellus, ano 2, n. 3, p. 33-52, out.2002 Campo Grande - 

MS  

MARQUES, Camila Moraes. À margem da economia: Cachaça e 

protocampesinato negro no litoral sul fluminense (1800-1888). Dissertação 

defendida no Programa de Pós-graduação em História da Universidade Federal 

Fluminense. Niterói/RJ, 2011 

MELLO, Marcelo Moura. Reminiscência dos quilombos: território da memória 

em uma comunidade negra rural. Editora Terceiro Nome. São Paulo, 2012. 

O´DWYER, Eliane C. (Org.) Quilombos: identidade étnica e territorialidade. 

Rio de Janeiro. Editora FGV, 2002. 

 

_________. Racismo, etnicidade e políticas de identidade no Brasil: os 

remanescentes de quilombos na fronteira amazônica. In: Tânia Pacheco; Selene 

Herculano. (Org.). Racismo Ambiental. 1 ed. Rio de Janeiro: Fase, 2006, v. 1, p. 

53-72 

_________. Processos identitários e a produção da etnicidade/ organização 

Eliane Cantarino O’Dwyer. -1.ed.-Rio de Janeiro: E-papers, 2013 

 

RIBEIRO, Gustavo Lins. Poder, redes e ideologia no campo do 

desenvolvimento. Novos estudos: CEBRAP, São Paulo, n. 80, p. 109-125, 2008. 

Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/nec/n80/a08n80.pdf>. Acesso em: 20 

abr. 2011. doi: 10.1590/S0101-33002008000100008. 

 

SAHLINS, Marshall. O pessimismo sentimental e a experiência etnográfica: 

por que a cultura não é um objeto em via de extinção (parte I). Rio de Janeiro: 

Mana, 3 (1): 41-73, 1997. 



 107 

 

SAHLINS, Marshall. O pessimismo sentimental e a experiência etnográfica: 

por que a cultura não é um objeto em via de extinção  (parte II). Rio de Janeiro: 

Mana, 3 (2) : 103-150. 1997. 

 

SILVA, Aline Ferreira. O discurso sobre etnodesenvolvimento quilombola no 

Governo Lula. Dissertação de mestrado defendida no Núcleo de Pós-graduação 

em Ciências Sociais e Sociologia. São Cristovão: Universidade Federal de 

Sergipe, 2010/02.  

 

TRECCANI,  Girolamo Domenico. Terras de Quilombo: caminhos e entraves 

do  processo de titulação. Editora: Programa Raízes, 2006 

 

TURNER, Victor. Dramas, campos e matáforas: ação simbólica na sociedade 

humana. Editora: UFF. Niterói, 2008 

 

VERDUM, Ricardo. Etnodesenvolvimento: novo/velha utopia do indgenismo. 

Tese de doutoramento defendida no Centro de Pesquisas e Pós-Graduação sobre 

as Américas. Brasília: Universidade de Brasília, 2006. 

 

WANDERLEY, Maria de Nazaré, B. A emergencia de uma nova ruralidade nas 

sociedades modernas avançadas- o “rural” como espaço singular e ator 

coletivo. Estudos Sociedade e Agricultura.Revista semestral, outubro de 2000, 

número 15. 

 

WANDERLEY, Maria de Nazaré, B. Raizes históricas do campesinato 

brasileiro. ANAIS – II Encontro de pesquisa sobre a questão agrária nos 

tabuleiros costeiros de sergipe - Agricultura familiar em debate. Aracaju, 1 a 3 

de outubro 1997. 

 

WOLF, Eric. A Europa e os povos sem história. Editora: Edusp. São Paulo, 

2007 . 

 



 108 

ZUQUIM, Maria de Lourdes. Os caminhos da Bocaina Uma Questão Agrária 

Ambiental. São Paulo: Editora SENAC, 2007 

 

Outras fontes: 

Comissão Pró-Índio: Disponível em:< http://www.cpisp.org.br>. Acessado em 

22 de jun. de 2013 

 

IBGE: Censo Agropecuário Rio de Janeiro 1995-1996 

 

INCRA: Disponível em:< http://www.incra.gov.br/portal/>. Acessado em 04 de 

mai. de 2013 

 

FCP: Disponível em: < www.palmares.gov.br >.  

 

Sepppir - Programa Brasil Quilombola: Disponível em: < 

http://www.portaldaigualdade.gov.br/ >. Acessado em 10 de jun. de 2013 

 

KOINONIA - Presença Ecumênica e Serviço: Disponível em: < 

http://koinonia.org.br/> 

 

Documentário: Vento Contra. Direção: Adriana Mattoso. Ano: 1981 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


