
 
 

UFRRJ 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS  

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

  

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

 

A relação entre amor mundi e a ação política na filosofia de Hannah Arendt 

 

 

 

 

Natan Oliveira de Freitas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
2023 

 



 
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 
A RELAÇÃO ENTRE AMOR MUNDI E AÇÃO POLÍTICA NA 

FILOSOFIA DE HANNAH ARENDT 

 

 
 

NATAN OLIVEIRA DE FREITAS 

 
 

Sob a Orientação do Professor 

Affonso Henrique Vieira da Costa 

 
 

Dissertação submetida como requisito 

parcial para obtenção do grau de 

Mestre em Filosofia, no Curso de Pós-

Graduação em Filosofia, Área de 

Concentração em Filosofia. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seropédica, RJ  

Outubro de 2023 



 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

NATAN OLIVEIRA DE FREITAS 

 

 

 

 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em Filosofia, 

no Curso de Pós-Graduação em Filosofia, Área de Concentração em Filosofia. 

 

 

 

 
DISSERTAÇÃO APROVADA EM 31/10/2023 

 

 

 

 

 

 
 

Affonso Henrique Vieira da Costa. Doutor UFRRJ. 
 

 

 

 

 
 

Michelle Bobsin Duarte. Doutora UFRRJ. 

 

 

 
 

Gilvan Luiz Foggel. Doutor UFRJ. 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

SISTEMA INTEGRADO DE PATRIMÔNIO, ADMINISTRAÇÃO E 

CONTRATOS 

 

FOLHA DE ASSINATURAS 

 
 

 

 

ATA Nº 6921/2023 - DeptES (12.28.01.00.00.86) 

 

(Nº do Protocolo: NÃO PROTOCOLADO) 

 

 

 

 

(Assinado digitalmente em 04/03/2024 10:38 ) 

AFFONSO HENRIQUE VIEIRA DA COSTA 
PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR 

DeptES (12.28.01.00.00.86) 

Matrícula: ###793#0 

(Assinado digitalmente em 04/03/2024 12:24 ) 
GILVAN LUIZ FOGEL 

ASSINANTE EXTERNO 

CPF: ###.###.047-## 

 

 
(Assinado digitalmente em 04/03/2024 11:09 ) 

MICHELLE BOBSIN DUARTE 
ASSINANTE EXTERNO 

CPF: ###.###.820-## 

 
 

 
 
 
 

 

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/documentos/ informando seu número: 6921, ano: 2023, 

tipo: ATA, data de emissão: 04/03/2024 e o código de verificação: 9c1f129b32 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico 

 
 

Ficha catalográfica elaborada 
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 

 
Freitas, Natan Oliveira de, 1990- 

F862r  A relação entre amor mundi e a ação política na 

filosofia de Hannah Arendt / Natan Oliveira de 

Freitas. - Seropédica, 2023. 

85 f. 

Orientador: Affonso Henrique Vieira da Costa. 

Dissertação(Mestrado). -- Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro, Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia, 2023. 

 

1. Ação política. 2. Liberdade. 3. Natalidade. I. 

Costa, Affonso Henrique Vieira da, 1966-, orient. II 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia III. Título. 



 
 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha família e futura esposa, Paula Machado. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Primeiramente, agradeço a Deus, causa causae mei, por todos os benefícios a mim 

concedidos e por todas as forças dadas para superar as difíceis batalhas da vida. Essas poucas 

linhas, nesse importante marco em minha vida, não conseguem expressar a minha gratidão por 

Sua generosidade para comigo. Estendo o agradecimento, também, à Mãe de Deus, advocata 

mea, a quem eu tenho grande devoção e respeito. 

Quero expressar todo o meu carinho, meu amor, meu respeito e meu agradecimento à 

minha futura esposa, Paula Marcelly Alves Machado. Em todas as etapas do mestrado, consegui 

sentir seu apoio e seu cuidado para comigo. Toda a sua experiência acadêmica foi muito 

importante para que eu me sentisse mais confortável, desde as dicas até os seus conselhos. Além 

disso, agradeço por toda a paciência nos momentos que deixei a minha ansiedade falar alto e 

pelos sacrifícios feitos para que eu pudesse concluir esse trabalho.  

Aos meus familiares, agradeço o incentivo para eu estudasse mais e batalhasse rumo às 

minhas aspirações. Manifesto todo o meu carinho por tudo que fizeram por mim, pela paciência 

e por terem acreditado em meus projetos. Por isso, sigo acreditando na máxima de que a família 

é o verdadeiro sustentáculo dos indivíduos no mundo, pois sem a ajuda de vocês, tudo que 

conquistei seria inviável.  

Ao meu orientador, Professor Dr. Affonso Henrique Vieira da Costa, a quem sou grato 

por ter aceitado a orientação desse trabalho. Além disso, agradeço, também, os conselhos, a 

paciência, a amizade e todo o cuidado para que minha pesquisa em Hannah Arendt se tornasse 

efetiva. Caro Affonso, sem a sua colaboração esse trabalho não seria possível e, por isso, quero 

expressar minha admiração e respeito pelo seu trabalho e sua trajetória acadêmica.  

Agradeço aos membros da banca avaliadora, em especial a Professora Drª. Michelle 

Bobsin Duarte, pela preocupação com o andamento da minha dissertação e pelas maravilhosas 

aulas durante o período do mestrado. Tenho certeza de que todos esses aprendizados trarão 

diversos frutos em minha caminhada como professor e como ser humano.  

Dirijo-me, também, ao corpo docente e às pessoas que fazem parte do Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da UFRRJ, especialmente aos professores com quem tive contato por 

meio das aulas. Quero expressar toda a minha gratidão e estima ao trabalho dos senhores e 

senhoras, pois em nenhum momento me senti desamparado durante esse período de mestrado, 

mesmo com todas as dificuldades impostas pela pandemia. Por isso, agradeço todo o 

companheirismo e por todo o conhecimento partilhado durante esses poucos anos. 



 
 

Por fim, manifesto minhas considerações aos meus amigos e colegas por toda a 

compreensão e paciência nos momentos que precisei de suporte. A ansiedade faz parte de todo 

o esse processo e tenho a certeza de que a sensibilidade de vocês, nesse momento, foi muito 

importante para que eu chegasse ao fim dessa etapa em minha vida. Por toda a colaboração 

dada, deixo aqui registrado o meu muito obrigado. 

Adentrando nos escritos de Hannah Arendt, pude aprender que não há como mostrar-se 

no mundo sem a presença do outro. Essa lição, contudo, demostra a importância do próximo 

em nossa vida. Com todo o respeito as lições da pensadora e com a devida licença, as utilizo 

para afirmar que sou extremamente feliz por ter pessoas maravilhosas ao meu lado, seja nos 

momentos de dificuldade ou de alegria. Não tenho dúvida que essa conquista, representada por 

cada linha e cada parágrafo, também tenha um pedacinho de cada um daqueles que escrevo nos 

agradecimentos. Portanto, as linhas desse trabalho acadêmico não só revelam o fruto de meses 

de dedicação, mas também os sentimentos que carrego dentro de mim e toda a energia extra 

dada por cada pessoa que fez parte desse processo.   

 

 

“O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001”. 

 

“This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior – Brasil (CAPES) – Finance Code 001”. 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMO 

 

 

FREITAS, Natan Oliveira de. A relação entre amor mundi e ação política na filosofia de 

Hannah Arendt. 2023. 85p. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Instituto de Ciências 

Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2023. 

 

 

Hannah Arendt, ao tratar acerca do conceito de amor, a partir da visão de Santo 

Agostinho, deu novas interpretações de cunho existencialista e fenomenológico a essa temática 

que possibilitou o repensar das sociedades contemporâneas, marcadas por conflitos sociais e 

crises humanitárias. Esta pesquisa tem por objetivo compreender como o conceito de amor 

caritas, tratada na filosofia agostiniana, se tornou relevante para o desenvolvimento do conceito 

de amor mundi arendtiano, capaz de influenciar as relações humanas e, sobretudo, a política. 

Nesse ínterim, também serão abordadas as concepções de totalitarismo, natalidade, liberdade, 

pluralidade e espaço público, encontradas nas obras posteriores à tese de doutorado de Hannah 

Arendt e nos escritos de Elizabeth Young-Bruehl, Karin Fry e de tantos outros especialistas, a 

fim de ter uma melhor compreensão acerca da ideia de vita socialis, brevemente tratada em sua 

primeira obra, e da importância da ação política para a comunidade humana. Portanto, este 

trabalho visa estabelecer uma relação entre a tese de doutorado e os escritos subsequentes de 

Arendt, por meio da conexão entre os conceitos de amor mundi e de ação política.   

 

 

Palavras-chave: Ação política; liberdade; natalidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

FREITAS, Natan Oliveira de. A relação entre amor mundi e ação política na filosofia de 

Hannah Arendt. 2023. 85p. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Instituto de Ciências 

Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2023. 

 

 

Hannah Arendt, when dealing with the concept of love, from the vision of Saint 

Augustine, offered new interpretations of an existentialist and phenomenological nature to this 

theme, which made it possible to rethink contemporary societies, marked by social conflicts 

and humanitarian crises. This research aims to understand how the concept of amor caritas, 

treated in Augustinian philosophy, became relevant for the development of Arendt's concept of 

amor mundi, able to influence human relationships and, above all, politics. In this space of time, 

the concepts of totalitarianism, natality, freedom, plurality, and public space, found in works 

after the doctoral thesis and in the writings of Elizabeth Young-Bruehl, Karin Fry and of many 

other specialists, will be treated to having a better understanding the idea of vita socialis, briefly 

treated in his first work, and the importance of political action for the human community. 

Therefore, this work aims to establish a relationship between the doctoral thesis and Arendt's 

subsequent writings, through the connection between the concepts of amor mundi and political 

action. 

 

 

Keywords: Political action; freedom; natality. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO               01 

1 CAPÍTULO I: A CONCEPÇÃO ARENDTIANA DE AMOR MUNDI       03 

1.1 O amor em Santo Agostinho             03 

1.2 A crítica ao amor agostiniano e o surgimento do amor mundi arendtiano       12 

2 CAPÍTULO II: OS FUNDAMENTOS DA POLÍTICA NA VISÃO ARENDTIANA  26 

2.1 A natalidade como legitimação do espaço público                     26 

2.2 A liberdade como pressuposto da ação política                         35 

2.3 A teia de relações e a construção da comunidade humana         43 

3 CAPÍTULO III: A RELAÇÃO ENTRE AMOR MUNDI E AÇÃO POLÍTICA      51 

3.1 A alienação do homem como fuga da esfera pública            51 

3.2 O totalitarismo e a perda da raison d’être da política          58 

3.3 O amor mundi como retorno à política            66 

4 CONCLUSÃO               78 

5 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS             81 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

INTRODUÇÃO 

 

Este presente trabalho visa o aprofundamento do conceito de amor mundi que 

possibilitou as indagações feitas por Arendt, acerca da relevância do cuidado com o mundo, a 

partir de suas discordâncias sobre o pensamento de Santo Agostinho. Nesse caso, pretende-se 

estender a discussão sobre a temática da vida em sociedade, abordada brevemente na terceira 

parte de sua tese, O conceito de amor em Santo Agostinho, através da análise das ideias que dão 

sentido para a organização política.  

A sua tese de doutorado, que será uma das principais obras referenciais deste trabalho, 

foi dividida em três partes importantes, denominadas: O amor como desejo: o futuro 

antecipado, Criador-criatura: o passado rememorado e A vida em sociedade. No entanto, o fio 

que liga esses três temas não é o amor, propriamente dito, mas sim o de relevância do próximo, 

inspirado no princípio cristão de amor caritas. É por esse motivo, contudo, que a filosofia 

arendtiana se torna um grande atrativo, uma vez que é a partir do desmonte do pensamento 

agostiniano que surgem interpretações diversas de ordem existencialista e fenomenológica, 

escondidas nas entrelinhas dos escritos de Santo Agostinho. Portanto, levando em consideração 

tudo o que foi exposto, nosso trabalho se concentrará em tratar da relação entre os conceitos 

arendtianos de amor mundi e ação política, por meio de três capítulos, intitulados: A concepção 

arendtiana de amor mundi, Os fundamentos da política na visão arendtiana e A relação entre 

amor mundi e ação política.  

No primeiro capítulo, composto por duas partes, discorreremos sobre a concepção de 

amor através das óticas agostiniana e arendtiana. Na primeira parte, analisaremos o conceito de 

amor, baseado na visão do bispo de Hipona, e as contribuições provenientes dessa discussão 

que possibilitaram Hannah Arendt, posteriormente, a repensar o ser e sua relação com o mundo. 

Na segunda parte desse capítulo, agora baseado na perspectiva arendtiana, discorreremos sobre 

como filósofa teuto-americana gestou o conceito de amor e quais foram as justificativas 

apresentadas, a partir do afastamento da filosofia agostiniana, que permitiram dar uma nova 

intepretação à relação do indivíduo com o mundo e com o seu próximo.  

No segundo capítulo, composto por três divisões, nos concentraremos em explicar os 

fundamentos da política arendtiana, por intermédio dos conceitos essenciais mencionados em 

sua tese e nas obras subsequentes. Na primeira parte, analisaremos a ideia de natalidade e, na 

sequência, explicaremos como esse conceito se tornou essencial para o recomeço da 

humanidade e para a renovação das relações humanas e políticas. À vista disso, será necessário 

nesta etapa, esclarecer como o rompimento com a filosofia heideggeriana contribuiu para que 



 

2 

ela percebesse a relevância da ação política para a manutenção da liberdade. Na segunda parte, 

examinaremos como o conceito de liberdade, mal concebido pelos pensadores cristãos e da 

tradição, se transformou em um instrumento eficaz para a destruição da política e para a 

massificação da sociedade. Na terceira e última parte, discorremos acerca dos elementos 

essenciais que colaboram para que os indivíduos formem uma teia de relações humanas. No 

entanto, para que isso seja efetivado, será necessário recorrer ao conceito de pluralidade 

humana, uma vez que tal conceito se apresenta, na filosofia arendtiana, como elemento que 

colabora para a manutenção do espaço público e da dignidade humana.  

Por fim, no terceiro capítulo, composto por três divisões, analisaremos acerca da relação 

entre os conceitos de amor mundi e de ação política. Na primeira seção, desenvolveremos a 

concepção arendtiana de política e, na sequência, discorremos sobre algumas de suas 

ponderações a respeito dessa temática. Na sequência, explicaremos como os eventos da 

modernidade favoreceram a alienação dos indivíduos e para a perda do interesse pela política. 

Na segunda parte, discorreremos, primeiramente, sobre a concepção arendtiana de 

totalitarismo, para depois tratarmos do modus operandi desse regime. Nesse caso, será 

imprescindível abordar sobre as estruturas de poder do totalitarismo e dos instrumentos de 

opressão utilizados contra os indivíduos. Na terceira parte, analisaremos como a revolução da 

mentalidade, na visão arendtiana, torna-se uma ferramenta necessária para o combate do 

totalitarismo e para o descobrimento da responsabilidade com o mundo. Para essa discussão, 

será necessário tratar do surgimento dos movimentos revolucionários que visam à fundação de 

um novo político e da relevância do perdão e da promessa para a política. Por fim, ao final dessa 

seção, explicaremos como o amor mundi se torna indispensável para a vida política, para a 

ordem, para a liberdade e para a pluralidade humana.  

Em suma, a proposta deste presente trabalho se assenta na necessidade de interligar os 

conceitos de amor mundi e de ação política, a fim de sejam compreendidos os fundamentos 

arendtianos que garantem a manutenção da dignidade humana e do espaço público. Além disso, 

também é necessário compreender como os movimentos totalitários tornam-se nocivos à vida 

humana e à organização política, ainda mais quando esses perigos estão longe de serem uma 

realidade do passado.  

 

 

 

 



 

3 

1. CAPÍTULO I: A CONCEPÇÃO ARENDTIANA DE AMOR MUNDI. 

 

1.1 O amor em Santo Agostinho. 

 

A discussão sobre o conceito de amor, compreendido sob diferentes formas e 

significados nos tempos atuais, está relacionado diretamente às ações humanas e foi tema dos 

mais variados estudos filosóficos ao longo dos séculos 1. Na Idade Clássica, por exemplo, essa 

questão gerou especulações importantes de como esse sentimento se manifesta e como nasce 

entre os indivíduos, tão bem representadas por meio de obras como a Eneida (Aenis, em latim) 

e o poema de Ovídio, denominado A arte de amar 2. O que pode ser percebido é que, em ambos 

os casos, os registros sobre o amor produziram um questionamento importante de ordem 

metafísica: seria esse sentimento intrínseco à realidade humana? Se o amor é intrínseco à 

realidade humana, seria um sentimento necessário à vida? Por que trataram o amor como 

princípio de tudo? Essas perguntas, no entanto, despertaram nos filósofos gregos antigos um 

interesse sobre a temática, mesmo diante da impossibilidade de compreensão absoluta, geradas 

pela multiplicidade de significados que são, ao mesmo tempo, diferentes, díspares e 

contraditórios. 3 

A compreensão grega sobre o amor começa a partir dos registros presentes nas 

explicações mitológicas 4. Na realidade, os primeiros teóricos não expurgaram nenhuma lição 

proveniente dessas explicações, de tal modo como age a Ciência nos tempos atuais frente às 

narrativas baseadas no senso comum, pois a intenção principal era criar uma ruptura com as 

afirmações irracionais, através do exame das contradições existentes. Diante disso, as narrativas 

mitológicas, reduzidas a uma mera afirmação ou narrativa, são compreendidas como 

inconsistentes e sem uma sequência lógica e histórica. Isso fica claro nos escritos de Homero e 

Hesíodo acerca da existência de certos deuses, como Eros, que jamais foi mencionado por 

Homero em suas obras e que foi, consequentemente, reduzido à “produção de ímpeto nos 

indivíduos” 5. Portanto, os contos mitológicos serviram de objeto para as análises Pré-socráticas 

 
1 Comparato, Fabio. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. 3. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 

2016, p. 534-535. 
2 De Almeida, Thiago. O conceito de amor: um estudo exploratório com uma amostra brasileira. 2017. 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. p. 33. 
3 Comparato, Op.cit., p. 533. 
4 Ibidem, p. 535.  
5 De Almeida, Op.cit., p. 44 



 

4 

sobre o amor, ao passo que compreendessem amplamente as fantasias que fazem parte da 

imaginação dos indivíduos 6.  

Com a ascensão do cristianismo, já nos primeiros séculos, surgiram diversas ideias que 

colaboraram para uma nova compreensão do conceito de amor, cunhada a partir de duas 

principais vertentes: o amor-próprio e o amor a Deus 7. À vista desse fato, os filósofos cristãos 

passaram a entender o amor como a perfeição do ser, uma vez que é por meio dessa ideia que 

Deus criou todas as coisas e estabeleceu princípios necessários ao ordenamento do mundo, 

conforme está prescrito nas Sagradas Escrituras: “amarás ao Senhor teu Deus de todo o teu 

coração, de toda a tua alma e de todo o teu espírito e amarás o teu próximo como a ti mesmo”8 

e claramente exposto na obra A doutrina cristã: 

 

Consagra teus pensamentos e toda tua vida e toda tua mente àquele de quem 

recebeste estes bens. Porque quando é dito “de todo teu coração, de toda tua 

alma e de toda tua mente”, não te é permitido nenhuma parte de tua vida ficar 

desocupada para que possas gozar de outro objeto. Exige, antes, que qualquer 

outro objeto que venha à mente para ser amado seja arrastado naquela mesma 

direção do caudal impetuoso do amor. Logo, quem ama retamente o seu 

próximo deve tratar que esse alguém também ame a Deus com todo o seu 

coração, com toda a sua alma, com todo o seu espírito. Amando-o assim como 

se ama a si próprio, referirá todo o amor, próprio e alheio, naquela direção do 

amor de Deus que não tolera que se extravase e perca nenhum arroiozinho que 

venha a diminuir seu ímpeto. 9 

 

Nesse caso, é importante destacar que as contribuições de Agostinho também foram 

importantes para definir a extensão das paixões e da razão humana, na medida em que o amor 

verdadeiro só pode ser alcançado através do seguimento dos ditames da razão e do 

reconhecimento da ordem posta por Deus em toda a criação, de modo que foi por amor que 

todas as coisas foram feitas 10. Além do mais, toda essa discussão sobre o amor foi essencial 

para o desenvolvimento da Patrística e do sistema filosófico-teológico do bispo de Hipona, cuja 

originalidade se assenta na importância do amor como fundamento para a relação com o 

próximo, o que colaborou para que os pensadores dos séculos seguintes, como Heidegger, 

Bergson e Hannah Arendt, cunhassem suas próprias ideias acerca dessa temática 11. Em síntese, 

o pensamento agostiniano passou a compreender o amor como uma força capaz de libertar os 

 
6 Ibidem. 
7 Mondim, Baptista. O homem, quem é ele?: elementos de antropologia filosófica. 13. ed. Tradução R. Leal 

Ferreira e M. Ferrari. São Paulo: Paulus, 2008. p. 131. 
8 Bíblia (Mt, 22, 34-40). 
9 Agostinho. A doutrina cristã: manual de exegese e formação cristã. São Paulo: Paulus, 2002. v. 17. 39.  
10 Gilson, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. Tradução Cristiano Negreiros Abbud Ayoub. São 

Paulo: Paulus, 2006. p. 251.   
11 De Carvalho, Mário. Presenças do platonismo em Agostinho de Hipona (354-430). (Nos 1600 anos das 

“Confissões”). Revista Filosófica de Coimbra. N.18. 200. p. 291. 



 

5 

homens de todas as amarras e limitações existentes. Para o pensador cristão, o amor quando é 

desinteressado (ordenado) tinha a função de transformar os homens, através da busca por 

desejos superiores e do rompimento com as paixões egoístas e terrenas, conforme disse na obra 

A cidade de Deus: “das coisas temporais devemos usar, não gozar, para merecermos gozar das 

eternas. Não como os perversos, que querem gozar do dinheiro e usar de Deus, porque não 

gastam o dinheiro por amor a Deus, mas prestam culto a Deus por causa do dinheiro” 12. 

Portanto, após analisar o platonismo, o neoplatonismo e a filosofia de outros pensadores 

é que Santo Agostinho encontrou brechas para o desenvolvimento de sua própria teoria, ou seja, 

através do platonismo, por exemplo, encontrou elementos importantes para a discussão acerca 

do sentido da geração e do problema da imortalidade; já a partir do neoplatonismo, encontrou 

as bases metafísicas para a compreensão de termos como livre-arbítrio, vontade e para a 

discussão sobre exterioridade e interioridade, de caráter puramente transcendental e metafísico:  

 

Mas depois de ler aqueles livros dos platônicos e de ser induzido por eles a 

buscar a verdade incorpórea, vi que “as vossas perfeições invisíveis se 

percebem por meio das coisas criadas”. Sendo repelido (no meu esforço), 

sendo o que, pelas trevas da minha alma, não me era permitido contemplar: 

experimentei a certeza de que existíeis e éreis infinito, sem, contudo, vos 

estenderdes pelos espaços finitos e infinitos [...] Nos livros platônicos 

ninguém ouve aquele que exclama: “vinde a mim vós os que trabalhais”. 

Desdenham em aprender dele, que é manso e humilde de coração.13 

 

Em vista disso, como forma de organizar essa discussão, esse subcapítulo será dividido 

em duas seções: na primeira parte, será brevemente exposta a forma como Santo Agostinho 

gestou a ideia de amor e como a relacionou com o conceito de vontade. Ainda nessa parte, será 

discutida a forma que o pensador cristão definiu os tipos de amor, mais especificamente, o amor 

caritas e o amor cupiditas. Por fim, no segundo momento, será esclarecida a relações entre os 

conceitos ut e frui com a ideia de amor. Após isso, como parte final dessa seção, será exposta a 

ideia agostiniana sobre a superioridade do amor caritas em relação ao amor cupiditas. Todos 

esses assuntos que serão abordados, contudo, são de extrema relevância para a compreensão da 

problemática suscitada por Arendt, séculos mais tarde, ao ressignificar o conceito de amor, 

baseado na concepção agostiniana de amor caritas, que será o principal tema da segunda parte 

desse presente capítulo.  

A discussão sobre o amor bem como sua relação com a vontade, pode ser encontrada de 

maneira repetitiva nas obras de Santo Agostinho, principalmente nos diálogos escritos após o 

 
12 Agostinho. A cidade de Deus. Tradução Oscar Paes Leme. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. v. 2. p. 67.  
13 Agostinho. Confissões. 6. ed. Tradução J. Oliveira e A. Ambrósio de Pina. Petrópolis, RJ: Vozes, 2015. p. 176-

179. 



 

6 

período que afirmou estar convertido. Na obra De Trinitate, por exemplo, o filósofo da 

patrística explica que os indivíduos necessitam possuir o objeto de seu amor, sendo este a causa 

do estímulo que movem os indivíduos a buscar por algo superior, conforme está representado, 

também, na obra Confissões, por meio da máxima: “Vós o incitais a que se deleite nos vossos 

louvores, porque nos criastes para Vós e o nosso coração vive inquieto, enquanto não repousar 

em vós” 14. Para entender a teoria agostiniana sobre esse assunto, faz-se necessário entender 

que a vontade é um atributo humano que leva os indivíduos a tomarem decisões e determinar 

situações boas e ruins, a depender do amor que foi nutrido em sua alma, por meio de seu próprio 

livre-arbítrio: 

 
O homem age segundo suas paixões, as quais, por sua vez, são apenas 

expressões diretas de seu amor. Então, se seu amor for bom, suas paixões e 

sua vontade serão igualmente boas; se for mau, elas, por sua vez, serão más: 

“recta itaque voluntas est bonus amor et voluntas perversa malus amor". Por 

outro lado, já que a qualidade do amor determina a da vontade, como a vontade 

determina o ato: tal é o amor, assim é o ato. E um erro acreditar que há paixões 

boas ou más em si mesmas, independentemente da intenção que as anima. 

Todos os homens, bons ou maus, provam todas elas, mas os bons têm paixões 

boas e os maus, más. 15 

 
Nesse sentido, o que pode ser percebido é que existe uma linha tênue entre o amor e a 

vontade, pois o amor agostiniano é uma espécie de ímpeto que move a vontade dos indivíduos 

a um determinado fim. Portanto, essa relação conceitual se trata de um dos principais alicerces 

que dão fundamento a originalidade do pensamento cristão-agostiniano, haja vista que a sua 

própria história de vida foi marcada pela busca incessante pela verdade que desse sentido a sua 

própria existência. 

Mediante ao que foi tratado anteriormente, o amor agostiniano é algo que faz parte da 

essência humana, pois é uma atividade que está estritamente ligada à interioridade humana, isto 

é, “um apetite natural, pressuposto pela vontade livre” 16. Nessa linha, o amor vinculado à 

vontade colabora para a geração do autoconhecimento de si mesmo, capaz de fazer com que os 

indivíduos entendam o que os leva a alcançar o objeto de seu desejo. Por isso, a reflexão sobre 

a interioridade é o principal caminho que levou Santo Agostinho a entender a importância de 

elevar a alma para o inteligível e a pressupor a existência de uma realidade imaterial, já que do 

mundo material e de seus bens só é possível extrair uma confusão acerca do objeto de seu amor, 

 
14 Ibidem, p. 27.  
15 Gilson, 2006, p. 259 
16 Costa, Marcos R. O problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo Agostinho. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2002. p. 296-297. 



 

7 

que conduz os indivíduos a preferirem uma coisa ou outra 17. Assim sendo, só é possível amar 

algo que se conhece e para que isso aconteça é necessário que, antes de tudo, o homem exista: 

18 

 

Gostando de amar, procurava um objeto para esse amor: odiava a minha vida 

estável e o caminho isento de riscos, porque sentia dentro de mim uma fonte 

de alimento interior – de vós, ó meu Deus. Não tinha desta fome, porque estava 

sem apetites de alimentos incorruptíveis, não porque deles transbordasse, mas 

porque, quanto mais vazio, tanto mais enfastiado me sentia. Por isso minha 

alma não tinha saúde e, ulcerosa, lançava-se para fora, ávida de se roçar 

miseravelmente aos objetos sensíveis. Mas se estes não tivessem alma, com 

certeza não seriam amados.19 

 

Portanto, o amor, a vontade e o conhecimento estão interligados entre si, uma vez que 

algo só pode ser amado se for conhecido, da mesma maneira que, quanto mais se ama um 

determinado objeto, mais o homem deseja conhecê-lo, conforme explica a sua máxima, exposta 

no célebre Sermão 43: “Compreender para crer, crer para compreender”. 20 

A partir do raciocínio estabelecido anteriormente, Santo Agostinho explicita a diferença 

entre os elementos que direcionam o sujeito a um determinado fim, que são: aquele que ama, 

aquele que é amado e o amor. Para ele, aquele que é ama é o próprio indivíduo. O amado é o 

objeto do desejo. E o amor, seria a ligação que une o sujeito ao objeto do desejo. Esses três 

elementos, contudo, estão intimamente ligados ao desejo do amante de gozar daquilo que 

deseja, uma vez que o objeto do amor só pode ser amado porque o indivíduo o conhece bem, 

conforme o próprio pensador cristão esclarece na obra A Trindade: 21 

 

O amor, porém, supõe alguém que ame e alguém que seja amado com amor. 

Assim, encontram-se três realidades: o que ama, o que é amado e o mesmo 

amor. O que é, portanto, o amor, senão uma certa vida que enlaça dois seres, 

ou tenta enlaçar, a saber: o que ama e o que é amado? 22. 

 

Desse modo, a força que une os três elementos gera, necessariamente, um conhecimento 

sobre si mesmo, através da compreensão da natureza (boa ou má) do objeto de seu desejo. Esse 

autoconhecimento, como uma forma de análise interna, também foi proposto por Sócrates, a 

 
17 Nascimento, Dax. História filosófica do amor: ensaio para uma nova compreensão da essência do amor 

humano. Natal, RN: EDUFRN, 2019. E-book. p. 130. 
18 Silva, Francisco; Figueiredo, Francisco. A noção de amor e suas implicações no pensamento agostiniano. 

Problemata - Revista Internacional de Filosofia, v. 12, n. 1, p. 31–55, 17 ago. 2021. p. 36. 
19 Agostinho, 2015, p.64. 
20 Gilson, Étienne. A Filosofia na Idade Média. Tradução Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2001. p. 

144. 
21 Silva e Figueiredo, Op.cit., p.37. 
22Agostinho. A Trindade. Tradução Augustino Belmonte. São Paulo: Paulus, 1994. p. 284. 



 

8 

partir da representação da máxima “Conhece-te a ti mesmo” 23, e, posteriormente, retomada 

pelo bispo de Hipona, através da análise da natureza do amor. Segundo o pensador cristão, o 

homem representa aquilo que ama, ou seja, através da reflexão sobre o que realmente move os 

homens ao objeto amado, pode-se afirmar a natureza de sua virtude: justo ou injusto.  

Apoiado nos pressupostos narrados anteriormente, Santo Agostinho segue a sua teoria 

diferenciando os tipos de amor possíveis. Para ele, o primeiro, seria o amor humano, conhecido 

como amor fraterno – aquele que envolve o sentimento pelo próximo e que visa uma unidade 

social, de caráter puramente mutável e acidental. O segundo, seria o amor divino – aquele que 

está diretamente ligado ao amor a Deus, de caráter imutável e substancial. Embora esses dois 

tipos de amor sejam diferentes conceitualmente, são encarados como efetivamente 

complementares, pois quando o indivíduo ama o seu próximo, passa a querer conhecer a Deus, 

que é o próprio amor. Portanto, ao amar o próximo, o homem passa a amar a Deus 24. É 

importante destacar que essa teoria agostinha tem como objetivo apontar o caminho reto que 

deve guiar as almas dos indivíduos, ao passo que tudo deve estar em função de Deus.  

Nessa linha de pensamento, entende-se que a busca pelos bens materiais (falso amor) 

leva os homens ao que é temporário e jamais ao que é eterno (verdadeiro amor). É a partir dessa 

concepção, contudo, que nasce a diferença entre amor caritas e amor cupiditas, que seriam, em 

poucas palavras, a essência do amor humano. Por amor caritas, Santo Agostinho entendeu 

como amor que está direcionado a Deus, isto é, ordenado, de caráter progressivo e que volta, 

consequentemente, para si mesmo 25, cuja finalidade é a visão beatífica. Por outro lado, o amor 

cupiditas é o amor desordenado e superficial que desvia os homens do verdadeiro amor.  

Esse esclarecimento, sobre a diferença entre amor caritas e amor cupiditas, colaborou 

para a compreensão das ideias de vontade e amor, sobretudo no que diz respeito a sua relação, 

na qual levou o bispo de Hipona a chamar a atenção para as paixões que surgem da vontade, 

enquanto movimento da alma para um bem desejado.  Para Agostinho, existem quatro possíveis 

paixões, que não é nada menos que a reação da alma frente ao movimento, que são: o desejo, a 

alegria, o medo e a tristeza. O desejo foi considerado como movimento da alma que direciona 

os indivíduos ao objeto amado. A alegria, como um estado da alma mediante a posse do objeto 

ansiado. O medo, caracterizado como um movimento de recuo em relação ao objeto desejado. 

 
23 Comparato, 2016, p. 49.  
24 Silva e Figueiredo, 2021, p. 38. 
25 O amor a si não deve ser tomado como um amor egoísta ou como uma espécie de individualismo, como são 

definidas pelas teorias contemporâneas. O amor em si, conforme defendido por Agostinho, deve ser encarado 

como uma representação de um bem que conduz os homens a causa de todas as coisas, da mesma forma que 

defendeu Plotino na obra Sobre o amor. (Ibidem, p.284). 



 

9 

E, por fim, a tristeza, como uma forma de manifestar a não aceitação de um mal. Essas 

definições, contudo, colaboram para compreensão das ideias de amor verdadeiro e amor falso, 

já que ambas as ideias são provenientes do desejo humano. Em outras palavras, o objetivo do 

bispo católico seria demonstrar que é pela vontade que o ser humano pode praticar tanto o bem 

quanto o mal, sendo esse último a ideia que traz a fundamentação ao conceito de pecado 26.  

Nesse ínterim, o pecado é entendido como uma espécie de movimento feito pelos 

indivíduos que tem por objetivo tirar de bens inferiores o prazer para a sua alma. Segundo Santo 

Agostinho, a má vontade é por si só deficiente e não possui causa eficiente, uma vez que não 

há deleite em bens inferiores, por representar a causa do desvio do verdadeiro bem 27. Por isso, 

ao preferir a má vontade, o homem “abusa do livre arbítrio da vontade” 28. Nesse caso, a 

liberdade se relaciona com a boa vontade e não com a má vontade, justamente porque esta 

última tem por fundamento inclinações aos bens inferiores. Entretanto, Deus na sua infinita 

sabedoria, não deixou a humanidade sem a ajuda necessária para sanar os problemas 

provenientes das más ocasiões, quando os indivíduos se inclinaram às ações de pecado que os 

levou a se afastarem do bem e que transformou, consequentemente, o livre-arbítrio em algo 

deficiente – fatores que contribuíram para que os homens estejam mais inclinados ao pecado. 

Para corrigir esse problema, Santo Agostinho propõe o que chamou de graça: uma forma de 

reorientar a vontade ao amor verdadeiro, de maneira que o homem volte a ser moralmente bom, 

visto que é somente pela vontade que se conhece o mais íntimo do ser humano: 29  

 
Adão gozava, para perseverar no bem, uma graça tal e qual a que gozamos 

para nos liberar do mal. Sem qualquer luta interior, sem tentações internas e 

sem perturbação, ele vivia em paz no lugar de sua beatitude. Portanto, o 

homem preferiu a si mesmo e, por isso, se desviou de Deus, essa queda deve 

ser considerada em razão de uma simples fraqueza do livre-arbítrio humano; 

Deus lhe dera tudo o que era necessário para levá-lo a evitar a queda. 30 

 
Deste modo, o autoconhecimento é necessário para o reconhecimento das verdades 

gravadas na alma humana para encontrar o verdadeiro amor. Alcançado o verdadeiro amor, a 

alma humana encontra repouso (ataraxía), que não deve ser entendido como um estado de 

inércia, mas sim como um estado que dá movimento a alma, conforme explica o próprio filósofo 

em Confissões: “Fixa aqui, ó alma, a tua mansão. Retribui-lhe tudo o que dele alcançaste, já 

 
26 Gilson, 2001, p. 274.  
27 Silva e Figueiredo, 2021, p. 42. 
28 Ibidem, p. 43. 
29 Ibidem. 
30 Gilson, Op.cit, p. 283-284. 



 

10 

que estás cansada de tantos enganos” 31. Pensando desta forma, entende-se que a busca pelo 

verdadeiro amor coloca todas as coisas em seu devido lugar, o que seria uma espécie de 

ordenamento das coisas. Esse princípio metafísico, muito bem fundamento pelo bispo de 

Hipona, é uma herança dos filósofos gregos, sobretudo de Aristóteles, quando tratou sobre o 

espaço que tendem os corpos no cosmos 32. Aqui, vê-se a preocupação de Santo Agostinho em 

analisar o mundo através de princípios lógicos, pois tal discurso destituído de razão seria o 

oposto à verdade e que, contudo, de nada adiantaria buscar o amor reto. 

Portanto, a partir dos princípios tratados anteriormente, Santo Agostinho enfatiza que 

existem dois tipos de amor, conforme explicito na obra A cidade de Deus 33. O primeiro tipo de 

amor, conhecido por egoísta, seria aquele que não considera o próximo e que se volta 

exclusivamente para si mesmo. E o segundo, seria o amor caridoso, que é o oposto do primeiro, 

pois tem por objetivo doar-se ao outro. Ora, esses dois tipos de amor dão origem a duas 

realidades diferentes, que são a humana e a de Deus. Para Agostinho, a cidade dos homens é a 

realidade que suscita os vícios e que leva ao desordenamento do mundo. Em contrapartida, a 

cidade de Deus seria a realidade que suscita virtudes e que está ligado ao ordenamento do 

mundo. Assim sendo, através dessas duas perspectivas, chega-se à ideia de que existem bens 

superiores e bens inferiores e é somente por meio do amor superior que se alcança o amor reto, 

verdadeiro, e a harmonia entre os indivíduos 34. 

Dando prosseguimento à linha de raciocínio, o bispo de Hipona estabelece, tal como 

Aristóteles, uma hierarquia de valores que colaboram para que os homens alcancem o sumo 

bem. Especificamente na obra denominada A Doutrina Cristã, estabeleceu a diferença entre 

dois conceitos importantes que determinam as coisas do mundo: ut e frui 35. A explicação para 

os dois casos está relacionada ao comportamento humano frente a busca por um determinado 

objeto. Por ut, o bispo de Hipona entendeu como movimento que o sujeito fixa sua atenção a 

um determinado objeto para tirar proveito dele, uma vez que tal objeto é o fim nele mesmo. Já 

frui seria o uso que se faz de um objeto como meio para alcançar um outro 36. Portanto, os 

indivíduos devem orientar a sua vontade para as coisas desse mundo, por meio da última classe 

de amor, de maneira que seja verdadeiro e reto: 

 

 
31 Agostinho, 2015, p. 95 
32 Gilson, 2001, p. 256.  
33 Silva e Figueiredo, 2021, p. 44. 
34 Gilson, Op.cit., p. 328.  
35 Silva e Figueiredo, loc. Cit. 
36 Gilson, 2006. p. 315. 



 

11 

Entre as coisas, há algumas para serem fruídas, outras para serem utilizadas e 

outras ainda para os homens fruí-las e utilizá-las. As que são objeto de fruição 

fazem-nos felizes. As de utilização ajudam-nos a tender à felicidade e servem 

de apoio para chegarmos às que nos tornam felizes e nos permitem aderir 

melhor a elas. Nós, criaturas humanas, que gozamos e utilizamos das coisas, 

encontramo-nos situados entre as que são para fruir e as que são para utilizar. 

Se quisermos gozar do que se há simplesmente de usar, perturbamos nossa 

caminhada e algumas vezes até nos desviamos do caminho. Atacados pelo 

amor das coisas inferiores, atrasamo-nos ou alienamo-nos da posse das coisas 

feitas para fruirmos ao possuí-las. Fruir é aderir a alguma coisa por amor a ela 

própria. E usar é orientar o objeto de que se faz uso para obter o objeto ao qual 

se ama, caso tal objeto mereça ser amado. A uso ilícito cabe, com maior 

propriedade, o nome de excesso ou abuso.  37 

 

 Assim, estabelecidas as orientações sobre o amor, os indivíduos, baseadas naquilo que 

se entende por frui, que tem por característica ser meio para alcançar um determinado fim, são 

convocados a amar a toda criatura, desde que esse amor tenha em vista a Deus. O indivíduo, ao 

amar o próximo, louva a Deus pela criação e colabora para o ordenamento do mundo, visto que 

não como falar em amor sem considerar o Criador, conforme explicou em Confissões: “Quando 

retamente me deleito no louvor que é dado por uma pessoa inteligente, parece que me comprazo 

no aproveitamento e nas esperanças de que te dá mostras.” 38. Diante disso, o amor ao próximo 

deve ser chamado de amor caritas, concebido como amor elevado, pelo fato de reconhecer no 

outro o sinal da bondade de Deus no mundo. Entretanto, tudo que foge dessa ordem, deve ser 

considerado como desordenado ou amor falso, que é o amor que não visa atingir o Criador.  

 
Em que tempo ou lugar será injusto que “amemos a Deus com todo o nosso 

coração, com toda a nossa alma e com toda a nossa mente, e que amemos o 

próximo como a nós mesmos”? Por isso as devassidões contrárias à natureza, 

sempre e em toda a parte se devem detestar e punir, como o foram os pecados 

de Sodoma. Ainda que todos os povos os cometessem, cairiam na mesma 

culpabilidade de pecado, segundo a lei de Deus que não fez os homens para 

assim usarem dele. Efetivamente, viola-se a própria união que deve existir 

entre Deus e nós, quando a natureza, de quem Ele é autor, se mancha pelas 

paixões depravadas.39 

 

Dando um acabamento à sua teoria sobre o amor caritas, Agostinho afirma em 

Confissões que os indivíduos também devem se amar retamente, por representarem a imagem 

e a semelhança de Deus 40. Nesse caso, a defesa do amor, feita pelo bispo de Hipona, está em 

perfeita conformidade com o que diz às Sagradas escrituras quanto aos mandamentos de Deus: 

“Amarás ao Senhor teu Deus de todo o teu coração, de toda a alma e de todo o teu espírito [...]. 

 
37 Agostinho, 2002. p. 43-44. 
38 Id., 2015, p. 284. 
39 Ibidem, p. 76. 
40 Ibidem, p. 398. 



 

12 

Amarás ao teu próximo como a ti mesmo” 41. Portanto, através desse amor tríplice, uma 

referência as três pessoas da Santíssima Trindade, orientado por essa máxima cristã, os homens 

alcançam o Sumo Bem e colaboram, consequentemente, para a construção da Cidade de Deus. 

Em suma, através da análise de tudo que foi anteriormente exposto, pode ser percebido 

que o pensamento de Santo Agostinho representa uma das mais abrangentes teorias acerca do 

amor em relação às que foram desenvolvidas pelos pensadores gregos. Além disso, essa 

discussão permitiu, também, a compreensão de outros conceitos gravitacionais, como o livre-

arbítrio e a vontade, que colaboram para a fundamentação da importância do próximo. Com 

efeito, a principal novidade da filosofia cristã está na questão da separação entre os desejos 

ordenados e os desejos desordenados, que pode influenciar diretamente no comportamento 

humano, uma vez que a imoralidade prejudica conhecer a essência do amor. Não é de se 

estranhar que Agostinho tenha se debruçado nesse assunto como forma de erradicar o 

pensamento filosófico em voga da época, como forma de auxiliar os homens a se afastarem dos 

pensamentos que os conduzem ao mal, conforme diz o apóstolo Paulo: “Tomai cuidado para 

que ninguém vos escravize por vãs e enganosas especulações da ‘Filosofia’, segundo a tradição 

dos homens, segundo os elementos do mundo e não de Cristo” 42. No entanto, essa discussão 

não se restringiu apenas ao campo religioso. A partir do conceito de amor caritas e da influência 

de Santo Agostinho nos períodos Moderno e Contemporâneo, surgiram diversas discussões 

sobre a relevância do próximo que colaboraram para o repensar do mundo, como fez a 

pensadora Hannah Arendt, que dezoito séculos após a morte do bispo de Hipona, resolveu 

retomar a discussão proposta pelo bispo católico, mostrando as incoerências em seu 

pensamento, com base na em sua ideia de amor mundi, conforme veremos a seguir.  

 

1.2. A crítica ao amor agostiniano e o surgimento do amor mundi arendtiano.  

 

 A discussão filosófica, no início do século XX, passou a ser influenciada pelos conflitos 

existentes na política europeia, marcadas por problemas de ordem social, econômica e 

humanitária, surgidas após as duas guerras mundiais. As buscas por respostas rápidas para os 

todos os acontecimentos, motivadas pela necessidade de aceleração da produção, levaram 

muitos pensadores contemporâneos à ressignificar alguns conceitos trabalhados anteriormente 

por pensadores clássicos, cristãos e por outros que pertenceram às escolas helenísticas, surgidas 

 
41 Bíblia (Mt 22, 36-40). 
42 Ibidem (Cl 2, 8-9). 



 

13 

no período de transição entre a filosofia grega e a ascensão da filosofia cristã. Por outro lado, 

em movimento contrário a esses filósofos, também ascenderam intelectuais que passaram a ver 

os fatos, deste período, como favoráveis para o crescimento político-social dos países europeus, 

o que os levou a defender movimentos extremistas surgidos nesse contexto social, como o 

nazismo de Hitler, que nasceu com o intuito de reconstruir a influência mundial alemã, perdida 

após a Primeira Guerra Mundial. 43 Contudo, a partir desses fatos, começam a surgir os Estados 

totalitários, cuja função era controlar todas as formas de expressões sociais, através de uma 

ideologia dominante que fosse capaz de conscientizar às mentes humanas aos interesses 

políticos de seus líderes 44. Não resta dúvida que essas decisões, baseadas no cerceamento da 

liberdade individual, provocou traumas irreparáveis às sociedades em geral, já que a Europa 

estava profundamente mergulhada em um caos completo, por conta do rompimento com suas 

tradições éticas (niilismo ético), em prol de um projeto de reconstrução econômico e político, 

como recorda Comparato no livro Ética: 45 

 
O ideal burguês da igualdade formal perante a lei, levado às últimas 

consequências, preparou de certa forma a massificação geral da sociedade [...] 

para que o Leviatã pudesse, doravante, torturar e matar a seu bel-prazer, como 

as divindades de antanho. Reproduzia-se, assim, aquele ambiente de derrisória 

tragédia, tão bem caracterizado por um personagem de Rei Lear. 46  

 

O Estado totalitário, agora com o poder de definir os rumos da vida pública e privada 

das pessoas, inicia o movimento de perseguição política aos principais opositores de seu regime 

e de todos os grupos que pudessem ser resistência ao desenvolvimento de seus respectivos 

países, como fez Hitler aos judeus. Essas decisões colaboraram para o esvaziamento da 

condição do ser humano e, sobretudo, para a falta de dignidade das pessoas, pois o que se viu, 

nesse período, foi uma multidão de indivíduos vagando, sem nacionalidade, a procura de 

direitos básicos para a sua sobrevivência, como ressalta o historiador britânico Hobsbawm: 47 

 
A primeira enxurrada de destroços humanos foi o mesmo que nada diante do 

que se seguiu à Segunda Guerra Mundial, ou da desumanidade com que foram 

tratados. Estimou-se que em maio de 1945 havia talvez 40,5 milhões de 

 
43 Hobsbawm, Eric. Era dos extremos: o breve século XX: 1914-1991. 2. ed. Tradução Marcos Santarrita. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1995. passim.  
44 O interesse da ideologia nazista era o desaparecimento de todo o tipo de resistência ao regime, através de 

organizações estatais que cultivassem no indivíduo a sua fraqueza diante da onipotência do Estado. Isso se vê 

claramente nos planos descritos pelo Dr. Goebbels, que tinha por objetivo inflar a população contra os judeus 

(Comparato, 2016, p. 375). 
45 Ibidem, p. 368. 
46 Ibidem, p. 373. 
47 Ibidem, p. 376-377. 



 

14 

pessoas desenraizadas na Europa, excluindo-se trabalhadores forçados dos 

alemães e alemães que fugiam diante do avanço dos exércitos soviéticos. 48 

 

Diante da tamanha crise ética e humana, que marcaram esse período, surgiram diversos 

pensadores e correntes de pensamento que, imbuídos pelas experiências sociais, buscaram 

incentivar à discussão sobre a existência humana e suas relações, de maneira que pudessem 

contribuir para a diminuição dos males causados pelos conflitos diversos que colocavam à vida 

humana em um jogo de interesses, através de um repensar das relações com o próximo e com 

mundo, já que o indivíduo e suas relações passaram a ser totalmente objetificadas 49. No meio 

desse grupo de pensadores, destaca-se Hannah Arendt, cuja relação com essa temática tem 

início desde cedo, através da influência direta de seus mestres, Heidegger e Jaspers, e de sua 

própria história de vida: uma judia, nascida na Alemanha, em 1906, em uma época de ascensão 

do antissemitismo e das restrições das liberdades individuais 50. De acordo com Adler, a busca 

pela fundamentação do amor ao próximo teria sido incentivada pela situação vivenciada entre 

as guerras, o que explica o seu interesse pela filosofia agostiniana: 51 

 

A tese é tudo, menos um trabalho universitário: nos textos de Agostinho que 

escolhe para interpretar, Hannah opera por capturas sucessivas, à mercê de 

suas intuições. Não que ela deturpe Agostinho – ela mostra o maior respeito 

pelo seu léxico teológico e seu fomentador pensamento – mas o torna seu. 

Tenta tirar Agostinho do páthos cristão, e prefere se interessar pelo Agostinho 

íntimo. Revela nele noções que remetem às suas preocupações: amor, desejo, 

desejo do amor. [...] Ela quer lutar com ele para melhor compreender seus 

próprios tormentos. Com Agostinho, vai entender a sua própria verdade. 52 

 

A preferência por Santo Agostinho, pensador altamente estudado nas universidades 

alemãs, a levou a escrever a sua tese de doutorado, O conceito de amor em Santo Agostinho 53. 

Essa obra, que se apresenta como um ensaio de interpretação filosófica, fortemente marcada 

por traços da fenomenologia de Husserl e do existencialismo de Heidegger 54, possui mesclas 

do pensamento agostiniano com os seus questionamentos pessoais 55. Essas intervenções diretas 

 
48 Hobsbawm, 1995, p. 47. 
49 Kristeva, Julia. Hannah Arendt: life is a narrative. Toronto: University of Toronto Press, 2001. p. 3. 
50 Carneiro, Renato. O amor na política: um diálogo entre Hannah Arendt e Santo Agostinho. História: Questões 

e debates, Curitiba, n. 46, p.31-50, 2007. Editora UFPR. p. 33.  
51 Adler, Laura. Nos passos de Hannah Arendt. 5. ed. Tradução Tatiana Salem Levy e Marcelo Jacques. Rio de 

Janeiro: Record, 2007. p. 89. 
52 Ibidem, p. 89.  
53 No original, em alemão, “Der Liebesbegriff bei Augustin” (Lima, Martonio Mont’Alverne Barreto. O conceito 

de amor em Agostinho – breves notas sobre a obra de Hannah Arendt. Pensar, Fortaleza, p. 147-151, abr. 2007. 

Edição Especial. p. 147). 
54 Arendt, Hannah. O conceito de amor em Santo Agostinho. Tradução Alberto Pereira Diniz. Lisboa: Instituto 

Piaget, 1997. p. 17-18. 
55 Borren, Marieke. Amor mundi: Hannah Arendt’s political phenomenology of world. 2010. 330 f. Tese 

(Doutorado em Filosofia) – Universidade de Amsterdam. Faculdade de Humanidades, 2010. p. 256 



 

15 

sobre o pensamento do filósofo cristão lhes renderam inúmeras críticas, principalmente de 

Jaspers, uma vez que Arendt fez questão de isolar o aspecto religioso de Agostinho, 

valorizando, somente, a sua qualidade filosófica e as ideias que orientam para a vida em 

sociedade, o que lhe possibilitou dar uma nova concepção à filosofia agostiniana: 56 

 
Os pensadores cristãos como Agostinho, Pascal e Kierkegaard eram um “tema 

quente” nas universidades alemãs; o grande interesse centrava-se nas 

Confissões de Agostinho. As confissões era um ‘texto crucial e essencial’, 

Jonas se lembra, o qual levou os estudantes à ‘exploração-de-si e à descida no 

abismo da consciência’. Alunos de filosofia acharam o modo confessional de 

Agostinho contundentemente ‘original’ comparado àquele de tradição 

helênica. 57 

 

Portanto, a partir desse contexto, pode-se entender que a principal intenção de Arendt 

era descrever, através do conceito de amor de Santo Agostinho, as experiências e as aparências 

das coisas, por meio das contradições presentes na filosofia do bispo de Hipona 58, tendo em 

vista à compreensão do problema da não-harmonização do mundo. Em outras palavras, a 

pretensão da filósofa alemã seria tornar explícito o que Agostinho disse implicitamente em suas 

obras, ao passo que sejam encontradas respostas sobre como o amor influencia na relação entre 

os indivíduos e dos indivíduos com o próprio mundo, conforme afirmou Bruehl: 59 

 
Nem Heidegger e tampouco sua discípula jamais iniciaram a exploração de 

um fenômeno ou conceito sem primeiramente situá-lo temporalmente. Não se 

interrogaram simplesmente acerca dos acontecimentos históricos, as histórias 

dos fenômenos e dos conceitos, mas, fundamentalmente, sobre as experiências 

temporais que fundamentam as fontes dos fenômenos ou dos conceitos. 

Passado, presente e futuro, não como ‘tempos’, mas como experiências, 

enquadram todos os livros de Arendt, até o último, A vida do espírito, que tem 

como marco a preocupação com a vontade de julgamento orientado para o 

futuro, orientado para o passado e pensar como a experiência do agora. 60  

 

Antes de iniciar a análise acerca do amor, através da perspectiva arendtiana, faz-se 

necessário determinar os pontos que conduzirão este trabalho, a fim de esclarecer em que 

medida a pensadora teuto-americana se afastou da filosofia agostiniana. No entanto, essa análise 

será baseada nos títulos dos capítulos dispostos em sua tese de doutorado, O conceito de amor 

em Santo Agostinho, através de três temáticas: o amor como desejo, criador-criatura e a vida 

 
56 Scott, Joanna Vecchiarell et al. Rediscovering Hannah Arendt. 1996, p. 115-211. In: Arendt, Hannah. Love and 

Saint Augustine. Chicago: The University Chicago Press, 1996. p.179. 
57 Ibidem, p.15, tradução nossa.  
58 O existencialismo de Heidegger fica presente, na tese de Hannah Arendt, em questões relativas ao ser no mundo, 

enquanto a influência de Jaspers se reduz a prática do conceito de amor (Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt: una 

biografía. Tradução Manuel Lloris Valdés. Barcelona: Paidós Contextos, 2020. p. 673). 
59 Arendt, 1997, p. 9.  
60 Bruehl, 2020, p. 667, tradução nossa. 



 

16 

em sociedade. No primeiro momento, será tratado a forma como Arendt gestou o conceito de 

amor e colaborou para a compreensão da estrutura dos desejos humanos, a partir das 

inconsistências apresentes no pensamento do bispo de Hipona. No segundo momento, serão 

explicados os conceitos agostinianos de caridade e de cobiça, dando ênfase na discussão sobre 

do amor caridoso, com foco nas contradições de Santo Agostinho. É importante destacar que, 

por meio dessa discussão, a pensadora teuto-americana, dá sentido à existência humana, 

valendo-se do significado do amor ao próximo. Por fim, no terceiro momento, será tratado 

acerca da vida em sociedade, com base nas fundamentações levantadas pelo santo cristão. A 

intenção, nessa parte, é apresentar as justificativas arendtianas acerca da importância do amor 

ao próximo e ao mundo, que contribuíram para a formação da ideia de amor mundi: conceito 

fundamental que dá sustentação às teorias políticas arendtianas.  

Na primeira parte de sua tese, Arendt começa a sua análise, sobre o pensamento 

agostiniano, afirmando que o amor é um sentimento humano pode ser definido como appetere, 

uma espécie de impulso que move o amante a um determinado objeto, por conta de seu valor 

intrínseco 61. Nessa linha, o indivíduo quando aspira por algo que lhe faz falta, anseia em querer 

possui-lo para obter a sua felicidade, uma vez que todos os movimentos da alma (sentimentos, 

desejos e conhecimentos) dependem exclusivamente da vontade humana. Assim sendo, a 

vontade está intimamente ligada ao amor. O amor, por seu turno, inerente ao ser humano, 

funciona como um motor da vontade, conforme explicou Arendt, a partir da perspectiva 

agostiniana, em um trecho de sua tese: “amar não é mais do que desejar uma coisa por si 

mesma” 62.  

Na escala hierárquica agostiniana, disposta no subcapítulo anterior, o amor deve estar 

direcionado às coisas superiores (Deus), ao passo que os homens sejam conduzidos à realidade 

eterna e ao seu repouso 63. No entanto, essa forma de pensar fundamenta o amor como uma 

espécie de conquista que cessa à medida que o indivíduo alcança a posse desse bem, desde que 

não exista algum tipo de mal que possibilite a sua perda e acarrete, por consequência, algum 

tipo de incômodo aos homens, como explicou no trecho, a seguir:  

 
O mal, que afasta o medo, ameaça a vida feliz que consiste em possuir o bem. 

Enquanto o homem deseja as coisas temporais (res temporales), expõe-se 

continuamente a esta ameaça, e ao desejo de possuir corresponde 

incessantemente o medo de perder. Os bens temporais nascem e morrem 

independentemente do homem que a eles está ligado ao desejo. 

Constantemente ligado pelo desejo e pelo medo de um devir do qual de 

 
61 Gilson, 2006. p. 253. 
62 Ibidem, p. 257. 
63 Ibidem, p. 18. 



 

17 

desconhece o que trará, o presente perde toda a quietude, toda a possibilidade 

de prazer e, na mesma medida, a sua significação original.64  

 

Através dessa perspectiva, o bem seria aquilo que garante a felicidade dos homens, por 

meio do desejo de alcançá-la. Nesse caso, Agostinho ressalta que a felicidade só pode ser 

alcançada através do ordenamento dos desejos, ou seja, quando os bens temporais são utilizados 

como meio para alcançar ao que é eterno, por meio da vontade. É importante destacar que, 

sendo o amor o motor que move à vontade, o pensador cristão defende que o amor pode se 

manifestar de maneiras diferentes, como ressaltou Gilson no trecho: “se o amor é o motor íntimo 

da vontade, e se a vontade caracteriza o homem, pode-se dizer que o homem é essencialmente 

movido por seu amor” 65. 

Hannah Arendt, ao analisar o pensamento do santo cristão, compreende o amor como 

desejo sob duas óticas: em relação ao bem que o indivíduo quer alcançar e em relação a si 

mesmo, enquanto pessoa que possui desejos. Na filosofia agostiniana, ambas as perspectivas 

estão ligadas ao desejo de alcançar a felicidade, mediante a posse do bem e do conhecimento 

do que é o bem e o mal do mundo 66. Segundo a pensadora teuto-americana, o medo gerado 

pela possibilidade de perda do bem ou de não o alcançar, conduz os homens a um estado de 

ameaça e incômodo constante, o que torna a vida terrestre limitante, diante da possibilidade de 

perder a eternidade. Nesse sentido, o medo é incompatível com a ideia de felicidade, que se 

caracteriza por um estado de paz constante e pela impossibilidade de perda do objeto desejado, 

conforme ressalta Bruehl, no trecho de sua obra, Hannah Arendt: uma biografia: “a vida sem 

medo é o objetivo final do amor como apetite” 67.  

Para Arendt, as contradições no pensamento agostiniano, estão relacionadas a 

impossibilidade de vida sem morte ou viver em uma espécie de futuro antecipado, cuja 

realidade não existe o sentimento de temor. Dessa forma, a vida nesse mundo, através dos 

desejos de obter a posse de um bem, não libera os homens de passar por decepções, já que os 

bens terrenos e todas as frustrações são perecíveis 68. Além disso, o amor appetitus agostiniano 

refere-se a algo que está além da vida terrena, após a morte do indivíduo, através do retorno à 

sua origem. A partir dessa perspectiva, compreende-se que viver o presente, tendo em vista um 

futuro, é uma forma de relativizar a vida terrena para esperar a eternidade. No entanto, a 

pensadora teuto-americana assegura, também, que o conceito de eternidade é confuso, uma vez 

 
64 Arendt, 1997, p.18. 
65 Gilson, Op.cit., p. 257. 
66 Arendt, 1997, p. 18.  
67 Bruehl, 2020, p. 667. 
68 Ibidem. 



 

18 

que o filósofo cristão, ao relacionar esse conceito como desejo, o tratou como um objeto futuro 

ao mesmo tempo que concebeu tal ideia como um objeto do agora. Em outras palavras, 

Agostinho defendeu o afastamento do homem do mundo e dos bens terrenos; e asseverou, ao 

mesmo tempo, que existe uma esperança em um futuro eterno, conforme explica Bruehl: 69 

 
O amor, como desejo, deve evitar o mundo e todas as coisas mutáveis, uma 

vez que são apenas bens relativos. A concepção agostiniana do amor como 

saudade, como apetite, levava, na opinião de Hannah Arendt, a uma 

contradição: a eternidade é desejada como objeto futuro. Mas Agostinho 

concebeu a eternidade, entretanto, como um Agora, o nunc stans neoplatônico, 

em que o passado e o futuro se encontram e desaparecem, um presente 

eterno.70 
 

Essa presente discussão, sobre o amor appettitus, também contribuiu para a 

compreensão e diferenciação entre amor caritas e amor cupiditas, apoiada na análise do objeto 

que move à sua aspiração. No sentido agostiniano, contudo, o amor caritas é relativo ao que é 

eterno (verdadeiro amor), enquanto o amor cupiditas, ao que é perecível e corruptível (falso 

amor). Para Hannah Arendt, a definição proposta pelo bispo de Hipona deve ser vista como 

problemática, uma vez que tal concepção transforma o mundo e as coisas terrenas em um 

verdadeiro deserto, por conta de seu desejo pessoal e da ideia estoica de ser autossuficiente em 

relação aos bens terrenos (liberdade agostiniana) 71. Além disso, a concepção de amor caritas 

do bispo de Hipona, conduz a ideia de que não é possível ser livre nesse mundo, ainda mais 

quando escolhe viver a proposta cristã de isolamento do mundo.  

Todas essas contradições, presentes na filosofia agostiniana, dizem respeito as questões 

de tempo e espaço, à medida que a proposta do pensador cristão é que o homem preencha a 

vida terrena com os desejos futuros, de maneira que a eternidade seja antecipada; e as relações 

humanas e os bens terrenos, relativizados. No primeiro caso, essa relação temporal, notada por 

Arendt, é de retrocesso, por conta de seu caráter regressivo e por contribuir para o esquecimento 

do mundo e para negação do eu-presente, por meio da ideia de oposição entre temporalidade e 

ser. A proposta de Hannah Arendt, para essa questão, é que haja uma ruptura com a 

temporalidade para que os indivíduos possam ser.72 No segundo caso, em relação a questão 

espacial, a defesa de Agostinho, ao utilizar dos bens terrenos (frui) como forma de alcançar a 

felicidade eterna (uti), colabora para a transformação do amor ao próximo em um sentimento 

complexo e amplo; e o eu-presente, em um mero meio de alcançar a felicidade eterna. À vista 

 
69 Ibidem. p. 688. 
70 Ibidem, tradução nossa. 
71 Ibidem. 
72 Ibidem, p. 669. 



 

19 

disso, considerando que os bens terrenos são perenes, mutáveis e não confiáveis, Arendt 

defende que a vida deve ser encarada como um bem mais alto a ser buscado para a mudança 

dessa realidade. 73 

Portanto, com base nas contradições de Santo Agostinho, Hannah Arendt resgatar “o 

valor da vida, a ligação do ser humano com o mundo e a diversidade inerente a ele” 74. Essa 

contribuição pôde lhe garantir a elaboração de uma nova intepretação ao conceito de amor e a 

separação das ideias de amor ordenado e amor desejoso, proposta pelo pensador cristão 75.  

Na segunda parte de sua obra, a filósofa explica a relação entre o Criador e criatura, com 

base na discussão anterior sobre o conceito de desejo, ao passo que seja compreendida a 

proposta de Santo Agostinho em relação a forma que o ser humano deve se orientar neste 

mundo. Na análise da filósofa alemã, baseada na perspectiva agostiniana, o amor a si, quando 

não é levado como um fim em si mesmo, resulta em um caminho seguro que permite que os 

indivíduos encontrem a sua própria felicidade. Nesse caso, a felicidade humana, segundo o 

bispo de Hipona, só pode ser encontrada em Deus, através do processo de rememoração 

(memória) do passado, uma vez que o conhecimento do passado representa a projeção para o 

futuro, como um processo capaz de conduzir o homem à sua própria origem, isto é, a uma 

realidade que está além da vida terrena, anterior ao seu nascimento 76. Desse modo, rememorar 

o passado seria uma espécie de conhecimento que não se reduz às experiências mundanas, por 

conta de seu caráter corretivo e inspirador, denominada pelo pensador cristão de memória 

transmundana: 77 

 
Nessa rememoração, o homem está desta vez acima de si mesmo, leva-o a 

ultrapassar todas as experiências intra-mundanas que estão à sua disposição, 

e, por outro lado, é reenviado para a última fronteira do passado, ou seja, para 

a sua origem última. O homem chega à memória pelo amor do amor de Deus. 

A procura da memória é ao mesmo tempo uma fuga da dispersão. Esta procura 

é conduzida pelo amor do amor de Deus, uma vez que a verdadeira confissão 

consiste em recordar-se (recordari). Não é, pois, o desejo da vida feliz que 

leva à memória, ainda que também só aí ela pode ser descoberta e sobretudo 

garantida, mas sim a procura e a interrogação da sua própria origem, sobre 

aquilo que me criou (qui fecit me).78 

 

Com base nesse exposto, percebe-se que a memória assume uma tarefa importante na 

filosofia agostiniana, pois é através dela que o indivíduo realiza uma espécie de isolamento do 

 
73 Arendt, 1997, p. 29.  
74 Lima, 2007, p. 148. 
75 Bruehl, loc. Cit.   
76 Ibidem, p. 670. 
77 Ibidem. 
78 Arendt, 1997, p. 68. 



 

20 

mundo para que possa retornar ao Criador. Diante disso, a memória adotada como algo que 

transcende o passado intramundano é a garantia do indivíduo para alcançar a vida feliz – fator 

essencial que determina a vida das pessoas nesse mundo. Essa questão revela que o homem 

deve, necessariamente, possuir uma dependência existencial com o seu Criador para alcançar a 

eternidade, já que a vida feliz só é uma possibilidade de futuro 79. Ademais, inerente a essa 

questão, nota-se que o homem não é um ser dotado de liberdade, também, por conta de sua 

dependência ao Criador. Para a filósofa teuto-americana, o nascimento deve ser o único fator 

determinante dos homens como indivíduos de memórias conscientes e que tem pertencimento 

a esse mundo 80: o mundo (universum), enquanto coisa criada e finita, possui relação direta com 

o ser humano, pois o indivíduo pertence ao mundo e é, graças a esse mundo, que ele se realiza, 

através da construção de seu lar (dilectio mundi). Por esse motivo, ela defendeu que o indivíduo 

e o mundo devem ser considerados objetos mundanos, por conta do pertencimento do indivíduo 

ao mundo para que se torne mundo: 81 

 
Chama-se “mundo”, com efeito, não apenas a esta criação de Deus, o céu e a 

terra (...), mas também todos os habitantes do mundo são chamados “mundo” 

(...). O mundo, portanto, são aqueles que amam o mundo (dilectores mundi). 

O conceito de mundo é duplo: por um lado, o mundo é criação de Deus – o 

céu e a terra – dada antecipadamente a toda a dilectio mundi, por outro lado, 

ele é o mundo humano a constituir através do facto de o habitar e de o amar 

(diligere). [...] a partir da criação de Deus (fabrica Dei), a partir da criação que 

lhe é anterior, o homem faz o mundo e faz-se a si mesmo pertencendo ao 

mundo.82 

 

Em relação ao ato de recolhimento para estabelecer conexão com o Criador, a pensadora 

teuto-americana compreende, a partir da perspectiva de Santo Agostinho, que é uma atitude que 

gera um autoconhecimento de si, por isso que possibilita um movimento de retorno ao Criador 

definida, anteriormente, como amor caritas. Em contrapartida, o amor caritas agostiniano leva 

o homem a esquecer do universum e de si mesmo, como uma espécie de autonegação de si, cuja 

motivação está no argumento de que não há nada de relevante no mundo que possa colaborar 

para o retorno a Deus. De acordo com Arendt, essa forma de pensar é, em certa medida, 

incoerente, visto que não há como amar o semelhante se houver aderência ao isolamento do 

mundo: 83 

 

 
79 Ibidem, p. 66 
80 Ibidem, p. 671. 
81 Arendt, 1997, p. 84. 
82 Ibidem, p. 79 
83 Ibidem, 114. 



 

21 

Quando um indivíduo é arrancado da dependência prática da qual todos os 

homens vivem entre outros, sua associação com outros está sujeita às 

obrigações do parentesco original que os une. Considerando a segunda 

relação, Arendt diz que a possibilidade de isolamento entra também como um 

fato na história. O isolamento, desse modo, se torna histórico, mesmo que o 

isolamento nos permita separar-nos da história humana e da continuidade das 

gerações. Somente nesta dupla relação podemos compreender a relevância dos 

outros. No isolamento individual, percebemos que o outro é nosso próximo 

como membro da raça humano. Mas esta mera coexistência de crentes no 

mesmo Deus se volta para a fé comum, na comunhão de todos os fiéis, quando 

percebemos que nossa origem na raça humana é complementada por nossa 

origem no amor de Deus, nosso nascimento por nosso renascimento redentor. 
84 

 

Todavia, vale a pena, mais uma vez, ressaltar que Agostinho, ao tratar do isolamento do 

homem do mundo, se referia ao que afasta o indivíduo de Deus. Nesse sentido, o filósofo 

evidenciou que o amor ao próximo deve ser de forma racional e ordenada, por meio do amor 

caridoso 85. Assim, o amor ao próximo é um meio para alcançar a eternidade, pois quando amo 

a mim mesmo, amo também ao meu próximo. Essa forma de amar ao próximo, nessas condições 

e questionada por Arendt, colabora para que o homem ainda se mantenha isolado do mundo, 

porque o amor mútuo depende exclusivamente da graça divina de amar. Em resumo, a partir 

desta perspectiva, o homem só ama a Deus à medida que relativiza o mundo e todos os laços 

construídos entre os homens, pois o amor ao semelhante não se destina ao próximo, mas da 

ordem de Deus (amor caritas). 86 

Portanto, a partir da discordância das ideias agostinianas, Hannah Arendt defende que é 

somente por meio da morte terrena que os indivíduos podem regressar à sua origem e, por isso, 

deve-se considerar que a vida terrena acaba (princípio da corruptibilidade) e que, 

consequentemente, esbarrará com a eternidade. 87 Quanto à questão do isolamento do mundo, 

o homem, ao renunciar a si mesmo e ao universum, também rejeita o seu próximo. Em oposição 

a isso, ela argumenta que os indivíduos devem se amar mutuamente para que possam retornar 

a Deus. Desta maneira, o amor caritas só é possível no próprio mundo, ou seja, na realidade 

que é possível perceber o outro e a si mesmo. Nessa perspectiva arendtiana, o amor fraterno 

não comporta distinções e não aceita a imposição de condições ou limitações. Mas deve ser, 

efetivamente, de forma deliberada, através da verdadeira vontade de amar ao seu semelhante 88, 

como Cristo ensinou, através do mandamento: “Amarás ao teu próximo como a ti mesmo” 89. 

 
84 Bruehl, 2020, p. 675, tradução nossa. 
85 Arendt, 1997, p. 117. 
86 Ibidem.  
87 Ibidem, p. 88. 
88 Ibidem, p. 117.  
89 Bíblia (Mt 22, 39). 



 

22 

Na terceira parte de sua tese, destinada ao tema da vita socialis, a pensadora teuto-

americana inicia a abordagem tratando do ancestral comum aos homens, conforme a filosofia 

do pensador cristão. Através da perspectiva agostiniana, Arendt compreende que o bispo de 

Hipona definiu que a união entre os indivíduos se dá mediante ao seu parentesco em comum 

com Adão, o primeiro homem. Esse laço de parentesco, por sua vez, é fator que garante a 

equidade entre as pessoas, por meio do compartilhamento do medo da morte e da marca do 

pecado original, que sela a entrada dos homens no meio da comunidade dos viventes. 90 

Segundo Arendt, a partir dessa concepção, compreende-se que o homem possui duas origens, 

a saber: como ser criado por Deus, marcada por um passado anterior ao seu nascimento; e como 

ser histórico, derivado do primeiro homem, através do nascimento. 91  

A partir dessas implicações, a pensadora alemã expõe suas discordâncias em relação ao 

pensamento agostiniano. Para Hannah Arendt, o santo cristão deveria considerar a vinda de 

Cristo ao mundo como uma forma de alterar essa condição que iguala os homens no mundo, já 

que foi pela graça de Deus que eles foram perdoados de seus pecados. 92 Além disso, o 

fenômeno do nascimento se torna essencial para que os indivíduos tenham pertencimento à 

comunidade dos viventes e ao mundo, sendo um fator motivador para que os indivíduos fundem 

uma nova comunidade em Cristo (Cidade de Deus) e sirva, por seu turno, como fundamento 

para que verdadeiramente amem o seu próximo (dilectio proximi) 93. Portanto, a vinda de Cristo, 

na perspectiva arendtiana, fura o isolamento do mundo para viver na comunidade dos homens 

e atuar em benefício do próximo. Para isso, a verdadeira comunidade deve estar fundada no 

exemplo de Cristo, o novo Adão, cujo laço de união deve ser a fé em comum e a graça da 

salvação, ao invés do pecado original 94. Nesse sentido, os indivíduos devem se revestir do 

parentesco de Cristo, que considera a morte, como retorno à eternidade, e a vida, como um 

caminho comum dos homens. Contudo, o amor caritas, nessa perspectiva, se faz essencial, à 

medida que se torna uma possibilidade para agir deliberadamente em benefício do próximo, ao 

contrário de ser uma obrigação, justificada na ancestralidade em comum do passado, oposta a 

cidade de Deus 95, conforme explica Bruehl, no trecho: 

 
A alienação no mundo através da Caritas pode dar origem a uma nova 

solidariedade, uma sociedade próxima e oposta à sociedade dos 

historicamente semelhantes: a cidade de Deus. Os homens compartilham um 

 
90 Bruehl, 2020, p. 674. 
91 Arendt, 1997, p. 103. 
92 Ibidem, p. 162.  
93 Bruehl, Op.cit., p. 675. 
94 Ibidem. 
95 Ibidem. 



 

23 

perigo em comum, a morte, e se amam mutuamente por conta do 

conhecimento comum desse perigo. Mas mesmo nesta união amorosa há uma 

distância: todo crente enfrenta a sua morte sozinho, nenhum outro homem 

pode salvá-lo. Já no amor próximo, os homens amam-se uns aos outros 

porque, ao fazê-lo, amam a Cristo, seu Salvador; o amor ao próximo é um 

amor extramundano e transcendente, mas não do mundo. 96 

 

A partir da ideia de amor caritas, surge a oportunidade da discussão sobre o amor 

mundi, que torna um dos principais fundamentos para a elaboração da teoria política arendtiana, 

posteriormente. Um dos conceitos teológicos que colabora para a compreensão da concepção 

agostiniana de mundo é a ideia de Kenósis 97, trabalhado exaustivamente pelo padre e teólogo 

suíço, Hans Urs Von Balthasar. Aprofundando esse conceito, na perspectiva católica, pode-se 

compreender o mundo como uma criação de Deus e a realidade que possibilita a revelação de 

Deus aos homens, manifestada na encarnação de Deus em Jesus Cristo: Deus amou o mundo 

de tal forma que deu sua vida para a salvação de todos, dando o exemplo a todos os seus 

seguidores, sem perder a sua essência divina. Para Xavier e Silva, o exemplo de Cristo no 

mundo, que inspira o cuidado com o próximo, através da expressão de seu amor, estende-se 

também a toda criação divina, como forma de cuidado com o mundo e com a humanidade, da 

mesma forma que compreendeu Arendt ao tratar do conceito de amor mundi:  

 
A beleza ética em que o ser humano é, concomitantemente, colaborador, 

pensador e artesão do amor. A beleza do amor que impulsiona o ser humano 

a sair de si para buscar o outro, para dar-se ao outro, para permitir que o outro 

seja verdadeiramente outro. Beleza que não combina com utilitarismo ou 

instrumentalização do outro; que não tem anda a ver com interesses 

mesquinhos e com as tragédias ambientais provocadas intencionalmente por 

interesses sócio-políticos-econômicos. 98 

 

Na filosofia agostiniana, como foi visto anteriormente, os conceitos de amor e mundo 

estão relacionados ao objeto que se deve amar para alcançar a vida eterna. Nessa ótica, o homem 

quando ama o mundo, como fim em si mesmo, perde a eternidade, por ser relativo ao amor 

cupiditas agostiniano 99. Hannah Arendt, partir dessa perspectiva e da concepção de caritas, 

favorece a ressignificação do conceito de amor mundi, que anteriormente possuía um sentido 

negativo, relacionado aos bens inferiores, e que agora passa a ser dotado de um sentido positivo: 

 
96 Ibidem, p. 674, tradução nossa. 
97 Esta kénosis não significa, em verdade, perder o próprio ser divino, mas sim assumir a condição humana, para 

comunicar, através dela, sua própria vida divina. Este dom implica, logicamente, na condição histórica que o Filho 

de Deus assume historicamente, um despojamento de si mesmo até o abismo da morte. Ao despojar-se de si 

mesmo, porém, não se aliena, mas sim manifesta aquilo que ele é com maior propriedade, como Deus: Amor, 

capacidade de dar-se, sendo assim plenamente ele mesmo. (Encarnação. In: Silanes, Nereo; Pikaza, Xavier. 

Dicionário Teológico: o Deus cristão. São Paulo: Paulus, 2014. p. 380). 
98 Perspectiva Teológica, [S. l.] v. 52, n. 2, p. 393–393, 1 set. 2020p. 413. 
99 Arendt, 1997, p. 24.  



 

24 

ligado à responsabilidade e ao cuidado com o espaço comum dos homens; e que possibilita o 

cuidado com o próximo e o respeito a pluralidade. 100 

Ainda a respeito desse conceito, vale a pena salientar que no primeiro momento, em sua 

tese de doutorado, a ideia de amor mundi estava ligada ao significado de amor appetitus 

agostiniano, cuja consequência é a morte do homem. Já no segundo momento, influenciada pela 

caritas do bispo de Hipona, que trouxe o amor como uma espécie de uso e fruição, esse conceito 

passa a ter um outro sentido, agora relacionado ao cuidado e respeito com o mundo. Apesar 

dessas diferenças conceituais, esse último significado, propositalmente descontextualizado de 

seu sentido original, foi importante para que a pensadora teuto-americana desenvolvesse, 

posteriormente, suas teorias políticas e abordasse a importância da responsabilidade com o 

mundo, da ação dos homens na comunidade dos viventes e do nascimento como fenômeno que 

insere os indivíduos no mundo, como uma forma de sensibilizar os homens sobre suas atitudes 

no mundo. 101  

Em suma, a discussão do conceito de amor mundi arendtiano, motivada por fatores 

histórico-sociais diversos e pela filosofia agostiniana, de caráter existencial e fenomenológica, 

se apresenta como uma forma de justificação da relevância do próximo. A partir da análise de 

Bruehl, compreende-se que a postura de Arendt era de reforçar o olhar crítico sobre o 

pensamento agostiniano, sobretudo, no que diz respeito às tentativas feitas pelo bispo de Hipona 

para que fosse estabelecido um vínculo forte entre as pessoas, ao passo que o mundo fosse 

completamente rejeitado 102. Para Arendt, a formação desse vínculo não era suficiente para a 

formação de uma comunidade humana, uma vez que tal proposta tem como base a negação do 

mundo e de si mesmo 103. Além disso, posteriormente a sua tese, Hannah Arendt, influenciada 

pelo pensamento grego e romano, passa a definir o mundo como um espaço público onde a vida 

acontece. No entanto, para que isso possa ser efetivado, é necessário compreender o nascimento 

como um fenômeno que possibilita novas ações no mundo e que garante a manutenção da 

pluralidade humana; e o espaço público, como a teia das relações humanas, onde as pessoas se 

expressam politicamente, são reconhecidas e, posteriormente, imortalizadas, através dos 

registros históricos dos próprios fatos 104. Por fim, todos esses conceitos abordados são de suma 

importância para analisar à questão da vida em sociedade, à medida que colaboram para a 

 
100 Correia, Adriano. Natalidade e amor mundi: sobre a relação entre educação e política em Hannah Arendt. 

Educação e Pesquisa, v. 36, n. 3, p. 811–822, dez. 2010. p. 819. 
101 Sampaio, Kamila; De Carvalho, Zilmara. O cuidado com o mundo ou amor mundi e sua relação com ação 

política em Hannah Arendt. Kínesis, V. 13, n. 34, p. 142-161, 2021. p. 158-161. 
102 Bruehl, 2020, p. 676. 
103 Ibidem. 
104 Ibidem. 



 

25 

fundamentação de sua teoria política, conforme serão esclarecidos no segundo capítulo deste 

trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

26 

2. CAPÍTULO II: OS FUNDAMENTOS DA POLÍTICA NA VISÃO 

ARENDTIANA. 

 

2.1 A natalidade como legitimação do espaço público. 

 

A partir da análise de Hannah Arendt, acerca dos conceitos agostinianos de amor caritas 

e amor cupiditas, emergiu a necessidade de esclarecer a ideia de natalidade bem como a sua 

importância para o estabelecimento do espaço público 105. No final do capítulo anterior, após 

demostrar as contradições do pensamento de Santo Agostinho, a pensadora teuto-americana 

afirmou categoricamente que o homem não dever ser um indivíduo isolado do mundo, porque 

o isolamento colabora para a descaracterização da comunidade humana, através da negação de 

si, do outro e do próprio mundo. Por isso, segundo Arendt, as pessoas pertencem ao mundo e, 

por conta disso, possuem responsabilidade com a construção de seu lar, visto que é por meio 

dele que todos se realizam e se tornam seres mundanos. No entanto, não há como falar de amor 

ao mundo sem considerar o fenômeno da natalidade, compreendido pela pensadora como o 

principal atributo que iguala os homens e que garante o poder de transformação do mundo 106. 

Além disso, vale enfatizar, mais uma vez, que o conceito arendtiano de amor mundi, ao 

contrário da proposta cristã, significa o mesmo que cuidado com o mundo, cujo fim é preservar 

a esfera pública 107 . 

A discussão sobre o conceito de amor ao mundo, agora descontextualizado da proposta 

cristã, favorece a investigação de todo o contexto histórico que possibilitou Hannah Arendt a 

elaborar suas teorias políticas e a ressignificar a ideia de natalidade. Segundo Karin Fry, a 

guerra política, vivenciada pela filósofa, lhe causou diversas frustrações, ainda mais quando, 

diante das atrocidades comandadas pelo Partido Nacional Socialista Alemão, viu os intelectuais 

de sua época permaneceram em silêncio. Entretanto, essa postura negacionista, por parte dos 

“filósofos profissionais” de seu tempo, contribuiu para que toda a filosofia tradicional fosse 

questionada, pois, segundo a pensadora alemã, os seus contemporâneos estavam presos a 

discussões vazias, enquanto o mundo político desmoronava e a vida humana se esvaia. 108 

 
Arendt viu intelectuais brilhantes, como Martin Heidegger, que estavam 

preocupados com profundas teorias de ontologia e metafísica, consideradas 

 
105 Fry, Karin. Compreender Hannah Arendt. Tradução Paulo Ferreira Valério. Petrópolis, RJ: Vozes, 2010. p.17. 
106 Eccel, Daiane. Natalidade. In: Correia, Adriano et al. (org.). Dicionário Hannah Arendt. 1. ed. São Paulo: 

Edições 70, 2022. p. 253. 
107 Fry, Karen. Natalidade. In: Hayden, 2020, p. 41. 
108 Fry, Op.cit, p. 56. 



 

27 

por ela mais fundamentais que a prática política, a ponto de não conseguirem 

perceber quando as injustiças políticas estavam dominando a sociedade. 109 

 

Com base nessas críticas, Hannah Arendt também compreendeu que a tradição buscou 

tratar o filósofo como o verdadeiro articulador da política, por meio da justificativa de que são 

os únicos que podem alcançar as verdades pré-concebidas que dão sustentação à administração 

da cidade. Nesse caso, esse tipo de concepção transforma a política em um regime 

antidemocrático, já que as decisões importantes são baseadas nos interesses subjetivos dos 

filósofos e jamais na pluralidade de ideias. Por isso, os reis-filósofos, como afirmava Platão, 

são os únicos aptos a governar a cidade e a evitar que aconteçam injustiças entre as pessoas, 

como ocorreu com Sócrates ao ser condenado por seus concidadãos. 110 

 Portanto, a posição contrária de Arendt à filosofia tradicional, se concentra na questão 

sobre a redução da importância dos indivíduos nas decisões políticas, caracterizada pela 

sobreposição da doxa dos filósofos sobre a dos demais indivíduos. De acordo com a pensadora 

teuto-americana, a política deve considerar o maior número de pontos de vista possível para 

fazer bem o seu papel, cujo objetivo final é o cuidado com o mundo. Essa multiplicidade de 

perspectivas, por seu turno, só é possível graças ao fenômeno da natalidade, que garante a 

capacidade de recomeçar algo novo, através do surgimento de novas histórias e de novas 

contribuições, por parte dos novos indivíduos que iniciam a sua participação na comunidade 

dos viventes, conforme explica Hannah Arendt, na obra A condição humana: 111 

 
O milagre que salva o mundo, o domínio dos assuntos humanos, de sua ruína 

normal, “natural” é, em última análise, o fato da natalidade, no qual a 

faculdade da ação se radica ontologicamente. Em outras palavras, é o 

nascimento de novos seres humanos e o novo começo, a ação de que são 

capazes em virtude de terem nascido. 112 

 

Para compreender a abordagem acerca do fenômeno da natalidade, com base na 

perspectiva arendtiana, será necessário apresentar a forma como será desenvolvida essa 

presente temática. No primeiro momento, será trazida a forma como a pensadora teuto-

americana gestou o conceito de natalidade. Após isso, serão esclarecidas às contradições 

encontradas no pensamento agostiniano que, segundo Arendt, contribuem para a relativização 

da existência humana. No segundo momento, serão explicadas as motivações que levaram 

pensadora alemã a discordar de Heidegger no que diz respeito à temporalidade do ser. No 

 
109 Ibidem, p.58. 
110 Ibidem, p. 62.  
111 Ibidem.  
112 Arendt, Hannah. A condição Humana. 13. ed. Tradução Roberto Raposo. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2020. p. 306. 



 

28 

terceiro momento, será abordada a forma como Arendt relacionou a natalidade à ação política. 

E, por fim, no último momento, será explicado a visão arendtiana acerca da ideia de natalidade 

como ingresso na vida pública.  

O conceito de natalidade, considerado um dos principais pilares da filosofia arendtiana, 

passou a ser mais destacado após a revisão realizada em sua tese, mais especificamente após a 

tradução do alemão para o inglês, da parte II (1964-1965) 113, intitulada Criador-criatura: o 

passado relembrado 114. Segundo Eccel, na primeira versão dessa obra, o conceito de natalidade 

foi representado pela ideia de “novos começos”. Já na segunda versão, esse conceito passou a 

ter um sentido referente a “entrada no mundo”. Embora não seja possível encontrar uma ruptura 

conceitual em relação as duas versões apresentadas, nota-se que Arendt, na segunda versão, não 

limitou o conceito de natalidade a um fenômeno puramente biológico, pois ao expandir o 

significado desse termo, permitiu que houvesse a ligação desse conceito às suas ideias políticas 

posteriores, que diz sobre a ação dos indivíduos no espaço público: 115  

 
A natalidade aparece como uma potência contra a ameaça do mundo causada 

pelo totalitarismo e como elemento primordial na fundação de novos corpos 

políticos. Assim, Arendt eleva a categoria do nascimento ou natalidade a um 

outro estágio, sobretudo quando comparado à tradição ocidental, que desde 

Platão, incluindo Heidegger, vinculou o ato de filosofar ou a autenticidade da 

vida à imortalidade e ao fim, mas não ao início. 116 

 

Vale destacar que a revisão da ideia de natalidade arendtiana está fundamentada na 

diferença conceitual entre initium e principium, levantada a partir do estudo feito da filosofia 

do bispo de Hipona, na qual o primeiro conceito representa a ideia de “entrada dos homens no 

mundo”, por meio da capacidade de ação. E o segundo, representa a ideia de “origem do 

mundo”, do ponto de vista teológico 117. Mas, além disso, essa análise sobre as origens, permitiu 

que a pensadora teuto-americana discordasse de Santo Agostinho no que tange a existência do 

homem no mundo. Para Arendt, o nascimento e o amor ao mundo possuem alto grau de 

relevância, ao passo que é por meio deles que os indivíduos buscam compreender a importância 

do mundo e o valor de suas vidas. Nessa perspectiva, o mundo e a vida humana ganharam um 

novo sentido, pois no pensamento agostiniano, o papel dos indivíduos foi compreendido como 

 
113 Na primeira versão, a problemática aprece sob a ideia de início ou novos começos, na segunda sob o termo de 

natalidade, associando-se também a semântica do início. (Eccel, Daiana. Natalidade. In: Correia, 2022, p. 254). 
114 Ibidem, p. 252 
115 A própria Arendt contribuiu para manter suas reflexões sobre o amor em segundo plano, ao traçar, de maneira 

explícita, uma dupla separação entre sua juventude “apolítica” e sua maturidade como “teoria da política”. Dizendo 

com suas próprias palavras, é como se o “choque de pensamento” tivesse dado lugar ao “choque de realidade”. 

(Ibidem, p. 42). 
116 Ibidem, p.254. 
117 Ibidem, p. 256. 



 

29 

algo meramente temporal que visa alcançar os bens eternos, ao invés de colaborar com o 

mundo, através de suas ações como parte do todo: 118 

 
Arendt acreditava que a incapacidade de Agostinho em reconhecer a 

importância de uma vida peculiar é platônica em sua origem, uma outra 

instância de destaque do eterno e abstrato em detrimento do terrenal. Nesse 

sentido, os humanos não são “terrenos” e, tampouco, amam esse mundo. 119 

 

 Portanto, com base nas contradições existentes na filosofia de Santo Agostinho, a 

filósofa afirma que se os indivíduos optarem pela forma de amar agostiniana, o homem se 

isolará do mundo, o que lhes impedirá de ter uma relação com os demais indivíduos. Além do 

mais, essa abordagem filosófica desconsidera a vida terrena (oposta ao amor mundi) para dar 

valor apenas a existência além-morte (redenção) 120. Por essa razão, Arendt defendeu que o 

amor ao próximo é necessário para quebrar o isolamento dos indivíduos no mundo, pois é 

somente por meio deste caminho que os homens compreenderão a importância de suas vidas 

no mundo terreno, diferentemente do que se encontra nas filosofias de Agostinho e 

Heidegger.121 

Após explicitar seus pontos críticos em relação ao pensamento do santo cristão, a 

filósofa teuto-americana pôde romper com o pensamento de Heidegger e com os intelectuais 

da tradição filosófica, sob a justificativa que esses pensadores esvaziaram a importância do 

nascimento para priorizar a da morte. Segundo Karin Fry, Hannah Arendt compreendeu que 

Heidegger, mais especificamente na obra Ser e tempo (1927), considerou a morte como um 

pressuposto que colabora para que os homens tomem decisões autênticas em suas vidas, com 

base no reconhecimento de sua finitude 122. Nessa interpretação de Arendt sobre o pensamento 

de Heidegger, os indivíduos devem evitar todos aqueles que os distanciam do enfrentamento da 

realidade da morte, uma vez que esse fenômeno é compreendido como um aspecto fundamental 

que molda a maneira dos homens viverem 123. É a partir desse ponto, contudo, que a pensadora 

teuto-americana se afasta de seu antigo mestre, por considerar que os indivíduos são para a vida 

e não para a morte 124. 

A análise exposta sobre a filosofia de Santo Agostinho também proporcionou que 

Hannah Arendt desenvolvesse diversas considerações em torno da questão da temporalidade 

 
118 Fry, Karin. Natalidade. In: Hayden, 2014, p. 44. 
119 Ibidem. 
120 Ibidem, p. 40. 
121 Arendt, 1997, p. 114. 
122 Fry, Karin. Natalidade. In: Hayden, Op.cit, p. 38-39 
123 Ibidem. 
124 Ibidem, p. 41. 



 

30 

em Heidegger, ainda mais quando interpretou que o pensador alemão considerou a experiência 

humana como uma espécie de “futurismo existencial” 125. Na visão da filósofa, a concepção de 

morte na filosofia heideggeriana aproximou o pensador alemão, em certo sentido, dos mesmos 

erros cometidos por Santo Agostinho ao priorizar uma vida mais solitária 126. De acordo com 

Karin Fry, Hannah Arendt interpretou que Heidegger ao diminuir a importância do nascimento 

para enfatizar a morte, esqueceu-se que a recordação das origens e da história, como forma de 

compreender a identidade individual, colabora para que os indivíduos sejam unidos, percebam 

a importância de sua existência e a dos demais e concorra para que se sintam existencialmente 

completos 127. Por esse motivo, os fenômenos da natalidade e da mortalidade devem ser vistos 

como relativos à ação do homem no mundo. Mesmo que a morte seja um limite à existência 

humana, também não poderá ser considerada mais importante que o nascimento, uma vez que 

esse fenômeno abre a possibilidade de agir sobre o mundo, conforme explica a própria 

pensadora: 128 

 

Prosseguindo na direção da morte, o período de vida do homem arrastaria 

inevitavelmente todas as coisas humanas para a ruína e a destruição, se não 

fosse a faculdade humana de interrompê-lo e iniciar algo novo, uma faculdade 

inerente à ação que é como um lembrete sempre-presente de que os homens, 

embora tenham de morrer, não nascem para morrer, mas para começar. No 

entanto, assim como, do ponto de vista da natureza, o movimento retilíneo do 

período de vida do homem, entre o nascimento e a morte, parece constituir um 

desvio peculiar da regra natural comum do movimento cíclico, também a ação, 

do ponto de vista dos processos automáticos que aparentemente determinam 

a trajetória do mundo, parece um milagre. 129 

 

Portanto, a relativização da natalidade é uma forma de desconsiderar todos os fatos 

ocorridos durante a vida, uma vez que o nascimento possibilita que os indivíduos ajam na 

comunidade dos viventes e que tenham esperança em relação às mudanças no mundo. 

Associado a isso, a natalidade auxilia para que as relações humanas sejam mais positivas à 

medida que o conjunto das pessoas colaboram para julgar e decidir o sentido de um determinado 

fato, pois ao contrário disso, um indivíduo que vive isolado do mundo não as consegue fazer 

por si só, por justamente viver no anonimato. Por essa razão, o nascimento possui mais impactos 

para a vida em comunidade do que a morte, por ser um evento estritamente individual 

(solitariamente). Assim sendo, com base na visão arendtiana, Heidegger ao enfatizar a 

 
125 Ibidem. 
126 Ibidem, p. 39-43. 
127 Ibidem. 
128 Ibidem, p. 42.  
129 Arendt, 2020, p. 305. 



 

31 

mortalidade dos homens, contribuiu para que as relações humanas tenham um sentido negativo, 

por conta da morte ser um evento de caráter isolacionista 130. 

Ao término de todas as considerações feitas sobre as teorias de Santo Agostinho e 

Heidegger, a pensadora teuto-americana seguiu seus argumentos relacionando à ideia de 

natalidade com às ações políticas dos homens. Com base na perspectiva arendtiana, 

compreende-se que o nascimento é o meio que possibilita aos homens terem a esperança de 

mudança do mundo, como algo milagroso que enche os corações humanos de alegria. Nesse 

caso, esse fenômeno não deve ser compreendido como um milagre para um determinado mal 

da sociedade, mas como algo imprevisível e inesperado que pode acontecer na comunidade. A 

partir dessas ideias, a filósofa teuto-americana reafirmou sua posição contrária à tradição 

ocidental, que transformou o espaço de convivência entre os homens em algo irrelevante. 131 

Segundo Bruehl, a preocupação de Arendt ao discorrer sobre a natalidade em sua tese, se apoiou 

em suas experiências como refugiada na Segunda Guerra Mundial, ainda mais quando percebeu 

que os intelectuais de seu tempo passaram a se importar mais com a contemplação da vida, 

dentro de um espaço ideológico-político, do que com as consequências negativas geradas à 

própria vida, visto que ignorar à realidade do mundo é, de igual modo, rejeitar a ação política e 

a pluralidade humana que brotam de cada nova vida que passa a ser fazer parte do espaço 

público. 132 

A noção de natalidade, na filosofia arendtiana, torna-se fundamental e mais explícito 

nas discussões de natureza política, na qual ocupa o papel central. Em A condição humana, por 

exemplo, a concepção de natalidade foi utilizada em suas ideias sobre a vida ativa, organizada 

em três eixos importantes: o trabalho, a obra e a ação. Nesse contexto, o trabalho está 

diretamente ligado ao processo biológico, cuja condição é a própria vida, por garantir a vida da 

espécie. Na sequência, explica que a obra está ligada à construção do mundo artificial e à 

materialidade das coisas, cuja condição humana é a mundanidade. E, por fim, a ação que está 

ligada ao relacionamento entre as pessoas, cuja condição humana é a pluralidade. A partir 

dessas três ideias, nota-se que os dois primeiros eixos são próprios da vida privada dos 

indivíduos, enquanto a última é própria da vida pública dos homens. Por esse motivo, a ação 

deve ser testemunhada por outras pessoas, conforme explicou em um trecho desta obra: 133  

 

 
130 Fry, Karin. Natalidade. In: Hayden, 2020, p. 49. 
131 Ibidem, p. 45-47. 
132 Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt: For Love of the World. New Haven, CT, USA: Yale University Press, 1982. 

p. 318-327. 
133 Fry, 2010, p. 71.  



 

32 

Todas as três atividades e suas condições correspondentes estão intimamente 

relacionadas com a condição mais geral da existência humana: o nascimento 

e a morte, a natalidade e a mortalidade [...]. O trabalho e a obra, bem como a 

ação, estão também enraizados na natalidade, na medida em que têm a tarefa 

de prover e preservar o mundo para o constante influxo de recém-chegados 

que nascem no mundo como estranhos, além de prevê-los e levá-los em conta. 

Entretanto, das três atividades, a ação tem a relação mais estreita com a 

condição humana da natalidade; o novo começo inerente ao nascimento pode 

fazer-se sentir no mundo somente porque o recém-chegado possui a 

capacidade de iniciar algo novo, isto é, de agir. 134 

 

Portanto, Hannah Arendt, apoiada nas ideias expostas anteriormente, passa a ressaltar a 

importância da ação (práxis) para a política, visto que é somente por meio da ação, ligada ao 

relacionamento comunitário, que as pessoas podem se manifestar publicamente e livremente no 

espaço público. Associada a essa ideia, a pensadora alemã ao explicar que a manifestação 

pública se assenta no princípio de que os homens são diferentes uns dos outros, também 

colaborou para que o mundo fosse caracterizado como uma realidade plural 135. Essa concepção 

sobre mundo, contudo, foram de extrema relevância para a recuperação da importância do 

nascimento de novos indivíduos, pois em certo sentido, não há mais como falar em política sem 

considerar o fenômeno que possibilita a transformação do mundo e das relações humanas. Isto 

posto, na visão arendtiana, a ação deve ser encarada como algo inerente à política e ao fenômeno 

da natalidade, pois como foi visto a pouco, não há como agir no mundo sem considerar os novos 

começos trazidos pelo nascimento, haja vista que natalidade, por sua vez, se caracteriza pela 

distinção entre os indivíduos (pluralidade), conforme explicou Karen Fry ao tratar desse 

assunto: 136 

 
A ação envolve a natalidade, que é um conceito que está ligado ao milagre do 

nascimento e de novos começos. Arendt extrai o conceito de natalidade de 

Santo Agostinho, segundo o qual cada pessoa, “sendo criada no singular, é um 

novo começo em virtude de seu nascimento”. 137 

 

A concepção de imprevisibilidade, agora atrelada à ação política dos homens no espaço 

público, colaborou para que a política fosse vista como uma espécie de segundo nascimento das 

pessoas no mundo. Como foi visto anteriormente, a natalidade não deve ser limitada ao 

fenômeno biológico, que garante a existência a essa realidade. Nesse caso, mais 

 
134 Arendt, 2020. p. 11. 
135 De acordo com Jerome Kohn, Arendt intuiu, a partir de Montesquieu, a ideia de igualdade e de distinção de 

pluralidade que inspira a ação política (Fry, Op.cit., p.69).  
136 A pluralidade diz respeito ao fato de que todos os seres humanos podem ser únicos e diferentes uns dos outros, 

mas também que, politicamente, são iguais. Com esta noção, Arendt não centrou sua atenção nas diferenças físicas 

entre as pessoas, a que ela chama de alteridade. (Fry, Karin. Natalidade. In: Hayden, 2020, p. 47).  
137 Fry, 2010, p. 69. 



 

33 

especificamente no que diz respeito ao espaço comum, a natalidade também deve ser encarada 

como a possibilidade de ser conhecido entre os demais, pois de certo modo, não haveria sentido 

nascer biologicamente nesse mundo e ser desconhecido por todos. Com base nessas 

considerações, não seria errôneo afirmar que essa materialização do nascimento colabora para 

a recuperação do sentido da vida em comunidade, perdido ao considerar o isolamento como 

uma proposta de vida ideal, uma vez que não haveria como amar o próximo fora do convívio 

com os demais. Por essa razão, fundamentado na perspectiva arendtiana, a imprevisibilidade 

entendida como um fenômeno ligado à ação política, colabora para a manutenção da pluralidade 

do espaço comunitário, graças ao nascimento público de novos indivíduos. 138 

Após tratar acerca da entrada dos homens no mundo, Hannah Arendt passou a conectar, 

do mesmo modo, a ideia de lembrança à natalidade. Para ela, a memória tem uma função 

importante para a sociedade e para os indivíduos singularmente, pois é através da lembrança 

que os homens podem recordar tanto do momento que nasceram para o mundo terreno quanto 

do momento que entram para a vida pública. Logo, a memória é algo intrínseco ao ser humano, 

na medida que garante a possibilidade de recordar às ações humanas (caráter biológico) e de 

reviver uma determinada experiência passada (caráter político). Além de tudo o que foi 

abordado, vale ressaltar que Arendt retoma à ideia da temporalidade do ser, só que desta vez 

ligada ao conceito de natalidade, uma vez que, para a pensadora teuto-americana, não há como 

abordar sobre temporalidade sem considerar o nascimento dos indivíduos no mundo: 139 

 
O passado é presentificado pela memória como aquilo através do qual se pode 

refazer a experiência. Ele é, pois, retido no presente, e perde o seu caráter de 

passado definitivo. O passado é guardado na memória porque nesta 

presentificação torna-se um devir possível. 140 

 

A ações e as palavras humanas marcam a entrada do homem no mundo público e 

contribuem, consequentemente, para que se tornem imortais, através da possibilidade de 

recordação de suas ações assistidas por todos. Nessa linha, Hannah Arendt, apoiada nessa ideia 

de imortalidade, proveniente da concepção grega, argumenta que a ação dos indivíduos só 

poderá ser imortalizada à medida que suas memórias e narrativas possam ser recordadas, seja 

por meio de monumentos ou de documentos comprobatórios 141. Entretanto, seria importante 

destacar que as ações e as palavras, que favorecem para a relevação dos indivíduos no mundo, 

não comportam a análise sobre a essência do indivíduo (o que é?), mas somente sobre análise 

 
138 Fry, Karin. Natalidade. In: Hayden, 2020, p. 48. 
139 Fry, Op.cit, p. 70. 
140 Arendt, 1997. p. 67. 
141 Fry, Karin. Natalidade. In: Hayden, 2020, p. 50-51 



 

34 

de quem é o indivíduo que se manifesta no espaço comum, uma vez que a discussão a respeito 

da essência das pessoas não traz nenhum tipo de contribuição importante para a imortalidade 

humana: 142 

 
Por sua capacidade de realizar feitos imortais, por poderem deixar atrás de si 

vestígios imorredouros, os homens, a despeito de sua mortalidade individual, 

atingem a imortalidade que lhes é própria e demonstram sua natureza “divina”. 

A diferença entre o homem e o animal aplica-se à própria espécie humana: só 

os melhores (os aristoi), que constantemente provam serem os melhores 

(aristeuein, verbo que não tem equivalente em nenhuma outra língua) e que 

“preferem a fama imortal às coisas mortais”, são realmente humanos; os 

outros, satisfeitos com os prazeres que a natureza lhes oferece vivem e morrem 

como animais.143 

 

Portanto, a partir das obras posteriores à tese de doutorado, Hannah Arendt buscou 

relacionar o conceito de natalidade à ação política, por defender que o nascimento não deve ser 

compreendido apenas como um fenômeno biológico, ligado à forma de ingresso no mundo, 

mas como uma possibilidade de ação (archein), em razão de ser um tipo de atuação, inerente 

ao ser, que assegura infinitas possibilidades de transformações 144. Desta maneira, sob a ótica 

da filósofa alemã, compreende-se que a ideia de natalidade arendtiana propicia que os homens 

busquem seu espaço no reino terreno, sem a necessidade de ser influenciado pela morte, como 

enfatizaram Santo Agostinho e Heidegger em seus escritos 145. 

Em suma, a política baseada na natalidade, conforme proposto por Hannah Arendt, se 

fundamenta na legítima discordância dos pensadores tradicionais que buscaram moldar os 

indivíduos de acordo com que acreditam ser a política ideal e justa. Para Arendt, a política não 

deve ser totalitária, uma vez que o totalitarismo desconsidera por completo à pluralidade 

humana e às ações dos homens em nome de um idealismo político irracional. Em relação a 

concepção de natalidade, a pensadora teuto americana argumenta que esse fenômeno deve ser 

compreendido como um evento único que colabora para novas ações políticas e, 

consequentemente, para um sentimento de esperança às mudanças no mundo. Nessa linha de 

pensamento, a ação política é a única forma que possibilita que o homem seja conhecido pelos 

seus iguais, diferentemente da concepção moderna que transformou a política em uma 

fabricação controlada, ao ponto dos homens perderem a habilidade de reconhecerem a 

 
142 Id., 2010, p. 70. 
143 Arendt, Op.cit., p. 24. 
144 Eccel, Daiane. Natalidade. In: Correia, 2022. p. 256 
145 Essa obra foi publicada somente na década de 50 e aborda a respeito do caso da judia Rahel. Hannah Arendt 

deixa claro que o nascimento na condição de judia é uma forma de entrada no mundo. Porém, o nascimento não 

deve ser entendido como algo apenas biológico, mas como potência de protagonismo, por meio do reconhecimento 

de seu ligar de pária. (Fry, Karin. Natalidade. In: Hayden, 2020, p. 38).  



 

35 

excepcionalidade dos indivíduos e dos eventos mundanos específicos 146. Por isso, a 

desvalorização da ação política e a maximização da teorização da vida, são duas atitudes que 

podem acarretar efeitos devastadores para a humanidade, como a perda da liberdade e da 

habilidade para agir sobre o mundo. A respeito da concepção de liberdade, agora conectada à 

ideia de natalidade, Hannah Arendt passou a compreender esse fenômeno como uma condição 

inerente à ação política dos homens, uma vez que a liberdade só pode ser manifestada através 

da ação pública, em uma sociedade que possibilite a experiência de iniciar algo novo 147. Desse 

modo, a política antitotalitária seria aquela que dá voz ao debate entre os indivíduos e enfatiza 

a importância do aspecto comunicativo e da ação harmônica, tendo em vista o cuidado com o 

mundo. Além dessas características, Hannah Arendt também destacou que o sucesso da política 

deve ser medido pela liberdade dos indivíduos nas decisões e deliberações coletivas e 

consensuais e jamais em ações opostas a isso, já que a política não deve ser vista como um 

processo de fabricação, que se caracteriza por ações idealizadas (ideais universais e 

verdadeiras) e que tendem a alcançar um determinado objetivo 148. Portanto, esse problema 

advertido pela filósofa alemã, que substitui o agir pelo fazer, é extremamente prejudicial à 

política, na medida que ao relativizar a importância dos homens e da pluralidade humana, os 

interesses privados podem se sobressaem aos interesses públicos (ascensão do social) e levar a 

consequências desastrosas, como a indiferença com às questões políticas e a perda da liberdade, 

conforme será visto no subcapítulo seguinte. 

 

2.2. A liberdade como pressuposto da ação política. 

 

No subcapítulo anterior, foi esclarecido que a ação dos indivíduos só encontra sentido 

no espaço público, através da liberdade. Nessa linha de pensamento, a liberdade seria uma 

espécie de manifestação humana exterior ao próprio indivíduo. No entanto, diversos teóricos 

ao longo da história, ao desviarem do conceito de liberdade política defendido por Arendt, 

provocaram uma confusão conceitual generalizada e diversos prejuízos à política sem 

precedentes. Essa ruptura, corroborada pelos intelectuais e apontada pela filósofa em suas 

obras, foi o ponto chave na filosofia arendtiana à medida que serviu de motivação para que não 

 
146 Ibidem, p. 52. 
147 Dias, Lucas. Liberdade. In: Correia, 2022, p. 219-220. 
148 O ator político, em primeiro momento, torna-se importante para a política. No segundo momento, Arendt, ao 

retomar a discussão sobre esse tema, afirma que o espectador é mais importante, de certo que, acompanhando 

todas as decisões tomadas em público por todos, é por meio dele que provem o significado das ações para todos. 

(Cf. Fry, 2010, p. 75). 



 

36 

apenas fosse compreendida as diferentes teorias e experiências que levaram a separação entre 

liberdade e política, mas também as influências que permitiram a dissolução do espaço público 

e o aparecimento de organizações totalitárias na modernidade. Por esse motivo, imbuída por 

essa problemática, Hannah Arendt buscou resgatar o sentido político do conceito de liberdade, 

que foi substituído por uma liberdade pautada em um sentimento interno que colabora para o 

afastamento dos indivíduos da esfera pública. 

Portanto, a temática sobre liberdade é um assunto de grande valor para Hannah Arendt, 

sobretudo porque tem relação direta com os fatos vividos por ela, após a República de Weimar. 

Nesse sentido, a proposta para restabelecer a ligação entre liberdade e política seria uma forma 

de combate aos regimes totalitários que estavam ascendendo na modernidade, visto que tais 

regimes se utilizavam do esfacelamento da política e da indiferença das pessoas pela vida 

pública, que são frutos da desestruturação da política, como meios essenciais para a sua 

propagação. Por isso, o totalitarismo foi visto como um perigo à condição humana, por ser um 

regime que não está fundamentado na liberdade e por não suportar a espontaneidade das ações 

e a pluralidade humana na política.    

Antes de iniciar a discussão sobre essa temática, faz-se necessário apontar os caminhos 

que conduzirão esse subcapítulo, a fim de compreender a perspectiva de liberdade arendtiana e 

as motivações que a levaram a criticar os intelectuais que colaboraram para a marginalização 

da política. No primeiro momento, será visto como os cristãos e a tradição da Filosofia se 

afastaram do conceito de liberdade proposto por Arendt. Após isso, nessa mesma seção, serão 

expostos os motivos pelos quais essa falsa concepção contribuiu para a marginalização da 

política e, consequentemente, para a diminuição da participação dos homens no espaço público. 

No segundo momento, serão expostos os critérios fundamentais, na visão de Hannah Arendt, 

para o estabelecimento da liberdade na política. E na sequência, para fechar essa etapa, será 

tratado sobre os equívocos dos liberais modernos em relação ao conceito de liberdade. Por fim, 

no terceiro momento, será explicada a relevância do esfacelamento da política, promovida pela 

má interpretação do conceito de liberdade, para o estabelecimento de regimes totalitários ao 

longo do século XX. 

No início do capítulo destinado a liberdade, na obra Entre o passado e o futuro, Hannah 

Arendt começa uma reflexão sobre uma possível dificuldade em estabelecer uma definição para 

o conceito de liberdade, por conta das contradições existentes entre o que informa a consciência 

humana e o que dizem as experiências cotidianas. Essa dificuldade, apontada pela pensadora 

teuto-americana, quase que de imediato, pode levar a um questionamento acerca dessa presente 

temática: seria a liberdade uma realidade interior ou exterior ao homem? Quais seriam as 



 

37 

influências da liberdade na vida em comunidade? Nessa mesma obra, Arendt parece mostrar 

que esses questionamentos estão relacionados ao campo prático e que, por esse motivo, não 

deve ser separado das questões políticas. 149 Em função disso, a pensadora teuto-americana 

defendeu que a liberdade política não deve ser esquecida ou colocada à marginalidade, como 

fez a tradição filosófica, mas justamente o inverso disso, visto que tal fenômeno não tem por 

motivação o pensamento humano, como defendeu Kant em suas teorias ao tratar sobre a 

diferença conceitual entre razão pura e razão prática: 150 

 
Kant salvou a liberdade desse duplo assalto, através da distinção entre uma 

razão teórica ou “pura” e uma “razão prática” cujo centro é a vontade livre, 

pelo que é importante ter em mente que o agente dotado de livre-arbítrio, que 

é na prática importantíssimo, jamais aparece no mundo fenomênico, quer no 

mundo exterior dos nossos cinco sentidos, quer no campo da percepção 

interior mediante a qual eu percebo a mim mesmo. 151 

 

Essa discussão sobre a concepção filosófica de liberdade, ligada às atividades do 

espírito, aparece pela primeira vez no pensamento cristão, mais especificamente nas 

experiências do apóstolo Paulo ao adotar a liberdade da vontade (experiência interna) como 

uma forma de negar o pecado. E, posteriormente, nos escritos de Santo Agostinho, quando 

desenvolve a noção de liberdade da vontade baseada na ideia de livre-arbítrio (experiência 

interna), cujo fim é o controle dos desejos do corpo, através da racionalização do percado. Para 

Arendt, o bispo e Hipona foi o responsável por inaugurar na Filosofia a ideia de liberdade da 

vontade como uma experiência interna e que, por esse motivo, acabou influenciando diversos 

pensadores sobre a concepção de liberdade fora da vida cotidiana. Na ótica arendtiana, essa 

forma de conceber a liberdade é antipolítica, pois em nenhum momento os cristãos tinham a 

intenção de tratá-la como uma forma de viver em uma política autêntica, mas sim como uma 

forma de alcançar os bens eternos. Vale ressaltar, mesmo que de última hora, que a liberdade 

foi uma das últimas questões que os pensadores da Filosofia concentraram a sua atenção, o que 

possivelmente justifica a distorção feita por eles ao desvirtuarem esse fenômeno do âmbito 

político, que é o seu campo original. 152 

Essa forma de compreender a liberdade, como um sentimento interno, não só colabora 

para o esvaziamento da política, mas também para a exclusão do mundo exterior ao homem, 

onde a liberdade se manifesta. Para Hannah Arendt, a liberdade sempre foi tomada sob o 

 
149 Arendt, Hannah. Entre o passado e o futuro. 9. ed. Tradução Mauro W Barbosa. 9. ed. São Paulo: Perspectiva, 

2022b. p. 221. 
150 Ibidem, p. 221-222. 
151 Ibidem, p. 223. 
152 Dias, Lucas. Liberdade. In: Correia, 2022, p. 215-116 



 

38 

aspecto da vida cotidiana e não como um problema filosófico, como trataram os pensadores 

cristãos e os da tradição. Nessa perspectiva, a liberdade só possui sentido efetivo na esfera 

pública, através da manifestação espontânea da ação, ao passo que não há como falar de ação e 

política sem considerar a existência da liberdade. Apesar disso, vale a pena ressaltar que, a 

esfera pública pressupõe que os indivíduos estejam inseridos em uma comunidade 

politicamente organizada em que as ações dos indivíduos não tenham como fim a superação 

das necessidades básicas, como fazem algumas sociedades tribais, mas sim o cuidado com o 

mundo comum 153. Por esse motivo, a pensadora teuto-americana pondera que o estar liberado 

das exigências do mundo contribui para que os indivíduos se preocupem com a vida em 

comunidade, visto que tais necessidades estão ligadas à esfera privada e não à esfera pública154.  

O autocontrole proposto pelos cristãos, representado pela assertiva “quero, mas não 

posso”, trouxe consequências graves para a política, pois a vontade quando está relacionada ao 

eu, colabora para a diminuição da liberdade dos indivíduos no mundo e para o estabelecimento 

de regimes tirânicos, semelhantes aos modelos ideais de política (idealismo político) proposto 

por Platão, na qual deve vigorar o cumprimento dos homens às exigências políticas 

determinadas. Para Arendt, se os homens tivessem a experiência da liberdade na realidade 

mundanamente tangível, relativizaria a liberdade interior, ainda mais que esse sentimento 

interior pressupõe uma saída do mundo onde a liberdade lhe foi negada para viver em uma 

realidade que jamais ninguém terá acesso, conforme explicou na obra Entre o passado e o 

futuro: 155 

 
O espaço interior onde o “eu” se abriga do mundo não deve ser confundido 

com o coração ou a mente, ambos os quais existem e funcionam somente em 

inter-relação com o mundo. Nem o coração nem a mente, mas a interioridade, 

como região de absoluta liberdade dentro do próprio eu, foi descoberta na 

Antiguidade tardia por aqueles que não possuíam um lugar próprio no mundo 

e que careciam, portanto, de uma condição mundana que, desde a Antiguidade 

primitiva até quase a metade do século XIX, foi unanimemente considerada 

como sendo um pré-requisito para a liberdade. 156 

 

Portanto, ao contrário da concepção cristã, a liberdade arendtiana se assenta na 

possibilidade de ação no mundo manifestada no espaço público, desde que haja uma superação 

da qualidade de animal laborans 157. Para a pensadora teuto-americana, a liberdade é 

considerada a razão de ser da política (raison d’être) e o motivo pelo qual os homens vivem 

 
153 Ibidem. 
154 Arendt, 2022b, p. 227.  
155 Arendt, 2022b, p. 226. 
156 Ibidem, p. 225 
157 Ibidem, p. 227. 



 

39 

politicamente organizados. A partir dessas explanações, exposta em suas obras, nota-se que 

essa discussão representa o ponto máximo em sua teoria política, uma vez que a intenção da 

filósofa é expor os perigos decorrentes do mal uso da concepção de liberdade para a existência 

humana no mundo, para que assim, possa redirecioná-la para o campo política novamente 158. 

Através dessa perspectiva, compreende-se, também, que a liberdade é uma atividade da vida 

política, manifestada por meio da ação, em um espaço comum. Assim sendo, a liberdade é um 

fenômeno concreto, que não provém do diálogo consigo mesmo e tampouco nasce com os 

indivíduos. Esse fenômeno é uma conquista que tem sua origem nas cidades gregas, lugar que 

deu origem ao sentido de liberdade, por viverem politicamente organizados, através de espaços 

propícios para as discussões de assuntos em comum. 

Após esclarecer o conceito de liberdade e suas distorções, Hannah Arendt encontrará na 

tradição grega e romana os fundamentos necessários para a discussão política. Na obra Entre o 

passado e o futuro, a pensadora teuto-americana enfatiza que o sentido genuíno de liberdade 

tem origem nas cidades gregas politicamente organizadas, onde eram propiciadas as discussões 

sobre assuntos em comum. Apesar disso, ainda que o verdadeiro sentido de política fosse 

colocado em prática pelos gregos, isso não era garantia para a manifestação da liberdade na 

esfera pública. De acordo com a filósofa alemã, a liberdade só pode se concretizar quando são 

obedecidos os três critérios básicos para isso, que são: não estar preso às necessidades básicas 

de sobrevivência, agir na companhia dos demais homens e estar inserido em um espaço 

politicamente organizado 159. Por esse motivo, a Grécia antiga, na visão arendtiana, torna-se 

exemplar, uma vez que os gregos transformaram a liberdade em uma experiência demonstrável, 

concreta e tangível, através de uma política genuína, representada pelas grandes assembleias 

gregas (ágora). 

No entanto, esse tipo de argumento acabou dando forças para que os liberais modernos, 

posteriormente, compreendessem negativamente a política como a responsável por cercear a 

liberdade dos indivíduos, conforme explica Arendt no trecho de sua obra: 

 
Não estaria correto, afinal de contas, o credo liberal – “Quanto menos política 

mais liberdade”? Não é verdade que, quanto menor o espaço ocupado pelo 

político, maior é o domínio deixado à liberdade? Com efeito, não medimos 

com razão a extensão da liberdade em uma comunidade política qualquer pelo 

livre escopo que ela garante a atividade aparentemente não políticas, como a 

livre iniciativa econômica ou a liberdade de ensino, de religião, de atividades 

culturais e intelectuais? Não é verdade, como todos acreditamos de algum 

 
158 Ibidem, p. 227.  
159 Canovan, Margaret. Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought. Cambridge, TAS, Australia: 

Cambridge University Press, 1994. p. 214.  



 

40 

modo, que a política é compatível com a liberdade unicamente porque e na 

medida em que garante uma possível liberdade com relação à política? Essa 

definição de liberdade política como uma potencial liberdade com relação à 

política não nos é reclamada meramente pelas nossas experiências mais 

recentes; ela desempenhou um amplo papel na história da teoria política. Não 

necessitamos ir além dos pensadores políticos dos séculos XVII e XVIII, que, 

na maioria das vezes, simplesmente identificavam liberdade política com 

segurança. O propósito supremo da política, “a finalidade do governo”, era a 

garantia da segurança; por sua vez; a segurança tornava possível a liberdade, 

e a palavra “liberdade” designava a quintessência de atividades que ocorriam 

fora do âmbito político.160 

 

A partir da filosofia de Montesquieu, acerca das formas de governo, e das 

argumentações expostas acima, Hannah Arendt aproveita para explicitar que “os princípios não 

operam no interior do eu como o fazem motivos [...], mas como que inspiram do exterior” 161 e 

estes, por sua vez, estão ligados aos eventos do próprio mundo, manifestos no próprio ato 

realizador. Em outras palavras, a liberdade só existe no mundo quando os homens se 

manifestam através de suas ações, no qual esses princípios inspiradores (princípios mundanos) 

são atualizados 162. Assim, deste modo, a proposta de Arendt tem por intuito relacionar 

liberdade e ação, através do conceito de pluralidade humana, que é a condição para a existência 

da liberdade: 

 
Assim, a liberdade política distingue-se da liberdade filosófica por ser 

claramente uma qualidade do eu-posso, e não do eu-quero. Uma vez que é 

possuída pelo cidadão, e não pelo homem em geral, só pode se manifestar em 

comunidades, onde o relacionamento de muitos que vivem juntos é, tanto no 

falar quanto no agir, regulado por um grande número de rapports – leis, 

costumes, hábitos e similares. Em outras palavras, a liberdade política só é 

possível na esfera da pluralidade humana e com a condição de que essa esfera 

não seja simplesmente uma extensão deste eu-e-eu-mesmo[I-and-myself] dual 

para um nós plural.163  

 

Portanto, através da perspectiva arendtiana, nota-se que a máxima liberal, que utiliza a 

ideia de liberdade para fins privados, não pode ser aplicada em todas as esferas humanas, 

inclusive na política, visto que essa concepção liberal separa liberdade de política, ao invés de 

relacioná-las. Nesse contexto, os últimos acontecimentos sociais e da política, nos séculos XIX 

e XX, propiciaram a compreensão de que a política era a responsável por todo o processo 

humano, desde seus interesses particulares às necessidades biológicas básicas. No entanto, essa 

noção de segurança, baseada na má concepção de liberdade, ainda é levada em consideração na 

 
160 Arendt, 2022b. p. 228-229 
161 Ibidem p. 232 
162 Dias, Lucas. Liberdade. In: Correia, 2022, p. 216. 
163 Arendt, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. 4 ed. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000.p. 

336.  



 

41 

política atual, por estar vinculada ao desenvolvimento uniforme do processo vital dos seres 

humanos 164. Por isso, em nome da liberdade, a política é feita de maneira incorreta, ao colocar 

em risco os interesses públicos dos indivíduos, surgida por meio da distinção entre política e a 

de liberdade. Nesse intuito, o que se percebe é que a liberdade passou a ter uma dimensão 

despolitizada e ligada às necessidades sociais, e não no que realmente interessa, que é a 

possibilidade de partilha do governo por parte dos políticos 165.  

A forma como os modernos passam a conceber o conceito de liberdade, caracteriza o 

sujeito como um indivíduo passivo e sem ação. Além do mais, em relação a esfera pública, 

nota-se que não há mais a separação entre o público e o privado, o que contribuiu diretamente 

para a ascensão da esfera social e para o esvaziamento do espaço público. Nessa perspectiva, a 

partir desse contexto, começa a surgir uma sociedade atomizada e instrumentalizada, por conta 

da transformação do espaço público em um ambiente administrativo, ligado às necessidades 

humanas. Essa concepção de liberdade no período moderno, também colaborou para a 

destruição da política e para a ascensão do poder soberano, na qual em nome do livre-arbítrio 

dos homens, surge um poder central que representa a todos. Essa representação, por seu turno, 

está fundamentada na negação da liberdade por parte dos próprios indivíduos, da mesma forma 

como defendeu Rousseau em seus escritos que diz que o poder dos homens é soberano, da 

mesma forma que a força política está na vontade individual 166. A partir da visão arendtiana, 

essa concepção de liberdade, baseada na liberdade liberada, converte os homens em animal 

laborans e o Estado soberano, no político-governante, semelhante ao modelo platônico, que 

levava o filósofo a dirigir uma cidade ao seu próprio gosto. 167 

Portanto, compreende-se que a ideia moderna de soberania atinge diretamente aos 

indivíduos e aos principais fundamentos da política. Por essa razão, Hannah Arendt passou a 

defender que “se os homens desejam ser livres, é precisamente à soberania que devem 

renunciar” 168, pois do contrário, o espaço público, ao invés de ser o palco das manifestações 

da liberdade, será transformado em um espaço que vigorará a opressão aos indivíduos, por não 

ser possível admitir, no contexto político, a pluralidade humana dos indivíduos 169. Nessa 

perspectiva, o totalitarismo, diante de uma política esfacelada, busca meios para se efetivar na 

sociedade, a fim de subverter a ordem e a dominação absoluta sobre os indivíduos. O terrorismo 

 
164 Id., 2022b, p. 230. 
165 Ibidem. 
166 Rousseau. O contrato social: princípios do direito político. 3. ed. Tradução Antônio De Pádua Danesi. São 

Paulo: Martins Fontes, 1999. passim. 
167 Dias, Lucas. Liberdade. In: Correia, 2022, p. 217-218 
168 Arendt, 2022b, p. 248 
169 Fry, 2010, p. 92. 



 

42 

imposto pelos regimes tirânicos também transforma a comunidade em uma sociedade de massa, 

implanta novas ideias e condiciona os indivíduos às suas necessidades, até alcançar a 

obliteração do espaço público por completo. Por isso, não seria de todo exagerado, baseado na 

visão de Arendt, afirmar que os eventos modernos, com o auxílio da tradição da filosofia, 

possibilitaram que essas sementes fossem plantadas. 170 

Em suma, essa discussão sobre liberdade, baseada na tradição filosófica e cristã, deve 

ser considerada como repletas de concepções antipolíticas, uma vez que essas filosofias 

consideraram a liberdade como um fenômeno interno, quando na realidade deveria ser visto 

como um fenômeno externo ao indivíduo. Segundo Arendt, o ato livre surge de algo diverso e 

espontaneamente, cuja manifestação de princípios só acontece através da ação no mundo, por 

meio de oportunidades surgidas no próprio mundo. Esses princípios, por sua vez, podem ser 

representados pelos termos virtude (do grego areté) ou excelência (do grego aeí aristeuein), 

que tem por intuito a realização de uma ação melhor para ser melhor, pois a perfeição da ação 

não está na meta que se pretende alcançar, mas sim no ato em si, já que todo agir contém um 

elemento de virtuosidade. Portanto, a liberdade se inicia no mundo, isto é, no mundo concreto 

e tangível. E a manifestação de princípios e o surgimento da liberdade, por sua vez, estão ligados 

à ação dos homens, já que agir e liberdade podem ser considerados sinônimos. Nesse sentido, 

o que pode ser percebido é que a proposta de Hannah Arendt se assenta na necessidade de 

devolver a liberdade aos cidadãos, através da participação ativa na sociedade. Associado a isso, 

a pensadora também argumenta que não é possível que os conselhos populares sejam 

controlados por pessoas ligadas à partidos políticos ou representantes de ideologias radicais, 

porque tais pessoas não têm por objetivo o desenvolvimento da participação de todos, como 

salienta Canovan ao afirmar que a liberdade não significa participar de algo que já foi pré-

montado pelos governos, mas algo que, a partir da decisão popular, sejam guiados os programas 

governamentais 171. Enfim, a partir de todo o exposto, compreende-se que o fenômeno da 

liberdade está intimamente conectado aos conceitos de natalidade, pluralidade e ação. No caso 

da natalidade ao ser relacionada com a liberdade, por exemplo, colabora para a inserção de 

novos indivíduos no mundo e, consequentemente, para o estabelecimento de novidades no 

mundo 172. Por fim, em relação a ação, há uma demonstração da liberdade quando existe o 

respeito às diferenças de perspectivas (pluralidade). Portanto, a política enquanto pressuposto 

da liberdade, só pode existir dentro da comunidade humana. A formação da comunidade 

 
170 Ibidem, p. 91. 
171 Canovan, 1992, p. 214. 
172 Ibidem. 



 

43 

humana, por seu turno, gera uma teia de relações humanas, que é uma forma dos homens se 

relacionarem e se unirem, através do discurso e da ação. Vale esclarecer, além de tudo, que ao 

abordar sobre o tema da teia de relações, Hannah Arendt, ao contrapor a ideia de Heidegger, 

esclarece o significado de mundo e explica a relação desse conceito com a ideia de pluralidade, 

conforme será visto no subcapítulo seguinte. 173 

 

2.3. A teia de relações e a construção da comunidade humana.  

 

A discussão sobre o fenômeno da liberdade abriu outros caminhos para o esclarecimento 

da importância da construção humana, pautada na participação política, na concepção de 

pluralidade e na entrada de novos indivíduos, através do fenômeno da natalidade. No 

subcapítulo anterior, foi tratado que o homem não é um ser isolado do mundo e que, por essa 

razão, necessita que esteja inserido dentro de uma comunidade para que possa, através da ação 

e das palavras, aparecer entre os demais, uma vez que um ser privado não possui dignidade e 

tampouco reconhecimento na comunidade dos viventes. Inversamente a essa ideia, também foi 

compreendido que o totalitarismo seria uma ameaça à liberdade e à existência humana, na 

medida que rebaixa o indivíduo a um ser politicamente passivo, acaba com as relações entre as 

pessoas e destrói a organização política, ao ponto de levar os indivíduos a perderem seus direitos 

e a noção de espaço público. Por essa razão, Hannah Arendt propõe, por intermédio de seus 

escritos, uma reconciliação com o mundo, através da vivência em comunidade, para que 

possamos alcançar o reestabelecimento do sentido de existência e da liberdade humana.  

A ideia de ação, proveniente de outros pensadores da tradição, também cooperou para 

que a filósofa teuto-americana cunhasse a teoria acerca da origem da ação, que para ela não 

procede do homem em si, mas sim dos homens no espaço público. No entanto, vale pontuar 

que Arendt também considerou a discussão dos gregos e dos romanos sobre o sentido dado a 

ação como sinônimo de começar e continuar, o que lhe possibilitou o desenvolvimento do 

sentido de liberdade, como foi visto na seção anterior a esse subcapítulo. Por essa razão, com 

base na ótica arendtiana, a ideia de ação exige a construção de relações entre os indivíduos, a 

fim de que possam ser vistas e ouvidas, cujo fim é a formação da teia de relações humanas.  

Deste modo, com base em toda a discussão anterior, Hannah Arendt se debruçou em 

explicar a ideia de mundo e a sua conexão com as concepções de relações humanas e de 

pluralidade humana. Para compreender esse raciocínio, essa discussão será separada em três 

 
173 Ibidem. 



 

44 

momentos importantes: no primeiro momento, será exposta a ideia de Hannah Arendt sobre o 

conceito de mundo comum, baseada na diferenciação entre as concepções de público e privado. 

No segundo momento, será abordada a ideia de teia de relações, com base nas considerações 

feitas sobre o desvelamento do homem no mundo comum e os principais cuidados e virtudes 

que os indivíduos devem ter na vida pública. Por fim, no terceiro momento, será tratado sobre 

o fenômeno da pluralidade para o estabelecimento da política, enquanto fenômeno 

essencialmente humano que garante o bem da vida em comum. 

Na obra A condição humana, mais especificamente no tópico intitulado O domínio 

público: o comum, Hannah Arendt desenvolveu a noção de mundo comum com base nas ideias 

de ação, natalidade e liberdade. No entanto, a ideia trazida nessa obra, está relacionada à 

concepção de público, representadas sob dois significados diferentes: a primeira interpretação 

dada a esse conceito diz respeito ao espaço como palco para que os homens possam ser vistos 

e ouvidos, na presença de outros indivíduos que são os expectadores e os colaboradores de suas 

experiências. Nesse caso, a preocupação de Arendt é explicitar que tudo que possui vida deve 

ser visto e aparecer para os demais, pois do contrário, a sua própria existência deixaria de ter 

sentido. Já a segunda interpretação dada ao conceito de público está ligada à concepção de 

mundo como um produto construído pelas mãos humanas, e não como um ambiente natural que 

os demais animais também fazem parte. Na visão arendtiana, esse mundo é fruto da produção 

humana, que abarca tanto os artefatos fabricados pelo próprio homem (produção material - 

tecnologias e construções), quanto os negócios realizados entre eles (produção imaterial – 

relações estabelecidas entre os indivíduos). 174 

A partir da segunda interpretação arendtiana dada sobre o mundo, é possível 

compreender que a convivência humana exige dos indivíduos, na realidade mundana construída 

com os recursos oferecidos pela natureza, um espaço-entre (in-between), para que possa ser 

“operado um relacionamento entre si, ao mesmo tempo que os mantém separados” 175. Em 

relação a esse movimento de relacionamento entre os homens, Hannah Arendt enfatiza que tudo 

que é construído pelas mãos humanas, colabora para a estabilidade da vivência dos indivíduos 

no mundo. Para ela, o espaço-entre só existe graças à ação coletiva dos indivíduos, em razão 

das ações e das palavras estarem baseadas na pluralidade humana. Já a respeito do movimento 

de separação, a filósofa argumenta que, contrapondo ao que é público, inerente aos indivíduos 

enquanto pessoas, também existe a realidade relativa à individualidade do homem. Portanto, 

essa diferença entre os espaços humanos, mostra a dinâmica e a diferença entre o espaço público 

 
174 Chaves, Rosângela. Espaço público. In: Correia, 2022, p. 142. 
175 Ibidem.  



 

45 

e o espaço privado, que deve ser bastante esclarecido para que não haja mistura de assuntos de 

ordem privada nos espaços destinados ao que é coletivo, conforme explica Odílio Aguiar, em 

seu artigo intitulado O direito, o comum e a condição humana no pensamento de Hannah 

Arendt: 176 

 
Arendt interpreta o comum como interesse. Interesse não é o que está dentro 

das pessoas, ligando ao egoísmo ou restrito à posse ou uso das coisas. Na 

autora, ele está fora e reúne os membros da comunidade [...]. Na obra A 

condição Humana (p.28, 64, 68, 71) afirma esse princípio como in-between e 

inter-esse. No primeiro termo ressalta a dimensão espacial. O “espaço-entre” 

indica a dimensão do comum que garante um lugar no mundo aos seus 

membros igualmente tratados. Nesse lugar é garantida a atuação sobre o 

mundo através do trabalho, da fala e da ação espontânea. Esse espaço tem a 

capacidade de relacionar sem homogeneizar; protege, a pluralidade e a 

diversidade humana. 177 

 

Com base no exposto, não seria correto interpretar a concepção arendtiana de interesse 

como sinônimo de ganância, mas sim como algo relativo ao que está entre os homens (inter-

esse). Agora, em relação ao segundo sentido, o espaço-entre representa a ideia de palco comum 

onde acontece a manifestação dos indivíduos, por ser um lugar em que todos são tratados de 

maneira igual. A partir dessas ponderações, contudo, compreende-se que o convívio humano é 

de suma importância na filosofia arendtiana, na medida que esse conceito se relaciona com as 

ideias de público e comum.  

Ainda em relação às ponderações anteriores, é possível ser visto que as ideias 

arendtianas de público (koimon – comum/público) e privado (idion) têm como referência a 

organização política feita pelos gregos, na qual a primeira palavra simboliza o espaço destinado 

ao que é comunitário (politikos). E o segundo termo, o espaço familiar, destinado à gestão de 

sua economia e de seu próprio lar (oikia) 178. Para os gregos, o espaço privado estava sujeito às 

necessidades básicas dos indivíduos, não porque eram considerados os gestores de suas casas, 

mas porque estava ligado às produções em geral e à conservação da vida (homo faber). Em 

contrapartida, o espaço público, por sua vez, se caracterizava pela liberdade e igualdade dos 

homens (isonomia) – princípios que regem o espaço público. Segundo Hannah Arendt, o 

homem que se priva do contato com seus pares, deixa de existir no mundo, já que suas ações 

só têm sentido no meio de seus espectadores, em um mundo comum. É importante salientar que 

o mundo comum, na visão arendtiana, deixa de existir quando passa a ser uma realidade baseada 

 
176 Ibidem. 
177 Aguiar, Odílio. O direito, o comum e a condição humana no pensamento de Hannah Arendt. Filosofia Unisinos, 

v. 20, n. 3, p. 278–284, 6 dez. 2019. p. 281. 
178 Chaves, Rosângela. Espaço público. In: Correia, 2022, p. 143 



 

46 

na visão singular ou no silenciamento de todos, cujas consequências são a alienação dos 

indivíduos do mundo e a perda das experiências mundanas. 179 

Portanto, com a inserção na vida pública, os indivíduos podem interagir uns com os 

outros, através da partilha com seus semelhantes, formando o que Arendt chamou de teia de 

relações. No entanto, essa afinidade entre os indivíduos, exige de cada pessoa uma resposta 

sobre quem é o homem (singularidade) e quais as suas qualidades que os fazem ser semelhantes 

aos demais (generalidade). Para Hannah Arendt, não é possível que seja definida a essência dos 

indivíduos, como é de costume das pessoas ao nomear os elementos da natureza que estão ao 

seu dispor, uma vez que o ser humano é um ser incerto. Por essa razão, contudo, o homem só 

pode ser conhecido por meio de sua manifestação no mundo, através de suas ações e discussões 

daquilo que é de interesse de todos.  

Na obra A condição Humana, a pensadora teuto-americana deixou explícito que o 

espaço-entre, por ser subjetivo e não tangível, deve ser formado por discussões provenientes 

dos interesses mundanos 180. Nesse caso, a realidade intangível retratada, representa a teia de 

relações formulada por Arendt, que se caracteriza, por sua vez, como um espaço destinado ao 

campo da política e não ao campo material, como fizeram os materialistas, que erroneamente 

negaram a singularidade das pessoas e o seu desvelamento. Para a filósofa teuto-americana, 

como já foi abordado inúmeras vezes, o desvelamento do indivíduo acontece somente por meio 

da ação e do discurso, durante a sua inserção no mundo. A ação e o discurso, por seu turno, 

trazem novos inícios para as histórias das pessoas, sobretudo para os recém-nascidos, que 

passam a experimentar o mundo formado pelas divergências de opiniões e intenções. Essas 

opiniões e intenções diversas, segundo a pensadora teuto-americana, colaboram para o 

desenvolvimento de produções de histórias singulares, de maneira que tais histórias, 

devidamente registradas e documentadas, sejam recontadas e utilizadas para o bem da 

comunidade. Nessa linha de pensamento, compreende-se que as histórias humanas se 

caracterizam por essa pré-condição política no mundo, uma vez que toda narrativa histórica 

individual acontece entre os dois fenômenos que marcam a vida de um indivíduo, que são o 

início (nascimento) e o seu fim (morte). Por outro lado, a história da humanidade, inversamente 

a do homem, não tem começo e tampouco fim. Portanto, “ninguém é autor de sua própria 

 
179 Ibidem. 
180 Hannah Arendt explica a conexão entre a opinião e o espaço comum. A opinião (doxa) pode ser entendida como 

“aquilo que me parece”, do mundo “tal como ele se me revela”. Nesse sentido, a opinião é a apresentação de como 

o mundo se desvela para cada um. Portanto, a opinião revela a expressão que pertence ao espaço público da 

aparência, em que as ações e as palavras ganham sentido. A relação entre a doxa e espaço público revela que a 

esfera pública seja um espaço de discussão e de eloquência, sem usar a violência, como faziam os bárbaros (Cf. 

Ibidem, p. 145.). 



 

47 

história de vida” 181, pois toda história singular está atrelada às ações iniciadas no mundo, 

anteriores ao nascimento dos indivíduos.  182 

Na visão arendtiana, a história é composta por muitos atores que acabam formando um 

livro de contos. Entretanto, esses autores não devem ser vistos da mesma maneira como 

interpretaram os modernos ao supor que deve existir um sujeito ativo (herói) que contribua para 

as decisões e as ações tomadas em uma determinada sociedade 183. Com base na teoria platônica 

sobre a condução da história dos homens, Hannah Arendt fez questão de explicar que os 

indivíduos não podem ser concebidos como marionetes que são conduzidas por uma mão 

invisível, como bem pensava Adam Smith ao propor essa forma de pensar em suas teorias 

acerca das questões econômicas: 

 
A invenção do ator que se esconde nos bastidores decorre de uma perplexidade 

mental, mas não corresponde a qualquer experiência real. Com essa invenção, 

a história resultante da ação é falsamente interpretada como uma história 

ficcional, na qual um autor realmente puxa os cordões e dirige uma peça. A 

história ficcional revela um produtor, tal como qualquer obra de arte indica 

claramente que foi feita por alguém – e isso não é próprio do caráter da história 

mesma, mas apenas do modo pelo qual ela veio a existir. A diferença entre a 

história real e a ficcional é precisamente que esta última é “criada” [made-up], 

enquanto a primeira não o é de modo algum. A história real, em que nos 

engajamos enquanto vivemos, não tem um criador visível nem invisível porque 

não é criada. O único “alguém” que ela revela é o seu herói; e ela é ó único meio 

pelo qual a manifestação originalmente intangível de um “quem” singularmente 

distinto pode tornar-se tangível ex post facto por meio da ação e do discurso. 184 

 

Nesse sentido, não há outro caminho possível para conhecer alguém do que pela sua 

própria biografia, através de tudo que deixou e produziu durante o ínterim de sua vida no 

mundo. No entanto, segundo a perspectiva arendtiana, o herói não precisa ter qualidades 

inimagináveis, como são as dos personagens produzidos pelos filmes de Hollywood quando 

salvam o mundo de forças negativas, mas sim de qualidades que sejam pautadas na coragem e 

possa exigir do indivíduo a disposição para agir, falar e iniciar a sua própria história no mundo, 

da mesma maneira que fez Homero ao definir o herói como aquele que participou das aventuras 

troianas 185. Assim sendo, o herói é aquele que não quer permanecer distante da vida pública. 

Seria o indivíduo que faz questão de levar em consideração a sua existência e que sabe da 

importância do desvelamento para a manutenção de sua liberdade, ainda mais que liberdade e 

 
181 Arendt, Entre o passado e o futuro. p.228 
182 Ibidem. 
183 Ibidem, p. 229. 
184 Ibidem, p. 230. 
185 Ibidem. p. 231. 



 

48 

a coragem são conceitos que estão conectados, pois sem a coragem, não há como falar em 

liberdade. 186 

A coragem é um elemento crucial para que os homens e mulheres superem seus limites 

e abandonem a vida idiota (idion) para viverem na vida dos interesses comuns, que estão além 

das necessidades básicas de todo o indivíduo. Por essa razão, a coragem, a partir da perspectiva 

da política, é uma das virtudes cardeais importantes, cuja característica é a disposição para 

arriscar a sua própria vida e negar o servilismo do que é privado, conforme pode ser visto no 

livro Introdução à política: 187 

 
Essa concepção, de que só pode ser livre quem está disposto a arriscar sua 

vida, nunca mais desapareceu de todo de nossa consciência; o mesmo vale 

para a ligação entre coisa política e perigo e risco. A coragem é a mais antiga 

das virtudes cardeais da política e ainda hoje pertence às poucas virtudes 

cardeais da política, porque só podemos chegar no mundo público a todos nós 

– que, no fundo, é o espaço político – se nos distanciarmos de nossa existência 

privada e da conexão familiar com a qual nossa vida está ligada. 188 

 

Portanto, a coragem colabora para escutar as diferentes perspectivas no espaço público, 

a fim de resgatar a política como uma forma de escrever a história dos homens, perdida na 

modernidade com o esgarçamento da esfera pública e dos interesses comuns 189. Na filosofia 

de Maquiavel, Hannah Arendt encontra sustentação para sua teoria acerca da política, pois o 

pensador moderno utilizou a coragem como uma contraposição entre a vida privada e a vida 

pública. Para ela, baseada nessa concepção, a ação exige coragem, enquanto o medo, gera um 

sentimento antipolítico que colabora para o fim da liberdade humana. Nesse sentido, a coragem 

deve ser a inspiração dos cidadãos e a motivação para estarem sempre prontos para lutar por 

seus direitos que estão sob risco de ameaça. Sendo assim, a natalidade, a liberdade e a ação 

política, se não tiverem como motivação a coragem, perderão todo o sentido, já que o medo 

pode levar ao risco de perder a vida e de ser guiado por políticas que reduzem a liberdade 

humana à bens ligados à sobrevivência. Por essa razão, a política deve ser encarada como a 

discussão de interesses comuns no espaço público, formado por homens e mulheres que estejam 

prontos para as consequências diversas que possam surgir. 190 

 
186 O conceito de coragem, tratada pelas obras de Hannah Arendt, pode ser compreendida de diferentes maneiras: 

a primeira é pensar esse conceito por meio da perspectiva grega, que tratava os heróis como os poucos que tinham 

a status de cidadão. Já a segunda perspectiva, a partir dos primeiros textos da autora que aborda sobre a questão 

judaica, na qual reivindicava que as lideranças judaicas formassem um exército para combater o antissemitismo 

ou que tomassem atitudes no campo político para garantir a liberdade dos indivíduos. (Cf. Ribeiro, Nádia. 

Coragem. In: Correia, 2022, p. 110.). 
187 Arendt, 2022b, p. 43-44.  
188Arendt, Hannah. O que é política? 16. ed. Tradução Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: Bertrand, 2022c. p. 53.  
189 Ribeiro, Nádia. Coragem. In: Correia, 2022, p. 110. 
190 Ibidem, p. 109-112. 



 

49 

A discussão sobre o conceito de público colabora, da mesma maneira, para a percepção 

de conceitos importantes que estão em torno da ideia de comum e da presença do outro no 

espaço público, que são as ideias de singular e comum. A partir da relação entre esses dois 

conceitos, a filósofa teuto-americana pôde afirmar que no mundo existem homens no plural e 

não no singular, porque a comunalidade é sustentada pela pluralidade (condição humana) e não 

por apenas um indivíduo, embora cada ser humano seja único e irrepetível 191. A despeito disso, 

essa questão acerca da pluralidade humana também contribuiu para que a filósofa alemã a 

compreendesse como um elemento essencial para política, na medida que torna possível o 

equilíbrio entre as dimensões comum e singular dos indivíduos 192. Por essa razão, na visão 

arendtiana, os homens com as suas singularidades devem interagir e compartilhar o mundo, a 

fim de que a comunalidade seja desenvolvida para o bem de todos.  

Portanto, a pluralidade é a condition per quam da política, que exige de todos a sua “co-

presença” para que a comunalidade dos homens possa efetivamente acontecer 193. Ao pensar a 

política desta forma, o homem consegue ampliar a sua compreensão sobre a solidão (loneliness) 

e a forma individualista de encarar a realidade, facilitadas pelos regimes totalitários. Nessa 

perspectiva, a realidade totalitária coloca a condição humana em situação de dificuldade ao 

destruir tudo o que é comum aos homens e por relacionar a liberdade às necessidades humanas, 

a fim de que seus objetivos sejam alcançados 194. Além disso, a pluralidade, quando deveria ser 

vista como motor de novos inícios, passa a ser extinta. Em seu lugar cria-se uma massa amorfa 

e uniforme que age planejadamente, ao ponto de não conseguir por si só analisar a realidade 

que vive. Dada às devidas proporções ao fenômeno da pluralidade, compreende-se que cada ser 

é singularmente diferente do outro ao mesmo tempo que é politicamente igual aos demais, ainda 

mais quando usa de sua capacidade para discursar no espaço em comum, conforme explica 

Hannah Arendt: 

 
Em lugar das fronteiras e dos canais de comunicação entre os homens 

individuais, constrói um cinturão de ferro que os cinge de tal forma que é 

como se a sua pluralidade se dissolvesse em Um-Só-Homem de dimensões 

gigantescas. Abolir as cercas da lei entre os homens - como o faz a tirania - 

significa tirar dos homens os seus direitos e destruir a liberdade como 

realidade política viva; pois o espaço entre os homens, delimitado pelas leis, 

é o espaço vital da liberdade. O terror total usa esse velho instrumento da 

tirania, mas, ao mesmo tempo, destrói também o deserto sem cercas e sem lei, 

deserto da suspeita e do medo que a tirania deixa atrás de si. Esse deserto da 

 
191 Arendt, 2022, p. 10. 
192 Rocha, Antonio. Comum. In: Correia, 2022, p. 94. 
193 Arendt, Op.cit., p. 9. 
194 Aguiar, 2019, p. 282.  



 

50 

tirania certamente já não é o espaço vital da liberdade, mas ainda deixa 

margem aos movimentos medrosos e cheios de suspeita dos seus habitantes.195 

 

Em suma, com a colaboração de Arendt sobre o espaço público, pôde-se compreender 

a fragilidade do mundo e as tentativas de redução da condição humana ao mundo privado. Além 

disso, essa mesma discussão também possibilitou que Arendt modificasse a concepção de ser 

heideggeriana ao defender que o ser-no-mundo é ser com os outros 196. Essa mudança, por seu 

turno, lhe permitiu enriquecer o conceito de mundo e elevar a importância da natalidade para a 

vida pública 197. Por outro lado, compreendeu-se, da mesma maneira, que o interespaço deve 

ser encarado como um palco que os homens possam discutir seus interesses coletivos e agir 

juntamente com os outros. No caso inverso a esse, se os homens fogem dessa realidade, passam 

a agir da mesma forma como os filósofos da tradição, que negaram a sua responsabilidade com 

o mundo ao se calarem diante da implantação do regime totalitário na Alemanha. Em síntese 

ao que foi exposto, o espaço público, formado pelas teias de relações, tem como fundamento a 

pluralidade humana para o estabelecimento da política, uma vez que não há como falar em 

política fora desse contexto. Para a sua efetivação, contudo, faz-se necessário compreender a 

noção do que é política e como age os movimentos totalitários contra o fenômeno da liberdade, 

conforme será discutido ao longo do terceiro capítulo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

195 Arendt, Hannah. Origens do totalitarismo: antissemitismo, imperialismo, totalitarismo. Tradução Roberto 

Raposo. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. p. 619. 
196 Kattago, Siobhan. Hannah Arendt sobre o mundo. In: Hayden, 2020, p. 80. 
197 Hayden, 2020. p. 28. 

 



 

51 

3. CAPÍTULO III: A RELAÇÃO ENTRE AMOR MUNDI E AÇÃO 

POLÍTICA. 

 

3.1. A alienação do homem como fuga da esfera pública. 

 

No capítulo anterior, através da análise sobre os fundamentos da política arendtiana, 

pode-se compreender as ideias sobre natalidade, pluralidade, liberdade e ação política como 

conceitos que estão interligados e que são, por seu turno, importantes para a formação do espaço 

público, na medida em que a política trata de assuntos que são de interesses em comum. Nesse 

sentido, o homem só se realiza na política em união com os seus iguais, pois é tão somente 

através dela que os indivíduos podem se tornar imortais, por meio da construção de sua própria 

história – o que dá sentido à sua própria existência. Segundo Hannah Arendt, uma política que 

não leve em consideração tais pressupostos, colabora para a alienação do indivíduo do mundo, 

isto é, para a perda de sua própria liberdade e do senso comum, que são o objeto de discussão 

desse subcapítulo. 

Em A condição Humana, mais especificamente no capítulo dedicado a vida ativa e a era 

moderna, Hannah Arendt passou a analisar a política de sua época de forma sistemática, sem 

ter a intenção de dar uma resposta final aos problemas que trouxeram consequências a política 

do século XX, que romperam com o equilíbrio da vida e da liberdade humana, através da busca 

e compreensão de elementos conceituais, históricos e filosóficos que cooperaram para o seu 

surgimento - diferentemente dos intelectuais de sua época que permaneceram calados ao ver a 

ascensão de movimentos totalitários. Em outras palavras, o seu objetivo era buscar um novo 

sentido à política, por intermédio da reflexão sobre o que o homem está fazendo no mundo: 198 

 
Este livro não oferece uma resposta a essas preocupações e perplexidades. 

Tais respostas são dadas diariamente, e elas concernem à política práticas e 

estão sujeitas ao acordo de muitos; elas jamais poderiam se basear em 

considerações teóricas ou na opinião de uma só pessoa, como se lidássemos 

aqui com problemas para os quais só existe uma solução possível. O que 

proponho nas páginas que se seguem é uma reconsideração da condição 

humana do ponto de vista privilegiado de nossas mais novas experiências e 

nossos temores mais recentes. 199 

 

Portanto, a proposta desse capítulo se assenta na necessidade de discutir e compreender 

as implicações acerca dos dissabores da política de seu tempo, com base nas ideias de Hannah 

Arendt sobre os rumos que colaboraram para a alienação do homem do mundo, nos conceitos 

 
198 Oliveira, Cícero. Modernidade. In: Correia, 2022, p. 245 
199 Arendt, 2020, p. 6. 



 

52 

tratados anteriormente e nas propostas que auxiliaram para que fosse evitado o totalitarismo. 

Em vista disso, esse subcapítulo será organizado em duas partes fundamentais: na primeira 

parte, será brevemente abordado a maneira como Arendt tratou da política em relação ao 

movimento de alienação do homem. Ao final, na segunda parte, serão explicados, a partir da 

perspectiva arendtiana, como os eventos históricos favoreceram a alienação do homem do 

mundo e a perda de seu interesse pela política. Em tempo, vale esclarecer que não temos a 

intenção de discorrer sobre todos os aspectos em relação ao tema em questão, uma vez que são 

bastantes amplos e poderia, contudo, levar ao desvio da proposta desse presente trabalho. 

No fragmento intitulado O que é política?, escrito por Hannah Arendt em agosto de 

1950, a política foi definida como uma espécie de organização, fundamentada na liberdade, que 

gerencia “as diversidades absolutas de acordo com uma igualdade relativa” 200. Para Hannah 

Arendt, a política não faz parte da essência do homem, como se fosse algo inato a ele, mas sim 

exterior ao indivíduo, surgida na comunidade humana, através do contato com o outro 201. 

Segundo Edson Teles, essa abordagem sobre o conceito de política só toma corpo quando a 

pensadora teuto-americana começa a analisar os fenômenos da modernidade, isto é, quando a 

crise política tomou força no mundo e contribuiu significativamente para a perda da dignidade 

humana, dos direitos civis e para a limitação da liberdade dos indivíduos 202.  

Na obra A condição humana, a pensadora teuto-americana, de maneira mais profunda, 

tratou de analisar a história e os fenômenos que contribuíram para a perda do sentido da política 

e para a alienação do homem do meio em que vive. No final do prólogo, ao discorrer sobre o 

mundo moderno, definiu a alienação como “dupla fuga da terra para o universo e do mundo 

para o si-mesmo [self]”, ou seja, como uma ruptura da “normalidade do mundo normal” que 

separa o homem de seu habitat natural 203. Com base nessas considerações, nota-se que elaborar 

uma análise sobre a temática da alienação pode ser um tanto quanto complexa, por conta de seu 

caráter multifacetado e de suas diferentes condições que levam o homem a perder-se do mundo, 

de si mesmo e do outro. Por isso, Hannah Arendt, ao concentrar suas análises sobre a alienação 

do homem, tratou de separá-las em quatro aspectos fundamentais: o social, promovido pelo 

individualismo e pela massificação; o conformismo, impulsionado pela valorização de assuntos 

 
200 Arendt, 2022c, p. 21-24. 
201 Arendt, Hannah. A promessa da política. Tradução Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: Difel, 2022a. p.145-

146. 
202 Teles, Edson. Ação política. In: Correia, 2022, p. 17.  
203 Arendt, 2020, p. 7.  



 

53 

ligados ao âmbito privado; a perda de sentido, gerada pela ruptura da tradição; e, por fim, o 

desinteresse pela política, alimentado pela perda do gosto por assuntos comuns. 204 

Com base nos escritos da filósofa alemã sobre a política, compreende-se que o conceito 

de era moderna não possui relação com o período moderno histórico, mas sim com os eventos 

que possibilitaram a massificação da sociedade. A era moderna, segundo a pensadora teuto-

americana, foi marcada por três acontecimentos, a saber: a Reforma Protestante, a descoberta 

da América e a invenção do telescópio. A influência desses três eventos culminou na ambição 

do homem de fugir da Terra, dadas às condições da época e graças aos avanços científicos, 

representadas pelas explosões atômicas no século XX. 205 

A ciência com a promessa de transformar o homem em um ser do futuro, utilizou de 

instrumentos que prometiam a otimização da vida na Terra, como por exemplo, o mapeamento 

do planeta e as viagens rumo à América, mas o que se viu, de forma concreta, foi o 

desenvolvimento da alienação dos indivíduos, através da falsa ideia de “apequenamento” do 

mundo, que o transformava em um objeto facilmente manipulável. Por esse motivo, ao invés 

do homem se sentir parte do todo, passou a se sentir perdido no espaço, conforme explicou 

Arendt em A condição humana: 206 

 
Os mapas e as cartas de navegação das primeiras etapas da era moderna 

anteciparam-se às invenções técnicas mediante as quais todo o espaço terrestre 

se tornou pequeno e ao alcance da mão […]. Antes que soubéssemos como 

contornar a Terra, como circunscrever em dias e horas a esfera da morada 

humana, já havíamos trazido o globo à nossa sala de estar, para tocá-lo com 

as mãos e girá-lo ante nossos olhos. 207 

 

Acerca da Reforma Protestante, a pensadora teuto-americana salienta que a crescente 

perda da fé e dos bens da Igreja (queda do feudalismo), colaboraram, consequentemente, para 

o surgimento do capitalismo. Ademais, a expropriação da Igreja e o desenvolvimento da 

produção em massa, incentivada pelo consumo, geraram uma confusão nos indivíduos em 

relação a separação das esferas pública e privada. De acordo com a filósofa, esses eventos 

permitiram que os homens esquecessem do espaço público, já que não há mais como agir 

livremente. Por isso, o surgimento do capitalismo e o aumento do consumismo, favoreceram 

para a ascensão do imperialismo, uma vez que o foco das sociedades passou a ser a expansão 

de territórios e riquezas: 208 

 
204 Oliveira, Cícero. Modernidade. In: Correia, 2022, p. 245-246 
205 Ibidem. 
206 Fry, 2010, p. 76. 
207 Arendt, 2020, p. 310. 
208 Fry, 2010, p. 76. 



 

54 

A expropriação, o despojamento de certos grupos do seu lugar no mundo e 

sua nua exposição às exigências da vida, criou tanto o original acúmulo de 

riqueza como a possibilidade de transformar essa riqueza em capital mediante 

o trabalho. Tudo isso junto constituiu as condições para o surgimento de uma 

economia capitalista. Desde o começo, séculos antes da revolução industrial, 

era evidente que esse desdobramento, iniciado pela expropriação e nutrido por 

ela, resultaria em um enorme aumento da produtividade humana. 209 

 

Por fim, a partir da invenção do telescópio por Galileu Galilei, desenvolveu-se o 

ceticismo com relação aos sentidos humanos, da mesma maneira como propõe a filosofia 

cartesiana, que estimula a perda senso comum e concentra sua atenção no eu “Cogito, ego sum” 

(objetividade cartesiana) 210. Com isso, criou-se mais uma perspectiva a ser considerada, que é 

de estar fora da Terra, chamada pela tradição de ponto de Arquimedes. O telescópio, nesse caso, 

propiciou com que os homens pudessem enxergar o que seus sentidos não eram capazes e se 

tornaram mais comuns nas análises sobre a natureza, justamente pela falha gerada pelos 

sentimentos humanos. Segundo Fry, baseada nos escritos de Lisa Jane Dish, Arendt 

desconsiderou o ponto arquimediano de suas análises filosóficas, uma vez que essa perspectiva 

não acontece na pluralidade e na teia das relações humanas, mas sim fora delas: 211 

 
Os filósofos compreenderam imediatamente que as descobertas de Galileu 

Galilei não encerravam um mero desafio ao testemunho dos sentidos, e que 

agora já não era a razão, como em Aristarco e Copérnico, que lhes havia 

“violado os sentidos”; se assim fosse, bastaria que os homens optassem entre 

suas faculdades e deixar que a razão ingênita se tornasse “a concubina de sua 

credulidade”. 212 

 

Portanto, todos as consequências advindas desses eventos históricos transformaram os 

indivíduos em seres mais solitários, alienados e mais consumistas 213. Associado a isso, 

também, essas novas características que moldaram as condições dos indivíduos os encorajaram 

para a fuga do mundo, da mesma forma que possibilitou a ruptura com a tradição que dá sentido 

e ordem ao mundo. Em outras palavras, esses acontecimentos possibilitaram à destruição da 

Terra, a separação entre o pensamento e o conhecimento técnico e a supervalorização do 

trabalho que visa a manutenção da espécie.  

As determinações econômicas trazidas pelos eventos históricos contribuíram para que 

prevalecessem determinadas atividades humanas em detrimento de outras, chamadas por 

Arendt de domínio da esfera social. Com o diagnóstico arendtiano sobre a alienação do mundo, 

 
209 Arendt, 2020, p. 315. 
210 Fry, Op.cit., p. 77.  
211 Ibidem, p. 78. 
212 Arendt, 2020, p. 339-340. 
213 Fry, 2010, p. 78. 



 

55 

urge a necessidade de retomar as suas análises sobre o conceito de vida ativa, tratada no capítulo 

anterior, para compreender a fundo a problemática em torno da esfera social. Em A condição 

humana, a pensadora teuto-americana descreveu as atividades humanas em três aspectos: o 

labor, o trabalho e a ação, na qual a ação, por sua vez, é considerada uma atividade própria da 

política e do aparecimento do homem no mundo, por permitir que os indivíduos sejam 

imortalizados, através do registro de suas ações. Segundo Hannah Arendt, a diferença entre as 

demais atividades e a ação é que essa última só se concretiza através da liberdade, sem nenhuma 

finalidade específica (visão teleológica). Por essa razão, a ação é caracterizada como uma 

atividade imprevisível e irreversível, que exige de todos os indivíduos um grau de 

responsabilidade na esfera pública. 214 

No entanto, o ponto mais importante enfatizado pela pensadora teuto-americana é que a 

modernidade gerou uma confusão entre os ambientes público e privado, comprometendo a 

própria ordem do espaço público. A partir de agora, a esfera social passa a ser de interesse 

público, no qual a desordem e a mistura entre os dois âmbitos da vida humana passaram a ser 

realidade no inter-espaço, tal como fez Marx quando afirmou, enganosamente, que o labor é 

uma virtude humana 215. As atividades referentes às necessidades básicas dos indivíduos, como 

a comida, abrigo e todas que estão ligadas à manutenção da vida, passaram a ser a principal 

atividade humana, transformando os homens em animal laborans, como explicitou Arendt em 

A condição humana: 216 

 
A indicação talvez mais clara de que a sociedade constitui a organização 

pública do processo vital encontra-se no fato de que, em um tempo 

relativamente curto, o novo domínio social transformou todas as comunidades 

modernas em sociedades de trabalhadores e empregados; em outras palavras, 

essas comunidades concentraram-se imediatamente em torno de uma única 

atividade necessária para manter a vida […]. A sociedade é a forma na qual o 

fato da dependência mútua em prol da vida, e de nada mais, adquire 

importância pública, e na qual se permite que as atividades relacionadas com 

a mera sobrevivência aparecem em público. 217 

 

A partir disso, percebe-se que a sociedade de massas se torna essencial na era moderna, 

por conta de sua dependência em garantir a sua sobrevivência. Hannah Arendt também recorda 

que até os governantes, com base na emancipação do trabalho, passaram a compreender suas 

funções como atividades que garantem a vida da sociedade. Já por outro lado, os intelectuais, 

inversamente aos governantes, perderam seu espaço, restando-lhes apenas a solidão e a 

 
214 Voice, Paul. Labor, trabalho e ação. In: Hayden, 2020, p. 59-61 
215 Ibidem, p. 61. 
216 Ibidem.  
217 Arendt, 2020, p. 56-57. 



 

56 

produção de bens concretos para garantir seu sustento 218. Com o advento do social, contudo, a 

esfera pública perdeu seu significado, pois não há mais espaço para o ouvir o outro e de 

imortalizar-se no mundo, já que agora todos estão voltados para o âmbito privado. 

Nesse contexto, o interesse pela vida contribuiu para que o espaço público fosse 

destinado às necessidades do processo biológico. Esse fenômeno, por seu turno, ativou um outro 

aspecto da vida humana, que é a aceleração da produtividade do trabalho. Após a Revolução 

Industrial, viu-se um crescimento no que tange à cultura do desperdício: produzem-se coisas 

para rapidamente substituir as que foram feitas ontem. Então, a sociedade moderna caracteriza-

se por ser composta de trabalhadores-consumidores, porque os homens trabalham para suprir 

as suas necessidades privadas. Por esse motivo, a política, a partir desse novo impulso, passou 

a assumir o interesse de grupos específicos, com vistas à obtenção de riquezas, minando a 

estabilidade do mundo e a redução da política a uma organização burocrática, que foca nos 

interesses econômicos 219. Por fim, quanto ao consumismo, Arendt argumenta que esse 

fenômeno modifica os homens em algo inferior à sua condição e à suas capacidades, destruindo 

tudo que passa a dominar, conforme explicitou em Entre o passado e o futuro: 

 
O fato é que uma sociedade de consumo não pode absolutamente saber como 

cuidar de um mundo e das coisas que pertencem de modo exclusivo ao espaço 

das aparências mundanas, visto que sua atitude central ante todos os objetos, 

a atitude do consumo, condena à ruína tudo em que toca. 220 

 

Segundo Hannah Arendt, o processo de industrialização gerou uma sobreposição das 

atividades do labor e do trabalho sobre a ação. Essa sobreposição, por seu turno, colaborou para 

que a política fosse esfacelada e perdesse a razão de ser, pois o que importa na era moderna é a 

ênfase na atividade que possibilita a transformação do que é importante e útil para a vida 

humana, através da materialização da vida humana, que é própria da vida do homo faber 221. 

Nesse sentido, o trabalho passou a ser encarado como algo que se assemelha ao labor, por conta 

de suas características cíclicas e perecíveis, visto que o labor e o trabalho passam a ter o mesmo 

significado. Por isso, a liberdade e a igualdade, associadas à ação política, deixaram de existir 

em razão da importância dada às necessidades privadas às atividades ligadas ao homo faber, 

uma vez que, a partir desse contexto, a liberdade passou a ser sinônimo de atividades privadas 

(diversões e descanso), ao invés de atividades políticas (interesse comum). 222 

 
218 Oliveira, Cícero. Modernidade. In: Correia, 2022, p. 247. 
219 Ibidem, p. 248.  
220 Arendt, 2022b, p.302. 
221 Fry, 2010, p. 81.  
222 Ibidem, p. 83. 



 

57 

Através da ascensão do social na era moderna, houve a fusão entre os âmbitos público 

e privado que contribuiu, consequentemente, para a ascensão do domínio das atividades do 

labor e do trabalho sobre a ação – causa da atrofia política na modernidade. Hannah Arendt, ao 

chamar a atenção para esse ponto, quis explicitar algo mais profundo, que surge das 

consequências geradas por esses eventos históricos: a frustração de agir em decorrência do 

isolamento imposto pelas necessidades básicas que prepara os homens para as experiências 

totalitárias. Todo esse contexto da modernidade, comprometeu a objetividade do espaço 

público, tornando-o algo subjetivo, na qual o homem, diante desses fatos, passou a enxergar a 

política como algo desinteressante e o espaço público como indiferente. Por isso, segundo a 

filósofa, a política degenera em terror e violência, como foi a Revolução Francesa, que ascendeu 

através do social e terminou em mortes e na extinção da pluralidade humana (liberdade 

negativa), da mesma forma como agem os regimes tirânicos 223. 

Portanto, Hannah Arendt considera que uma política pautada na solução de problemas 

de ordem social, como bem fez a Revolução Francesa, tende a incentivar os movimentos 

inversos ao bem comum e a menosprezar as estruturas que organizam a política orientada no 

interesse público. Em relação a modernidade, Arendt a caracterizou como uma era que 

colaborou para a decadência política, por conta da acentuação da decadência racional, 

representada pela primazia do “como fazer” sobre o “porque” e incentivada pelo homo faber. 

Com base nessas considerações, não há dúvida que o processo passou a fazer parte da vida 

humana, como fizeram os cientistas ao reduzirem às pesquisas ao que eles podiam 

compreender, dado que o processo implica em questões relativas ao funcionamento e não sobre 

o significado das coisas, própria da capacidade humana do pensar. No entanto, com a 

capacidade do pensar prejudicada, o homem não consegue mais realizar críticas e compreender 

os perigos que podem atacar a sua liberdade ou, ainda mais, que possam submeter as ações 

humanas à ideologia da fabricação, já que, sem a capacidade pensar, não há como reforçar a 

consciência sobre esse fato 224. Por isso, compreende-se o motivo pelo qual a pensadora teuto-

americana se empenhou em não só demonstrar os perigos decorrentes da alienação do homem 

do mundo, mas também de recuperar a ordem hierárquica das ações humanas, degeneradas pela 

excessiva valorização do trabalho e pela substituição do pensar pelo processo, incentivado pela 

ciência moderna. 225 

 
223 Ibidem, p. 84.  
224 Ibidem, p. 125. 
225 Ibidem, p. 84-85 



 

58 

Em suma, a alienação do homem na era moderna afetou diretamente o espaço público, 

tendo em vista que as suas ações foram encurtadas e o desinteresse pela discussão política 

passou a ser considerado como algo dentro da normalidade. Nesse sentido, a alienação das 

pessoas e a ascensão do social, dois fenômenos específicos que aconteceram entre os séculos 

XVI e XIX, trouxeram determinadas instabilidades que contribuíram para o declínio da política 

e, consequentemente, para a insurgência de movimentos totalitários, ao passo que o homem se 

tornasse irrelevante, inumano e supérfluo 226. Essa explicação de cunho existencialista, por parte 

de Hannah Arendt, representa uma crítica às filosofias que compreendem o mundo através da 

experiência do ser, como fez Heidegger ao promover um desarraigamento do ser no mundo 227. 

Por esse motivo, a filósofa mostrou sua preocupação com tais fenômenos, porque além de levar 

os homens ao descuido do mundo, contribuíram, da mesma maneira, para a ruptura com a 

tradição cultural que garante a identidade política de uma comunidade, representadas pela 

língua, pelos elementos culturais e pela visão de mundo 228. Em linhas gerais, essa alienação do 

mundo representa uma rejeição da responsabilidade do homem sobre o espaço público. Essa 

atitude, por sua vez, é um impulso danoso, na medida que cria condições para que a mente 

solitária dos homens abra caminhos para o surgimento do totalitarismo, através da eliminação 

de ações espontâneas e imprevisíveis, como será tratado no subcapítulo a seguir.  

 

3.2. O totalitarismo e a perda da raison d’être da política. 

 

A partir das diversas teorias teleológicas modernas, iniciou-se o processo de 

desvalorização da ação política e abriu-se, por consequência, brechas para a dominação do 

regime totalitário no mundo, simbolizadas pelos atos pré-determinados e pelo fim da 

pluralidade humana no espaço público. Nos séculos anteriores ao XVIII, a mentalidade humana, 

estava fundamentada na ideia de que o homem vive em um progresso epistemológico constante, 

por meio da transmissão de conhecimentos de geração em geração. Posteriormente a esse 

contexto, esse progresso passou a ser visto do ponto de vista teleológico, como se as sociedades 

tivessem um propósito final a alcançar. Segundo Hannah Arendt, essas teorias teleológicas 

modernas e o contexto histórico do século XX, contribuíram para que os indivíduos 

concebessem a ideia de que são os administradores da própria história, da mesma forma que 

defenderam os movimentos totalitários ao acreditarem na ideologia que o líder máximo é o 

 
226 Kattago, Siobhan. Hannah Arendt sobre o mundo. In: Hayden, 2020, p. 80-82. 
227 Ibidem.  
228 Ibidem. 



 

59 

responsável por gerenciar a história dos indivíduos e a controlar a natureza. Por essa razão, 

Arendt passou a criticar essa concepção, pois para ela essa ideologia poderia trazer efeitos à 

política, na medida que esses movimentos teleológicos defendem a “intervenção na história” e 

a “intervenção na natureza”, por parte de um único indivíduo ou de um grupo específico, ao 

invés de conceberem a história humana como um processo puramente natural. 229 

Esse contexto histórico somado às experiências de vida de Hannah Arendt, favoreceram 

para que a pensadora teuto-americana desenvolvesse uma análise mais ampla sobre os 

mecanismos e os fenômenos antecipatórios do totalitarismo, de modo que levassem os homens 

a repensarem as atitudes na modernidade, a fim de que fosse evitado o aumento do horror que 

se espalhou no espaço público 230. Essa atitude analítica, por parte da filósofa alemã, é também 

uma forma de contrapor aos intelectuais da tradição da Filosofia, que permaneceram em silêncio 

diante dos fatos que colocaram a humanidade em risco 231. É importante recordar que o processo 

analítico não deve eliminar os impactos gerados pelos eventos da modernidade e as experiências 

negativas associadas a esses acontecimentos, mas deve, além de tudo, conscientizar sobre o 

peso que exercem sobre os ombros dos indivíduos dos tempos atuais, de modo que a realidade 

seja encarada tal como ela se apresenta 232.  

Em A origem do totalitarismo, a pensadora teuto-americana esclarece que a sua intenção 

ao abordar sobre as experiências negativas que tomaram conta da política é “compreender o 

que, à primeira e até mesmo à segunda vista, parecia simplesmente estarrecedor” 233, através de 

uma análise ampla e multifacetada da história humana, cujo objetivo é conhecer amplamente 

os mecanismos do sistema totalitário 234. Essa obra, que garantiu o reconhecimento 

internacional da autora, é composta por três partes: antissemitismo, imperialismo e 

totalitarismo. No entanto, essas seções não devem ser compreendidas como complementares, 

até porque não era a intenção de Arendt construir ligações entre esses fenômenos, mas sim 

identificar os fatos históricos que garantiram a cristalização e a instauração do regime totalitário 

no mundo 235. Em síntese, o totalitarismo e os seus efeitos devastadores romperam com a 

história, destruíram a capacidade de análise política e os padrões de julgamento moral. Para 

Hannah Arendt, esses efeitos são resultados diretos do funcionamento burocrático, da violência 

e da perda da criticidade e de ação das pessoas no espaço público, visto que são atitudes que 

 
229 Fry, 2010, p. 38-39. 
230 Ibidem, p. 22. 
231 Bruehl, 1982, p. 211. 
232 Arendt, 2012, p. 12. 
233 Ibidem, p. 21 
234 Fry, 2010, p. 22. 
235 Lafer, Celso. Origens do totalitarismo. In: Correia, 2022, 275.  



 

60 

funcionam como resposta à ordem imposta pelo movimento totalitário 236. Logo, com base 

nesse contexto, nota-se que a intenção da autora era investigar a passividade dos indivíduos em 

relação às imposições totalitárias e às atitudes que influenciaram na perda da dignidade das 

pessoas. 237 

Portanto, a partir de todas essas informações, faz-se necessário organizar esse 

subcapítulo em duas etapas, de maneira que sejam compreendidas as motivações que levaram 

Hannah Arendt a investigar o funcionamento do regime totalitário no espaço público. No 

primeiro momento, será exposta a forma como a pensadora gestou o conceito de totalitarismo 

e, na sequência, será explicado o modus operandi do sistema burocrático totalitário, que são, 

basicamente, a estrutura de poder e as formas de opressão utilizadas contra os indivíduos. Por 

fim, na segunda seção, será exposta a forma como o totalitarismo contribui para a perda do 

senso comum e para a perda da capacidade crítica das pessoas, representadas, nesse caso, pela 

objetificação do ser humano e pelo esvaziamento do sentido da política.  

Na obra Arendt’s Theory of Totalitarism, Margaret Canovan explica que Hannah Arendt 

define o totalitarismo como uma espécie de fenômeno da natureza que varre tudo o que está a 

sua frente, sem uma previsibilidade ou planejamento, tendo em vista o controle dos homens e 

o fim de todas as formas de organizações humanas 238. Esse fenômeno, por sua vez, que 

estraçalha a política dos homens, não pode ser comparado com nada que tenha existido no 

mundo, já que o totalitarismo não é despótico, nem democrático e tampouco republicano 239. 

Segundo Arendt, a tirania se caracteriza pela invasão de territórios alheios, cujo fim é obter 

algum tipo de lucro, através do aumento do poder do tirano ou da sociedade em questão. Já o 

regime totalitário, embora também se caracterize pelo aumento do poder do governante, o seu 

principal objetivo é a implantação de ideologias que promovam a forma de pensar e de agir do 

regime, como foi o nazismo e o stalinismo, durante o século XX 240. Nesse caso, vale a pena 

ressaltar que a ideologia totalitária divide o mundo em amigos e inimigos, sendo esse último os 

que atrapalham ou os que são contra a implantação da ideologia totalitária, por ser um regime 

guiado por leis supra-humanas 241.  

 
236 É importante destacar que a violência é uma atitude contrária a liberdade. Nesse caso, a liberdade está ligada à 

ação do homem sobre o espaço, enquanto a violência está ligada ao comportamento, isto é, uma atitude ordenada 

por alguém. (Cf. Rensmann, Lars. O totalitarismo e o mal. In: Hayden, p. 124). 
237 Fry, 2010, p. 23. 
238 Canovan, Margaret. Arendt’s Theory of Totalitarianism: A reassessment. In: VILLA, Dana (org.). The 

Cambridge Companion to Arendt. Cambridge University Press, 2000. p. 25-26 
239 Rensmann, Lars. O totalitarismo. In: Hayden, 2020, p. 123. 
240 Fry, 2010, p. 23. 
241 Ibidem, p.32 



 

61 

Nessa perspectiva, o totalitarismo possui determinadas ações que visam o seu equilíbrio 

no poder, a fim de que a sua estrutura administrativa se mantenha em pé. Nesses regimes é 

comum que não se tenha uma hierarquia definida ou uma administração única, pois ao passar 

uma falsa ideia de desequilíbrio organizacional em relação ao poder, as pessoas jamais 

conseguirão fazer oposição aos que estão efetivamente no controle 242. Para Hannah Arendt, a 

burocracia sempre esteve presente ao longo da história das sociedades, como podem ser vistas 

no Império chinês e no Império romano, cuja característica principal é a divisão da sociedade 

em duas partes: por aqueles que estão à frente do governo e pelos seus subordinados. Ao pensar 

nessas estruturas, compreende-se que o totalitarismo se apoiou nesses esquemas passados para 

implantar seu aparato burocrático e os seus novos decretos, que substituíram as leis positivas 

do Estado, a fim de gerenciar as massas e as funções laborais dos homens, ao passo que o desejo 

de superar as necessidades básicas se tornem mais essenciais em suas vidas do que a 

participação política 243.. Dessa forma, segundo a ótica arendtiana, o homem é visto como um 

instrumento necessário ao regime, haja vista que não há como se estabelecer no poder se não 

houver uma impraticabilidade da política, o esvaziamento das singularidades humanas e a 

desumanização dos indivíduos  244. 

Em relação a estrutura de poder, o totalitarismo possui uma organização pronta para as 

inúmeras possibilidades de levante contra o regime. Para esses casos, a polícia secreta e as 

organizações de espionagens não se limitam em realizar as suas tarefas básicas de investigar e 

prender, mas devem, além de tudo, agir para causar um estado de consciência constante, a fim 

de que seja criado nos indivíduos um sentimento de desconfiança de tudo e todos, visto que a 

falta de conhecimento sobre o próximo contribui para que não sejam organizados movimentos 

espontâneos que permitam furar a barreira imposta pelo governo. Além disso, esse estado de 

consciência, chamado por Arendt de ideologia, também alcança o campo das ideias ao propor 

medidas que promovam uma blindagem do desenvolvimento crítico e de oposição para que os 

indivíduos se mantenham subordinados ao regime 245. Desta forma, contudo, ao estarem 

ocupadas com a burocracia promovida pelo Estado, as pessoas jamais terão tempo para que 

 
242 Ibidem. 
243 Rocha, Lara. Burocracia. In: Correia, 2022, p. 74. 
244 Ibidem, p. 74-79. 
245 Em geral, portanto, pode-se denominar ideologia toda crença usada para o controle dos comportamentos 

coletivos, entendendo-se o termo crença (v.), em seu significado mais amplo, como noção de compromisso da 

conduta, que pode ter ou não validade objetiva. Entendido nesse sentido, o conceito de I. é puramente formal, uma 

vez que pode ser vista como I. tanto uma crença fundada em elementos objetivos quanto uma crença totalmente 

infundada, tanto uma crença realizável quanto uma crença irrealizável. O que transforma uma crença em I. não é 

sua validade ou falta de validade, mas unicamente sua capacidade de controlar os comportamentos em determinada 

situação (Ideologia. In: Abbagnano, Nicola. Dicionário de Filosofia. 5. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. p. 

533) 



 

62 

sejam organizadas rebeliões contra as imposições colocadas 246. Para Hannah Arendt, um 

indivíduo que não apresente oposições ao regime, possui mais vantagens que aqueles que agem 

contrariamente, haja vista que os membros fiéis ao regime são agraciados com duplos empregos 

para que sejam supridas as suas necessidades. Então, resumidamente, a função dos amigos do 

regime é colaborar com a estrutura de poder totalitária e com a proteção do líder das pressões 

externas, semelhante ao trabalho dos grupos paraprofissionais que assumem mais de uma 

função. No entanto, vale recordar que a estrutura de governo também se caracteriza pela 

rotatividade dos cargos, de modo que ninguém possa criar uma ideia de ser eficiente o bastante 

para as funções estabelecidas, ao ponto de colocar o funcionamento de toda organização 

burocrática em risco de ser exposto: 247 

 
Por isso, a imagem mais adequada para a sociedade, o Estado e o Direito nos 

regimes totalitários não é a da tradicional pirâmide, mas sim a de uma cebola. 

No centro, numa espécie de espaço vazio, localiza-se o líder. Tudo o que faz, 

ele o faz de dentro, não de fora ou de cima. Todas as múltiplas e contraditórias 

instâncias do Estado e da sociedade totalitária, por sua vez, relacionam-se de 

tal modo que cada uma delas é fachada numa direção e centro na outra. Quanto 

mais próximo do centro da cebola, maior é o segredo e o poder. Quanto mais 

próximo da casca, menor o segredo e o poder. Esta enganosa fachada da 

estrutura em forma de cebola tem também, como observa Hannah Arendt, a 

vantagem de, organizacionalmente, tornar o regime totalitário a prova de 

choques, isolando as camadas interiores da factualidade do mundo. 248 

 

Além da preocupação com o isolamento do líder totalitário, uma das características 

centrais desse regime é o uso do terror como forma de domínio das massas à medida que a 

população se torne obediente às definições dadas pelo poder. Nessa linha, a violência, que é 

uma ação contrária à liberdade, é utilizada através de punições públicas aos que ousarem 

contrariar o regime totalitário ou prejudicar a difusão ideológica proposta pelos líderes 249. A 

partir da ótica arendtiana, contudo, compreende-se que a lealdade ao poder supremo é uma 

forma de diminuir o terror promovido pelo Estado. No entanto, essa lealdade, necessária para a 

manutenção da vida, acaba por isolar ainda mais os indivíduos do próprio mundo, uma vez que 

ao criar um clima de desconfiança entre as pessoas, não haverá mais liberdade de discussão na 

sociedade e tampouco na própria família: 250 

 

 
246 Fry, 2010, p. 33.  
247 Arendt, 2012, p. 507. 
248 Lafer, Celso. A reconstrução dos direitos humanos: um diálogo com o pensamento de Hannah Arendt. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1988. p. 94. 
249 Fry, 2010, p. 33. 
250 Ibidem, p. 34. 



 

63 

A fim de destruir todas as conexões sociais e familiares, os expurgos eram 

conduzidos de modo a ameaçarem com o mesmo destino o acusado e todas as 

suas relações, desde meros conhecidos até os parentes e amigos íntimos. A 

“culpa por associação” é uma invenção engenhosa e simples; logo que um 

homem é acusado, os seus antigos amigos se transformam nos mais amargos 

inimigos: para salvar a própria pele, prestam informações e acorrem com 

denúncias que “corroboram” provas inexistentes, a única maneira que 

encontram de demonstrarem a sua própria fidelidade. Em seguida, tentam 

provar que a sua amizade com o acusado nada mais era que um meio de 

espioná-lo e delatá-lo como sabotador, trotskista, espião estrangeiro ou 

fascista. 251 

 

Portanto, a fidelidade simboliza uma tentativa de comprovar que o indivíduo não quer 

abandonar o movimento. Por essa razão, é preferível delatar as pessoas próximas que ser 

considerado um participante de um movimento contra o próprio regime, já que não resta outro 

caminho aos opositores do que sentir a força dos instrumentos de violência comandados pela 

organização totalitária 252. Em síntese, segundo a perspectiva de Arendt, essa forma de ação 

comandada pelo totalitarismo provoca temor e um estado permanente de impotência, cujo 

objetivo é evitar a formação de organizações contra o Estado 253.  

Uma outra forma de sustentação da organização burocrática encontrada pelo totalitários 

está na propaganda ideológica, na qual tem a função de confundir às pessoas sobre a veracidade 

de um determinado fato, em um ambiente que os indivíduos já não possuem o sensus communis, 

que possibilita o confronto com a realidade vivida. A tarefa de julgar o que é verdade e filtrar 

o que está fora desse organismo, agora cabe diretamente ao Estado e ao líder supremo, que 

nesse caso é o único que possui contato com o mundo exterior. Por essa razão, tudo o que pode 

trazer prejuízo ao regime e que sai de seu controle, é confrontado e altamente divulgado como 

um inimigo a ser combatido, sob a alegação de uma conspiração global. No entanto, não seria 

correto afirmar que a propaganda é um método criado pela ideologia totalitária. Segundo 

Arendt, a sua origem está no cientificismo ideológico que gerou uma obsessão à ciência na 

“cura dos males da existência e na transformação da natureza do homem” 254. 

A ideologia do regime é o ponto chave que impede a liberdade e o poder de ação dos 

indivíduos no espaço público. Sem a possibilidade de conversar e de agir no mundo, os homens 

não conseguem expressar seus pontos de vista sobre a condução política, porque além de não 

terem a noção do que se passa, por estarem isolados do mundo, também podem ser vítimas de 

violências do Estado. A capacidade crítica, que antes colaborava para o estabelecimento da 

 
251 Arendt, 2012, p. 453. 
252 Ibidem, p. 527.  
253 Fry, 2010, p. 35.  
254 Arendt, 2012, p. 479.  



 

64 

política, agora colabora para a manutenção do regime totalitário. Além do mais, a esfera 

privada, na qual os homens tratavam seus assuntos particulares ao seu modo, também passou a 

ser em favor do regime. Segundo Arendt, a redução do alcance do indivíduo, transformou-os 

em seres supérfluos aos olhos do líder máximo totalitário, uma vez que a sua singularidade e 

contribuições devem estar à serviço do Estado, caso contrário, devem ser sacrificadas, por não 

ter funcionalidade alguma. 255 

Seguindo essa lógica, na visão arendtiana, o totalitarismo deve ser caracterizado como 

mal radical, não no mesmo sentido dado por Kant, mas sim no sentido de objetificação, por 

conta do regime totalitário tratar os seres humanos como supérfluos e descartáveis 256. Para a 

filósofa alemã, os campos de concentração são necessários para esse regime, pois representa 

um espaço destinado a quem já perdeu a vida antes de morrer (esquecimento) 257, na medida 

que as torturas, os trabalhos forçados e as ações orquestradas façam os indivíduos se sentirem 

como verdadeiras marionetes na mão do Estado. Por esse motivo, a violência utilizada pelo 

regime é uma forma de encurtar as metas do Estado, porém essas ações, ao longo do tempo, 

podem ser extremamente perigosas à medida que colaboram para o desenvolvimento de novas 

ações violentas 258. Deste modo, o que pode ser percebido, é que o governo totalitário carece de 

poder e a única forma possível de alcançá-lo, mesmo que ineficazmente, é por meio da violência 

e da coação dos indivíduos  259. Em síntese, não resta dúvida que essas ações que desumanizam 

o homem façam parte de todo o arcabouço ideológico do totalitarismo, que só recua com a 

morte do líder, por ser o garantidor da legalidade das ações realizadas por seus subordinados e 

ser o único responsável por impulsionar a história e a natureza. Em linhas gerais, o ditador desse 

regime seria, em outras palavras, a raison d’être do totalitarismo, conforme explica Hannah 

Arendt em Origens do totalitarismo: 

 
Os campos destinam-se não apenas a exterminar pessoas e degradar seres 

humanos, mas também servem à chocante experiência da eliminação, em 

condições cientificamente controladas, da própria espontaneidade como 

expressão da conduta humana, e da transformação da personalidade humana 

numa simples coisa, em algo que nem mesmo os animais são; pois o cão de 

Pavlov que, como sabemos, era treinado para comer quando tocava um sino, 

mesmo que não tivesse fome, era um animal degenerado. 260 

 

 
255 Fry, 2010, p. 36.  
256 Ibidem.  
257 Arendt, 2012, p. 588 
258 Fry, Op.cit., p. 98. 
259 Ibidem.  
260 Arendt, 2012, p. 581 



 

65 

 Portanto, o líder supremo, segundo a ótica totalitária, possui decisões que são 

infalíveis e, por isso, é necessário seguir os seus ditames dados à risca. Os defensores desse 

regime, por outro lado, compreendem que existe uma meta a ser cumprida, ao passo que esse 

objetivo utópico seja expandido e tome proporções maiores, através da difusão de sua ideologia. 

É por esse motivo que muitas vidas são sacrificadas, porque a meta utópica está sobreposta a 

qualquer indivíduo ou necessidade. Segundo Arendt, a ideologia totalitária tem como base uma 

“pseudociência” que está completamente à serviço da ideologia totalitária. Essa ideologia, por 

sua vez, sustentada por essa “pseudociência”, elimina qualquer tipo de questionamento dos 

indivíduos, pois qualquer tipo de incoerência surgida, pode ser facilmente contra-atacada. 

 Em suma, o totalitarismo deve ser compreendido como um evento histórico sem 

precedentes que rompeu com a continuidade da história humana 261, representado pela 

descaracterização da essência da política e dos valores que dão base moral e crítica às ações 

humanas, a fim de obter o controle dos homens e de sua própria condição 262. A partir dessa 

ótica, seria errôneo chamar um regime totalitário de Estado, uma vez que esse conceito 

pressupõe uma organização administrativa e uma estabilidade governamental que, por seu 

turno, não fazem parte do regime totalitário 263. Além disso, também não seria correto reduzir 

o totalitarismo a um governo ditatorial, tendo em vista que essa forma de fazer política é um 

fenômeno novo, cuja principal característica é desmantelar a organização política e rebaixar os 

homens a marionetes. A partir de todas essas considerações, nota-se que o totalitarismo, com 

todos os seus mecanismos e suas ações violentas, luta para aniquilar a pluralidade humana bem 

como os espaços públicos e privados, em virtude de serem nocivos para a sustentação 

ideológica e por não ser, de mesmo modo, do interesse do líder totalitário que haja o 

desenvolvimento do bem comum. O ponto mais alto do totalitarismo, na visão arendtiana, está 

na destruição da vida humana em todos os seus sentidos, por ser considerada como algo 

descartável e manipulável, chamado por ela de mal radical. Para a pensadora teuto-americana, 

o totalitarismo rompe com a tradição que sustenta e organiza a vida em sociedade, pois o 

homem, a partir desse momento, passa a ser um indivíduo isolado do mundo, de si e dos outros. 

Sendo assim, as análises de Hannah Arendt sobre os mecanismos do totalitarismo, surgido 

através da inspiração de eventos históricos anteriormente abordados, tem por objetivo colaborar 

para que aconteça uma desaceleração dos riscos e dos efeitos desse regime no mundo, na 

medida que o totalitarismo ao provocar uma ruptura com a tradição, esvazia o sentido da 

 
261 Rensmann, Lars. O totalitarismo e o mal. In: Hayden, 2020, p. 119. 
262 Ibidem, p. 122. 
263 Ibidem, p. 128.  



 

66 

política, leva as pessoas à condenação, gera mudanças socioculturais, devasta a organização 

política e cria “condições específicas de uma massa atomizada e individualizada” 264. Enfim, 

baseado em todo esse cenário negativo promovido pelo totalitarismo, Hannah Arendt propõe 

uma revolução da mentalidade, por meio do próprio pensamento, como havia proposto 

Sócrates, a fim de regressar a si mesmo e a sua condição política, como será visto na próxima 

seção. 

 

3.3. O amor mundi como retorno à política. 

 

Ao serem impostas determinadas condições pelos eventos da modernidade, a situação 

do homem passou a estar diante de um perigo real em relação a sua existência, como salientou 

Shakespeare ao expressar, em seus escritos, acerca das condições humanas no mundo: “O 

tempo está fora dos eixos; vergonha e pesar porque vim ao mundo para pô-lo em ordem” 265. 

Nessa lógica, a expressão “do deserto ao oásis”, utilizada por Hannah Arendt, torna-se essencial 

para analisar essa temática, na medida que essa metáfora colabora para a compreensão das 

consequências da modernidade e da postura dos indivíduos em relação aos seus efeitos 

negativos.  

Essa metáfora “do deserto e oásis”, mencionada anteriormente, aparece em certos 

discursos proferidos para o público universitário e em alguns manuscritos que desenvolveu 

sobre a política, especialmente aqueles que possivelmente iriam compor à sua futura obra, 

Introdução à política 266. Em primeiro momento, ao examinar essa metáfora de forma livre, 

pode-se afirmar que Hannah Arendt estaria falando de duas realidades opostas e que estão em 

conflito. No entanto, para entender a profundidade dessa expressão e a sua importância para a 

teoria política, é indispensável buscar o seu sentido nas obras anteriores, particularmente às que 

estão relacionadas aos efeitos provocados pela modernidade. 267 

A partir da perspectiva arendtiana, nota-se que o sentido atribuído ao termo deserto 

estaria atrelado aos efeitos provenientes da modernidade, na qual o homem experienciou a falta 

do mundo. Por outro lado, o termo oásis simboliza um espaço onde a liberdade reina, através 

de uma sociedade politicamente organizada, em que os homens podem agir espontaneamente 

no espaço público. 268 A partir dessas definições, percebe-se que a intenção da pensadora teuto-

 
264 Arendt, 2012, p. 447. 
265 Id., 2022c, p. 180.  
266 Arendt, 2022c, p.177 
267 Ibidem, p. 177. 
268 Ibidem, p. 182.  



 

67 

americana é a de resgatar a relevância da postura dos indivíduos diante do mundo, ainda mais 

quando a realidade do deserto é uma possibilidade factível. Por essa razão, a filósofa ressaltou 

a necessidade dos homens não escaparem do deserto e de não se mostrarem indiferentes diante 

dessa realidade, visto que essas posturas são encaradas como extremamente perigosas, na 

medida que conduzem os indivíduos a irreflexão da realidade e ao ajustamento das condições 

impostas pelos regimes contrários à liberdade humana. 269 

Portanto, a partir dessa expressão e de suas contribuições políticas, não seria forçoso 

afirmar que essa metáfora representa, mesmo que modestamente, uma contribuição tardia ao 

seu pensamento político, por apontar os perigos decorrentes das atitudes dos indivíduos diante 

da realidade do deserto. Além disso, pode-se compreender o motivo pelo qual Arendt preferiu 

não se mostrar indiferente diante dos fatos ao afirmar que a responsabilidade com o mundo é 

um dever de todos, ainda mais quando a existência humana está em perigo, diante do 

crescimento do deserto. 270 

A partir dessa discussão e da necessidade de esclarecer a proposta de amor mundi 

arendtiana, faz-se necessário organizar esse subcapítulo em quatro partes, a fim de compreender 

a relevância do sentimento de responsabilidade para o resgate da condição humana. Na primeira 

parte, será exposta como a revolução da mentalidade, estimulada pelos gregos no passado, 

colabora para a refutação dos males, promovidos pelo totalitarismo, e para a descoberta da 

responsabilidade com o mundo. Na segunda parte, será explicada a importância dos 

movimentos revolucionários para a conquista da liberdade e para a fundação de um novo corpo 

político. Na terceira parte, serão analisados os conceitos de perdão e promessa. Após isso, serão 

abordados os seus principais aspectos e a sua relevância para a garantia da fundação política e 

para o rompimento pacífico com o passado. Por fim, na quarta parte, será exposta a ideia de 

amor mundi como fundamento da vida política e sustentáculo da ordem, da liberdade e da 

pluralidade humana.  

O conceito de mal radical, abordado brevemente no subcapítulo anterior, foi utilizado 

por Arendt com uma abordagem um tanto quanto diferente do sentido dado por Kant em seus 

escritos sobre ética. Porém, o mais curioso de tudo isso é que, em ambas as filosofias, o sentido 

dado a essa expressão é o mesmo: superação do mal através da transformação do querer. Para 

Kant, o mal radical está ligado a capacidade do homem de escolher fazer o mal, mesmo sabendo 

que está transgredindo os princípios morais universais. Já Hannah Arendt, gestou o mal radical 

como a consequência do sistema criado pelo regime totalitário, que trata o homem como um 

 
269 Ibidem, p.180. 
270 Ibidem, p. 182-183. 



 

68 

ser supérfluo e descartável. Em outras palavras, o mal radical para Arendt está associado à 

natureza política e não mais às inclinações do homem, do ponto de vista moral: 271 

 
É inerente a toda a nossa tradição filosófica que não possamos conceber um 

“mal radical”, e isso se aplica tanto à teologia cristã, que concedeu ao próprio 

Diabo uma origem celestial, como a Kant, o único filósofo que, pela 

denominação que lhe deu, ao menos deve ter suspeitado de que esse mal 

existia, embora logo o racionalizasse no conceito de um “rancor pervertido” 

que podia ser explicado por motivos compreensíveis. Assim, não temos onde 

buscar apoio para compreender um fenômeno que, não obstante, nos confronta 

com sua realidade avassaladora e rompe com todos os parâmetros que 

conhecemos. Apenas uma coisa parece discernível: podemos dizer que esse 

mal radical surgiu em relação a um sistema no qual todos os homens se 

tornaram igualmente supérfluos. 272 

 

Essa contribuição de Arendt, através da ressignificação do conceito kantiano de mal 

radical, revela que Kant ao tratar dessa expressão em sua filosofia, não apontou nenhum tipo 

de manifestação específica, mas sim da gênese do mal moral que, incentivado pela fraqueza e 

pelo egoísmo, surge da alma humana. Ao contrário dessa ideia, Hannah Arendt, extrapolando 

essa ideia kantiana, propõe a relação desse conceito com a violência sofrida pelos indivíduos 

subordinados do regime totalitário, na qual a dignidade humana foi desconsiderada por 

completo e a existência humana, nulificada. 273 

Diante da problemática do mal radical, a pensadora teuto-americana argumenta que a 

saída para essa questão está na revolução da mentalidade, visto que esse problema é o 

responsável por perverter a natureza humana. Segundo Hannah Arendt, para haja essa 

revolução, será fundamental que todos compreendam que essa é uma responsabilidade dos 

homens, por ser uma questão que não se reduz ao campo privado, à medida que afeta 

efetivamente a todos. No entanto, esse combate não deve ser encarado como uma guerra travada 

como se fosse um objeto ou um inimigo em concreto, como fizeram os totalitários aos 

especificarem seus inimigos, mas sim como uma superação que deve ter início dentro de cada 

indivíduo 274. Em resumo a isso, a base para a compreensão do mal radical, se apoia no otimismo 

histórico kantiano, através da busca por autonomia, uma vez que o problema do mal radical não 

se “restringe à sua descoberta, mas a descoberta de sua função positiva” 275. 

Essa abordagem sobre o problema do mal radical por Hannah Arendt, se apresenta como 

uma tentativa de reumanizar o ser humano, através do retorno a sua origem. Em certo sentido, 

 
271 Vaz, Éden. Mal radical. In: Correia, 2022, p. 229. 
272 Arendt, 2012, p. 609. 
273 Vaz, Éden. Mal radical. In: Correia, 2022, p. 231-232. 
274 Souki Nádia. Hannah Arendt e a banalidade do Mal. 1. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998.p. 30. 
275 Ibidem.  



 

69 

para que isso aconteça, será necessário um “diálogo consigo mesmo”, como propôs Sócrates ao 

desenvolver a reflexão do autoconhecimento. Por esse caminho, o homem, envolto do 

sentimento de responsabilidade com o mundo, deve procurar refutar os males causados pelo 

regime totalitário e de todo o seu legado que contribuíram para o desaparecimento da criticidade 

e do senso comum. Nessa lógica, a responsabilidade com o mundo deve ser o guia para quebrar 

a passividade dos cidadãos que os impede de agir espontaneamente no espaço público 276. 

Para Hannah Arendt, a ideia de responsabilidade está relacionada à moralidade humana, 

por ser uma das capacidades ligadas à vida do espírito 277. No entanto, ao tratar do julgamento 

sobre os atos humanos, poder-se-ia justificar através do que se compreende por culpa coletiva, 

baseado em eventos históricos ou filosóficos, ao invés de julgar o ato de maneira individual, 

atribuindo a um determinado indivíduo uma culpa específica 278. A partir da ótica arendtiana, 

esse tipo de argumento se mostra um tanto quanto perigoso, ao passo que se a culpa é de todos, 

não existe um culpado em específico 279. Nessa perspectiva, nota-se que a filósofa, a partir da 

ideia de responsabilidade, ataca diretamente a passividade dos indivíduos que, diante das 

atrocidades cometidas pelo totalitarismo, viu seus costumes, comportamentos e maneiras serem 

modificados, justamente por terem rompido com a tradição. Além disso, eles também puderam 

acompanhar as pessoas indo forçosamente para os campos de concentração sem ao menos sentir 

algum tipo de indignação moral. Por esse motivo, a reflexão interna se mostra importante nesse 

processo, na medida que gera um sentimento de inconformismo da realidade, ao passo que não 

há castigo maior do que conviver com um assassino e que, nesse caso, seria a pessoa passiva a 

essas atrocidades: 280 

 
Para Arendt, o pensar está ligado ao filosofar e surge da necessidade de a razão 

buscar um sentido. O pensar é uma tarefa especulativa que jamais é 

completamente satisfeita, porque respostas conclusivas acerca do sentido e da 

importância da vida não poder plenamente obtidas. O pensar especula 

longamente acerca desses temas e difere de outras formas de atividade mental 

que usam o pensamento como um meio para um fim, porque é feito em seu 

próprio benefício. 281 

 

Portanto, o inconformismo gerado pelo pensamento, diante de toda a destruição 

promovida pelo regime totalitário, ajuda a reforçar a consciência dos homens. No caso inverso 

a esse, a falta do pensamento representa um problema político que encarcera as pessoas às 

 
276 Fry, 2010, p. 53.  
277 Rocha, Alexandrina. Responsabilidade. In: Correia, 2022, p. 382. 
278 Ibidem p. 382. 
279 Arendt, Hannah. Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das letras, 2021. p. 82.  
280 Rocha, Alexandrina. Responsabilidade. In: Correia, 2022, p. 385. 
281 Fry, 2010, p. 120. 



 

70 

ordens impostas, como aconteceu com parte da população alemã, quando não se incomodaram 

com as torturas e os campos de concentração. Por essa razão, o papel da consciência é impedir 

que as pessoas cometam crimes e reconheçam os limites morais. Cabe aos filósofos, contudo, 

colaborar nesse cenário para que a política totalitária retroceda, por meio da fuga das 

propagandas incentivadas pelo regime totalitário. 282 

Uma importante consequência proveniente do inconformismo com o mundo é o desejo 

humano de querer retornar à política genuína, na qual o homem participava ativamente no 

espaço público. Essa motivação, por sua vez, colabora para que aconteça uma revolução, que 

nesse caso, não deve ser compreendida como uma forma de violência explicita, a fim de 

alcançar uma mudança na estrutura social. Para Arendt, a revolução deve ter o sentido de 

construção de um novo corpo político, tendo em vista a liberdade das pessoas e a participação 

dos indivíduos na comunidade, uma vez que a política tem como fundamento o livre debate 

entre as pessoas. É importante esclarecer que a revolta tem por intuito a libertação (liberation), 

através da resistência contra um tirano. Já a revolução, visa à liberdade (freedom), de modo que 

possam ser resgatadas as potencialidades humanas e a ação política. Por isso, com base nesses 

conceitos, Arendt criticou os rumos dados pela Revolução Francesa ao comparar com a 

Revolução Americana, como foi abordado brevemente no subcapítulo anterior, pois para ela os 

revolucionários franceses ao invés de focarem na fundação de um novo corpo político, se 

dedicaram em acabar com a pobreza da população, o que gerou terror e fracasso: 283 

 

O rumo da Revolução Americana continuava comprometido com a fundação 

da liberdade e o estabelecimento de instituições duradouras, e aos que atuavam 

nessa direção não era permitido nada que estivesse fora do escopo do direito 

civil. O rumo da Revolução Francesa, quase desde o início, foi desviado desse 

curso de fundação pela imediaticidade do sofrimento; ele foi determinado 

pelas exigências de libertação não da tirania, e sim da necessidade, e foi 

movido pela ilimitada imensidão tanto da miséria do povo quanto da piedade 

inspirada por essa miséria. A ausência de legalidade do "tudo é permitido" 

aqui brotava dos sentimentos do coração, cujo próprio caráter ilimitado 

contribuiu para desencadear um turbilhão de violência igualmente ilimitada. 
284 

 

Portanto, o caráter da revolução deve ser a fundação de um novo corpo político, de modo 

que os homens consigam conquistar a sua liberdade política novamente. Para isso, Hannah 

Arendt recorda que isso só não será possível quando o fundamento das revoluções passar a ser 

a libertação das necessidades da vida, ao invés de ser a garantia da entrada dos indivíduos no 

 
282 Ibidem, p. 125.  
283 Rubiano, Mariana. Revolução. In: Correia, 2022, p. 393.  
284 Arendt, 2011, p. 311.  



 

71 

espaço público, já que esse foi um dos motivos que levou os homens a se afastarem do inter-

espaço, ao ponto da política perder a sua razão de ser. Atrelado a isso, vale ressaltar que o foco 

exclusivo nas necessidades dos pobres ocasiona violência e formas de centralização das 

decisões humanas, tendo em vista que, nesse caso, as ações dos indivíduos se baseiam na 

vontade e não na liberdade. Por esse motivo, a Revolução Americana foi considerada pela 

autora como um sucesso, pois o seu objetivo era alcançar a liberdade e o equilíbrio do corpo 

político. Em síntese, a revolução se apresenta como uma forma de fazer com que os homens 

participem dos assuntos comuns perdidos com os eventos dos últimos séculos e deixados de 

lado pelas filosofias liberal e marxista. 285  

Ao tratar sobre o conceito de revolução como movimento que tem por objetivo a 

liberdade humana, não há como não considerar dois conceitos arendtianos fundamentais, que 

são o perdão e a promessa. Segundo Arendt, o perdão é um fenômeno humano, oposto ao 

sentimento de vingança, que permite os indivíduos se libertarem de uma ação passada, como 

uma espécie de recomeço de vida. Já a promessa, resumidamente, se caracteriza pela 

continuidade e pela capacidade de iniciar algo novo, totalmente destituído de previsibilidade. 

Nesse sentido, tanto o perdão quanto a promessa são fenômenos que estão ligados à pluralidade 

humana, que é considerado o elemento essencial para a formação do espaço público. 286 

Segundo Hannah Arendt, a promessa é uma forma encontrada pelos homens para 

estabilizar a política, ainda mais quando a sua função é impulsionar os indivíduos a terem mais 

confiança, por conta da incerteza (obscuridade) que está dentro do coração dos homens e da 

falta de previsibilidade que rege as ações humanas. 287. No entanto, para que possa ser falado 

em promessa, é necessário que haja a pluralidade dos indivíduos, por não ter sentido em 

considerar esse fenômeno quando o homem vive em isolamento. Por essa razão, compreende-

se que a promessa garante a durabilidade das combinações e das organizações, de forma 

aceitável e legítima, conforme explicou em A condição humana: 288 

 
A função da faculdade de prometer é dominar essa dupla obscuridade dos 

assuntos humanos e, como tal, constitui a única alternativa a uma supremacia 

baseada na dominação do si-mesmo e no governo de outros; corresponde 

exatamente à existência de uma liberdade que foi dada em uma condição de 

não soberania. O perigo e a vantagem inerente a todos os corpos políticos 

assentados sobre contratos e tratados é que, ao contrário daqueles que se 

assentam sobre o governo e a soberania, deixam a imprevisibilidade dos 

assuntos humanos e a inconfiabilidade dos homens exatamente como são, 

 
285 Rubiano, Mariana. Revolução. In: Correia, Op.cit., p. 397 – 398.  
286 Correia, 2022, passim. 
287 Ibidem, p. 332.  
288 Ibidem, p. 333. 



 

72 

usando-as meramente como o meio, por assim dizer, no qual são instauradas 

certas ilhas de previsibilidade e erigidos certos marcos de confiabilidade. 289 

 

Assim sendo, a promessa colabora para o fortalecimento da comunidade humana, onde 

brota o poder. Essa temática, por sua vez, remete a ideia de fundação, explorado por Arendt de 

maneira exaustiva em suas obras. Para ela, a fundação está ligada ao conceito de contrato social, 

que seria, em poucas palavras, o contrato celebrado entre os cidadãos através das promessas 

feitas entre os homens, fundamentado na reciprocidade e igualdade. Em resumo, tendo em vista 

o equilíbrio das relações humanas e das incertezas dos fatos, a promessa colabora para o 

estabelecimento do poder e da ordem, que são a base para a elaboração do sistema jurídico e da 

construção do mundo comum, através da garantia de durabilidade no mundo e das discussões 

humanas: 290 

 
A política trata dos homens, nativos de muitos países e herdeiros de muitos 

passados; suas leis são as cercas positivamente estabelecidas que cingem, 

protegem e limitam o espaço onde a liberdade não é um conceito, mas uma 

realidade política viva. O estabelecimento de um Estado soberano mundial, 

longe de ser o pré-requisito da cidadania mundial, seria o fim de qualquer 

cidadania. Seria não o clímax da política mundial, mas seu fim absolutamente 

literal. 291 

 

Associada à ideia de promessa, o perdão seria, em contrapartida, uma forma de remediar 

a imprevisibilidade e a irreversibilidade das ações humanas, ao passo que as ações passadas, 

que ainda podem trazer consequências para os tempos vindouros, sejam consideradas como 

uma potencialidade humana. Nessa linha, o perdão possibilita que os homens rompam com o 

fio que os liga a um determinado fato passado para que seja iniciado um novo começo, de 

maneira que não fiquem refletindo sobre as ações que fogem de seu controle e que, porventura, 

não poderiam ser remediados. É importante recordar que Arendt, sobre essa temática, defende 

que não é possível abordar o tema do perdão fora da comunidade humana, pois os efeitos do 

perdão só são sentidos dentro do inter-espaço, uma vez que o perdão, em sua essência, é uma 

regalia que é dada ao outro em uma política plural. 292 

Portanto, o perdão seria uma ação que rompe com a possibilidade de vingança, na 

mesma proporção que a promessa seria a possibilidade de fundar um novo corpo político. Em 

vista disso, compreende-se que a promessa e o perdão estão relacionados ao âmbito político, já 

que ambos visam o restabelecimento da igualdade, através da superação do passado, da 

 
289 Arendt, 2020, p. 302-303. 
290 Moisés, Cláudia. Promessa. In: Correia, 2022, p.333. 
291 Arendt, Hannah. Homens em tempos sombrios. Tradução Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 

2008. p. 77.  
292 Mascaro, Laura. Perdão. In: Correia, Op.cit., p. 303. 



 

73 

pluralidade humana, da constituição de um novo corpo político e da responsabilidade com o 

mundo 293. Após o exposto, vale ressaltar, mais uma vez, que a motivação e a proposta de 

Arendt se assentam no desejo dos homens se “reconciliarem com a sua própria existência, após 

o estranhamento causado pelas novas realidades”, impulsionadas pela modernidade 294. 

A partir da exposição acerca da organização do espaço comum, abordado nessa seção e 

nos demais capítulos deste trabalho, seria errôneo afirmar que o conceito de política arendtiana 

deve ser compreendido como sinônimo da ideia de sobrevivência, assim como concebeu 

Hobbes no passado. Ao contrário disso, o conceito de política proposto pela filósofa deve ser 

encarado como uma forma de viver bem, da mesma forma como pensavam os gregos, e não 

como propunham os movimentos despolitizantes do século XX, pautados nas necessidades 

básicas dos indivíduos. Para Arendt, a política deve ser, tão somente, baseada na liberdade e 

não na violência, onde todos possam ser iguais, sem que haja a necessidade de comando: 295 

 
Ser político, viver em uma pólis, significava que tudo era decidido mediante 

palavras e persuasão, e não força e violência. Para os gregos, forçar pessoas 

mediante violência, ordenar ao invés de persuadir, eram modos pré-políticos 

de lidar com as pessoas, típicos da vida fora da pólis, característicos do lar e 

da vida em família, em que o chefe da casa imperava com poderes incontestes 

e despóticos, ou da vida nos impérios bárbaros da Ásia, cujo despotismo era 

frequentemente comparado à organização doméstica. 296 

 

Através da política, os homens se revelam uns aos outros e deixam, a partir disso, a sua 

marca na teia das relações humanas. Nesse caso, a ação dos indivíduos no mundo potencializa 

o que não é previsto ao fazer algo novo, e garante, por conseguinte, a vida às instituições 

políticas, por meio do rompimento com os processos automáticos totalitários. Segundo Arendt, 

a política não tem uma previsibilidade e, tampouco, uma ideia final pré-concebida, como são 

as ações realizadas pelo animal laborans 297 e pelo homo faber 298. No geral, pode-se afirmar 

que a intenção da filósofa teuto-americana, para esse caso, é contribuir para a reflexão da ação 

 
293 Ibidem, p. 303 – 305. 
294 Ibidem, p. 17.  
295 Teles, Edson. Ação política. In: Correia, 2022, p. 17. 
296 Arendt, 2020, p. 32.  
297 O labor se encontra no rés-hierárquico da vita activa arendtiana, pois laborar diz respeito a uma atividade animal 

necessária ao sustento da vida, e envolve o comer, digerir e o bem-estar físico geral, e qualquer ocupação que vise 

a manutenção ou a reprodução da vida é entendida como tal, de modo que plantar sementes, tomar banho, fazer 

feira, lavar pratos, tomar conta de crianças...tudo isso é labor, atividades que compartilhamos com o restante do 

reino animal. Também o são as atividades industriais, que visam ajudar nossas vidas e reprodução: a agricultura 

extensiva, o transporte de alimentos e a extração de recursos para calefação, por exemplo. (Voice, Paul. Labor, 

Trabalho e Ação. In: Hayden, 2020, p. 55). 
298 O trabalho, ao contrário do labor, produz estruturas mais permanentes, tais como refúgios e móveis que 

permitem as pessoas a começarem a distanciar-se da natureza [...]. Arendt crê que a fabricação, ou o trabalho, 

começa com um ato de violência, pela destruição de algum aspecto da natureza, a fim de usá-lo como matéria para 

um projeto[...]. Por essa razão, Arendt descreve o trabalhador como homo faber. (Fry, 2010, p. 67-68) 



 

74 

política dos homens e do inter-espaço, de maneira que os revolucionários repensem toda a 

organização política e as formas de garantir a produção do novo. Em síntese, compreende-se 

que a política, mergulhada em meio à crise gerada pelo rompimento com a tradição e por ações 

violentas e desumanizadoras, deve ser uma forma que levem os homens a buscarem os meios 

necessários para recuperar a razão de ser da política, a fim de que esse novo espaço valorize o 

diálogo livre, em meio a pluralidade humana. 299 

 
O revolucionário, como fundador, é uma espécie de arquiteto que constrói a 

casa na qual as gerações futuras, sua posteridade, viverão. Esta casa deve ser 

estável, justamente porque os que a habitam são fúteis, vão e vêm, num 

processo infinito de sucessão que pode ou não ser regido pela lei do progresso. 

Esses revolucionários, porque sabiam que o seu era um Novus order 

saeclorum, eram naturalmente conservadores da mesma forma, porque como 

eles poderiam não esperar que seu novo trabalho fosse preservado, que este 

novo edifício – o novo corpo político, as novas instituições de liberdade - se 

mostrariam estáveis o suficiente para resistir ao ataque do tempo e às 

mudanças às quais todas as coisas mortais estão sujeitas. 300 

 

Nesse sentido, o mais importante é a possibilidade da fundação de um novo corpo 

político que tornem efetivas a liberdade e a experiência dos novos fenômenos, ao passo que 

essas instituições políticas, simbolizadas pelo verdadeiro espírito revolucionário, sejam 

factíveis para todos aqueles que assumem a responsabilidade com a comunidade humana. Para 

a pensadora teuto-americana, a falta de responsabilidade com o mundo, cuja consequência é a 

falta de ânimo e a negação da participação na comunidade dos viventes, torna impossível a 

felicidade pública, uma vez que esse sentimento está intimamente ligado à discussão dos 

homens no inter-espaço. Além do mais, vale destacar, também, que a felicidade pública é a 

energia que possibilita os revolucionários a normalizarem à ação espontânea e à liberdade 

humana (freedom), que foram substituídas, após os eventos da modernidade, pelas liberdades 

civis e pelas liberdades privadas (liberdade negativa). Assim, desta maneira, a felicidade 

pública deve ser concebida como a vontade de querer ser reconhecido e de querer participar das 

discussões dos interesses públicos, conforme explicou Arendt em Sobre a revolução: 301 

 
Mas, mesmo durante esse período, pode-se ver claramente que, do começo ao 

fim, o desejo de Jefferson de um espaço de felicidade pública e a paixão de 

John Adams pela "emulação", seu spectemur agenda - "sejamos vistos em 

ação”, tenhamos um espaço onde somos vistos se podemos agir-, entram em 

conflito com o desejo implacável e fundamentalmente antipolítico de estar 

desobrigado de qualquer dever e cuidado público; de criar um mecanismo de 

 
299 Teles, Edson. Ação política. In: Correia, Op.cit., p. 20-24. 
300 Arendt, Hannah. Revolutions: spurious and genuine. HannahArendt.net. Vol. 7, nº 1, 2013b. p.5; tradução 

nossa. 
301 Fernandes, Antônio. Felicidade pública. In: Correia, 2022, p. 163-166. 



 

75 

administração do governo por meio do qual os homens possam controlar os 

governantes e, ao mesmo tempo, gozar as vantagens do governo monárquico, 

ser “governados sem precisar agir", não exigir tempo para a supervisão ou a 

escolha dos agentes públicos, ou para a aprovação de leis", de modo que "sua 

atenção possa ser dedicada exclusivamente a seus interesses pessoais”. 302 

 

Como foi visto, o conceito de política arendtiana se relaciona intimamente com a ideia 

de responsabilidade com a comunidade dos viventes, haja vista que todos são igualmente 

responsáveis pelo que acontece com o mundo. Esse conceito, por sua vez, faz parte da ideia de 

amor mundi, que é uma espécie de afirmação da condição do homem como ser terrestre 303. 

Para Hannah Arendt, a afirmação da condição humana no mundo é uma forma de agradecer por 

tudo aquilo que lhe foi dado, desde a natureza até a sua própria existência 304. Por essa razão, 

em A condição humana, relacionou os poderes de perdoar e de promessa ao conceito de amor 

mundi, visto que esses conceitos são considerados sustentáculos para a convivência entre os 

homens à medida que estão conectados à política e à pluralidade humana.  

A partir dessa ótica, compreende-se que a ideia de amor mundi pressupõe uma gama de 

conceitos e ideias que fazem parte da política, como amizade, gratidão, pluralidade, vida e 

novos começos, que são, por seu turno, o oposto do que pensou Heidegger, em relação à ideia 

de ser-no-mundo 305. Nessa lógica, a concepção de amor gestada pela pensadora alemã, que não 

se limita a sorge heideggeriana, está condicionada à gratidão pela existência, representada em 

ações responsáveis. Além do mais, essa concepção de amor mundi, exige que o homem recuse 

utopias sentimentais que justifiquem a perda do senso comum, tal como fez Lessing 306 ao 

demonstrar sua gratidão à humanidade 307. Por essa razão, a proposta de amor mundano 

arendtiana possibilita ao homem o desejo de sentir-se em casa, onde se encerra à condição 

humana. Agora, em relação ao conceito de mundo, Hannah Arendt o vincula ao fenômeno da 

pluralidade, da mesma forma como defendeu ao criticar à filosofia tradicional, que reduziu o 

mundo à mente humana 308. Segundo ela, o homem é nascido no mundo das aparências e, por 

 
302 Arendt, Hannah. Sobre a revolução. Tradução Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letas, 2011. p.182-

183. 
303 Campillo, Antônio. Amor. In: Correia, 2022, p. 44.  
304 Ibidem, p. 45.  
305 Kattago, Siobhan. Hannah Arendt sobre o mundo. In: Hayden, 2020, p. 81. 
306 Um componente da grandeza de Lessing foi o fato de nunca permitir que a suposta objetividade o levasse a 

perder de vista a relação real com o mundo e o estatuto real das coisas ou homens no mundo que atacava ou 

elogiava. Isso não o ajudou a ter maior crédito na Alemanha, país onde a verdadeira natureza da crítica é menos 

entendida do que em qualquer outro lugar. (Arendt, 2008, p. 9). 
307 Kattago, Siobhan. Hannah Arendt sobre o mundo. In: Hayden, Op.cit., p. 88.  
308 Ibidem, p. 86.  



 

76 

esse motivo, essa realidade deve ser vista como plural, destinada à reflexão, à ação e ao discurso 

dos homens 309. 

Portanto, a ideia de amor mundi é considerada extremamente importante e relevante 

para a política contemporânea à medida que colabora para que seja compreendida a fragilidade 

do mundo comum. Nessa linha, cada homem deve, acima de tudo, agir conscientemente e 

coletivamente, a fim de que o espaço público seja devidamente conservado e preservado. Essa 

perspectiva arendtiana sobre o mundo, encarado como um palco em que o homem se revela, 

deve ser visto como o lugar da efetivação da política, da demonstração da pluralidade e da 

experiência da liberdade e da vida. Ao contrário dessa ideia, a irresponsabilidade com o mundo 

deve ser vista como uma atitude que colabora para o desaparecimento do indivíduo, como uma 

espécie de isolamento que o próprio homem nega o mundo que faz parte (pátria natural do 

homem) e a si mesmo 310. Para a pensadora teuto-americana, a destruição do mundo, encarado 

como um evento possível, por conta da imprevisibilidade da ação humana, deve ser o centro 

das preocupações dos indivíduos que compõem o espaço público. Deste modo, a concepção de 

amor mundi arendtiana traz um significado de responsabilidade com lar humano, por meio do 

cuidado e de gratidão por todas as coisas recebidas, ao passo que deve ser do desejo de todos a 

sua continuidade, sem que se torne um deserto, como fez o totalitarismo ao romper com o fio 

da tradição que arrancou as raízes dos homens e desfez o sentimento de ter um lar  311. Em 

resumo a isso, o amor mundi arendtiano é representado como um impulso que conduz à 

reconciliação do homem com o mundo, capaz de levá-lo à renovação política e ao 

desenvolvimento crítico e reflexivo sobre a realidade.  Por essa razão, esse conceito não deve 

ser compreendido como uma forma de negação do passado, mas sim como uma forma de 

fortalecer o espaço comum através da responsabilidade coletiva e do sentimento de pertença a 

ele, conforme ressaltou Almeida: 

 
Reconciliar-se com o mundo não é tudo aceitar nem se conformar com o 

que passou, mas significa que temos de entrar em algum acordo com este 

espaço comum do qual dependemos e que depende de nós. Talvez haja 

coisas que não podemos perdoar, mas elas não devem, em princípio, nos 

fazer abrir mão da possibilidade de criar e preservar o lugar da convivência. 

Pensando-o podemos atribuir-lhe algum sentido. É a tentativa de 

compreender os acontecimentos no mundo que nos ajuda a lidar com o 

 
309 Ibidem, p. 87.  
310 Correia, 2010. p. 813. 
311 Ibidem, p. 819. 



 

77 

ocorrido de modo que não destrua a possibilidade de continuarmos 

convivendo. 312 

 

Em suma, a falta do sentimento de pertença ao mundo, por parte dos indivíduos, 

colabora para a propagação do deserto e de condições extremas ao ser humano, uma vez que a 

política nesse ambiente é inexistente. No entanto, essa concepção não deve ser aceita como algo 

que faz parte da vida humana, como pensou Kant ao abordar o deserto como algo interno ao 

homem. O deserto e suas condições são antagônicos aos indivíduos, por isso devem ser 

encarados como perigosos, já que existe uma grande possibilidade dos indivíduos incorrem no 

ajuste de suas condições e de negarem as faculdades humanas necessárias para vida em 

sociedade: 

 
As tempestades de areia nas quais, de repente, tudo se propaga a partir de uma 

tranquilidade semelhante à morte para a pseudo – ação, ameaçam as duas 

faculdades do homem com as quais podemos ser capazes de modificar 

pacientemente o deserto (e não a nós mesmos): a faculdade da paixão e a do 

agir. 313 

 

Na visão arendtiana, a coragem é considerada elementar aos indivíduos, uma vez que só 

aqueles que vivem nas imposições do deserto e que possuam o ardor pela vida, podem furar a 

barreira totalitária para se tornar atuante no mundo. Nessa linha, o oásis arendtiano também 

pode ser compreendido como “campos de vida”, por existir independentemente da política 314. 

Ao contrário dessa ideia, com o fracasso da política, surge o fenômeno do escapismo humano 

(covardia), quando os indivíduos preferem migrar “do deserto ao oásis”. Nesse caso, essa 

atitude, na perspectiva arendtiana, também representa um perigo aos indivíduos, só que em 

menor proporção que o totalitarismo, na medida que colabora para a destruição dos oásis ao 

levar os problemas do deserto para lá. Por isso, diante dessa realidade, Hannah Arendt defende 

que o deserto deve ser fortemente combatido para que não se torne uma realidade comum e 

universal.315 Em síntese, o mundo é uma construção dos homens, e essas ameaças que o atingem 

devem ser combatidas através da proposta de amor mundi arendtiana, pois uma ação consciente 

e responsável, que tenham como fim o cuidado com o mundo, pressupõe um dever necessário 

para a consigo mesmo, com o próprio mundo e com o meu próximo.  

 

 
312 De Almeida, Vanessa. Amor mundi e educação: reflexões sobre o pensamento de Hannah Arendt. 2009. 193 f. 

Tese (Doutorado em Educação) - Programa de Pós-graduação em Educação, Faculdade de Educação da 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009, p. 160 
313 Arendt, 2022c, p. 179.  
314 Ibidem, p. 179.  
315 Ibidem. p. 180. 



 

78 

4. CONCLUSÃO. 

 

A proposta deste presente trabalho dissertativo se assenta na necessidade de relacionar 

os conceitos de amor mundi, surgido a partir do estudo dos escritos agostinianos, e de ação, 

abordado nas obras de Hannah Arendt sobre política. No último capítulo de sua tese de 

doutorado, dedicada à análise sobre a vida em sociedade, a pensadora teuto-americana tratou 

acerca do amor ao próximo de forma bastante breve e condensada, o que justifica a sua 

preocupação em tratar desse assunto posteriormente. Nesse contexto, o amor arendtiano buscou 

transcender o âmbito privado para alcançar o campo público, a fim de resgatar a atitude do 

cuidado com o mundo. Em certo sentido, essa forma de interpretar esse conceito, não nos 

impediu de compreender que essa concepção de amor se trata de uma forma de chamar a 

atenção dos homens para que repensem as suas atitudes no mundo, ainda mais quando não 

manifestam o seu compromisso com o espaço que vivem, da mesma forma que fizeram os 

pensadores da tradição ao fecharem seus olhos para os problemas decorrentes da ascensão 

totalitária na Alemanha, cujas consequências podem ser sentidas nos dias de hoje. 

Na parte destinada à discussão sobre A concepção arendtiana de amor mundi, 

abordamos, no primeiro instante, sobre a ideia de amor na visão agostiniana, para depois tratar 

a respeito dessa mesma temática na visão da pensadora teuto-americana. Através da perspectiva 

do bispo de Hipona, compreendemos que Santo Agostinho definiu, em linhas gerais, o amor 

como uma força que liga os homens a um determinado objeto. No entanto, entre os tipos de 

amor possíveis, o amor caritas teve maior relevância para o santo católico, por levar o homem 

a Deus e ao seu próximo. Essa discussão sobre o amor caritas, consequentemente, motivou 

Hannah Arendt a investigar as inconsistências na filosofia do bispo de Hipona, o que lhe 

permitiu apresentar uma nova forma de justificar a importância do próximo fora do contexto 

religioso, de maneira que os indivíduos não negassem mais o mundo e a si mesmo. A partir 

dessas considerações, notamos, do ponto de vista de Arendt, que o mundo deve ser 

compreendido como um espaço onde a vida acontece, na mesma proporção que o homem deve 

ser visto como um ser mundano, por estar inserido dentro dessa realidade desde o momento que 

entrou no mundo. Assim sendo, em relação a proposta arendtiana, encontramos uma base 

filosófica importante para a discussão política, o que nos possibilitou compreender que a atitude 

de negação do mundo é irracional, visto que ao amar o mundo, também estaríamos amando o 

próximo.  



 

79 

 A análise sobre o amor ao próximo colaborou para a discussão acerca da organização 

política e de sua importância para a manutenção de um espaço que possibilite a harmonia entre 

os indivíduos. Essa tratativa, desde o primeiro instante, nos levou a compreender que a 

natalidade é um dos conceitos que dão sustentação à organização política dos homens. Na visão 

arendtiana, o fenômeno da natalidade colabora para que os indivíduos tenham um sentimento 

de esperança no mundo, através das novidades trazidas pelas ações políticas. Para Hannah 

Arendt, o fundamento da política é a liberdade, já que o fenômeno da liberdade não está 

relacionado às necessidades humanas, como ressaltaram os movimentos modernos, e sim com 

a capacidade de ação do homem no próprio mundo. Por essa razão, seria errôneo afirmar que a 

ação política se assemelha às demais atividades realizadas pelas pessoas, uma vez que esse 

conceito não suporta ações previamente estabelecidas ou pré-montadas. A partir dessas 

informações, percebemos que os conceitos de natalidade, de liberdade e de ação política estão 

intimamente ligados, haja vista que não há como garantir a ação política sem a efetivação da 

liberdade, da mesma maneira que não há como falar de liberdade sem a possibilidade de 

participação no mundo. Esse fenômeno da liberdade, por seu turno, não deve ser visto como 

uma sensação interna, como propõem os defensores do totalitarismo. A liberdade, acima de 

tudo, deve ser entendida como uma manifestação que acontece no espaço comum, em conjunto 

com os seus semelhantes, através de suas ações espontâneas. E o espaço comum, do mesmo 

modo, deve ser compreendido como um palco que reflete os interesses comuns dos homens, 

baseados na pluralidade humana.  

 Após todo o exposto, refletimos também acerca dos regimes totalitários e da importância 

do amor mundi como retorno à política genuína. Através da diversidade e da qualidade das 

obras desenvolvidas acerca das organizações humanas, Hannah Arendt se torna uma 

personagem de suma relevância no que diz respeito à política dos períodos moderno e 

contemporâneo, sobretudo em relação aos fatos que acarretaram o fracasso da política no século 

XX. No primeiro instante, compreendemos que a era moderna, representada por diversos 

eventos mundiais, levaram a humanidade ao isolamento do mundo e ao desinteresse pela 

política. No entanto, essa ruptura do homem com a política, acabou facilitando a ascensão de 

regimes totalitários que, posteriormente, romperam com a história dos homens e 

descaracterizam as organizações políticas por completo. A partir dessa realidade, a proposta 

arendtiana se apoiou na necessidade do retorno à política, tendo em vista à recuperação da 

dignidade humana. Para tal finalidade, compreendemos que para a sua efetivação é necessário 

que os indivíduos se revistam de coragem e do desejo de querer retornar à participação política, 



 

80 

fundamentado no inconformismo com a realidade e no reconhecimento coletivo da 

responsabilidade com o mundo.  

Portanto, o amor mundi arendtiano se apresenta como uma postura política de extrema 

importância, na medida que ressalta que os indivíduos têm uma comum responsabilidade com 

a manutenção do mundo. Nesse sentido, não há como falar de responsabilidade sem considerar 

a ação política dos homens, já que é por meio dela que podemos evitar a propagação do mal 

radical, cujo objetivo é dissipar a vida e a dignidade humana, por intermédio da necessidade de 

transformação dos indivíduos em seres supérfluos, incapazes e manipuláveis. Na visão política 

arendtiana, o mundo comum se caracteriza pela pluralidade e pelo diálogo pacífico entre os 

demais. Apesar disso, essa discussão nunca foi tão importante nos tempos atuais, ainda mais 

quando as notícias recentes mostram o crescimento dos conflitos entre os países, ao ponto de 

intensificar novamente os problemas de ordem humanitária e políticos, como vistos no século 

passado. A partir dessa perspectiva, compreendemos que nem as experiências passadas e os 

ensinamentos deixados trouxeram algum tipo de eco aos corações dos homens, devido ao risco 

iminente de uma terceira guerra mundial que está levando diversas nações a se armarem 

novamente. Associado a isso, o contexto atual também sugere que as políticas dos países estão 

se aproximando do deserto apontado por Arendt, em virtude da política contemporânea não 

visar o debate livre entre os cidadãos e tampouco à pluralidade dos indivíduos, a fim de que 

seja construído um espaço público destinado aos homens. Por esse motivo, acreditamos que o 

cuidado com o mundo ainda se apresente como uma proposta robusta para o contexto atual, 

embora a essência dessa proposta esteja restrita aos discursos formais proferidos nas 

organizações internacionais. Em síntese ao que foi tratado nesse trabalho, devemos assumir que 

a concepção de amor mundi e de ação política, a partir da perspectiva arendtiana, são conceitos 

que se relacionam intimamente, visto que ambos os conceitos visam à dignidade humana e à 

manutenção da liberdade, da pluralidade, da ação e do espaço público.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

81 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 5. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007.  

 

ADLER, Laura. Nos passos de Hannah Arendt. 5. ed. Tradução Tatiana Salem Levy e Marcelo 

Jacques. Rio de Janeiro: Record, 2007.  

 

AGOSTINHO. A Trindade. Tradução Augustino Belmonte. São Paulo: Paulus, 1994.  

 

________. A doutrina cristã: manual de exegese e formação cristã. São Paulo: Paulus, 2002. 

v. 17 

 

________. Confissões. 6. ed. Tradução J. Oliveira e A. Ambrósio de Pina. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2015.  

 

________. A cidade de Deus. Tradução Oscar Paes Leme. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. v. 2 

 

AGUIAR, Odílio. O direito, o comum e a condição humana no pensamento de Hannah Arendt. 

Filosofia Unisinos, v. 20, n. 3, p. 278–284, 6 dez. 2019. Disponível em: <https://revistas. 

unisinos.br/index.php/filosofia/article/download/fsu.2019.203.06/60747416/60759957> 

Acesso em: 13 ago. 2023. 

 

ARENDT, Hannah. O conceito de amor em Santo Agostinho. Tradução Alberto Pereira Diniz. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1997.  

 

________. Homens em tempos sombrios. Tradução Denise Bottmann. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2008.  

 

________. Revolutions: spurious and genuine. HannahArendt.net. Vol. 7, nº 1, 2013b. 

Disponível em: <https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/294>. Acesso em: 

14 ago. 2023. 

 

________. Sobre a revolução. Tradução Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letas, 

2011.  

 

________. Origens do totalitarismo: antissemitismo, imperialismo, totalitarismo. Tradução 

Roberto Raposo. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2012.  

 

________. A condição Humana. 13. ed. Tradução Roberto Raposo. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2020.  

 

________. Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das letras, 2021.  

 

________. A promessa da política. Tradução Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: Difel, 2022a.  

 

________. Entre o passado e o futuro. 9. ed. Tradução Mauro W Barbosa. 9. ed. São Paulo: 

Perspectiva, 2022b.  

 

________. O que é política? 16. ed. Tradução Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: Bertrand, 

http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/294


 

82 

2022c.  

________. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. 4 ed. Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 2000. 

 

AZEVEDO, Daniella. Hannah Arendt e o amor ao mundo: a amizade, a coragem e o respeito. 

Thaumazein: Revista Online de Filosofia, v. 7, n. 13, p. 89–96, 12 set. 2014. Disponível em: 

<https://periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein/article/view/65/28> Acesso em: 12 jul. 

2023. 

 

BARNES, Jonathan. Aristóteles. 2. ed. Tradução Adail Sobral; Maria Gonçalves. São Paulo: 

Loyola, 2005. 

 

BERKOWITZ, Roger. (ed.). Artifacts of Thinking: Reading Hannah Arendt’s Denktagebuch. 

1. ed. New York, NY, USA: Fordham University Press, 2017.  

 

BÍBLIA. Português. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.  

 

BORREN, Marieke. Amor mundi: Hannah Arendt’s political phenomenology of world. 2010. 

330 f. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Amsterdam. Faculdade de 

Humanidades, 2010. Disponível em: <https://pure.uva.nl/ws/files/937214/79499_proefs 

chrift_borren_marieke.pdf> Acesso em: 13. ago. 2022. 

 

BRUEHL, Elisabeth. Hannah Arendt: For Love of the World. New Haven, CT, USA: Yale 

University Press, 1982.  

 

BRUEHL, Elisabeth. Hannah Arendt: una biografía. Tradução Manuel Lloris Valdés. 

Barcelona: Paidós Contextos, 2020.  

 

BUCKLER, Steve. Hannah Arendt and Political Theory: Challenge the Tradition. Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 2011.  

 

CANOVAN, Margaret. Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought. 

Cambridge, TAS, Australia: Cambridge University Press, 1994.  

 

CANOVAN, Margaret. Arendt’s Theory of Totalitarianism: A reassessment. In: VILLA, Dana 

(org.). The Cambridge Companion to Arendt. Cambridge University Press, 2000. E-book. 

Disponível em: https://www.google.com.br/books/edition/The_Cambridge_Companion_to_ 

Hannah_ Arendt/ 62mqcCJ7GKwC?hl=ptBR&gbpv=1&dq=Arendt%E2%80%99s%20Theory 

%20of%20Totalitarianism%20margaret%20canovan&pg=PR5&printsec=frontcover 

 

CARNEIRO, Renato. O amor na política: um diálogo entre Hannah Arendt e Santo Agostinho. 

História: Questões e debates, Curitiba, n. 46, p.31-50, 2007. Editora UFPR. Disponível em: < 

https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/11324> Acesso em: 23. jul. 2023. 

 

COMPARATO, Fabio. Ética: direito, moral, e religião no mundo moderno. 3. ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2016.  

 

CORREIA, Adriano. Natalidade e amor mundi: sobre a relação entre educação e política em 

Hannah Arendt. Educação e Pesquisa, v. 36, n. 3, p. 811–822, dez. 2010. Disponível em: 

<https://repositorio.bc.ufg.br/riserver/api/core/bitstreams/5aa0fb9e-3811-4384-bfce-8453cf99 

https://www.google.com.br/books/edition/The_Cambridge_Companion_to_


 

83 

9628/content> Acesso em: 01 ago. 2023. 

 

CORREIA, Adriano et al. (org.). Dicionário Hannah Arendt. 1. ed. São Paulo: Edições 70, 

2022.  

 

COSTA, Marcos R. O problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo Agostinho. Porto 

Alegre: EDIPUCRS, 2002. E-book. Disponível em: https://books.google.com.br/ 

books?id=f05Jbjzp5bMC&printsec=frontcover#v=onepage&q&f=false> Acesso em: 12 ago. 

2023. 

 

DE ALMEIDA, Thiago. O conceito de amor: um estudo exploratório com uma amostra 

brasileira. 2017. Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. Disponível em: 

<http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47131/tde-20092017-104821/>. Acesso em: 14 

maio. 2023. 

 

DE ALMEIDA, Vanessa. Amor mundi e educação: reflexões sobre o pensamento de Hannah 

Arendt. 2009. 193 f. Tese (Doutorado em Educação) - Programa de Pós-graduação em 

Educação, Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. Disponível 

em:<https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-08122009-160028/publico/Va 

nessa_Sievers_de_Almeida.pdf. >Acesso em: 14 maio. 2023. 

 

DE CARVALHO, Mário. Presenças do platonismo em Agostinho de Hipona (354-430). (Nos 

1600 anos das “Confissões”). Revista Filosófica de Coimbra. N.18. 200. Disponível em:< 

https://digitalis-dsp.uc.pt/bitstream/10316.2/34393/1/RFC18_artigo3.pdf> Acesso em: 09 jul. 

2022. 

 

ECCEL, Daiane. Entre a conservação da memória e a possibilidade de novas fundações: o que 

permanece na tradição em Hannah Arendt? . Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, v.23, n.2, 

maio/ago. 2018, pp. 267-286. Disponível em: <https://anpof.org.br/periodicos-leitura. 

php/conjectura-filosofia-e-educacao/leitura/724/25712?cat=conjectura-filosofia-e-

educacao&revista=724&id=25712> Acesso em: 23 jul. 2023.  

 

FRY, Karin. Compreender Hannah Arendt. Tradução Paulo Ferreira Valério. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2010.  

 

GILSON, Étienne. A Filosofia na Idade Média. Tradução Eduardo Brandão. São Paulo: Martins 

Fontes, 2001.  

 

GILSON, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. Tradução Cristiano Negreiros 

Abbud Ayoub. São Paulo: Paulus, 2006.  

 

HAYDEN, Patrick. (ed.). Hannah Arendt: conceitos fundamentais. Tradução José Maria 

Gomes De Souza Neto. Petrópolis, RJ: Vozes, 2020.  

 

HOBSBAWM, Eric. Era dos extremos: o breve século XX: 1914-1991. 2. ed. Tradução Marcos 

Santarrita. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.  

 

KRISTEVA, Julia. Hannah Arendt: life is a narrative. Toronto: University of Toronto Press, 

2001.  

 

https://books.google.com.br/
https://digitalis-dsp.uc.pt/bitstream/10316.2/34393/1/RFC18_artigo3.pdf
https://anpof.org.br/periodicos-leitura.%20php/conjectura-filosofia-e-educacao/leitura/724/25712?cat=conjectura-filosofia-e-educacao&revista=724&id=25712
https://anpof.org.br/periodicos-leitura.%20php/conjectura-filosofia-e-educacao/leitura/724/25712?cat=conjectura-filosofia-e-educacao&revista=724&id=25712
https://anpof.org.br/periodicos-leitura.%20php/conjectura-filosofia-e-educacao/leitura/724/25712?cat=conjectura-filosofia-e-educacao&revista=724&id=25712


 

84 

LAFER, Celso. A reconstrução dos direitos humanos: um diálogo com o pensamento de 

Hannah Arendt. São Paulo: Companhia das Letras, 1988.  

 

LEMOS, Francinete; MARINHO, Mariana; MARANHÃO, Vivian. O conceito de amor em 

Santo Agostinho por Hannah Arendt – Reflexões. Humanidades e tecnologia (FINOM), v. 31, 

n. 1, p. 88–117, 13 dez. 2021. Disponível em: < http://revistas.icesp.br/index.php/ FINOM_ 

Humanidade_Tecnologia/article/view/1711/pdf> Acesso em: 20 jul. 2023. 

 

LIMA, Martonio Mont’Alverne Barreto. O conceito de amor em Agostinho – breves notas sobre 

a obra de Hannah Arendt. Pensar, Fortaleza, p. 147-151, abr. 2007. Edição Especial. Disponível 

em: < https://periodicos.unifor.br/rpen/article/view/848> Acesso em: 13 ago. 2022. 

 

MONDIN, Baptista. O homem, quem é ele?: elementos de antropologia filosófica. 13. ed. 

Tradução R. Leal Ferreira e M. Ferrari. São Paulo: Paulus, 2008.  

 

MONTESQUIEU. O espírito das leis. Tradução Cristina Murachco. São Paulo: Martins Fontes, 

2000.  

 

NASCIMENTO, Dax. História filosófica do amor: ensaio para uma nova compreensão da 

essência do amor humano. Natal, RN: EDUFRN, 2019. E-book. Disponível em: < 

https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/27912/1/Hist%c3%b3ria%20Filos%c3%b3fic

a%20do%20Amor.pdf> Acesso em: 12 jul. 2023.  

 

OLIVEIRA, Loraine. O amor como estado da alma (páthos) em Plotino. Archai, n.10, jan-jul, 

2013, p.86. Disponível em: < https://periodicos.unb.br/index.php/archai/article/view/8367> 

Acesso em: 10 jul. 2022. 

 

PORCEL, Beatriz.; MARTÍN, L. (ed.). Vocabulário Arendt. 1. ed. Rosario: Homo Sapiens 

Ediciones, 2016.  

 

QUADROS, Elton Moreira. Eros, Filia e Ágape: o amor do mundo grego à concepção cristã. 

Acta Scientiarum: Human and Social Sciences. Maringá, v.33, n.2, p.165-171, 2011. Disponível 

em:<https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/view/10173>. 

Acesso em: 10 jul. 2022. 

 

ROCHA, Antônio. O comum e o singular no pensamento de Hannah Arendt. 125 f. Tese 

(doutorado) – Universidade Federal do Ceará, Instituto de Cultura e Arte, Programa de Pós-

Graduação em Filosofia, Fortaleza, 2020. Disponível em: < https://repositorio.ufc.br/ 

bitstream/riufc/50277/5/2020_tese_agvrocha.pdf> Acesso em: 10 ago. 2023. 

 

ROUSSEAU. O contrato social: princípios do direito político. 3. ed. Tradução Antônio De 

Pádua Danesi. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  

 

SANTOS Mauro Sérgio; XAVIER, Dennys G. Hannah Arendt e o Conceito de Liberdade. In: 

Seara Filosófica, n.10, inverno, 2015, p.50-72. Disponível em: < 

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/searafilosofica/article/view/5363> Acesso em: 12 set. 

2023. 

 

SAMPAIO, Kamila; DE CARVALHO, Zilmara. O cuidado com o mundo ou amor mundi e sua 

relação com ação política em Hannah Arendt. Kínesis, V. 13, n. 34, p. 142-161, 2021. 

https://periodicos.unifor.br/rpen/article/view/848
https://periodicos.unb.br/index.php/archai/article/view/8367
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/view/10173


 

85 

Disponível em: <https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/kinesis/article/view/12141>. 

Acesso em: 26 set. 2023. 

 

SCOTT, Joanna Vecchiarell et al. Rediscovering Hannah Arendt. 1996, p. 115-211. In: Arendt, 

Hannah. Love and Saint Augustine. Chicago: The University Chicago Press, 1996 

 

SILANES, Nereo.; PIKAZA, Xavier. Dicionário Teológico: o Deus cristão. São Paulo: Paulus, 

2014.  

 

SILVA, Francisco; FIGUEIREDO, Francisco. A noção de amor e suas implicações no 

pensamento agostiniano. Problemata - Revista Internacional de Filosofia, v. 12, n. 1, p. 31–55, 

17 ago. 2021. Disponível em: <  https://periodicos.ufpb.br/index.php/problemata/article/view/ 

57353/34035> Acesso em: 10 jul. 2023.  

 

SOUKI, Nádia. Hannah Arendt e a banalidade do Mal. 1. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

1998.  

 

XAVIER, Donizete; DA SILVA, Maria. A kénosis do Espírito Santo a criação em Sergei 

Bulgakov. Perspectiva Teológica, [S. l.] v. 52, n. 2, p. 393–393, 1 set. 2020. Disponível em: 

<https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4418/4439> Acesso 

em:12 ago. 2023 

 

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/kinesis/article/view/12141
https://periodicos.ufpb.br/index.php/problemata/

