
  

Figura 1 – LGBT Sem Terra (arte) 

Fonte: (MARIANO; PAZ, 2021, p. 111)  

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO DE CIÊNCIAS SOCIAIS EM 

DESENVOLVIMENTO, AGRICULTURA E SOCIEDADE 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

“O PATRIARCADO DESTRÓI, O CAPITALISMO FAZ A GUERRA, O SANGUE 

LGBT TAMBÉM É SANGUE SEM TERRA!”: UMA ANÁLISE DO PROCESSO 

DE (DES)CONSTRUÇÃO DAS MASCULINIDADES A PARTIR DO COLETIVO 

LGBTI+ SEM TERRA 

 

 

 

JOSÉ CLAUDIVAM DA SILVA 

 

 

 

 

RIO DE JANEIRO/RJ 

2024



 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO DE CIÊNCIAS SOCIAIS EM 

DESENVOLVIMENTO, AGRICULTURA E SOCIEDADE 

 

 

“O PATRIARCADO DESTRÓI, O CAPITALISMO FAZ A GUERRA, O SANGUE 

LGBT TAMBÉM É SANGUE SEM TERRA!”: UMA ANÁLISE DO PROCESSO 

DE (DES)CONSTRUÇÃO DAS MASCULINIDADES A PARTIR DO COLETIVO 

LGBTI+ SEM TERRA 

 

JOSÉ CLAUDIVAM DA SILVA 

 

Sob a orientação da Professora 

Elisa Guaraná de Castro 

 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para a obtenção do grau 

de Mestre em Ciências Sociais, no curso de Pós-Graduação de 

Ciências Sociais em Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade. 

Área de concentração: Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade. 

 

 

 

 

RIO DE JANEIRO/RJ 

2024



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001.  



UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO DE CIÊNCIAS SOCIAIS EM 

DESENVOLVIMENTO, AGRICULTURA E SOCIEDADE 

 

 

JOSÉ CLAUDIVAM DA SILVA 

 

 

Dissertação submetida ao Programa de Pós-Graduação de Ciências Sociais em 

Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade como requisito parcial para obtenção do grau de 

Mestre em Ciências Sociais. 

 

Dissertação aprovada em 09 de fevereiro de 2024. 

 

______________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Elisa Guaraná de Castro (CPDA/UFRRJ) 

(Orientadora) 

 

______________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Fabrina Pontes Furtado (CPDA/UFRRJ) 

(Interna ao Programa) 

 

______________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Sônia Fátima Schwendler (UFPR) 

(Externa ao Programa) 

  



 

 

  



Quanto vale se arriscar a vida inteira e ser consumido pelo 

sentimento de não ser capaz das lutas que travou, dos desafios que 

enfrentou e das conquistas que fez? 

 

 

Nada é ao acaso, mas muitas vezes o fato de não fazer nada é a escolha 

ou até mesmo a opção mais coerente para não assumir uma frustração, 

que acaba não sendo só sua. 

Quando decidimos ganhar o mundo a liberdade das experiências é o que 

nos move ou nos paralisa. Ambos os casos vão ser processos 

construtivos concomitantes ou não, mas que estarão atravessados nas 

nossas vivências. 

Os últimos meses foram disso e sobre isso. Talvez eu não seja (ou 

esteja) forte o suficiente para tantas coisas, novos vínculos, novos 

espaços, nova cidade... Tenho desmoronado um pouquinho todos os 

dias, alguns mais que outros, e tentando me reerguer. 

São as tentativas que mais têm consumido meus dias e tempo. Junto 

disso vem a cobrança e a expectativa que crio e a que os outros têm 

sobre mim em processos de solidão e afastamento de certas coisas para 

preservar, ou tentar, um pouco do que ainda me resta de forças para 

esbravejar estar bem. 

E por mais que isso não seja uma constante, existem dias que isso 

acontece; talvez eles estejam cada vez mais escassos, mas existem. 

É difícil pensar demais em tudo, isso cria mais problemas e as soluções 

podem nem existir e com isso mais desgaste, gatilhos sobre tudo e 

qualquer coisa e a ansiedade mostrando que sou apenas um grão de 

absolutamente nada na infinidade de tantas outras coisas que todo 

mundo têm todos os dias. Apesar de entender que o meu processo é só 

meu, mas que pedir socorro carrega uma energia para além disso. 

As pessoas têm seus tempos, suas obrigações e suas vidas para se 

preocuparem, isso sempre foi uma questão muito forte para mim. Meus 

problemas não podem ser os problemas dos outros e pedir ajuda sempre 

ocupou um lugar cinzento (não é um lugar de conforto, estar 

incomodando é algo ruim e incomodar para falar das mesmas coisas é 

pior ainda). 

É um ciclo cansativo que se retroalimenta. 

Desistir não é uma opção, mas continuar está sendo doloroso, em vários 

aspectos. Isso não é uma despedida, mas sim um desabafo. 

 

 

 

Manhã de inverno, 

11 de agosto de 2022, 

Seropédica/Rio de Janeiro. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico essa Dissertação à/ao/aos: 

 

Dona Terezinha. 

Terezinha Farias da Silva, minha mãe, pela força e sensibilidade de me 

entregar para o mundo. Sendo a mulher mais incrível do mundo e que 

garantiu que nossa formação fosse a sua principal prioridade, uma 

mulher que aprendeu a escrever seu nome com mais de 50 anos de 

idade e hoje tem dois dos seus 5 filhos e filhas se tornando Doutores. 

Para ela dedico cada conquista da minha vida. 

 

Robson. 

José Robson da Silva, meu irmão, pela ajuda e apoio nesse processo 

de sabores e angústias da vida acadêmicas e pela possibilidade de 

poder compartilhar os atravessamentos de ser um ponto de ruptura 

nessa infinidade de mundo. 

 

Eduardo. 

José Eduardo Montenegro Cavalcanti de Oliveira, meu amigo/irmão, 

pela ajuda e confiança de estar comigo nos momentos mais 

conturbados e difíceis nessa mudança de trajetória e na celebração das 

conquistas possibilitadas por essas mudanças.  

 

Corpos dissidentes LGBTQIAPN+ (do campo e da cidade). 

Pelas lutas anteriormente travadas e pelos caminhos alicerçados, pelos 

passos continuados na luta por direitos e reconhecimento e pelo 

fortalecimento das pautas de diversidade sexual e de gênero para os 

debates futuro. 

  



Agradecimentos 

 

Agradeço ao universo e a confluências de energias para seguir nessa caminhada. 

Agradeço a mim, parafraseando a Anitta, por buscar forças – muitas vezes não sei de 

onde – para dar os próximos passos e comemorar as conquistas nesse turbilhão de coisas que 

seguem acontecendo. 

Agradeço às minhas irmãs Claudinha e Claudiana e minhas sobrinhas Stefanny e Maria 

Vitória que mesmo distantes estiveram perto desse processo. 

Agradeço imensamente à Elisa Guaraná de Castro pela confiança e pelas trocas tão ricas 

para a elaboração desta dissertação dentro e fora da sala de aula, na construção dos passos 

iniciais da minha carreira docente e pelas conversas e conselhos entre idas e vindas de 

Seropédica. 

Agradeço ao CPDA, que se tornou um lugar de acolhimento, possibilidades, 

(re)encontros e ressignificações. 

Agradeço ao Corpo Docente, Técnico-administrativo e Terceirizados do CPDA por toda 

dedicação e empenho na construção e manutenção do Programa. 

Agradeço às professoras Fabrina Furtado, Claudia Schmitt, Regina Bruno, Antonádia 

Borges, Maria José Carneiro e Débora Lerrer e ao professor Marcelo Rosa pelas discussões 

trazidas em sala de aula e pelas possibilidades de diálogo e ampliação do meu olhar de 

pesquisador nas disciplinas que fizemos juntos. 

Agradeço a Turma do Mestrado de 2022 que segue na luta e nos processos de construção 

individual e coletiva nessa loucura que é fazer pós-graduação. À Caroline Boletta, Diego 

Marcos, Marcelo Lopes, Marcos Bloise, Marina Lobo, Thalita Viana e Yeison Ramirez 

agradeço por fazer essa caminhada ser um pouco mais leve, engraçada e afetuosa. 

Agradeço aos colegas e amigos que fiz no CPDA nessa caminhada, as discussões dentro 

e fora da sala de aula foram muito importantes para seguir firme e tensionar o espaço da 

Universidade na construção e fortalecimento de temas essenciais e emergentes. 

Agradeço à Laeticia Jalil por possibilitar atravessamentos e conquistas de mundo nesse 

fazer acadêmico teórico e prático, pelos conselhos e conversas sobre e para a vida além da 

universidade e pela construção dessa rede de afetos que acolhe e nos fortalece. 

Agradeço ao Núcleo JUREMA pela construção coletiva e de muita potência junto de 

mulheres incríveis. 

Agradeço à Sarah Luiza Moreira e Karine Pereira por estarmos juntas na imensidão 

dessa cidade de intensidades e sendo acolhida e afeto nos momentos de incerteza e correria, 

assim como nos momentos de diversão e descontração. 

 Agradeço a Iury Severo pelo apoio e acolhida nesse processo, enfrentando o frio de São 

Paulo ao lado do Cat e compartilhando as aventuras dessas cidades loucas. 

Agradeço à Carolina Ramos por estar e fazer parte da minha vida, pelo último abraço 

apertado e cheio de saudade (já) no meio do aeroporto antes de embarcar nessa jornada para 

terras cariocas, pelo acolhimento, confiança e torcida de sempre. 

Agradeço à banca pela disponibilidade e leitura atenta desde a qualificação e pelas trocas 

e sugestões tão importantes para a construção desta dissertação. 

Agradeço aos meus interlocutores pela confiança em ouvir suas histórias e preocupações 

sobre e para os seus corpos dissidentes e de luta e debruçar nessas páginas diálogos para as 

gerações de antes, de agora e futuras. 

Agradeço aos amigos e as amigas que fizeram parte dessa caminhada, mesmo de longe, 

torcendo e vibrando em todos os momentos e ainda mais quando a saudade apertava o peito. 

À essa trajetória, até aqui, os meus mais sinceros sentimentos de dever cumprido. 

Dona Terezinha, seu filho caçula agora é Mestre em Ciências Sociais pelo CPDA.  



RESUMO 

 

SILVA, José Claudivam da. “O patriarcado destrói, o capitalismo faz a guerra, o sangue 

LGBTI+ também é sangue Sem Terra!”: uma análise do processo de (des)construção das 

masculinidades a partir do Coletivo LGBTI+ Sem Terra. Programa de Pós-Graduação de 

Ciências Sociais em Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade. Instituto de Ciências Humanas 

e Sociais. Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 2024. 

 

O presente trabalho visa analisar os processos identitários das masculinidades dissidentes de 

origem camponesa a partir dos papéis atribuídos aos homens que compõem o Coletivo LGBTI+ 

Sem Terra do Movimento dos Trabalhadores e Trabalhadoras Rurais Sem Terra (MST), com o 

objetivo de analisar como a (des)construção dos processos identitários das masculinidades no e 

do rural, a partir das vivências e experiências destes corpos dissidentes, pode contribuir para o 

rompimento de uma compreensão restritiva e excludente de afastamento de identidades plurais 

por meio da manutenção da (re)produção de indivíduos cisheteronormativos única e 

exclusivamente quando não são levadas em consideração as diversidades corpóreas e de 

identidades desses indivíduos. Deste modo, a partir do viés do binarismo de gênero, onde a 

aproximação com traços de feminilidade implica na desvalorização da identidade masculina 

para os homens e reverbera processos de deslegitimação, invisibilidade e marginalização desses 

corpos dissidentes de origem camponesa. A construção e manutenção de um ideal de identidade 

masculina e/ou de ser homem assume contornos, muitas vezes, atravessados por vieses de 

violências, dispositivos de regulação, como o armário e processos de resistências que 

(re)cortam suas vivências cotidiamente. Nessa perspectiva, a estratégia de reforço e ruptura a 

um padrão de masculinidade hegemônica preestabelecida e condicionante que espelha esse 

homem camponês enquanto atrasado e não moderno e alimenta o imaginário social deste 

enquanto bruto e/ou brutalizado possibilita outras e novas leituras sobre o rural e as ruralidades. 

Para tanto, foram realizadas entrevistas semiestruturadas e a análise dos documentos 

institucionais do MST sobre e a partir das questões de gênero e sexualidade, onde buscamos 

compreender como os homens que se percebem de identidades diversas do padrão de gênero 

preestabelecido se inserem nesses processos de (re)produção de masculinidades em espaços 

histórica e contextualmente dicotômicos, machistas e patriarcais, bem como processos de 

reconhecimento e visibilidade dessas masculinidades plurais enquanto garantia de 

(sobre)vivências. Deste modo, os estudos de gênero, feminismos e diversidade sexual nos 

possibilitam discorrer acerca das masculinidades e pluralidades de ser homem e pensar sobre 

como as violências de gênero e suas condições para marginalização, subalternidade e exclusão 

são evidenciadas pelo afastamento do padrão de gênero predeterminado, onde ser feminino e/ou 

afeminado está associado, ao longo da história, à passividade, docilidade, submissão e não ser 

homem de verdade, denotando um caráter de negação da identidade viril masculina e de 

afastamento ao ideal de ser homem devido a predominância de traços e padrões 

cisheteronormativos presentes no meio social. 
 

Palavras-chave: Coletivo LGBTI+ Sem Terra, Corpos Dissidentes, Masculinidades 

Camponesas, MST, Processos Identitários.  



ABSTRACT 

 

SILVA, José Claudivam da. “Patriarchy destroys, capitalism makes war, LGBTI+ blood is 

also Landless blood!”: an analysis of the process of deconstruction of masculinities based on 

the LGBTI+ Sem Terra Collective. Postgraduate Program in Social Sciences in Development, 

Agriculture and Society. Institute of Human and Social Sciences. Federal Rural University of 

Rio de Janeiro, 2024. 

 

This work aims to analyze the identity processes of dissident masculinities of peasant origin 

based on the roles attributed to the men who make up the Landless LGBTI+ Collective of the 

Landless Workers Movement (MST), with the aim of analyzing how the deconstruction of 

identity processes of rural and rural masculinities, based on the experiences of these dissident 

bodies, can contribute to breaking a restrictive and exclusionary understanding of distancing 

plural identities through maintaining the (re)production of cisheteronormative individuals 

solely and exclusively when the bodily diversity and identities of these individuals are not taken 

into account. In this way, from the perspective of gender binarism, where approaching 

femininity traits implies the devaluation of masculine identity for men and reverberates 

processes of delegitimization, invisibility and marginalization of these dissident bodies of 

peasant origin. The construction and maintenance of an ideal of masculine identity and/or being 

a man takes on contours, often crossed by biases of violence, regulatory devices, such as the 

closet and resistance processes that outline their daily experiences. From this perspective, the 

strategy of reinforcing and breaking a pre-established and conditioning pattern of hegemonic 

masculinity that mirrors this peasant man as backward and non-modern and feeds his social 

imaginary as brute and/or brutalized enables other and new readings about the rural and 

ruralities. To this end, semi-structured interviews were carried out and the MST's institutional 

documents were analyzed on and based on issues of gender and sexuality, where we sought to 

understand how men who perceive themselves as having identities different from the pre-

established gender standard are included in these processes of reproduction of masculinities in 

historically and contextually dichotomous, sexist and patriarchal spaces, as well as processes 

of recognition and visibility of these plural masculinities as a guarantee of survival. In this way, 

studies of gender, feminism and sexual diversity enable us to discuss the masculinities and 

pluralities of being a man and think about how gender violence and its conditions for 

marginalization, subalternity and exclusion are evidenced by the departure from the 

predetermined gender standard, where being feminine and/or effeminate is associated, 

throughout history, with passivity, docility, submission and not being a real man, denoting a 

character of denial of the masculine virile identity and distancing from the ideal of being a man 

due to the predominance of traits and cisheteronormative standards present in the social 

environment. 

 

Keywords: LGBTI+ Landless Collective, Dissident Bodies, Peasant Masculinities, MST, 

Identity Processes.  



LISTAS DE TABELAS E FIGURAS 

 

Tabela 1 – Lista de entrevistados/as ......................................................................................... 30 

Tabela 2 – Levantamento bibliográfico .................................................................................... 32 

 

Figura 1 – LGBT Sem Terra (arte) ............................................................................................. 1 

Figura 2 – A Família Silva nas roças de fumo .......................................................................... 14 

Figura 3 – Cartaz da Campanha Justiça por Lindolfo .............................................................. 26 

Figura 4 – Cartaz do 1º Congresso Nacional do MST (1985) .................................................. 46 

Figura 5 – Bandeira do MST .................................................................................................... 47 

Figura 6 – Bandeira LGBT e bandeira do MST aparecem juntas no VI Congresso Nacional do 

MST. ......................................................................................................................................... 50 

Figura 7 – Cartaz do Seminário O MST e a Diversidade Sexual ............................................. 52 

Figura 8 – Cartaz produzido para a campanha LGBT Sem Terra. ........................................... 55 

Figura 9 – LGBT Sem Terra: rompendo cercas e tecendo a liberdade (Jornal Sem Terra Edição 

Especial). .................................................................................................................................. 59 

Figura 10 – Cartaz da Campanha Permanente Contra a LGBTI+fobia no campo ................... 61 

Figura 11 – Marcha no Assentamento PDS Osvaldo de Oliveira contra uma ordem de despejo

 .................................................................................................................................................. 78 

Figura 12 – Cartaz LGBT Sem Terra (2015) (grifos nossos) ................................................... 88 

Figura 13 – Elementos de luta, resistência e reconhecimento .................................................. 94 

  



LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

ABGLT  Associação Brasileira de Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, 

Transexuais e Intersexos 

AMAS   Associação LGBT da Mata Sul de Pernambuco 

ANTRA  Associação Nacional de Travestis e Transexuais 

BDTD   Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações 

CONSEA  Conselho Nacional de Segurança Alimentar e Nutricional 

DCE   Diretório Central de Estudantes 

DECISO  Departamento de Ciências Sociais 

EDD   Estado Democrático de Direito 

ENFF   Escola Nacional Florestan Fernandes 

GGB   Grupo Gay da Bahia 

IBGE   Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

LeCAMPO  Licenciatura em Educação do Campo 

LGBTQIAPN+ Lésbicas, gays, bissexuais, transexuais, transgêneros, travestis, queer, 

intersexual, assexual, pansexual, não-binaries e demais possibilidades de 

percebimento das identidades de gênero e orientações sexuais 

MAB   Movimento dos Atingidos por Barragens 

MMC   Movimento de Mulheres Camponesas 

MPA   Movimento dos Pequenos e das Pequenas Agricultoras 

MST Movimentos dos Trabalhadores e das Trabalhadoras Rurais Sem Terra 

PDS   Projeto de Desenvolvimento Sustentável 

PE   Pernambuco  

PROUNI  Programa Universidade para Todos 

PT  Partido dos Trabalhadores 

REUNI Programa de Apoio a Planos de Reestruturação e Expansão das 

Universidades Federais 

UFMS   Universidade Federal de Santa Maria 

UFPR   Universidade Federal do Paraná 

UFRPE  Universidade Federal Rural de Pernambuco 

  



SUMÁRIO 

 

1. OCUPAÇÃO INTRODUTÓRIA. Entre lembranças e memórias: da criança-viada ao corpo 

dissidente-ativista-pesquisador – notas sobre as trajetórias de um processo de (des)construção

 .................................................................................................................................................. 14 

1.1 Quando as estatísticas dilaceram: sobre a subalternidade e o apagamento das 

identidades dissidentes no Brasil .............................................................................................. 18 

1.2 “Rompendo cercas e tecendo a liberdade”: compreendendo os caminhos de análise – 

procedimentos metodológicos .................................................................................................. 28 

1.3 Sobre as invisibilidades (não somente acadêmicas): apontamentos sobre o (quase) não 

produzido .................................................................................................................................. 32 

2. PRIMEIRA OCUPAÇÃO. Quando escancarar as portas do “armário” se faz necessário: 

entre ruralidades, masculinidades, marginalização e reconhecimento – Da invisibilidade ao 

Coletivo LGBT Sem Terra ........................................................................................................ 35 

2.1 Do surgimento à luta por reconhecimento: os caminhos de construção de um campo 

de pluralidades e diversidade sexual no campo a partir do MST ............................................. 38 

3. SEGUNDA OCUPAÇÃO. Libertem nossa terra, libertem nossos corpos: MST e 

Diversidade Sexual – Das questões de gênero ao Coletivo LGBTI+ Sem Terra. “A Revolução 

nos absolverá?” ......................................................................................................................... 45 

4. TERCEIRA OCUPAÇÃO. “Meu Deus, parece que agora só tem viado no MST”: entre 

vivências, experiências e trajetórias do e no Coletivo LGBTI+ Sem Terra – a autoafirmação dos 

corpos dissidentes por meio de uma “pedagogia viada” .......................................................... 63 

4.1 A construção de identidades dissidentes a partir da militância: o Coletivo LGBTI+ 

Sem Terra e as reverberações de ser uma bicha no e do campo ............................................... 73 

4.2 Não preciso deixar de ser viado para ser homem: dos homens de verdade às 

masculinidades camponesas ..................................................................................................... 81 

5. (In)Conclusões ou sobre as histórias (não) contadas desses corpos dissidentes 

camponeses .............................................................................................................................. 89 

Referências Bibliográficas ..................................................................................................... 95 

ANEXO I – Roteiro de entrevista .......................................................................................... 99 

ANEXO II – Transcrição da entrevista com Silvano Leite ............................................... 100 

ANEXO III – Transcrição da entrevista com Mateus Meneses Quevedo ....................... 113 

ANEXO IV – Transcrição da Entrevista com Regivaldo Silva. ....................................... 123 



14 

 

1. OCUPAÇÃO1  INTRODUTÓRIA. Entre lembranças e memórias: da criança-viada ao 

corpo dissidente-ativista-pesquisador – notas sobre as trajetórias de um processo de 

(des)construção 

 

Os atravessamentos sobre entender a perspectiva acerca de estudar os temas sobre o 

rural e as ruralidades permearam e permeiam a minha vivência e a vivência da minha família 

durante, praticamente, toda a nossa vida. Os assuntos, experiências e relatos remontam as roças 

de fumo no município de Arapiraca na Região Metropolitana do Agreste de Alagoas e mais 

especificamente no povoado de Lagoa do Rancho, situado na zona rural e onde, até hoje, 

alguns familiares ainda residem – muitos deles seguem com os trabalhos na roça, ainda que 

estes não sejam necessariamente o do plantio de fumo. 

Um dos registros de uma das muitas idas da minha família à roça (figura 1) é importante 

nesse processo de entendimento do meu próprio corpo enquanto de origem camponesa. De pé 

ao lado do cavalo e vestido de branco e chapéu está meu avô, ao seu lado estão mais 3 

trabalhadores/as (são conhecidos da família), em cima da carroça de camisa branca está o meu 

irmão mais velho e com ele estão mais 2 conhecidos da família que faziam parte dos trabalhos 

na roça. 

 

Figura 2 – A Família Silva nas roças de fumo 

 

Fonte: Arquivo pessoal (2023). 

 

 
1 A escolha pelo uso do termo “ocupação” é em alusão ao processo de resistência de luta pela terra e a partir dos 

sujeitos que a compõem. “Nesse sentido, a ocupação é um processo socioespacial, é uma ação coletiva, é um 

investimento sociopolítico dos trabalhadores e trabalhadoras na construção da consciência da resistência no 

processo de exclusão (FERNANDES, 2001, p.10) (grifos nossos)”. 



15 

 

Meu ponto de partida é realizar uma discussão sobre os corpos dissidentes no e do 

rural, as masculinidades e os processos da (des)construção identitária que permeiam a 

atravessam os corpos que compõem o rural e suas respectivas de ruralidades. Assim, para 

Eliézer Reis Vicente a construção dos corpos dissidentes se estabelece a partir do 

distanciamento de uma perspectiva de “matriz heterossexual”, enquanto um processo 

excludente sobre corpos anormais, abjetos. 

 

Corpos dissidentes correspondem a todos aqueles corpos que rompem com a 

““matriz heterossexual” conforme conceituada por Judith Butler: uma matriz 

excludente que visa tornar “abjetos” todos os corpos que não se encaixariam na 

suposta naturalidade da correspondência entre corpo biológico, sexo e orientação 

sexual, correspondência essa que seria uma “ficção” da qual os corpos não 

encaixados se tornam dissidentes” (VICENTE, 2022, p. 129). 
 

Nesse sentido, corpos que não se enquadram no padrão normativo e dicotômico de 

gênero preestabelecidos são entendidos enquanto dissidentes, como aqueles que divergem. 

Deste modo, para a historiadora norte-americana Joan Scott (1990) gênero é entendido 

a partir da dicotomia homem/mulher que estabelece relações de poder e dominação por meio 

deste binarismo e das diferenças sobre ser masculino e/ou feminino. Assim, reverberações 

sobre como as discussões de gênero permeiam e se estabelecem a partir desse processo 

dicotômico, sendo importante repensar esse aspecto na construção de identidades plurais.  

  

O gênero é uma das referências recorrentes pelas quais o poder político foi 

concebido, legitimado e criticado. Ele se refere à oposição masculino/feminino e 

fundamenta ao mesmo tempo seu sentido. Para reivindicar o poder político, a 

referência tem que parecer segura e fixa fora de qualquer construção humana, 

fazendo parte da ordem natural ou divina. Desta forma, a oposição binária e o 

processo social das relações de gênero tornam-se, os dois, parte do sentido do poder, 

ele mesmo. Colocar em questão ou mudar um aspecto ameaça o sistema por inteiro 

(SCOTT,1990, p. 18). 
 

Nesse sentido, os tensionamentos acerca das discussões de gênero e sexualidade foram 

e são importantes no meu processo de formação pessoal e acadêmica. A virada para entender 

como esses debates me atravessavam vem da minha aproximação com os estudos rurais por 

ser e me entender enquanto um corpo de origem camponesa e passar a incorporar isso na minha 

trajetória de pesquisador. 

Deste modo, a pergunta da professora Maria José Carneiro: por que estudar o recorte 

acerca dos estudos rurais?, sobre o tema da minha pesquisa de dissertação, em uma das 

primeiras aulas da disciplina Rural e Ruralidades na Sociedade Contemporânea, fez com que 



16 

 

eu pudesse repensar meu lugar de autoafirmação sobre as aproximações, distanciamentos e 

aprofundamentos acerca da discussão que será proposta nesta dissertação. 

Tudo começou em Alagoas, na terra do fumo, e mesmo tendo vivido uma breve parte 

da infância na região que compreende o povoado de Lagoa do Rancho, as lembranças estão 

presentes, em virtude de alguns retornos para lá e em razão das histórias escutadas até os dias 

de hoje. 

Ter vivido no interior pernambucano, na cidade de São José do Belmonte, a Terra da 

Pedra do Reino – município que se encontra na tipologia de rural adjacente2 pelo Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) – durante toda minha infância e adolescência e, 

posteriormente, ter saído para a capital do Estado, Recife, para vivenciar outras experiências, 

inclusive acadêmicas, foi o que me possibilitou compreender essa identificação com os estudos 

rurais. 

Assim como, de me entender enquanto uma pessoa que teve o rural e as ruralidades 

como definidores dos processos com os quais me identificaria e me aproximaria mais 

assiduamente. Passei a entender a importância das histórias que foram contadas sob o viés das 

resistências, existências e experiências de se perceber enquanto um corpo também dissidente. 

Um corpo de origens rurais e de aproximações que remontam ao tempo de ser visto 

com olhares atravessados em um ambiente hostil e cercado por incertezas sobre a minha 

própria (des)construção identitária e sobre a autoafirmação desta. 

Ademais, uma tentativa de resposta ao questionamento feito pela professora Maria José 

Carneiro é de que o rural conta minha história, por ser onde pude entender a força política do 

meu corpo hoje. 

O rural é o “lugar” onde foram escritas e inscritas as histórias que me fizeram 

compreender que, por diversas razões, os temas relacionados ao rural me causavam e causam 

tamanho apreço. É esse território, inclusive político, que me fez perceber que meu corpo 

constrói uma história diferente, mas que não se afasta das vivências de tantos outros corpos 

dissidentes. 

Esses corpos dissidentes que compõem o contexto rural quebram, ou tentam quebrar, 

essa formação dicotômica preestabelecida, quando reafirmam suas vivências e experiências 

nesses espaços demarcando, assim, narrativas de subversão. 

 
2 Compreendem as unidades populacionais que têm entre 3000 e 10000 mil habitantes nas áreas que concentram 

densidade com grau de urbanismo inferior a 75%; de modo que a maioria dos municípios brasileiros estão inseridos 

nessa tipologia (IBGE). 



17 

 

Nesse sentido, o sujeito rural que busco compreender parte da minha percepção e 

pertencimento a esse lugar onde se inicia a história da minha família e a minha história. E foi/é 

nesse lugar de uma família de agricultoras/es do agreste alagoano inseridos nas estatísticas do 

êxodo rural, partindo num caminhão pau de arara do Povoado da Lagoa do Rancho em 

Arapiraca para o munícipio de São José do Belmonte em Pernambuco, que possibilitou a 

construção de outros olhares, perspectivas e narrativas insurgentes – dentro e fora de casa. 

Aquele indivíduo das roças de fumo da cidade de Arapiraca, que está representado na 

imensa maioria das pessoas que compõem a minha família, não é o mesmo que ajudava na 

criação de galinhas no quintal de casa em São José do Belmonte. Em virtude de tantos outros 

atravessamentos de vivência e leitura de mundo sobre os novos e/ou outros sujeitos rurais. 

Mas, que são, de igual modo, pertencidos ao rural diante de novas ruralidades que compõem 

outras dinâmicas de ser e se perceber enquanto rural e isso contribuiu e contribui para outros 

processos formativos e de reconhecimento de identidades diversas, dissidentes e 

contextualmente rurais. 

Nesse sentido, o deslocamento da vivência em um espaço rural para a região 

metropolitana a partir da entrada no curso de Direito, na Faculdade Damas pelo Programa 

Universidade para Todos (Prouni), me aproximou de discussões acerca dos Direitos Humanos 

e dos processos de reconhecimento das identidades no Estado Democrático de Direito. Lá 

participei do Grupo de Estudo “O Cogito e o Impensado: Estudos de Direito, biopolítica e 

subjetividades”, coordenado pela Prof.ª Dr.ª Renata Celeste, desenvolvendo pesquisas sobre 

processos identitários e Direitos Humanos a partir das identidades dissidentes, abordando 

discussões de temas como Direito, Gênero e Processos Identitários, tais discussões foram 

essenciais na construção e fortalecimento dos meus estudos nessa perspectiva. 

Ainda no Curso de Direito me aproximei dos movimentos sociais LGBTs, como o 

Movimento LGBT Leões do Norte3 em Recife, onde pude participar de algumas reuniões e 

processos formativos. Pude ver de perto como esses processos de ativismos e militâncias que 

são importantes para compreender a emergência de pautas negligenciadas e subalternizadas 

quando a reivindicação é, principalmente, por direitos básicos. Também desenvolvi atividades 

junto ao Movimento Diverso, coletivo LGBTQIAPN+4, na cidade de Serra Talhada, no Sertão 

 
3 É uma organização não governamental que atua em defesa da livre orientação afetivo-sexual e busca a promoção 

dos direitos humanos e da cidadania de lésbicas, gays, bissexuais, travestis e transexuais. 
4 Corresponde, atualmente, a sigla mais utilizada para referenciação dos indivíduos que se percebem enquanto 

identidades dissidentes: Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transexuais, Transgêneros, Travestis, Queer, Intersexual, 

Assexual, Pansexual, Não-bináres); ademais, o símbolo de “+” se refere as demais possibilidades de percebimento 

das identidades de gênero e orientações sexuais, bem como a fluidez que a diversidade de gênero e sexualidade 

apresentam. 



18 

 

do Pajeú pernambucano, atuando no enfrentamento às violências de gênero com ações e 

formações para o público da cidade. 

Posteriormente, com o ingresso no Curso de Ciências Sociais na Universidade Federal 

Rural de Pernambuco (DECISO/UFRPE), passei a direcionar meus estudos para um recorte 

no movimento agroecológico. Com a participação, enquanto pesquisador do Núcleo 

JUREMA: Feminismos, Agroecologia e Ruralidades sob a coordenação da Prof.ª Dr.ª Laeticia 

Jali pude pensar articulações com os temas de gênero, meio ambiente e construção de 

identidades e sujeitos políticos, desenvolvendo trabalhos acerca das discussões teórico-

metodológicas sobre questões de gênero, feminismos e ruralidades no processo de formação 

das identidades de homens gays no e do rural. 

Assim, as minhas memórias que atravessam as plantações de fumo e constroem e 

reconstroem a trajetória da minha família, me fizeram romper com muitos rótulos 

preestabelecidos diante de todo esse percurso de vivências e experiências: poderia um homem, 

que se afastou da sua masculinidade viver sua verdade enquanto um corpo dissidente? E logo 

na zona rural, onde há um processo de naturalização de identidades dicotômicas homem-

mulher, em que tal perspectiva era e é um lugar de disputas que tolhe, na maioria das vezes, 

sob esses corpos-rurais-dissidentes é legitimado? 

E é a partir dessa construção de um corpo dissidente-ativista-pesquisador, que meu 

trabalho de dissertação está sendo direcionado. Proponho trabalhar os processos de 

masculinidades no contexto rural, a partir das contribuições dos estudos de gênero, 

sexualidade, masculinidade e diversidade sexual sobre as (novas) ruralidades, para 

compreender as formações das identidades no e do rural a partir dos seus corpos, corpos 

dissidentes inseridos e atravessados pelo MST na construção de processos formativos 

individuais e coletivos. 

As perspectivas da diversidade sexual e de gênero tangencia debates e discussões 

importantes dentro e fora da produção acadêmica, para compreendermos como esses corpos 

políticos de autoafirmação identitária se reconstroem para romper com as dinâmicas de serem 

marcados por uma hegemonia dicotômica e binária de preestabelecimento cisnormativo que 

não nos cabe mais. 

 

1.1 Quando as estatísticas dilaceram: sobre a subalternidade e o apagamento das 

identidades dissidentes no Brasil 

 



19 

 

As discussões sobre processos de identidade são marcadas pelas resistências de um 

Brasil que mata e marginaliza os corpos dissidentes. No ano de 2022, segundo o Dossiê de 

Mortes e Violências contra LGBTI+ no Brasil (2022) ocorreram 273 mortes de LGBTs de 

forma violenta no país. E, talvez, os números não digam toda a verdade sobre isso, mas o 

pouco que eles falam determinam um recorte cruel. Ser um corpo para além das fronteiras 

binárias e cisheteronormativas de ser homem ou mulher é, de certa forma, perigoso. 

Para romper com os territórios normatizados do corpo, as grandes plantações de fumo, 

dominadas pelos homens de verdade, foram as primeiras linhas da minha história, onde foi 

preciso ser homem, para se libertar, não da feminilidade, muito menos dos trejeitos, mas da 

imposição dos olhares de marginalização e de negação dos outros. 

Sendo este debate ainda pouco explorado no campo das análises sobre construção de 

processos identitários de identidades dissidentes as contribuições dos movimentos sociais 

reforçam esse lugar de emergência da pauta, principalmente dentro do MST e pela sua 

trajetória de lutas, pelas terras e pelos sujeitos que o compuseram, compõem e o comporão. A 

diversidade das questões de gênero é anterior a sua constituição e acompanhaa história do 

MST, razão pela qual reconhecer sujeitos diversos e plurais em contextos rurais é tão 

importante e fundamental. 

Nesse sentido, dialogar com o Coletivo LGBT Sem Terra para compreender um rural 

diverso e com sujeitos plurais que não é de hoje, mas, muito mais agora, permite-nos conhecer 

e compreender as lutas internas, externas e constantes. Assim, pode o sujeito rural, de 

identidade dissidente romper com os rótulos que lhe são impostos, sem deixar de pertencer ou 

ser reconhecido como tal? 

São inúmeras as reflexões que nos (re)cortam e emergem de diversas maneiras na 

imensidão do país, que é um berço de masculinidades, feminilidades e sujeitos plurais 

multifacetados. Sujeitos que lutam e ecoam suas existências, para que os enfrentamentos por 

reconhecimento traçados sejam contínuos no propósito do fortalecimento das lutas 

individuais/coletivas e da visibilidade das pautas da diversidade. 

Sendo assim, diante de corpos que são potencialidades e territórios de autoafirmação, 

pretendo compreender como a relação dos processos de masculinidades contribui para o 

entendimento sobre as novas construções de ser do e no rural, a partir das rupturas com a 

masculinidade hegemônica. Deste modo, promover diálogos sobre a construção dos processos 

identitários para além de ser um corpo lido exclusivamente como homem ou como mulher e 

que, necessariamente, precisa se portar e manter uma performance masculina e/ou feminina 



20 

 

(BUTLER, 2018) para ser compreendida/o e aceita/o é um ponto chave na análise de outros 

modos de ser e se perceber nesse processo de questionar esse recorte dicotômico. 

A construção de um ideal de masculinidade permeia a formação individual de todos os 

indivíduos. É comum, por exemplo, o reforço dos estereótipos que condicionam para que o 

masculino seja quase que exclusivamente representado pela figura do másculo, viril e 

masculinizado, de modo a negar ou afastar tudo que possa remeter ao feminino.  

Assim, pensar sobre a vivência de ser um corpo dissidente no meio rural demarca 

discussões fundamentais acerca de pautas emergentes e de indivíduos que fazem e representam 

seus lugares identitários de reivindicação, bem como, das suas autoafirmações, que rompem 

com o performar o padrão preestabelecido de ser homem ou mulher. 

Como são vividas as experiências de ser um homem gay ou uma mulher masculinizada 

do e no rural? Como as discussões sobre seus corpos são lidas de forma pública e/ou privada? 

Existe uma liberdade velada ou uma exclusão potencial? A própria negação de sua identidade 

e seu percebimento5  torna-se uma estratégia de/para sobrevivência em meio às violências, 

sejam elas simbólicas ou não, que permeiam a trajetória da maioria dos corpos que se 

percebem dissidentes. 

A utilização do “armário” (SEDGWICK, 2007) como mecanismo de defesa e/ou 

invisibilidade, é uma das estratégias mais recorrentes. Contudo, o “armário” é, também, 

regulador das suas experiências e vivências, seja no espaço público ou privado e está imbricada 

na construção identitária desses corpos dissidentes, uma vez que estabelece quem, como e 

quando a liberdade de gênero e sexualidade pode ser plenamente executada e/ou vivida.  

Nos papéis e sentidos atribuídos aos homens e suas masculinidades no e do rural, 

existe, ainda, uma prevalência dicotômica mais fortemente demarcada, em que a construção 

da identidade do homem camponês performa o trabalho duro, de sustento, reprodução e de 

reforço do que se entende enquanto “homem ideal” ou homens “de verdade” como trata Paulo 

Rogers da Silva Ferreira (2006). 

 

Ele, o homem do campo, nesta glosa analítica, tem como missão crescer e multiplicar 

para (re)produzir em conformidade, pois seu destino é ganhar o pão pelo suor do 

próprio rosto. Mantenedor de uma sexualidade instituída, escamoteada [...]. Em tese, 

produz-se um Corpo-assim, ou seja, um corpo camponês já dado, definido, 

discursivamente, em sua sexualidade, espécie de mais-valia em prol de valores-guias 

(FERREIRA, 2006, p. 31). 

 
5 O uso do termo percebimento se faz pelas aproximações com a perspectiva de que ser LGBT corresponde a uma 

condição inata aos indivíduos, afastando-se da ideia de que é uma opção ou escolha. Se perceber é tomar 

consciência do seu corpo dissidente e se compreender enquanto corpo diverso e plural, que rompe com construção 

dicotômica cisheteronormativa. 



21 

 

 

Nesse sentido, ao homem do campo e às masculinidades camponesas reverberam a 

intersecção de questões como: gênero, sexualidade, sexo e relações afetivo-sexuais, por 

exemplo; ainda que algumas destas questões sejam vividas por todos os homens, em contextos 

rurais ou urbanos, os processos de lidar ou ter que lidar com elas é contextualmente diverso. 

De modo que, o ideal de masculino e de masculinidade é definidor das performances 

aceitas e validadas socialmente e que são estabelecidas para a construção dos processos de 

identidade de todas as pessoas que se entendem enquanto homens, em maior grau (homens 

hipermasculizados e/ou masculinos) ou menor grau (homens não masculinos e/ou 

afeminados). 

Isso implica perceber o percurso de construção de uma perspectiva da 

cisheteronomatividade6 do indivíduo em suas performances de gênero masculinas, mas que 

envolve também, possíveis rompimentos com as estruturas dominantes e aberturas para outras 

formas de masculinidade(s) que sejam reconhecidas e/ou validadas por seus membros e/ou 

sociedade civil. 

Nesse sentido, a construção e reforço da heteronormatividade estabelece um padrão a 

ser seguido, idealizado e preestabelecido binário de sexo e gênero (REIS; TEIXEIRA; 

MENDES, 2007). 

 

A heteronormatividade é uma padronização de sexualidade e regula o modo como a 

sociedade contemporânea está organizada, segundo um padrão de normalidade 

heterossexual, prescrevendo como os sujeitos devem viver seus desejos e expressar 

suas sexualidades, e além de tudo, como devem habitar seus corpos. Costa (2012) 

explica que, o termo heteronormatividade foi instituído na década de 1990 pelo 

teórico social Michael Warner, para determinar o sistema de ideias que constitui a 

heteronormatividade como padrão. O termo parte de definições dicotômicas dos 

sexos biológicos (vagina/pênis) para determinar representações de gênero 

(feminino/masculino) e em subsequência, as orientações sexuais 

(heterossexual/homossexual) (REIS; TEIXEIRA; MENDES, 2017, p. 2). 
 

É importante refletir sobre a reprodução e a resistência no modelo hegemônico de 

masculinidade nas vivências dos corpos dissidentes do e no rural, onde é fortemente 

disseminado a ideia do homem macho, forte e viril, o que nega e invisibiliza as masculinidades 

diversas desenvolvidas ao longo do processo de formação da sociedade. 

 
6 A inclusão do prefixo “cis” faz referência ao termo “cisgênero”, ou seja, refere-se ao indivíduo que se identifica, 

em todos os aspectos, com o gênero atribuído ao nascer. 



22 

 

Como afirma a socióloga Heleieth Saffioti (1987) quando discute sobre ideal de macho 

e os distanciamentos com o feminino e as feminilidades. 

 

Ao macho estão sempre associados valores tais como força, razão, coragem. Logo, 

os raquíticos, os afetivos, os tímidos são solicitados impositivamente a se 

comportarem de forma contrária às suas inclinações. São, pois, obrigados a 

castrarem certas qualidades por serem estas consideradas femininas, por 

conseguinte, negativas para um homem. Para não correr o risco de não encarnar 

adequadamente o papel do macho o homem deve inibir sua sensibilidade 

(SAFFIOTI, 1987, p. 25). 

 

No entanto, ainda que de forma incipiente, tem-se desenvolvido um debate acerca da 

produção de outras masculinidades do e no rural, para questionar esse lugar da invisibilidade 

retroalimentada e mantida ao longo do tempo, em que não havia espaço para pensar a questão 

de outros corpos que não performam o recorte da masculinidade ideal – do másculo, por 

exemplo – que constroem, de igual modo, vivências e experiências e estão inseridas nessa 

perspectiva plural das identidades dissidentes. 

Nessa perspectiva, o “armário”, enquanto lugar de não demonstração da sua própria 

identidade, atua como esse formador/regulador porque existe uma rede de pessoas que estão 

mais preocupadas em “espionar” e sempre “violar a intimidade alheia”, uma vez que “mesmo 

um gay assumido acaba por conviver diariamente com interlocutores sem a certeza de estes o 

reconhecerem” (SEDGWICK, 2007, p. 8). 

Deste modo, a referência a afeminofobia7, termo cunhado pela autora Eve Sedgwick 

(1993), é utilizada de forma pejorativa como demonstrativo de que existe uma rede de 

preconceitos, inclusive na própria comunidade LGBTQIAPN+, sendo responsáveis por 

reproduzir tais discursos e, portanto, disseminar o preconceito contra homens gays afeminados 

ou mulheres masculinizadas. 

Os indivíduos que adotam comportamentos de cunho afeminofóbicos utilizam do 

“armário” como artifício discursivo e mecanismo de regulação de sua identidade, uma vez que 

“o armário gay não é uma característica apenas das vidas de pessoas gays; mas, para muitas 

delas, ainda é a característica fundamental da vida social (SEDGWICK, 2007, p. 8). 

 
7 O termo efeminofobia foi criado e utilizado pela autora e pesquisadora norte-americana Eve Sedgwick na década 

de 90. O termo é utilizado de forma pejorativa como demonstrativo de que existe uma rede de preconceitos dentro 

da própria comunidade LGBT, na qual são estes os membros responsáveis por reproduzirem tais discurso e 

disseminar o preconceito contra homens afeminados ou mulheres masculinizadas. A tradução do termo ou conceito 

afeminofobia é efeminofobia, que deriva de pessoas efeminadas. 



23 

 

Não ser afeminado é um ponto central na construção da identidade masculina do 

homem gay no e do rural, assim como não ser uma mulher masculinizada. As questões 

relativas à afeminação e masculinização demarcam um lugar de (in)certezas, principalmente 

quando se tem a projeção do que seria ser homem e/ou ser mulher “de verdade” e performar 

uma masculinidade e/ou feminilidade adequada e apropriada. 

“Na zona rural as tensões em torno da masculinidade são intensificadas, de modo que 

a pluralidade de expressões de masculinidades é combatida” (SANTOS e PRATA, 2019, p. 5) 

como estratégia de reforço a um padrão hegemônico preestabelecido e condicionante que 

espelha o homem camponês enquanto atrasado e não moderno e alimenta o imaginário social 

do homem camponês bruto e/ou brutalizado. 

Para Amanda Oliveira Simões (2023), sobre os sujeitos LGBTI+ camponeses há um 

atravessamento de julgamentos sobre os seus corpos que vão do campo à cidade apenas por se 

apresentarem de modo diverso do padrão tipicamente ideal de se portar. 

 

O sujeito LGBTI+ camponês possui suas especificidades de existência. Por estar no 

movimento social rural há preconceitos tipicamente urbanos em relação ao seu modo 

de viver e há preconceito das pessoas do meio rural pela diferença apresentada no 

seu modo de se portar (SIMÕES, 2023, p. 73). 

 

Nesse sentido, a afeminofobia impulsiona discursos que cerceiam características de 

masculinidades que possuam traços e/ou compreendam alguma ligação com o feminino, aqui 

também entendido como o afastamento do que seria o ideal de ser homem. 

Logo, a compreensão sobre as dinâmicas de masculinidades a partir das representações 

de um modelo heterossexual estruturante dos comportamentos dos homens e o afastamento de 

vivências de homens do que não é viril são primordiais para a compreensão dos processos 

corpóreos de masculinidade(s) e da produção de pertencimentos e perspectivas de um homem 

no e do rural. 

Assim, cabe salientar que, as desigualdades de gênero e sexualidade ainda estão 

largamente presentes e, muitas vezes, imperceptíveis e/ou invisibilizadas tanto em contextos 

rurais quanto em contextos urbanos, o que inclui a reprodução das formas hegemônicas de 

masculinidade(s) e de sexualidades. Mesmo aqueles que buscam compreender as relações 

sociais de gênero e as desigualdades delas decorrentes, centram suas análises nas relações 

homens/mulheres, “naturalmente” tratadas como orientadas por uma heterossexualidade 

normativa e compulsória (FERREIRA, 2006; GONTIJO & COSTA, 2013; BUTLER, 2018). 



24 

 

Essa perspectiva nos possibilita entender a construção dos processos identitários e 

vivências nos contextos rurais e refletir sobre questões relacionadas aos papéis e significados 

sociais atribuídos aos homens e as mulheres e que estas condicionam a produção de 

masculinidades que segue uma concepção que privilegia uma norma cisheteronormativa e 

binária de gênero, por meio de uma masculinidade hegemônica (CONNELL; 

MESSERSCHMIDT, 2013). Ademais, determina os espaços de representação divididos entre 

o masculino, associado ao viril, e o feminino, associado ao frágil onde se tem a demarcação 

desses significados de gênero entendidos enquanto padrões a serem seguidos. 

Deste modo, a figura projetada do homem como indivíduo detentor de virilidade e 

poder, bem como de performar o papel do macho másculo afastado dos papéis femininos 

sustenta uma perspectiva de fechamento ou de não visualização de outras formas de ser ou 

tornar-se homem. 

O ideal-regulatório do masculino garantiu e garante aos homens lugar de privilégio. 

Contudo, é preciso problematizar as seguintes questões de pesquisa: O que acontece quando, 

no meio rural, o lugar do masculino e/ou da masculinidade é performado por um corpo 

dissidente que rompe com o padrão cisnormativo e binário de gênero hegemônico? O que 

acontece quando esse lugar é ocupado por pessoas que performam processos identitários, sob 

um viés das masculinidades, sendo estes corpos dissidentes que não se rendem ao binarismo 

para definição das suas vivências e experiências? E quando essas pessoas são do meio rural 

onde predomina a ideia de que o homem não-heterossexual não é considerado homem de 

verdade? 

A masculinidade assim entendida se apresenta de forma a reforçar o padrão 

hegemônico de reiteração de estereótipos e de afastamento da identidade masculina de tudo 

que não seja performado a partir desse viés do másculo, uma vez que homens tendem a 

reproduzir esse lugar da virilidade como autoafirmação do seu espaço de poder e lugar de 

macho. Do mesmo modo, homens gays o fazem por meio de uma estratégia de garantia da 

identidade masculina em detrimento das formas de feminilidades. 

Nesse sentido, o corpo do homem do meio rural é normatizado e domesticado 

(FERREIRA, 2006), por meio do imaginário social que compreende que a função natural dele 

seria a (re)produção de padrões preestabelecidos, onde ser homem e performar um padrão de 

masculinidade segue um viés restritivo e excludente do percebimento de identidades 

masculinas diversas inseridas no contexto social. 

Importante salientar que essa marginalização dos corpos dissidentes faz do Brasil um 

país extremamente violento quando adentramos na seara da diversidade sexual e de gênero, 



25 

 

uma vez que é o país que lidera o ranking de mortes de pessoas LGBTQIAPN+ no mundo 

(ANTRA; ABGLT; ACONTECE, 2022), motivo pelo qual a luta por reconhecimento 

identitário dilacera e marca a vivência dessas pessoas que não se encaixam nesse padrão 

cisheteronormativo. 

No que se refere à questão estatística, os números são reflexos de uma sociedade que 

ainda nega, marginaliza, exclui e apaga vivências tidas como não aceitáveis ou corretas. 

Romper com um modelo dicotômico é negar ser homem ou mulher “de verdade”, por exemplo. 

Essa discriminação se traduz nos altos índices de violência, já que, só em 2021, segundo 

levantamento do Observatório de Mortes e Violências LGBTI+ no Brasil, por meio do 

relatório “Mortes e violências contra LGBTI+ no Brasil: Dossiê 2021” cerca de 316 pessoas 

perderam suas vidas única e exclusivamente por se perceberem LGBTs; dos quais, 145 eram 

gays, 141 travestis e mulheres trans, 12 lésbicas, 8 homens trans e pessoas transmasculinas, 3 

bissexuais e 7 se enquadraram em outras formas de percebimento identitário.  

Dentre as mortes evidenciadas no Dossiê 2021 merecem destaque os casos de pessoas 

que eram militantes da luta pela terra e pela reforma agrária e integrantes do Movimentos dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) vítimas de LGBTfobia. 

 

Os assassinatos no campo têm sido registrados por organizações como o Coletivo 

LGBT Sem Terra, segundo o qual, entre 2019 e o início de 2022, cinco militantes do 

Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) assumidamente LGBTI+ 

morreram vítimas da LGBTIfobia. A primeira foi a militante transexual Aline da 

Silva, assassinada brutalmente no dia 19 de agosto de 2019, no município de 

Arcoverde, Pernambuco, que teve seu pescoço degolado num ponto de ônibus. Em 

2021, ocorreram outras três mortes: de Fernando dos Santos Araújo, gay sem-terra 

que foi executado a tiros em 26 de janeiro de 2021, no município de Pau D’Arco, no 

Pará; de Lindolfo Kosmaski, que teve seu corpo carbonizado no dia primeiro de 

maio de 2021, no município de São João do Triunfo, no Paraná; e de Pedro Felipe 

de Oliveira, do Acampamento Marielle Vive, município de Valinhos, São Paulo, que 

cometeu suicídio. O quinto assassinato, de Nanny Araújo dos Santos, que estava 

em processo de afirmação de sua identidade trans e vivia no acampamento Ondina 

Dias em Nova Venécia, Espírito Santo, foi registrado em janeiro de 2022. Ela teve 

seu corpo encontrado boiando no Rio Cricaré com sinais de violência (ANTRA; 

ABGLT; ACONTECE, 2022, p. 34) (grifos nossos). 

 

Os números e a crueldade com que a vida dessas pessoas foi tirada reforça uma 

narrativa de medos e inseguranças quanto ao exercício pleno das suas liberdades e da liberdade 

sobre os seus corpos, uma vez que orientação sexual e identidade de gênero são expostas e 

anunciadas como o motivo para tal cometimento dos crimes, ratificando a tese de crimes com 

cunho LGBTIfóbicos e denunciando a necessidade uma mais vigilância sobre as questões de 

gênero no campo. 



26 

 

Os mais variados tipos de violência são empregados, bem como também são ocultadas, 

seja pela mídia e/ou pelos governos municipais, estaduais e federal, que negligenciam os 

corpos e desrespeitam suas vivências quando não reconhecem suas identidades mesmo após a 

morte. 

Como o caso de Lindolfo Kosmaski (figura 2) que foi assassinado com dois tiros e teve 

seu corpo carbonizado em maio de 2021 no Paraná. Lindolfo era uma liderança jovem, 

educador popular e ativista LGBT. Cursou a Licenciatura em Educação do Campo da 

Universidade Federal do Paraná Campus Litoral (Lecampo/UFPR Litoral), cursava mestrado 

no Programa de Educação em Ciências e em Matemática também na UFPR e era professor da 

rede estadual no Paraná. Ele também foi candidato a vereador em 2020 pelo município de São 

João do Triunfo (PR) pelo Partido dos Trabalhadores (PT) onde lutava pelas reivindicações 

das lutas camponesas. 

 

Figura 3 – Cartaz da Campanha Justiça por Lindolfo 

 

Fonte: MST, 2023. Disponível em: https://mst.org.br/download/justica-por-rodolfo-2021/. 

 



27 

 

As implicações e reverberações de ser um corpo dissidente de origem camponesa e que 

carrega estereótipos do que é ser homem ou de ser portar como homem é a chave para 

pensarmos estratégias de fuga e rotas alternativas de análise. No MST e no Coletivo esse viés 

se faz a partir da entrada da pauta e sua fixação no rol de prioridades de discussão, uma vez 

que estes sujeitos são personagens importantes nas trincheiras de luta que são travadas pelo 

próprio Movimento desde a sua concepção. Deste modo, a leitura simplista da sociedade sobre 

diversidade sexual e de gênero assume um outro patamar e passa a ser um lugar de 

questionamentos e autoafirmações desses sujeitos. 

A luta pela terra é uma luta também de corpos não-heterossexuais e de performances 

não masculinas que fazem a ruptura numa estrutura que marca não só suas vidas atravessadas 

por violências, mas seus corpos os tolhendo e invisibilizando. 

Deste modo, os avanços em pesquisas e estudos que contribuam para que o acesso a 

esses dados seja mais amplo é essencial e compreende um tema sensível que muitas vezes não 

entra em pautas de maior relevância. É comum os dados sobre pessoas LGBTQIAPN+ se 

perderem nas estatísticas oficiais em virtude do ocultamento das circunstâncias que geraram 

as violências, bem como as mortes dessas/es sujeitos. A dificuldade na e para a coleta de dados 

se destaca como um dos fatores primordiais para a invisibilização das vítimas, letais ou não, 

favorecendo para o apagamento desses corpos dissidentes cotidianamente. 

O objetivo desta pesquisa é analisar como a (des)construção dos processos identitários 

das masculinidades no e do rural, a partir das vivências e experiências de corpos dissidentes 

no Coletivo LGBT do MST, pode contribuir para o rompimento de uma compreensão restritiva 

e excludente de afastamento de identidades plurais por meio da manutenção da (re)produção 

de indivíduos cisheteronormativos única e exclusivamente. 

De forma mais específica, os objetivos que direcionarão esta pesquisa são:  

a) compreender o processo de formação do Coletivo LGBT Sem Terra e sua trajetória 

junto ao MST, a partir dos avanços e desafios para sua autoafirmação e reconhecimento; 

b) analisar, a partir das perspectivas dos processos dicotômicos de gênero e das 

perspectivas de masculinidades, como os corpos dissidentes no e do rural, estejam estes 

inseridos no Coletivo LGBT Sem Terra ou não, se autoafirmam e/ou reivindicam suas 

identidades enquanto lugar de resistência e visibilidade; 

c) demonstrar, a partir de mapeamento dos dados e verificação de incidência, como as 

violências de gênero, favorecem a reprodução, bem como marginalização de corpos dissidentes, 

principalmente em territórios rurais em que o lugar da masculinidade é fator determinante na 

construção dos papéis demarcados e atribuídos aos homens e mulheres e 



28 

 

d) verificar como a diversidade sexual e o atravessamento das questões geracionais 

buscam romper com essa visão que privilegia, ainda, o binarismo; bem como compreender os 

processos corpóreos das masculinidades e da produção de pertencimentos e perspectivas de ser 

um corpo dissidente no e do rural. 

 

1.2 “Rompendo cercas e tecendo a liberdade”: compreendendo os caminhos de análise – 

procedimentos metodológicos  

 

Os corpos dissidentes compreendem uma vasta possiblidade de análise nos mais 

diversos aspectos da construção de procedimentos metodológicos de pesquisa e por isso o 

delineamento desta pesquisa se faz a partir da estruturação de um “campo de corpos” 

(BUTLER, 1992; CERQUEIRA & SOUZA, 2015) para explicar as práticas de processos 

identitários de cunho hegemônico e não hegemônicos através de representações sobre e dos 

corpos, como os recortes das construções identitárias da(s) masculinidade(s) e o debate sobre 

diversidade sexual e de gênero no MST. 

Para tanto, a pesquisa contemplará, a análise de documentos, vídeos e demais materiais 

relacionados ao Coletivo LGBT Sem Terra e a pauta da diversidade, bem como serão realizadas 

de entrevistas semiestruturadas, com os/as representantes do Coletivo e integrantes que o 

compõem. Para a realização das entrevistas a escolha dos/as interlocutores/as foram feitas de 

forma direcionada e por indicação, ou seja, conversarmos com membros do Coletivo LGBTI+ 

Sem Terra.  

O diálogo assim estabelecido visa construir a devida relação de confiança com os/as 

interlocutores/as, uma vez que a discussão de temas relacionados à questão de gênero e 

sexualidade é uma pauta sensível porque acessa temas conflituosos e tensionados 

cotidianamente na trajetória desses corpos dissidentes dentro e fora do Coletivo e evidencia 

desafios, mas também potencialidades, de autoafirmação identitária. 

As identidades LGBTs contam as suas histórias de vida e de sobrevivência quando a 

elas é possibilitada a vivência das suas verdades, longe dos “armários” e fora dos rótulos 

preestabelecidos. É nesse sentido que as entrevistas estão direcionadas. Entender o porquê a 

trajetória de corpos dissidentes no Coletivo LGBT Sem Terra é fundamental para pensarmos 

sobre a ruptura da norma cisnormativa de gênero que exclui, negligencia e silencia suas 

histórias. 

Me entender enquanto um corpo dissidente-pesquisador-ativista me fez questionar 

diversos aspectos das construções das representações sobre nossos corpos e nossos lugares de 



29 

 

ruptura frente à dinâmica de rotulação que nos deslegitima e me perceber enquanto um homem 

gay foi essencial. Entendendo que as tensões de ser um corpo preterido me aproxima das 

vivências de tantos outros/as LGBTs que tiveram e tem suas verdades silenciadas é o principal 

desafio para contarmos sobre nós, por nós e para nós aos outros/as. 

Conforme pontua a antropóloga Rodica Weitzman (2016), quando destaca o foco das 

análises para a relação direta das interlocutoras da sua pesquisa e como esse direcionamento 

possibilita entender as leituras analíticas mais diversas sobre aqueles corpos, naqueles 

territórios e sobre os atravessamentos a partir do emprego das categorias vai se reorganizando 

para dar conta do que se quer analisar, bem como estar inserido de algum modo nas 

interlocuções proposta pela pesquisa é um diferenciador para pensar estrategicamente 

alternativas de compreender as dinâmicas, no caso desta pesquisa de dissertação, de ser um 

corpo dissidente no e do rural. 

 

Ressalto aqui também que este “essencialismo estratégico” é aguçado a partir de uma 

interlocução igualmente estratégica. [...] minha presença como alguém que partilha 

de suas inquietações e que se alinha a seus posicionamentos políticos faz com que 

determinadas categorias identitárias sejam postas em destaque. Neste sentido, o 

espaço narrativo torna-se um processo dialógico que possibilita a afirmação de 

determinadas ideias as quais ratificam seu lugar no mundo enquanto sujeitos 

políticos (WEITZMAN, 2016, p. 27) 

Proponho me deter sobre ‘as presenças’ (e ‘agências’) que se exprimem mediante os 

trânsitos efetivados por estes sujeitos dentro de territórios demarcados (lavoura, 

quintal, casa, mercado). Nesta leitura dos espaços, tento não trazer categorias 

classificatórias como ‘público/ privado’ a priori, mas busco captar os significados 

que minhas interlocutoras atribuem a tais lugares sociais, que se tornam bastante 

mutáveis e porosos a partir dos seus trânsitos (WEITZMAN, 2016, p. 29-30). 

 

“E foi um grito, dos sujeitos da diversidade sexual e de gênero, que fez surgir no 

interior do MST, as LGBT Sem Terra” (MST, 2021). A subversão do binarismo fez ecoar as 

diversas performances e performatividades dos corpos que compõem o Coletivo. Assim, como 

destaca Butler (2018), a reiteração, repetição e nomeação daquilo que somos ou entendermos 

ser são importantes estratégias para reivindicarmos negociações de poder sobre como e o que 

nossos corpos dizem ou podem dizer. Logo, 

 

Para entender que os nomes pelos quais somos chamados são tão importantes para a 

performatividade quanto os nomes pelos quais nós chamamos, temos que identificar 

as convenções que operam em um amplo conjunto de estratégias de designação de 

gênero. [...] a corporificação implicada pelo gênero e pela performance é dependente 

das estruturas institucionais e dos mundos sociais mais amplos. Não podemos falar 



30 

 

sobre um corpo sem saber o que sustenta esse corpo, e qual pode ser a sua relação 

com esse apoio – ou falta de apoio (BUTLER, 2018, p. 45). 

 

Sendo assim, a partir dos processos identitários de corpos dissidentes que se percebem 

e assim se declaram e que performam aspectos de masculinidades que reiteram discursos 

excludentes e de negação do feminino enquanto hierarquicamente tendo o macho viril como 

superior é que a análise será viabilizada, pela análise de diários de campo e entrevistas, que 

Maria Cecília de Souza Minayo atribui ser “uma conversa com finalidade” (MINAYO, 2015). 

Para tanto, a seleção de entrevistados/as foi feita a partir da relação direta com o 

Coletivo LGBTI+ Sem Terra, observando-se a objetivo central desta pesquisa acerca da 

(des)construção dos processos de masculinidades. Salientamos que os contatos foram feitos e 

obtivemos 3 respostas e realizamos as entrevistas com essas 3 pessoas. Algumas respostas 

negativas foram justificadas pela falta de segurança de falar sobre o tema e por não se sentir à 

vontade para ter esse tipo de conversa neste momento. Outros casos sequer tivemos retorno, o 

que não comprometeu o andamento da pesquisa. 

Sendo estas pessoas importantes na construção do movimento e na luta por 

reconhecimento e autoafirmações dos seus corpos dentro do MST e por meio do Coletivo. 

Algumas delas já fizeram parte das campanhas pela diversidade sexual e participaram de 

vídeos e materiais produzidos pelo MST (tabela 1). 

 

Tabela 1 – Lista de entrevistados/as 

Nome Idade Organização  

Mateus 

Quevedo 

27 

anos 

MPA/RS e Coletivo LGBTI+ Sem Terra 

Regivaldo 

Silva 

40 

anos 

Dirigente Estadual do Coletivo LGBT Sem Terra de 

Pernambuco 

Silvano 

Leite 

37 

anos 

Ex-Dirigente Estadual do Coletivo LGBT Sem Terra 

do Rio de Janeiro 
Fonte: Autor (2023). 

 

Ademais, a entrevista que, segundo FERREIRA (2014) “é uma das técnicas em 

pesquisa qualitativa mais mobilizada no campo de estudo das ciências sociais, em diferentes 

formatos e mídias”, por meio de um roteiro semiestruturado, possibilitaria uma maior 

dinâmica acerca da análise do objeto estudado e direcionaria o conteúdo da análise a partir do 

tratamento das entrevistas. 

Visando, desta forma, entender sobre as dinâmicas de masculinidades a partir das 

representações de um modelo hétero-estruturante do comportamento dos homens, 



31 

 

principalmente no que se refere ao afastamento do que não é viril, sendo primordial para a 

análise dos processos corpóreos de masculinidades desses indivíduos enquanto produção de 

machos e perspectivas de ser um corpo dissidente no e do rural. 

Ressalta-se que o está em análise é o modo como as diversas formatações de 

masculinidade se constituem e negociam a legitimidade de sua existência dentro de um espaço 

político: formatações visualizadas a partir da existência de masculinidades hegemônicas e 

subalternas e masculinidades entendidas como práticas performáticas e produtora do gênero 

masculino por meio de um sentido dicotômico binário e cisheteronormativo que necessita ser 

rompido. 

A proposta da dissertação está organizada em três capítulos, além desta introdução e 

da conclusão.  

O primeiro capítulo aborda questões sobre as masculinidades e processos de 

manutenção de uma masculinidade preestabelecida e hegemônica. Buscaremos entender como 

a formação das identidades, que perpassa uma construção de homens de verdade, é 

fundamental para compreender o porquê de a masculinidade estar no centro do debate sobre 

autoafirmação, reconhecimento, marginalização e violências de gênero que atravessam as 

vivências e experiências desses corpos dissidentes que compõem, ou não, o Coletivo LBGT 

Sem Terra. 

O segundo capítulo trata a contextualização histórica do Movimento dos Trabalhadores 

Sem Terra (MST), a entrada das pautas de gênero e a criação do Coletivo LGBT Sem Terra. O 

Coletivo reivindicou/reivindica demandas e questões essenciais na discussão acerca dos temas 

de gênero e da ruptura com a norma binária de marginalização de corpos que não eram, e 

muitas vezes não são reconhecidos e/ou legitimados, por se afastarem das performances 

normatizadas da construção social de homens e mulheres (BUTLER, 2018).  

No terceiro capítulo, analisa as experiências de homens e mulheres do Coletivo LGBT 

Sem Terra que se percebem dissidentes no próprio MST. São militantes que performam 

identidades divergentes do padrão preestabelecido. Pretendo contribuir para um maior 

entendimento de como os processos de construção das masculinidades, que não está restrita a 

vivência de homens, pode definir expectativas de ser homem e ser mulher. Assim como essas 

definições podem demarcar processos hierárquicos e dicotômicos, acerca das perspectivas de 

gênero e sexualidade de corpos plurais e diversos e masculinidades camponesas para além de 

um padrão hierárquico e hegemônico. 

 



32 

 

1.3 Sobre as invisibilidades (não somente acadêmicas): apontamentos sobre o (quase) não 

produzido 

 

Como ponto de partida pode-se observar a baixa produção no campo acadêmico sobre 

discussões que tenham um aprofundamento centrado nas relações entre homens e 

masculinidades e sobre masculinidades que versem sobre vieses dos corpos dissidentes 

camponeses. 

Os recortes de pesquisas, quando apresentados, se situam em termos guarda-chuva para 

explicar, referenciar ou compreender os processos de gênero e sexualidade mais amplamente. 

O levantamento bibliográfico acerca das produções específicas sobre o tema e campo 

de discussão foi fundamental para a análise e mapeamento do recorte proposto; assim como, 

ampliar a visibilidade e o direito desses corpos dissidentes de (des)construírem suas histórias 

dentro e fora dos espaços acadêmicos e no seu cotidiano. 

Neste sentido, foram levantados trabalhos produzidos sobre o tema proposto, tendo 

como base para a busca as seguintes palavras-chave: “MST”, “Coletivo LGBT”, 

“masculinidade”, “gênero”, “LGBT”, “diversidade sexual” e “sexualidade”, em portais de 

periódicos, anais de congressos e plataformas como a Biblioteca Digital Brasileira de Teses e 

Dissertações (BDTD). 

Tal busca resultou em 20 trabalhos que fazem menção, discussão ou referência direta às 

palavras-chave. Os descritores formam cruzados entre si para que houvesse uma amplitude 

maior de análise nas bases de dados e posteriormente à busca aqueles trabalhos que exploravam 

o tema mais detalhadamente forma considerados para este levantamento. 

Desse total, 10 trabalhos (tabela 2) aprofundam o debate sobre diversidade sexual e de 

gênero no MST e quase todos trazem o Coletivo LGBTI+ Sem Terra como recorte importante 

nesse processo de construção das demandas acerca de gênero e sexualidade dentro do MST, 

onde o debate se estabelece. Dos 10 trabalhos, 5 são dissertações de mestrado, 4 são artigo 

científicos publicados em anais de congressos ou revistas e um deles é um trabalho de conclusão 

de curso.  

 

Tabela 2 – Levantamento bibliográfico 

Autoria Título Tipo Ano 

Wilmar Roberto Gaião “Negócio de acampar pra pegar terra é pra cabra 

macho” - A construção social do lugar de militância 

política no MST: uma discussão de gênero 

Dissertação 2001 

Bruno Monteiro Duarte 

Sheila Maria Doula 

Do vermelho ao arco-íris: as representações sobre o 

movimento LGBT nas mídias do MST 

Artigo 2019 



33 

 

Douglas Mansur da Silva 

Agnaldo Cordeiro A construção do debate de gênero e diversidade sexual 

no Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

Dissertação 2019 

Vinicius Nunes Fileto Colorindo a luta pela terra: espacialidades LGBT nos 

movimentos socioterritoriais do campo brasileiro 

Dissertação 2020 

Neidson César Freitas Nobre Lições e experiências do público LGBTQIA+ no 

ambiente do MST 

Artigo 2020 

Bruno Monteiro Duarte (Sobre)Vivências: projetos de vida, sexualidades e 

emoções entre LGBT Sem Terra de Minas Gerais 

Dissertação 2021 

Paula Junqueira Fontanha 

Erika Vanessa Moreira Santos 

Coletivo LGBT Sem Terra: territorialidade dos sujeitos 

LGBT no MST 

Artigo 2021 

Sônia Fátima Schwendler 

Else Ribeiro Pires Vieira 

Diversidade de gênero e educação nas áreas rurais do 

Brasil 

Artigo 2021 

Thaisson Rodrigues de Campos LGBT Sem Terra: um estudo a partir do Coletivo LGBT 

do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

(MST) 

Trabalho de 

Conclusão Curso 

(TCC) 

2022 

Amanda Oliveira Simões Construindo com sabedoria: as dimensões de 

(re)existência dos LGBTI+ Sem Terra no Brasil 

Dissertação 2023 

Fonte: Autor, 2023. 

A análise do tema ganha força a partir da possibilidade de se ter uma maior abertura 

sobre a discussão das questões de gênero, dentro e fora dos contextos rurais, uma vez que, 

outras performances de identidade e de percebimento identitário sempre estiveram presentes 

nesses espaços e passam a reivindicar seus lugares pessoais, sociais e políticos de 

reconhecimento e autoafirmação dos seus corpos. 

As masculinidades estabelecem condições de ser, estar e permanecer de todos/as, uma 

vez que o menino/homem afeminado é ensinado a ser homem desde cedo – logo quando seus 

trejeitos denunciam um afastamento do masculino – ainda que este não seja um homem gay, 

bissexual ou se perceba enquanto uma pessoa trans. Para as meninas/mulheres não é diferente, 

mas apenas para aquelas que são lidas como lésbicas masculinizadas, que se afastam do 

feminino ou não assumem uma performance entendida como correta para ser e se identificar 

como mulher. 

O recorte de violência sobre seus corpos é, muitas vezes, sutil; mas nem sempre a 

expulsão, tentativas de conversão e todas as formas de fazê-los tornar-se homem ou mulher é 

mais importante do que, até mesmo, sua integridade; seja ela física e/ou psicológica. É fácil 

ouvir os gritos ecoarem: “seu viado, parece uma mulherzinha!”, “sapatão, cria jeito de 

mulher!”. 

Ser um corpo fora do padrão hegemônico causa desconforto. Identidades dissidentes 

são marcadas dentro e fora dos espaços, do rural ao urbano, das classes mais baixas às mais 

altas e suas vivências precisam estar sendo escritas, descritas e transcritas dentro e fora dos 

espaços acadêmicos. 



34 

 

O que está em jogo é um controle sobre como as pessoas expressam suas liberdades 

corpóreas num estabelecimento de corpos livres e multifacetados, de disputas internas e 

externas, sejam elas individuais e/ou coletivas, que se (des)constroem cotidianamente para 

(sobre)viver nas trincheiras de luta pela vida. 

 

  



35 

 

2. PRIMEIRA OCUPAÇÃO. Quando escancarar as portas do “armário” se faz 

necessário: entre ruralidades, masculinidades, marginalização e reconhecimento – Da 

invisibilidade ao Coletivo LGBT Sem Terra 

 

A discussão sobre questões acerca da LGBTQIAPN+fobia nos espaços rurais acaba 

não tomando um lugar de destaque mais assiduamente, na maioria das vezes, e isso se percebe 

diante do menosprezo e descrédito dados aos indivíduos que não performam o ideal de homem 

ou de mulher que, em tese, deveria expressar. Assim, expressões como: viado, sapatão, poc, 

boiola, bicha, fancha, caminhoneira, machona, frango, fresco, baitola, mulher-macho… 

dentre outras, compõem o cotidiano da vida dessas pessoas. Para Pedro Henrique Azevedo da 

Silva Paiva (2015) é a violência e a exclusão que reforçam assumir uma identidade aceitável 

socialmente e que condicione para uma invisibilidade desse corpo dissidente, 

 

Desta forma é impossível conhecer alguém que se afirme como gay, sabendo a quão 

excludente e opressora é a realidade heteronormativa que se vive, então o mais viável 

se torna assumir uma identidade aceita e invisível. É intrigante pensar em um 

discurso de repressão tão forte ao mesmo tempo de uma prática que o opõe tão viva, 

aqui se aplica a dicotomia do público e do privado, onde a identidade é 

performatizada de acordo com o ambiente (PAIVA, 2015, p.82). 

 

Observa-se, ainda, um processo de marginalização bastante acentuado quando se 

aborda a vivência de pessoas LGBTQIAP+, de modo geral e de forma pormenorizada; seja 

nos espaços públicos ou privados, em áreas urbanas ou rurais ou sobre o reconhecimento das 

suas identidades e dos seus direitos perante o Estado Democrático de Direito (EDD). 

Isso se dá pelo viés da experiência de liberdade da diversidade sexual de cada 

indivíduo, uma vez que aos ambientes rurais ainda é comum a associação de que essa liberdade 

de expressões de gênero não pode ou não deveria ser experienciada e experimentada 

plenamente. 

Contudo, ainda que as vivências no campo e na cidade sejam, em certa medida, 

diferentes para os mais diversos corpos dissidentes existem aproximações quanto ao controle 

social estabelecido pelos processos binários e patriarcais que regem essas construções 

identitárias, conforme destaca Jean Claude de Souza Gomes et al. (2017) quando discute a 

relação rural-urbano e pontuam os processos de exclusão serem mais acentuados nos espaços 

rurais em virtude de um processo social e histórico de controle sobre corpos dissidentes que 

assumam performances não ideais de ser homem e de ser mulher.  



36 

 

 

[...] o espaço rural aprisiona aqueles que lutam pela sua busca da sua identidade de 

gênero ou orientação sexual, já que no campo as relações sociais são mais intensas 

entre todas as pessoas da comunidade.  O que gera nesses ambientes um controle 

social que como consequência reprime e excluí qualquer pessoa que viva fora dos 

padrões conservadores do local (GOMES et al., 2017, p. 6). 

 

Nesse sentido, a discussão aqui se estabelece enquanto uma crítica ao engessamento 

do rural enquanto um lugar atrasado e que não acessa discussões como diversidade sexual e 

identidades diversas com profundidade. A leitura que se faz é que a cidade avança e o campo 

não alcança esse recorte, contudo é importante ressaltar que as identidades dissidentes sempre 

estiveram nesses espaços em maior ou menor grau, visibilidade e reconhecimento. Visando 

quebrar estereótipos e o reforço dicotômico que afasta campo e cidade em afastamento aos 

resquícios coloniais de dominação que seguem favorecendo uma estrutura hegemônica de 

objetificação e marginalização de corpos não hegemônicos. 

 

Desse modo, “colonialidade” (...) é um fenômeno mais amplo, um dos eixos do 

sistema de poder e, como tal, atravessa o controle do acesso ao sexo, a autoridade 

coletiva, o trabalho e a subjetividade/intersubjetividade, e atravessa também a 

produção de conhecimento a partir do próprio interior dessas relações 

intersubjetivas. Ou seja, toda forma de controle do sexo, da subjetividade, da 

autoridade e do trabalho existe em conexão com a colonialidade. Entendo a lógica 

da “estrutura axiforme”, no uso que Quijano faz dela, como expressão de uma 

interrelação: todo elemento que serve como um eixo se move constituindo e sendo 

constituído por todas as formas assumidas pelas relações de poder, referentes ao 

controle sobre domínios particulares da vida humana (LUGONES, 2020, p. 9). 

 

Essa perspectiva reflete o que socióloga Maria Lugones (2020) chama de sistema 

moderno/colonial que é constituída a partir do “dimorfismo biológico, a organização patriarcal 

e heterossexual das relações sociais” que se funda e retroalimenta o controle sobre os corpos 

e ainda mais sobre os corpos dissidentes por figurarem num rol de anormais (FOUCAULT, 

1975; 2001). 

 

Por meio de mecanismos de dominação do sistema moderno/colonial, pessoas são 

objetificadas, assujeitadas e desumanizadas. De acordo com valores culturais 

hegemônicos e concepções prescritivas de gênero predominantes na cultura 

ocidental, a heterossexualidade é concebida como padrão normativo de 

comportamento. Assim, gays, lésbicas, transexuais, travestis e pessoas que adotam 

modos de identificação e expressão da sexualidade diferentes da heterossexualidade 

situam-se fora dos padrões de comportamento da cultura dominante, sendo 

classificados como “anormais” ou “não humanos”. Nas práticas cotidianas, essas 

pessoas são vítimas de violência, sofrimentos psicológicos e opressões múltiplas, as 



37 

 

quais relacionam-se com o entrecruzamento interseccional das categorizações 

conceituais de sexualidade, raça, gênero, classe, geração, território e nação. Como 

padrão de poder mais duradouro do que a colonização, a colonialidade nega, silencia 

e oculta as ontologias, as cosmologias e os modos de viver no mundo que se 

diferenciam dos padrões hegemônicos estabelecidos pelo capitalismo global por 

meio de estruturas epistêmicas e simbólicas do sistema moderno/colonial. Contudo, 

há formas de resistência às relações de poder e modos de coalizão (CARVALHO, 

2023, p. 2). 

 

Acerca disso, é importante destacar que esse sistema colonial e de reforço patriarcal se 

perfaz a partir da construção de um lugar moral, um lugar de vergonha e desonra, no sentido 

de estabelecer condições prévias para que os indivíduos se enquadrem e garantam certos níveis 

de “respeitabilidade” diante dos outros e dentro das suas comunidades ou nos lugares que 

fazem parte, em maior ou menor grau, por se perceberem enquanto corpos dissidentes, 

anormais. Como destaca John Comerford (2014) quando discute sobre o espaço de vigilância 

e acesso a todas as coisas e todos os sujeitos que circulam em determinada comunidade. 

 

Há um registro próprio embutido em quase qualquer conversa pelo qual se atualizam, 

com grande agilidade, informações sobre os outros e sobre os próprios conversantes, 

ao mesmo tempo em que se julgam moralmente as ações alheias e próprias. Essas 

conversas pressupõem, portanto, outras duas dimensões cruciais: estar atento ao que 

fazem os outros, e ter algo como um fundo de ações próprias (suas individualmente 

e/ou de um “nós” socialmente significativo e reconhecido) que possam ser contadas 

com orgulho (COMERFORD, 2014, pp. 8-9). 

 

Há uma perspectiva geracional muito presente onde as gerações anteriores, de certo 

modo, reivindicam esse lugar de respeito e muitas vezes os temas sobre sexualidade sequer 

são trazidos e levantados dentro das suas casas. Tal perspectiva abre a possibilidade de discutir 

também questões relativas à diversidade sexual, entrelaçamentos e estabelecimento de 

vínculos dentro de uma perspectiva da casa enquanto lugar das identidades demarcadas e 

preestabelecidas, nela mesma e pelos sujeitos que a compõem, bem como das expressões de 

gênero presentes nos contextos rurais, dando visibilidade a identidades e vivências diversas 

do padrão binário preestabelecido. 

Nesse sentido, as novas gerações acabam vivenciando outras formas de se permitir, 

bem como efetivar outras possibilidades de percebimento no mundo e com isso trazer suas 

autoafirmações identitárias enquanto potencialidades de pertencimento e reconhecimento, 

inclusive para questionar as possibilidades de ser homem e ser mulher na tentativa de romper 

com a norma cisnormativa de gênero. 



38 

 

Contudo, diante de tantos atravessamentos quanto à construção de uma identidade que 

responda ao meio social, mas que também seja um lugar de segurança e de pertencimentos ao 

próprio sujeito, o espaço da casa é, também, um lugar de violências. 

O reforço a uma moral tradicional e de respeito aos costumes faz da casa um campo de 

intensas disputas, que não são vivenciadas por todos/as os corpos que se entendem enquanto 

dissidentes – mas que, quando há um conflito e a sexualidade é atua como um amplificador 

deste. 

“Desta forma, o (a) jovem do campo está circunscrito (a) por uma teia de densas 

relações entre a casa (família) e a vizinhança (comunidade)” (WANDERLEY, 2007, p. 24) e 

isso contribui para uma maior vigilância sobre quem pode ou não pode, quem deve ou não 

deve e sobre quem se expressa ou deixa de se expressar para ser “aceito/a”, seja pela família 

ou pela comunidade onde está inserido/a. Nessa perspectiva o “armário” é um importante 

dispositivo de manutenção relacional dessa teia de entrelaçamentos e vínculos. 

Nesse sentido, pensar acerca de (re)configurações do rural e das (novas) ruralidades 

possibilita compreender quem e quais são esses/as novos/as pessoas que compõem, com 

recorte mais pontual na sua relação com a identidade. Assim, destaca Maria José Carneiro 

(1998) quando menciona questões relacionadas ao processo de transformação da vida social. 

 

Nessa perspectiva, as transformações na comunidade rural provocadas pela 

intensificação das trocas com o mundo urbano (pessoais, simbólicas, materiais...) 

não resultam, necessariamente, na descaracterização de seu sistema social e cultural 

como os adeptos da abordagem adaptacionista interpretavam. Mudanças de hábitos, 

costumes, e mesmo de percepção de mundo, ocorrem de maneira irregular, com 

graus e conteúdos diversificado, segundo os interesses e a posição social dos atores, 

mas isso não implica uma ruptura decisiva no tempo nem no conjunto do sistema 

social (CARNEIRO, 1998, p. 58). 

 

Essas mudanças estão também inseridas no contexto de pensar sobre pluralidades e 

diversidade na construção de processos corpóreos na interseção rural-urbano. Caracterizada 

pela heterogeneidade social deste novo rural, recortado por ruralidades contemporâneas que 

não estão única e exclusivamente demarcadas pelo espaço territorial físico, mas também pelos 

corpos que estão imbricados nesses processos de formação e transformação da relação com o 

lugar e com as pessoas que o compõem. 

 

2.1 Do surgimento à luta por reconhecimento: os caminhos de construção de um campo 

de pluralidades e diversidade sexual no campo a partir do MST 

 



39 

 

A luta pelo reconhecimento e autoafirmação das pautas acerca da diversidade sexual e 

de gênero ganham força nos movimentos sociais e dentro do MST não seria diferente. São 

cerca de 40 anos de luta pela terra (1984-2024) e pelas demandas trazidas pelas pessoas que 

compõem a organização de modo geral. 

 

Somos nós, junto a outros tantos Sem Terra deste Brasil, que nos organizamos lado 

a lado nas fileiras de luta pela Reforma Agrária Popular, estabelecendo outras formas 

de ser e estar no campo. Construímos o projeto democrático popular, para que o 

campo seja um espaço de produção e reprodução da vida, respeitando a natureza; 

para desmantelar os sistemas de dominação e exploração do povo, da terra, dos 

corpos (MARIANO; PAZ, 2021, p. 15). 

 

Nesse sentido, a partir da necessidade de hastear a bandeira colorida e ecoar as 

questões de gênero que sempre estiveram presentes no cotidiano dos/as seus e suas integrantes 

surge o debate mais aprofundado para o processo de construção do Coletivo LGBT Sem Terra, 

iniciado em 2015 com um grupo de estudos sobre diversidade sexual e tendo sua oficialização 

na organicidade do MST em 2018. 

Compreendendo a emergência das demandas relacionadas à pauta LGBT, passou a 

reivindicar espaços de reconhecimento na luta sobre igualdade de gênero, uma vez que 

identidades dissidentes construíram, constroem e construirão o MST, de modo a garantir o 

fortalecimento das discussões sobre e para os variados tipos de opressões presentes no meio 

social, como o racismo, o sexismo e a homofobia, por exemplo. Deste modo, destaca Thaisson 

Rodrigues de Campos (2022) quando aponta para a emergência do debate sobre novos 

processos de identidade no MST e suas respectivas incorporações nas agendas de luta. 

 

O Coletivo LGBT Sem Terra surgiu a partir de um grupo de estudos sobre 

diversidade sexual que funcionou de 2015 a 2017, vinculado ao Coletivo de 

Mulheres até então, quando se tentava aprofundar as discussões sobre sexualidade. 

A partir daí observa-se a importância de um espaço de diálogo dos/as militantes 

LGBT’s, visto que suas pautas e debates mereceriam atenção. Para o MST, começa 

uma nova discussão e novas demandas: compreender o/a sujeito/a LGBT na luta, 

entender sua importância e respeitar a diversidade dentro do espaço no qual a luta é 

constante pela reforma agrária, tendo compreensão da dinâmica das relações de 

classe e a luta pela igualdade (CAMPOS, 2022, p. 19). 

 

Sobre essa perspectiva, “falar sobre diversidade sexual e de gênero no campo é um 

desafio deste tempo na luta e construção de territórios livres de opressão e dominação [...] 

rompe com o silêncio sobre a invisibilidade e a existência das LGBTI [...] no campo” 

(CARTILHA LGBTI, p. 6, 2020).  



40 

 

Isso destacou a necessidade de romper com práticas hegemônicas e dicotômicas, 

principalmente no que se refere às suas construções identitárias dissidentes, uma vez que as 

questões relativas à diversidade sexual e de gênero nos contextos rurais ainda é um tema pouco 

discutido e, mesmo que as discussões tenham adentrado aos espaços, seja nas comunidades, 

nos grupos de trabalho, congressos e outros, o lugar da representatividade se mostra incipiente, 

principalmente no que se refere às discussões sobre questões de gênero e sexualidade. 

Assim, de acordo com Alessandro Mariano e Thais Terezinha Paz (2021) reivindicar 

as pautas de luta estabelece novos processos de reconhecimento e visibilidade de identidades 

dissidentes de homens gays e bissexuais, mulheres lésbicas e pessoas trans. 

 

Partilhamos aqui a história de sujeitos que romperam com a invisibilidade; 

encontraram força coletiva para gritar contra as opressões e destruir os armários; e 

vem construindo um processo de consciência sobre a importância da diversidade e 

da liberdade sexual na luta pela emancipação humana. Esta é também a história 

daquelas e daqueles que fazem subversão e luta com a coletividade Sem Terra, 

aprendendo a não se enquadrar e não se calar. De punhos erguidos, afirmamos que o 

caminho é enviadecer, sapatonizar e travestilizar a luta (MARIANO; PAZ, 2021, p. 

17). 

 

A emergência de pautar uma discussão mais aprofundada sobre os aspectos que sempre 

permearam os sujeitos dissidentes dentro MST é um dos elementos centrais da fixação e 

entrada nas discussões junto da Direção Nacional. Num contexto de fragilidades e tensões, o 

aniquilamento de corpos não-heterossexuais pelo simples fato de assim o serem acionam um 

alerta sobre quais meios poderiam ser mobilizados para que isso tivesse destaque e visasse 

reconhecimento desses sujeitos que são alvos cotidianos de um sistema que não resguarda pela 

sua segurança, conforme reforça Agnaldo Cordeiro (2019).   

 

Não podemos deixar de destacar que sofremos cotidianamente uma imposição de 

condutas, normas e valores morais que não são vividos de forma tranquila numa 

assimilação simples e mecânica. Ao contrário, à medida que são impostos e não 

dados por uma pretensa natureza há conflitos e resistências que vão sendo 

confrontados com os limites concretos impostos muitas vezes pela violência 

psicológica e física. As relações de gênero se estabelecem dentro de um sistema 

hierárquico que dá lugar a relações de poder, nas quais o sujeito masculino não é 

unicamente diferente do sujeito feminino. Esta diferença de poder torna possível a 

ordenação da existência em função do masculino, que se traduz em um consenso 

generalizado a respeito da importância e supremacia do ser masculino (CORDEIRO, 

2019, p. 39-40). 

 



41 

 

Ademais, a perspectiva afeminofóbica e/ou de violências de gênero favorece a 

reprodução, bem como a reiteração de violências simbólicas a partir da exclusão e de 

marginalização de corpos dissidentes que visam quebrar com o padrão cisheteronormativo 

preestabelecido, principalmente em territórios rurais em que o lugar do masculino é fator 

determinante na construção do homem “de verdade”, diante da figura construída pelo 

imaginário social que é atribuída às figuras masculinas e de performance voltada para o 

masculino. 

Neste sentido, a diversidade sexual busca romper com essa construção que ainda 

privilegia o binarismo. Os processos corpóreos das masculinidades e da produção de 

pertencimentos e perspectivas de ser um corpo dissidente no e do rural é, desta forma, uma 

questão que precisa ser mais bem explorada. Assim como as diversas formatações de 

masculinidade(s) se constituem e negociam a legitimidade de sua existência dentro de espaços 

políticos e de autoafirmação enquanto movimento de luta por direitos e reconhecimento. 

Ainda que de forma incipiente, no Brasil tem-se desenvolvido um debate acerca da 

produção de outras masculinidades do e no rural, para questionar esse lugar da invisibilidade 

retroalimentada e mantida ao longo do tempo, em que não havia espaço para pensar a questão 

dos corpos dissidentes que (des)constroem essas masculinidades. 

Formatações visualizadas a partir da existência de masculinidades hegemônicas e 

subalternas e masculinidades entendidas como práticas performáticas e (re)produtivas do 

gênero masculino única e exclusivamente – entendendo masculino aqui enquanto perspectiva 

de manutenção da produção de homens e mulheres de verdade, virilidades e de afastamento 

do feminino. 

Compreender processos identitários das masculinidades em contextos rurais requer um 

aprofundamento acerca das percepções sobre ser homem e/ou mulher e como as vivências e 

experiências desses indivíduos pode contribuir efetivamente para a manutenção de uma 

masculinidade hegemônica ou pensar sobre outros processos de masculinidades – ainda que 

estes sejam recortados por questões de violências e por meio de processos de marginalização 

e subalternidade, uma vez que entendidos enquanto negação da figura do homem másculo e 

viril ou do feminino e dócil. 

Por isso, é importante assumir que não existe somente uma questão discursiva que 

associa de maneira direta homens e mulheres a masculinidade(s) e que sejam marcadas “por 

uma masculinidade não-natural ou por uma feminilidade que funcionaria como elemento 

disruptivo da suposta coerência entre sexo biológico e atributos relacionados a gênero” 

(FRANÇA, 2010, p. 181). 



42 

 

Pressupõe essa discussão uma perspectiva de dominação e de estrutura masculina e/ou 

masculinizadas hegemônicas para a manutenção de uma estrutura em que o viril-masculino e 

o dócil-feminino, organizada em dois grandes grupos dicotômicos de classificação e hierarquia 

dos indivíduos na relação sexo/gênero para determinar todas as pessoas. 

 

As divisões constitutivas da ordem social e, mais precisamente, as relações sociais 

de dominação e de exploração que estão instituídas entre os gêneros se inscrevem, 

assim, progressivamente, em duas classes de habitus diferentes, sob a forma de hexis 

corporais opostos e complementares e de princípios de visão e de divisão, que levam 

a classificar todas as coisas do mundo e todas as práticas segundo distinções 

redutíveis à oposição entre o masculino e o feminino (BOURDIEU, 2014, p. 49). 

 

O conceito de habitus traz questões importantes para entendimento dos processos de 

violências simbólicas que estão transversalizadas nas discussões sobre homens e mulheres e 

principalmente quando essa performance é experienciada e vivenciada por mulheres e homens 

de masculinidades não hegemônicas.  

Isso reflete diretamente como as formas hegemônicas de masculinidade também 

adentram a vivência e identidade dos homens gays e das mulheres masculinizadas, que podem 

ser evidenciadas nos processos reiterativos de normalização de performances e “trejeitos” 

masculinos como determinantes de uma identidade viril, o que envolve a reprodução das 

características intrinsecamente referenciadas na vivência e padrão heterossexual e na 

percepção da masculinidade reduzida à construção do macho e da fêmea, sobretudo para 

aqueles no e do rural enquanto identidades dissidentes. 

Foucault (2010) compreendeu os sexos enquanto objetos de discursos, portanto 

enfatizou que a nomeação e definição das coisas alcança um procedimento de concepção; 

conforme ressalta Guacira Lopes Louro (2009, p. 138), os dispositivos de regulação possuem 

um caráter performativo, ou seja, sua referenciação e, consequentemente sua recorrência 

condicionam para que isso possa acontecer, para assim, produzirem aquilo que possam 

nomear. 

Esse entendimento foi, especialmente, desenvolvido por Judith Butler (2010) para 

quem a categorização do sujeito está intrinsecamente ligada à esfera do sexo, tratando-se de 

uma noção ocasionada pelos dispositivos da sexualidade. 

Deste modo, ela propõe uma análise sobre a construção de uma matriz heterossexual, 

que pode ser interpretada como “o modelo discursivo/epistemológico hegemônico da 

inteligibilidade do gênero, o qual presume que, para os corpos serem coerentes e fazerem 



43 

 

sentido (masculino expressa macho, feminino expressa fêmea) é necessário haver um sexo 

estável” (BUTLER, 2008, p. 200), de modo que é “definido oposicional e hierarquicamente 

por meio da prática compulsória da heterossexualidade” (BUTLER, 2008, p. 200) lida 

enquanto modelo normativo ideal e de prevalência para negar e subalternizar identidades 

dissidentes que rompem ou visam romper com esse entendimento. 

Tal padrão passou a gerir a manutenção de duas sexualidades sempre e exclusivamente 

dentro de um modelo do binarismo sexual predeterminado e de presunção heterossexual 

compulsória. Conforme explicita Daniel Cazés, “[...] os estudos sobre homens ou 

masculinidade com enfoque de gênero estão ligados aos estudos feministas e, em grande 

medida, inspirados por suas visões críticas e pelas propostas e ações das mulheres que os 

elaboraram” (CAZÉS, 1998, p. 112). 

Isto posto, tem-se a perspectiva de uma matriz de concepção de uma masculinidade 

hegemônica, sendo que, o referido termo afirma a existência de um modelo de masculinidade 

que, uma vez prescritivo, exerce domínio sobre as mulheres e subordina os homens a alcançá-

la (CONNELL E MESSERSCHMIDT, 2013). 

Esse conceito acerca da constituição da masculinidade hegemônica funda uma ideia 

chave de análise, uma vez que permite visualizar como o binarismo de gênero e a 

cisheteronomatividade endossam não só o poder hierarquicamente atribuído aos homens sobre 

as mulheres, como também balizam as diferentes formatações de masculinidade,.de modo que, 

a produção de atributos ou características tidas como masculinas permeiam espaços 

discursivos de autoafirmação identitária como referência de uma produção de indivíduos 

inseridos em diferentes relações e processos sociais. 

Nesse sentido, é necessário pensar sobre como se manifestam as representações dos 

corpos nesses processos de formação identitária de modo a ser este corpo um lugar de 

possibilidades. Um corpo dissidente é determinado pelas rupturas, tal corpo visa quebrar com 

o ponto de vista hegemônico e se estabelecer para além das atribuições cisnormativa 

dicotômicas de gênero. Mas, “quais os limites do corpo feminino/masculino? Há limites? E 

sobre os corpos abjetos, que não se enquadram nesse padrão? Quais as aproximações e 

distanciamentos entre o que o corpo é ou o que a sociedade determina?” (SILVA, 2021, p. 16). 

Os corpos dissidentes são territórios “controlados”, uma vez que a manutenção do 

binarismo determina seu alcance e é atravessado por questões anteriores ao próprio 

entendimento da pessoa sobre sua liberdade de ser e se perceber dissidente, são corpos 

marginalizados, subalternizados, abjetos... precários – vidas precárias. Ou seja, “relaciona-se 



44 

 

a todo o tipo de corpos cujas vidas não são consideradas vidas e cuja materialidade é entendida 

como não importante” (PRINS; MEIJER, 2002, p. 161). 

 

Há um excessivo controle patriarcal pautado no padrão cisheteronormativo que gera 

a abjeção, e sair ou não sair do armário torna-se uma decisão política. Se perceber 

como identidade subversiva que desestabiliza o binarismo é assumir o corpo como 

um campo de guerra, um corpo minado que faz trincheira cotidianamente, é ser visto 

pela sociedade como uma verdadeira aberração (nem homem, nem mulher), é ser 

alvo de curras constantes (geralmente por parte dos homens) porque eles se acham 

no direito de anular os corpos desviantes, é ser alvo de uma violência simbólica que 

se desdobra em outros sofrimentos (SILVA, 2021, p. 17). 

 

Corpos dissidentes nascem, crescem e morrem marcados pelo “s(c)istema”8 que tenta 

aniquilar existências plurais que visam romper com o padrão cisnormativo e binário 

preestabelecido. 

 

(...) a hetero[cis]normatividade visa regular e normatizar modos de ser e de viver os 

desejos corporais e a sexualidade de acordo com o que está socialmente estabelecido 

para as pessoas. Numa perspectiva biologista e determinista, há duas – e apenas duas 

– possibilidades de locação das pessoas quanto à anatomia sexual humana, ou seja, 

feminino/fêmea ou masculino/macho (MEYER; PETRY, 2011, p. 195). 

 

Ser homem ou ser mulher, ou simplesmente não ser, é uma questão que se expande e 

não cabe no ideal de “homens e mulheres de verdade” construídos, muitas vezes, pelos outros 

e para ou outros e não para nossas próprias (re)existências. 

  

 
8 A utilização da palavra “s(c)istema” é para tratar do “sistema” patriarcal, machista e sexista de prevalência binária 

em construção com a palavra “cisgênero” que reforça o binarismo. 



45 

 

3. SEGUNDA OCUPAÇÃO. Libertem nossa terra, libertem nossos corpos: MST e 

Diversidade Sexual – Das questões de gênero ao Coletivo LGBTI+ Sem Terra. “A 

Revolução nos absolverá?” 

 

Vem, lutemos punho erguido 

Nossa Força nos leva a edificar 

Nossa Pátria livre e forte 

Construída pelo poder popular 

Nossa Força resgatada pela chama 

da esperança no triunfo que virá 

forjaremos desta luta com certeza 

pátria livre operária camponesa 

nossa estrela enfim triunfará! 

(Trecho do Hino do MST). 
 

As lutas dos movimentos camponeses por reconhecimento e estabelecimento de suas 

pautas determina questões centrais nos processos de construção e efetivação das demandas 

dos/as indivíduos que os compõem direta ou indiretamente, de modo que as reivindicações por 

direitos de estar nessas lutas atravessa todos e todas que erguem seus punhos para garanti-los. 

Nesse sentido, o MST se estabelece enquanto um dos movimentos sociais mais 

importantes do Brasil, traz na sua perspectiva histórica a força dos/as indivíduos que ao longo 

dos seus 39 anos de luta pela terra se organizaram para questionar, no período final dos anos 

1970 e início dos anos de 1980, o modelo de reforma agrária compulsoriamente estabelecido 

pelo regime militar. Daí vem suas origens, uma vez que essas lutas se associam a inúmeros 

movimentos de agricultores por todo o país que não estavam satisfeitos com o sistema de 

distribuição de terras (MST, 2023). 

A organização coletivamente e de forma simultânea desses movimentos espalhados por 

todas as regiões do Brasil fortaleceu a pauta de lutas pela terra pelos trabalhadores rurais sem-

terra e possibilitou a criação de um movimento maior e com força a nível nacional que visava 

a defesa e garantia de direitos do MST e aconteceu em janeiro de 1984 na cidade de Cascavel 

no Paraná (MST, 2023). 

Essa iniciativa foi suficiente para que o MST, no ano seguinte, em 1985 já pudesse 

realizar o Primeiro Congresso Nacional (figura 3) e nesse congresso foram criados o hino, a 

bandeira e o lema do MST que era “Terra para quem trabalha” e passou a ser “Ocupar é a única 

solução” (MST, 2023). 

 



46 

 

Figura 4 – Cartaz do 1º Congresso Nacional do MST (1985) 

 

Fonte: MST, 2023. Disponível em: https://mst.org.br/download/1o-congresso-nacional-do-mst-1985/. 

 

Sua bandeira (figura 4) carrega o simbolismo das lutas travadas ao longo da história e 

cada um dos elementos (as cores: vermelha, branca, preta e verde, bem como o facão e os 

trabalhadores e trabalhadores representados) são partes importantes nessa construção de 

agendas que contemplam as mais diversas formas de ser um ou uma integrante do Movimento: 

 

• A cor vermelha: representa o sangue que corre nas nossas veias de cada 

trabalhadora e trabalhador e a disposição de lutar pela Reforma Agrária, pela 

transformação da sociedade; 

• A cor branca: representa a paz, que somente será conquistada quando houver 

justiça social; 

• A cor preta: representa nosso luto e a nossa homenagem a todos as 

trabalhadoras e trabalhadores, que tombaram na luta pela nova sociedade; 

• O facão: representa a ferramenta de trabalho, de luta e de resistência. Ele 

ultrapassa o mapa para indicar que o movimento é internacionalista; 

• O mapa do Brasil: representa a luta nacional dos Sem Terra e a necessidade 

de que a Reforma Agrária deve acontecer em todo o país; 

• A cor verde: representa a esperança das trabalhadoras e trabalhadores Sem 

Terra quanto a vitória de cada latifúndio que conquistamos; e 

• A Trabalhadora e Trabalhador: representam a necessidade da luta ser feita 

por mulheres e homens, pelas famílias inteiras. 

 

https://mst.org.br/download/1o-congresso-nacional-do-mst-1985/


47 

 

Figura 5 – Bandeira do MST 

 

Fonte: MST. Disponível em: https://mst.org.br/nossos-simbolos/. 

 

“Além da luta pela Reforma Agrária, o MST defende uma agenda ampla de 

transformações econômicas, políticas e sociais” (RADIN e CORAZZA, 2018, p. 112). E sob 

essa perspectiva as pautas que vão surgindo garantem um debate diverso e com possibilidades 

de entender como as articulações num movimento social como o MST são essenciais para a 

manutenção das suas agendas e a emergência de se estabelecer garantias e construções que 

apoiem as diversidades, principalmente as de gênero e sexualidade dentro dos movimentos 

sociais e para fora deles. Por isso a importância de temas como esses, uma vez que forjam 

alicerces para os/as que virão e garante a caminhada daqueles/as que estão e reverencia 

aqueles/as que já se foram. 

Destaca-se que para o MST (2019), 

  

a construção de um projeto de Reforma Agrária Popular só é possível se 

compreendermos a sexualidade humana como parte fundamental da luta pela terra. 

A existência e resistência ativa desses sujeitos LGBT Sem Terra, que constroem o 

MST, é um alicerce importante no enfrentamento direto contra esse sistema 

patriarcal, racista e capitalista. Por isso, nós, não voltaremos para o armário (MST, 

2019b). 

 

É importante salientar que pessoas LGBTs estão presentes na construção e constituição 

do MST e que não há uma data específica que defina quando essas identidades passaram a 

integrar efetivamente sua estrutura, uma vez que as identidades já estavam ali; mesmo que 



48 

 

reprimidas ou negligenciadas de algum modo na estrutura dominante na sociedade e na 

estrutura organizativa do próprio MST. 

 

Nesse processo organizativo muitas contradições foram surgindo. Nosso núcleo 

básico de organização é a família, mas de que família estamos falando? Como 

integrar um casal formado por dois homens ou duas mulheres? E nos 

relacionamentos afetivo-sexuais que ocorrem em nossos espaços, especialmente 

entre a juventude, a homossexualidade seria um caso de indisciplina? Como se 

referir às pessoas transexuais e travestis? Da forma como elas se identificam? Ou 

com os nomes com os quais as famílias as batizaram? Todas essas questões sobre a 

existência das LGBIs atravessavam o cotidiano político e organizativo do MST. Até 

2015, o que balizava as respostas a estas perguntas eram os valores e princípios do 

MST que, de forma ampla, apresentavam nossa luta contra toda forma de exploração 

e opressão, o nosso compromisso com a formação do novo homem e da nova mulher, 

a nossa vinculação à luta socialista. Mas isso não era suficiente para garantir que as 

LGBTs fossem incluídas plenamente na organização e que seus direitos estivessem 

presentes em nossas pautas de reivindicações. Expressando as nossas contradições, 

havia aqueles que não consideravam que esta fosse uma questão relevante para ser 

debatida na organização, invisibilizando por completo a nossa existência 

(MARIANO; PAZ, 2021, pp. 24-25). 

 

Vivências, experiências e possibilidades de expressão que sejam diferentes ou diversas 

daquilo que se entende enquanto ideal ou que a sociedade espera ser o correta traz para o debate 

situações que denunciam o apagamento de identidades diversas e dissidentes no e do rural e 

que foram colocadas ou sequer foram deixadas sair do “armário”. 

A negação desses corpos reitera uma prática antiga e que carrega um discurso de 

violência disfarçado de sugestão ou conselho: “tudo bem, mas seja assim só dentro da sua casa” 

– típica frase que a imensa maioria das pessoas LGBTs já ouviu no decorrer das suas vidas. Seja 

em casa, na escola, no ambiente de trabalho ou na rua e que evidencia uma condição de controle 

sobre a liberdade das pessoas de se autoafirmarem fora do padrão cisnormartivo. 

O fato de se apresentar em espaços públicos abre uma dimensão ainda maior sobre a 

forma como as sexualidades podem ser vistas, interpretadas e marginalizadas. Não negar a essas 

pessoas LGBTs que compõem o MST e querer jogá-las para e somente o espaço privado, onde 

ninguém pode ou precisa ver, é também uma forma de exclusão das suas vivências. Coisas que 

heterossexuais jamais enfrentam ou enfrentarão, pelo simples fato de estarem “de acordo” com 

o que a sociedade espera. 

 

O empenho pela construção do “novo” na intimidade de cada indivíduo e nas 

relações entre os sem-terra, faz parte dos objetivos do MST. A dinâmica das relações 

entre militantes do MST pode ser observada em documentos elaborados pelo 

movimento, sintetizados em objetivos, princípios políticos, valores e comportamento 



49 

 

que ele considera necessários na construção do “novo homem”, da “nova mulher”, 

“novas relações” de gênero e da “nova” sociedade (MELO, 2007, p. 114). 

 

O desejável sempre se volta para os papéis definidos logo no descobrimento da gravidez, 

no exame de ultrassonografia - a primeira experiência cisnormativa de gênero sobre os nossos 

corpos. “É menino!” - vai usar azul, jogar futebol e performar tudo que seja masculino, másculo 

e viril. “É menina!” - vai usar rosa, brincar de boneca e performar tudo que seja feminino, 

delicado, dócil. Aos meninos cabem as masculinidades e às meninas as feminilidades. Uma 

latente limitação das expressões e liberdades das identidades de gênero e orientação sexual, 

bem como das possibilidades de viver de acordo com suas próprias convicções sobre seu corpo 

e como ele é a extensão de um campo de luta. 

Nesse sentido, reconhecendo a luta contra as formas de opressão e marginalização das 

identidades diversas do padrão cisbinário o MST menciona, pela primeira vez num documento 

oficial do Movimento na III Assembleia Nacional da Juventude Sem Terra em 2014, a palavra 

“homofobia” e ressalta o enfrentamento desta como pauta importante das lutas que são travadas 

pelo dentro e fora do MST. Assumindo o compromisso de reafirmar a diversidade sexual e de 

gênero nomeando a forma de violência sofrida por esses corpos dissidentes, já que a posteriori 

utilizavam-se da palavra “preconceito” como termo guarda-chuva para repudiar qualquer forma 

de opressão. 

  

Nos comprometemos a cultivar no dia a dia a mística revolucionária; a ter humildade 

para reconhecer nossas deficiências e desvios organizativos. Construir novas 

relações sociais, culturais e de gênero, avançando na agroecologia e na educação do 

campo, mantendo coerência com nossos princípios e acesa a chama da indignação 

contra as injustiças, as formas de exploração e opressão, como o machismo, racismo 

e homofobia (MST, 2014, p. 4). 

 

Todas essas tensões acerca da diversidade sexual e de gênero no MST foram sendo 

questionadas em razão, principalmente, das pautas levantadas pelo Movimento que traz, como 

fundamental, a formação daqueles/as que o compõem enquanto pessoas políticas forjadas na 

luta pela terra, pela reforma agrária e pela transformação social. 

É por meio dessas agendas de construção política que o MST passa a organizar uma 

articulação mais pontual com o Movimento LGBT no Brasil, participando, em 2011, da 

organização da Parada LGBT de Fortaleza, sendo o Ceará o pioneiro no debate internamente, 

uma vez que o MST fez parte da comissão de organização da Parada LGBT de Fortaleza. 



50 

 

Posteriormente, em 2013, em Brasília, na semana do dia 17 de maio (Dia Internacional 

de Luta Contra a LBGTfobia) acontecia uma manifestação sobre a paralisação da Reforma 

Agrária e o avanço do agronegócio e, pela primeira vez, o MST é chamado para compor um 

espaço de lutas do movimento LGBT com a participação na IV Marcha Nacional contra a 

Homofobia. 

Já em 2014, no VI Congresso Nacional do MST – Lutar! Construir a Reforma Agrária 

Popular! – a bandeira do arco-íris aparece junto da bandeira do MST (figura 5) numa mítica 

realizada durante o evento (MARIANO; PAZ, 2021, p. 28-29) reforçando as pautas de luta e a 

importância do simbolismo de tremular as duas bandeiras ao mesmo tempo. 

 

Figura 6 – Bandeira LGBT e bandeira do MST aparecem juntas no VI Congresso Nacional do MST. 

 

Fonte: MST (2019). Disponível em: https://mst.org.br/2019/03/27/nos-nao-voltaremos-para-o-armario/. 

 

Esses momentos dão base para que a discussão sobre a diversidade sexual e de gênero 

dentro do MST ganhe outro espaço e caminhe para a “saída do armário” reconhecendo as 

pessoas que fazem e que estão nas lutas, pela reforma agrária e pelo direito de existir. 

 

Estas atividades marcam a nossa saída do armário enquanto LGBT Sem Terra. Sair 

da invisibilidade é imprescindível para questionar as bases da dominação e opressão, 

que se expressam em todas as dimensões de nossas vidas, das relações econômicas 

(propriedade privada) aos padrões de "masculino" e "feminino". Estes processos são 

normatizados pelo patriarcado, que estabelece mecanismos de dominação de gênero 

(dos homens sobre a mulheres), e define a heterossexualidade como única forma de 

relação sexual e afetiva possível, condenando a homossexualidade, a bissexualidade 

e a transexualidade à clandestinidade (MARIANO; PAZ, 2021, p. 31). 

https://mst.org.br/2019/03/27/nos-nao-voltaremos-para-o-armario/


51 

 

 

Entre os dias 7 e 9 de agosto de 2015 acontecia, na Escola Nacional Florestan Fernandes 

(ENFF), em Guararema/SP, o 1º Seminário sobre as questões de gênero e diversidade, intitulado 

“O MST e a Diversidade Sexual”, sendo o marco da nacionalização da pauta de diversidade 

sexual dentro do MST e contou com a presença de 35 militantes de 13 Estados que, durante o 

período de realização do Seminário questionaram os estudos sobre diversidade sexual, temas 

voltadas ao patriarcado, capitalismo e suas dinâmicas, bem como sobre o heterossexismo e 

como foi/era/é desafiante pensar acerca da diversidade sexual enquanto uma luta mais ampla e 

de todos/as. 

 

Nesse cenário emergente, o movimento assume nas suas políticas organizacionais 

internas a compreensão de que todas essas opressões também são fruto do 

capitalismo. No entanto, o autor destaca que a “compreensão de transformação social 

é por vezes limitante frente aos avanços no combate às desigualdades de gênero, 

sexualidade e raça, pois prioriza determinadas lutas e deixa outras subsumidas” 

(MAGRINI, 2013, p. 270). Em outras palavras, a transformação nas relações de 

propriedade, por meio da reforma agrária e mudanças materiais, não coincide 

igualmente com a transformação nas relações opressivas no cotidiano da família, dos 

vizinhos, da comunidade e do assentamento (DUARTE, 2021, p. 68). 

 

Nesse sentido, o lugar de lutas e questionamentos permeia a discussão sobre o viés do 

capitalismo e de como a manutenção de um sistema que é exploratório “engole” as experiências 

individuais e coletivas das pessoas que se entendem enquanto pertencidas ao Movimento. E são 

os marcadores sociais da diferença que vão estabelecer quais pessoas LGBTs terão suas vidas 

entrecortadas por um grau maior ou menor de exposição dentro e fora do campo e do 

Movimento - um estigma, “entendido como a situação da pessoa que está inabilitado para a 

aceitação social plena” (GOFFMAN, 1988, p. 4). 

Logo, para Bruno Monteiro Duarte (2021) as vulnerabilidades possuem sujeitos 

específicos e demarcados. 

 

Nesse ponto, é nítido os marcadores que fazem com que determinados sujeitos 

tenham uma maior exposição social. O masculino afeminado, o feminino 

masculinizado, as transexuais e as drag queens são sujeitos que estão suscetíveis a 

uma vulnerabilidade, devido à possibilidade intrínseca de fazer gênero e da questão 

da plasticidade que esses corpos assumem. Como coloca Butler (2012, p. 194), essa 

performatividade é transcrita “na superfície do corpo”, mas, ao mesmo tempo, é 

relatado pelas(os) interlocutoras(es) que a forma como mudar a performance de 

acordo com os espaços sociais é constante em suas vidas. Esses jovens descrevem 

que, no ambiente familiar, assumem uma determinada performance, mas que, a partir 

da inserção, integração e convivência no coletivo, assumem outras. Trata-se de uma 

negociação construída na fronteira da performance de gênero, que não se mostra tão 



52 

 

inflexível como pensado inicialmente pela Butler (2012) (DUARTE, 2021, pp. 69-

70). 

 

É sobre esse viés que a necessidade de trabalhar os temas relacionados à diversidade 

sexual e de gênero no MST que acontece o Seminário O MST e a Diversidade Sexual (figura 

6). Foi através desse Seminário que a identidade LGBT Sem Terra se firmou e fortaleceu, para, 

inclusive, reivindicar suas agendas de lutas e autoafirmações de identidade para o 

reconhecimento e percebimento dos/as pessoas que estavam/estão circulando no Movimento. 

 

Figura 7 – Cartaz do Seminário O MST e a Diversidade Sexual 

 

Fonte: (Mariano; Paz, 2021, p. 43). 

 

O Seminário teve o papel de provocar o MST a entender que essas pessoas já estavam 

ali e que agora elas querem, ainda mais, um lugar de pertencimento que respeite sua diversidade 

e dê visibilidade para as suas reivindicações, conforme destaca Lizandra Guedes, bissexual, 

educadora popular e militante do MST. 

 

O seminário foi o primeiro passo de auto-organização destes sujeitos no interior do 

movimento, se afirmando como LGBT Sem Terra. Eles apontaram uma série de 



53 

 

desafios que a organização como um todo deveria enfrentar, como a ampliação da 

participação política das LGBT e o combate às atitudes discriminatórias nos diversos 

espaços (MST, 2019). 

 

Desse Seminário, um documento orientador foi redigido e nele constam alguns pontos 

fundamentais para que o MST tivesse conhecimento sobre a urgência de que os temas que 

atravessam os debates sobre ser um LGBT no campo e como tais perspectivas são importantes 

para a manutenção de uma vida justa e igualitária para todos/as que estão inseridos/as no 

Movimento. 

Deste modo, as afirmações foram divididas em 5 pontos centrais, quais sejam: 

 

1) a questão da diversidade sexual e a auto-organização dos sujeitos LGBTs Sem 

Terra só tem sentido se estiver vinculada ao projeto de reforma agrária popular e às 

lutas mais gerais por transformações sociais e pelo socialismo; 

2) apesar desta luta ter sido forjada no bojo das lutas da esquerda, historicamente 

ocorreu por parte desta a negação e desqualificação das suas lutas, por muitas vezes, 

perseguindo os sujeitos LGBTs e ignorando as violências por eles vividas, na 

sociedade e nos próprios espaços de militância. O momento atual indica cada vez 

mais a necessidade de debate e unidade da esquerda também nessa temática; 

3) a luta pela liberdade sexual revolucionária é coletiva e esta construção deve ser 

feita, desde já, pelo conjunto de nossa organização, se contrapondo à perspectiva 

liberal burguesa; 

4) [Afirmamos] a luta contra o patriarcado, como estratégica para a superação da 

sociedade de classes, entendendo que a igualdade substantiva dos sujeitos jamais 

será possível nos marcos do capital; 

5) a formação do ser humano numa perspectiva omnilateral, que prioriza suas várias 

dimensões como: o trabalho, a político-ideológica, cultural, estética e afetiva é 

fundante do nosso projeto de reforma agrária popular, que implica na construção de 

novas relações humanas e sociais (MST, 2015) (grifos nossos). 

 

A base de organização das “Afirmações” propostas no Documento do I Seminário “O 

MST e a Diversidade Sexual” visam fortalecer a luta pela Reforma Agrária em conjunto com 

as pautas que permeiam as questões acerca de diversidade sexual pensando em articulações que 

tragam um diálogo com, para e sobre os indivíduos LGBTs que foram historicamente excluídos 

e subalternizados em virtude do preestabelecimento de uma visão cisnormativa sobre os seus 

corpos, em espaços onde são negados e/ou deslegitimados. 

Faz-se necessário pensar nessas “Afirmações” enquanto potencialidades de 

enfrentamento dos desafios que atravessam gerações dentro do MST, questionar a 

caracterização das pessoas do campo para além do entendimento básico de ser homem e mulher 

é questionar toda a estrutura já fixada e, muitas vezes, sem espaço para o “novo” – mesmo que 



54 

 

“novo” seja somente a virada do processo de ruptura que estava mais latente do que se poderia 

imaginar. 

Ademais, houve a organização de Linhas Políticas que foram redigidas no Documento 

e trazem dinâmicas de complementação e apoio para os processos oriundos da amplitude dada 

às discussões sobre LGBTs e o MST. Nesse sentido, mais 5 pontos foram estruturados e 

englobam: formação e estudo (1), luta (2), trabalho de base (3), organicidade (4) e articulação 

política (5). 

 

1. Formação e estudo - aprofundar o conhecimento sobre a questão, ampliando o 

debate sobre as relações humanas para dar unidade ao nosso posicionamento e 

construir a identidade e unidade LGBT Sem Terra, articulada ao nosso projeto de 

Reforma Agrária Popular e às lutas mais gerais do Movimento e da classe 

trabalhadora. 

2. Luta - articular a luta econômica e por direitos dos LGBTs à luta revolucionária 

de construção do socialismo e de novas relações humanas, dentro do contexto das 

lutas do MST e em diálogo com as demais organizações e movimentos populares 

que atuam nesta direção. 

3. Trabalho de base - articulado ao trabalho dos setores e às demais atividades 

organizadas pelo Movimento, com o objetivo de debater a temática do gênero, da 

classe e a diversidade sexual com nossa base social, militância e instâncias, 

resgatando os objetivos do MST, nossos princípios e valores humanistas e 

socialistas. 

4. Organicidade - compreendendo que a organicidade se forja na luta como processo 

político e na ação coordenada, com o intuito de responder aos objetivos e ações 

projetadas, faz-se necessária a construção de ações de caráter intersetorial, desde os 

territórios e instâncias em que a militância está inserida. 

5. Articulação Política - dialogar com as demais organizações e movimentos 

LGBTs, bem como com as demais organizações da classe trabalhadora como sujeito 

coletivo, tendo como perspectiva o projeto da classe, a nossa identidade Sem Terra 

e o projeto da Reforma Agrária Popular (MST, 2019a) (grifos nossos). 

 

As Linhas Políticas foram e são essenciais para a manutenção da pauta de diversidade 

assumida pelo MST por reafirmarem a necessidade da quebra de uma perspectiva hegemônica 

que não estava preocupada em reconhecer nossas existências enquanto válidas. 

É importante ainda o fortalecimento diante, não só a nível nacional, das demandas para 

os demais territórios em níveis regionais e locais, assumindo uma revolução que começou 

tardiamente no MST, mas que ganhou destaque e relevância quando se entendeu que não é 

possível lutar pela coletividade se não assumirmos que “o sangue LGBT também é sangue 

Sem Terra” e que é sempre necessário hastear a bandeira colorida (figura 7) e fortalecer o 

enfrentamento a todas as formas de opressão, discriminação e de violência. 

 



55 

 

Figura 8 – Cartaz produzido para a campanha LGBT Sem Terra. 

 

Fonte: MST, 2023. Disponível em: https://mst.org.br/download/lgbt-sem-terra/. 

 

“Nós, LGBT, existimos e queremos seguir fazendo parte desta luta, nossa forma de amar 

não contradiz a forma de lutar”, conforme destacou Erivan Hilário, a Ruth Venceremos, 

militante gay, na plenária da Reunião da Coordenação Nacional no Assentamento Normandia 

no Centro de Formação Paulo Freire em Caruaru/PE no ano de 2016. E completa afirmando 

que: 

 

Desde o início do MST nós fizemos presentes, não com a nossa pauta específica, 

mas como sujeitos que estavam lá ajudando a construir o movimento. Nos últimos 

anos a gente foi acumulando enquanto MST, enquanto sujeitos LGBT dentro da 

organização no sentido de buscar construir espaço de auto-organização; que a gente 

pudesse aprofundar o conhecimento sobre a diversidade sexual e ao mesmo tempo 

começar a ventilar possibilidades organizativas. Nossa bandeira é para romper o 

latifúndio da terra, mas também romper e acabar com o patriarcado e o machismo. 

Não podemos enquadrar as formas de amar. Pautas como essa têm que cada vez mais 

ser enraizadas no interior dos movimentos populares, como o MST (MST, 2020a). 

 

Cumpre salientar que, também nessa reunião foram incluídas nas Normas Gerais do 

MST a menção expressa à orientação e diversidade sexual - proposta aprovada na plenária e 



56 

 

evidenciando que a luta pelo combate às discriminações deve ser uma pauta central dentro da 

organização do MST. 

 

Tópico I - Natureza do MST: 3. O Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

é aberto a todos os trabalhadores, sem distinção de raça, credo religioso, filiação 

partidária ou outras características culturais e regionais, desde que respeitem os 

princípios e normas do Movimento. Participam no Movimento, sem distinção de 

idade, orientação sexual ou identidade de gênero, todos os membros da família: 

homens, mulheres, idosos, jovens e crianças (MST, 2016, p. 10); 

Tópico III - Programa de Reforma Agrária: 6. Educação e Cultura; e) combater, 

permanentemente, todas as formas de preconceito social, para que não ocorra a 

discriminação de gênero, idade, etnia, religião, identidade de gênero e orientação 

sexual etc. (MST, 2016, p. 17); 

Tópico III - Programa de Reforma Agrária: 7. Direitos Sociais; e): combater 

todas as formas de violência contra as mulheres, crianças e LGBT (Lésbicas, Gays, 

Bissexuais, Transexuais e Travestis), penalizando exemplarmente seus praticantes 

(MST, 2016, p. 18). 

 

A reformulação das Normas Gerais do MST para reconhecer a diversidade dos/as 

pessoas que compõem o Movimento demarca uma virada importante das e nas lutas do MST. 

É nessa perspectiva que os processos de se entender enquanto um corpo dissidente que faz parte 

e constrói o Movimento vai ganhando novos contornos, mas não está isento de sofrer, ainda, 

retaliações e violências em decorrência das suas orientações sexuais e identidades de gênero - 

uma luta que ainda está longe de terminar, mas que é encarada por muitos e muitas que querem, 

podem e devem se sentir livres para performarem suas masculinidades, feminilidades ou não 

performarem. 

Pluralidade de pessoas e de identidades é a base para um olhar focado na diversidade e 

na individualidade de cada um/uma - seja no Movimento ou fora dele. Entendendo que também 

existem LGBTs que são do MST, mas que não estão diretamente relacionados com o Coletivo 

Sem Terra e isso não deslegitima suas necessidades ou os afasta das lutas travadas por 

aqueles/as que estão nas linhas de frente. 

 

(...) essa luta não está apenas no campo da afirmação das identidades, pelo contrário, 

o debate da sexualidade está diretamente ligado à emancipação humana, às 

construções sociais que projetam a forma de viver e amar, de entender o amor ligado 

à condição do trabalho e de acesso ao mesmo, e a participação política na 

organização (MST, 2017, p. 20). 

 

A pauta da diversidade sexual e de gênero se firma a partir de 2015 no Movimento. E 

vai se estabelecendo nesse período para em 2018, a criação do Coletivo LGBT Sem Terra ser 

inserido na organicidade do MST estabelecendo um espaço de acolhimento e fortalecimento 



57 

 

das pessoas que já faziam parte da trajetória do MST e que não tinham um lugar efetivo na luta 

pelas suas próprias existências. Os corpos LGBTs Sem Terra assumem um lugar de força e de 

ruptura para além das invisibilidades e marginalizações. 

 

A participação de lésbicas, gays, bissexuais, transexuais e travestis no MST não é 

tão recente quanto a sua auto-organização. Na história do movimento podem ser 

encontradas(os) militantes e dirigentes LGBTs que tiveram e têm suas trajetórias 

entrecortadas por uma série de preconceitos e discriminações (MARIANO; PAZ, 

2018, p. 294). 

 

É sobre isso que a reivindicação e retomada do protagonismo e da subversão deles/as 

para eles/as e sobre eles/as e como isso tem sido essencial para a construção de uma identidade 

também política; a identidade LGBT Sem Terra é definidora de um/uma indivíduo livre e que 

se vê no direito de hastear a bandeira colorida junto com a bandeira vermelha para garantir que 

seu corpo seja um campo político e que se faz a partir de uma consciência individual de 

percebimento sobre seu corpo dissidente, mas que também é coletiva, já que transpassa seu 

corpo-território no e do rural e se conecta com os/as demais para expressarem seus lugares no 

mundo. 

 

Um olhar rápido pode não revelar a importância de nos encontrarmos nestas 

definições. Embora as sexualidades sejam processos complexos, que não 

necessariamente cabem em categorias, elas contribuíram para nos afirmarmos como 

LGBT Sem Terra. [...]. A afirmação: "sou lésbica, gay, bissexual, travesti e 

transexual" e outras identidades dissidentes, construídas desde os espaços 

organizativos da classe questiona, subverte e deslegitima esta ordem, mas também 

denuncia a violência, a exclusão e a opressão a que somos submetidas. Nesse sentido, 

usamos LGBT Sem Terra como uma identidade política, composta de várias 

identidades, que juntas, constroem organização, ações de lutas para o enfrentamento 

não apenas do capital, mas também do padrão heteronormativo que reproduz. 

Assumir esta identidade LGBT Sem Terra, demandava que déssemos um passo 

importante, no sentido de socializar estes debates na própria vida política e 

organizativa do Movimento, da base à militância. A primeira versão do Caderno de 

Formação "Diversidade Sexual no MST: elementos para o debate" foi tema de estudo 

durante uma reunião da Direção Nacional do MST, realizada em novembro de 2016. 

Nesta oportunidade, esta instância de decisões do Movimento se posicionou, 

reconhecendo a diversidade dos sujeitos que constroem a luta pela Reforma Agrária 

Popular; afirmando o compromisso da luta contra a LGBTfobia; sinalizando 

condições para a inserção orgânica dos sujeitos LGBTs nas instâncias e espaços 

organizativos; além de apontar para a constituição do Coletivo LGBT Sem Terra 

(MARIANO; PAZ, 2021, p. 84). 

 

Reafirma-se a dinâmica de pensar sobre todos os corpos que estão na luta dentro do 

MST para estabelecer um diálogo pleno e linear sobre as urgências e emergências de estar no 



58 

 

campo no país que mais violenta identidades dissidentes no mundo. É um compromisso de 

proporções gigantescas e que foi assumido pelo Movimento de maneira cuidadosa e com os 

devidos espaços de articulação e escuta das pessoas que experimentaram na pele o que é ser 

LGBT Sem Terra no Brasil, muitas vezes dilacerados pelas estatísticas que não vão nos impedir 

de sorrir e lutar; mas que nos afugenta cotidianamente. 

Nesse sentido, o Coletivo LGBT Sem Terra se consubstancia a partir dos seguintes 

objetivos: 

1. ser espaço de auto-organização das/os LGBTs que integram a luta do MST; 

2. desenvolver a formação política e ideológica das/os LGBTs; 

3. fomentar a elaboração teórica sobre a diversidade sexual e de gênero, sendo 

construídas por todas/os as/os LGBTs vinculadas/os ao MST.  

Destacando que o Coletivo é um espaço de trocas e aprendizados compartilhados e de 

fortalecimento de todos/as e cada um/uma. 

Diante disso, o Coletivo traz a possibilidade de implantar uma discussão que não era 

feita ou era apagada das construções levantadas pelo MST. Assim, é essencial reconhecer que 

a criação do Coletivo foi um marco decisivo na organização dos temas de gênero e diversidade 

sexual no Movimento e que a luta pela terra é também palco de lutas pelo direito de existir. 

Mas, “quem são os/as sujeitos/as que constroem a luta pela terra?”. É partindo desse 

pressuposto que os corpos LGBTs que fazem e são o Coletivo se autoafirmam.  É na diversidade 

que as lutas se estabelecem e continuam, diversidades essas que compreendem identidades 

étnico-raciais, de gênero e de sexualidades múltiplas e plurais. 

 

Os corpos LGBTs são marcados por processos de subordinação e violência que não 

são apenas aqueles clássicos (como a exploração no campo, que estamos mais 

acostumados a denunciar), mas que devem ser decifrados no mesmo contexto 

estrutural da exploração capitalista. Dessa forma, compreendemos que muitas 

atitudes que se manifestam nas relações interpessoais - como a violência, a opressão, 

o preconceito - se alimentam destas profundas estruturas da dominação. Se estas 

opressões são dimensões fundamentais do antagonismo de classes que queremos 

enfrentar, elas estão presentes também nos processos de luta pela terra; marcam os 

sujeitos que lutam por ela; constituem os mecanismos que buscam criar falsos 

antagonismos entre nós; atravessam as formas por meio das quais nos organizamos, 

estabelecemos relações sociais, afetivas, econômicas, familiares, políticas, culturais 

(MARIANO; PAZ, 2021, p. 121). 

 

As estruturas de dominação e relações de poder atravessam as lutas da população 

camponesa e abrem precedentes ainda maiores para mecanismos de violência historicamente 

estabelecidos. Deste modo, a luta contra a LGBTfobia é também uma luta de classe, uma não 



59 

 

está dissociada da outra. As lutas se estruturam e caminham juntas com o propósito de garantir 

a soberania e liberdade dos territórios, dos corpos dissidentes de vivências e experiências 

diversas de gênero e sexualidade. 

 

A identidade Sem Terra como sujeito coletivo é também composta pela expressão da 

identidade de cada uma e cada um, dentro das suas particularidades, que são 

resultados da construção histórica consciente da nossa humanidade, da liberdade 

sentida e exercida sem medo, ou seja, a liberdade de vivermos nossos sentimentos e 

nossas convicções no espaço da organização política e nas ruas (MST, 2017, p. 20). 

 

A luta de se estabelecer uma identidade política dentro do MST que seja atravessada 

pelos recortes de gênero e sexualidade é histórica, mesmo que só assuma um papel mais central 

recentemente. Essa construção de sujeitos/as políticos/as se dá e se constitui no fazer da história, 

na ação política direta ou indiretamente. 

Assim, o Jornal dos Trabalhadores Rurais Sem Terra, que é parte importantíssima da 

luta pela reforma agrária popular e já tem mais de 40 anos de história, lançou uma edição 

especial para discutir a temática da diversidade sexual e de gênero em 2019 (figura 8). O 

reconhecimento e a visibilidade num espaço como este só reafirmam que a existência de pessoas 

LGBTs e a garantia de suas (des)construções individuais e junto da luta camponesa é um ponto 

cada vez mais relevante dentro do MST. 

 

Figura 9 – LGBT Sem Terra: rompendo cercas e tecendo a liberdade (Jornal Sem Terra Edição Especial). 

 

Fonte: MST, 2023. Disponível em: https://mst.org.br/download/especial-jornal-lgbt-sem-terra-2019/. 



60 

 

 

Todos esses corpos já estavam lá e só por existirem já eram e faziam história. E isso não 

se deu sem os mais diversos episódios de violências simbólicas disfarçadas de “brincadeira”, 

ou seja, episódios de LGBTfobia recreativa. Sobre isso, os elementos constitutivos que 

orientam a identidade política das pessoas LGBTs que integram o Coletivo reiteram a 

necessidade de respeito à diversidade e a pluralidade de corpos e performances no campo. 

Sendo estas: 

 

a) a consciência de classe, que se alimenta do nosso pertencimento e vínculo 

histórico com a classe trabalhadora; 

b) autoconhecimento e reconhecimento como LGBT dentro de uma organização 

política como o MST; 

c) organização e luta coletiva contra o que nos oprime e nos explora; 

d) o campo como lugar de sociabilidade e existência LGBT. 

 

Esses elementos são chaves interpretativas para orientar e fazer revolução para os 

sujeitos que compõem as agendas de luta do MST através do Coletivo LGBTI+ Sem Terra 

visando romper com a objetificação dos corpos e das suas respectivas subjetividades. De modo 

que, as experiências de cada um/uma seja libertária, igualitária e de multiplicação dos valores 

de reciprocidade das vivências plurais para longe dos projetos patriarcais que precificam nossas 

vidas e dão impulso para a continuidade dos projetos de cunho masculino cisnormativo, branco 

e heterossexual que subjugam os corpos dissidentes e retroalimentam um projeto capitalista de 

dominação social por meio da (re)produção e procriação em relações que se fundam nos 

interesses materiais e contratuais que de caráter mercadológico – um controle a partir do sexo 

enquanto perpetuação da espécie única e exclusivamente. 

A luta por uma identidade política e de autoafirmação enquanto LGBT Sem Terra 

caminha em meio ao desmonte, a marginalização, ao descaso, a violência; mas também percorre 

sua trajetória diante da liberdade de se expressar e de ser e se reconhecer como identidade 

dissidente. Toda forma de amor é e deve ser legítima onde se possa garantir que sejamos 

socialmente iguais e tenhamos nossos direitos básicos e fundamentais reconhecidos, que 

sejamos humanamente diferentes e completamente livres para amar e que este seja um amor 

sem amarras e rotulações em territórios livres de discriminações e opressões. 

Em 2023, o lançamento da Campanha Permanente Contra a LGBTI+fobia no Campo 

(figura 9) traz uma perspectiva ainda mais importante acerca do fortalecimento da pauta da 

diversidade sexual e de gênero dentro do Movimento dos Trabalhadores Sem Terra e surge com 

o objetivo de reafirmar o enfrentamento às mais diversas formas de violência que estão 



61 

 

fortemente marcadas no cotidiano das pessoas que se percebem LGBTs. Já que, o fato de 

performaram identidades diversas do padrão cisnormativo de gênero preestabelecido os/as 

configura como são alvos suscetíveis de correção. 

 

Para o Coletivo LGBT Sem Terra do MST, a luta contra a LGBTI+fobia, no combate 

a todas as formas de violência, é um componente importante do projeto político e 

indispensável para construção da Reforma Agrária Popular no Brasil. (...) A campanha 

é permanente, ocorrendo por tempo indeterminado e também está sendo realizada pela 

Via Campesina Brasil e os movimentos camponeses que integram a organização, 

como o MST. A intenção é realizar um trabalho permanente junto à base social, 

militância Sem Terra e nas instâncias organizativas do MST, para enfrentar às diversas 

violências e estruturar ações coletivas na busca de relações e territórios da Reforma 

Agrária Popular emancipados e livres de qualquer tipo de violência contra qualquer 

pessoa (MST, 2023). 
 

Ademais, uma das linhas da Campanha é o desenvolvimento de ações coletivas que 

estruturem, a nível também nacional, das relações e territórios da Reforma Agrária Popular, 

com o objetivo de fazer desses territórios lugares livres de toda e qualquer forma de 

subalternização dos/as pessoas que com sangue e suor seguem na luta pelo direito, muitas vezes, 

de (re)existir no campo. 

 

Figura 10 – Cartaz da Campanha Permanente Contra a LGBTI+fobia no campo 

 

Fonte: MST, 2023. Disponível em: https://mst.org.br/download/campanha-contra-a-lgbtifobia-no-campo/. 

 

https://mst.org.br/download/campanha-contra-a-lgbtifobia-no-campo/


62 

 

Um dos principais pontos da Campanha Permanente é de fato trazer a pauta como algo 

que deve ser perpetuado, ainda que os debates assumam um lugar de incipiência fazê-los 

estarem mais evidentes e de maneira constante em todas as ações de luta possibilita essa 

continuidade. 

Ainda que os dispositivos de controle atuem diretamente sobre os corpos dissidentes o 

que se busca é fazer com o armário não seja e nem assuma um espaço de negação de identidades 

diversas e potencialmente plurais. 

Assim, Wesley Lima (2023) dirigente do Coletivo LGBTI+ Sem Terra em entrevista 

para repórter Iyalê Thayrine do Brasil de Fato explica que os objetivos da Campanha são 

possibilitar, entre outras coisas, espaços de diálogo e representação da diversidade sexual e de 

gênero no MST. 

 

A campanha contra LGBTIfobia puxada pelo coletivo LGBT do MST nasce com esses 

objetivos: construir espaços de debate, de formação e de conscientização da base 

social do MST sobre o tema da diversidade sexual de gênero e a necessidade da luta 

contra a violência e conseguir levantar a bandeira de territórios livres de violência nos 

nossos assentamentos e nossos acampamentos, isso para a gente é extremamente 

importante (BRASIL DE FATO, 2023). 
 

Esse processo de fortalecer a Campanha assume um lugar de visibilidade e 

reconhecimento de identidades e performances dissidentes de gênero que sejam celebradas nas 

suas singularidades. Tensões sobre “dar mais pinta”, se mostrar dissidente e/ou construções 

relações de maior confiança dentro e fora de casa (DUARTE, 2021), uma vez que identidades 

essas identidades dissidentes se reconstroem nesse processo de espalhamento da Campanha 

sobre os temas de sexualidade e gênero. 

 

Os sujeitos assumem uma performance mais afeminada ou transgressora de gênero 

dependendo do ambiente e das pessoas com as quais se encontram. Na família ou no 

coletivo são acionadas performances diferenciadas, muitas vezes buscando evitar uma 

repressão ou riscos. “Em casa tenho que ser mais comportado” ou “não posso dar tanta 

pinta perto dos meus pais” se contrapõem a construções no interior do Coletivo LGBT 

Sem Terra. Nesse ponto, é perceptível como os laços entre os membros proporcionam 

determinadas interações, brincadeiras, jogos e combinações de gênero (DUARTE, 

2021, pp. 69-70). 
 

Tal perspectiva garante que o fortalecimento da luta, resistência e reconhecimento siga 

como pauta prioritária, uma vez que é preciso continuar e continuaremos “na revolução 

proletária, feminista, transviada e sapatão, pois sem LGBT não há revolução”.  



63 

 

4. TERCEIRA OCUPAÇÃO. “Meu Deus, parece que agora só tem viado no MST”: entre 

vivências, experiências e trajetórias do e no Coletivo LGBTI+ Sem Terra – a 

autoafirmação dos corpos dissidentes por meio de uma “pedagogia viada9” 

 

Entre possibilidades e narrativas plurais os corpos dissidentes se fizeram e fazem 

presentes em todos os âmbitos sociais, do campo à cidade e da cidade ao campo, nos 

movimentos sociais e fora deles, na vida pública e na vida privada. Cada um desses espaços 

pode ser um lugar de performance diferente, a depender do nível de aceitação e segurança para 

esses corpos em cada contexto. 

Talvez sejam essas as linhas tênues de se compreender como as experiências de se 

entender enquanto uma criança-viada, um menino-bicha e um homem-viado – todos são um só, 

mas não são únicos – são importantes para (re)existir e pensar sobre diversidade e identidades 

autoafirmadas. 

A(s) masculinidade(s) nos é (são) ensinada(s) para replicar um comportamento de 

dominação e de poder, ser homem é sustentar esse lugar. Ser homem de verdade é assumir essa 

posição com excepcionalidade e maestria e se afastar disso é perder esse lugar “natural” 

atribuído a todos os homens ainda na descoberta de caráter biologizante ou até mesmo nos chás 

de revelação10 (mas o que eles revelam de fato?). 

A construção e o percebimento de identidades dissidentes reverberam para além de 

leituras simplistas sobre como os corpos são ou devem ser, a partir de um lugar de liberdade, 

individual e coletiva, que possibilita outros recortes de se entender fora desse padrão atribuído 

e preestabelecido de ser e se tornar homem. 

Nessa perspectiva, as narrativas de Silvano Leite, Mateus Quevedo e Regivaldo Silva, 

3 homens gays que atuam na militância nos movimentos sociais de luta pela terra, nos ajudarão 

a compreender sobre os atravessamentos das suas trajetórias com os temas de gênero, 

diversidade sexual e masculinidades no Coletivo LGBTI+ Sem Terra e a partir dele. 

Nos debruçaremos sobre a construção de identidades a partir do lugar das 

masculinidades e os atravessamentos que os aspectos desta trazem para a vivência de homens 

gays de origens camponesas. Uma masculinidade camponesa que foge do que a sociedade 

espera ou vislumbra enquanto padrão ideal na construção de homens de verdade, de modo que 

 
9 Na entrevista com Regivaldo Silva ele traz esse termo para falar da importância dos processos formativos quando 

há a incorporação de pessoas LGBTQIAPN+ nessa construção; 
10 Entende-se por Chá de Relevação um ritual festivo que consiste na divulgação pública do sexo biológico dos 

bebês e é divido nas cores azul e rosa, sendo azul meninos e rosa para meninas em claro reforço aos estereótipos 

de gênero por evidenciar uma divisão cisnormativa e binária. 



64 

 

ser homem ou tornar-se um vai além das fronteiras limitantes e dicotômicas de gênero onde 

papéis e performances acerca das construções identitárias sobre e a partir das masculinidades 

são assumidas por homens e mulheres e permeiam a amplitude dos debates sobre diversidade 

sexual e de gênero. 

Silvano Leite11 é Técnico em Agropecuária e natural da cidade de Ouricuri, no sertão 

pernambucano, tem 37 anos de idade e se identifica enquanto um homem cisgênero gay, embora 

que “a minha prática seria de pansexual12 [...]. Apesar de que eu posso carregar uma preferência 

de me relacionar com homens... talvez seja por isso que eu carrego a identidade de dizer “eu 

sou gay”” e atuou enquanto Dirigente Estadual do Coletivo LGBTI+ Sem Terra no Estado do 

Rio de Janeiro. 

Mateus Quevedo13 nasceu na cidade de Parambi no Paraná e integra o Movimento dos 

Pequenos Agricultores (MPA), tem 27 anos de idade e se identifica enquanto um homem gay 

cisgênero é jornalista de formação e participa de atividades de formação e diretamente 

relacionadas aos temas de gênero e diversidade sexual junto ao Coletivo LGBTI+ do MST. 

Regivaldo Silva14  se identifica enquanto um homem gay cisgênero, tem 40 anos de 

idade, é Pedagogo de formação e natural da cidade de Palmares em Pernambuco. Atualmente 

atua no cargo de Dirigente Estadual do Coletivo LGBTI+ Sem Terra em Pernambuco e faz parte 

do Coletivo Estadual de Educação do MST, espaço onde inicia sua trajetória dentro do 

Movimento. 

São corpos dissidentes de origem camponesa que constroem suas narrativas de 

percebimento identitário e de mundo desde muito cedo, como a imensa maioria de pessoas 

dissidentes no campo e na cidade. A inserção nos movimentos sociais e a luta por 

reconhecimento é essencial nesse processo, uma vez que a história do movimento LGBT já nos 

ajuda a entender sobre pluralidade de sujeitos e identidades. 

 

Aliás, pode-se afirmar, sem sombras de dúvidas, que a mera existência pública de 

corpos e de desejos contrários às normas-padrão de gênero e de sexualidade sempre 

foi um ato político da maior grandeza. Nesse sentido, seria injusto politicamente e 

equivocado, do ponto de vista histórico, desconsiderar as diversas iniciativas 

pregressas de lutas e de resistência da comunidade LGBT.  No entanto, nem toda 

forma de ação política coletiva é um movimento social em sentido técnico. Tomando 

 
11 A entrevista concedida encontra-se, na íntegra, transcrita no ANEXO II desta dissertação. 
12  Considera-se que a pansexualidade é uma orientação sexual, assim como a heterossexualidade ou a 

homossexualidade. O prefixo pan vem do grego e se traduz como “tudo”.  Significa que as pessoas pansexuais 

podem desenvolver atração física, amor e desejo sexual por outras pessoas, independentemente de sua identidade 

de gênero ou sexo biológico. A pansexualidade é uma orientação que rejeita especificamente a noção de dois 

gêneros e até de orientação sexual específica (MARSHALL CAVENDISH CORPORATION, 2010). 
13 A entrevista concedida encontra-se, na íntegra, transcrita no ANEXO III desta dissertação. 
14 A entrevista concedida encontra-se, na íntegra, transcrita no ANEXO IV desta dissertação. 



65 

 

como referência o vasto campo da sociologia política, pode-se afirmar que movimento 

social consiste em um tipo específico de ação política coletiva, datada historicamente 

e com características próprias de repertório, mobilização de recursos e estrutura de 

oportunidades, variando os contornos mais precisos do conceito a depender das teorias 

e perspectivas adotadas pela análise. De qualquer modo, independentemente da 

definição escolhida e sem invisibilizar as iniciativas anteriores, o importante é 

destacar que, nessa acepção sociológica e com acento mais institucional, o ano de 

2018 marca quatro décadas de luta coletiva e organizada do movimento social LGBT 

brasileiro. Desde então, o movimento homossexual tornou-se LGBT, sofrendo 

diversas transformações e contribuindo também, para promover importantes 

mudanças na sociedade e nos Estados brasileiros. Proliferaram-se os coletivos e 

grupos organizados, diversificaram-se as identidades, aumentaram as tensões internas, 

multiplicaram-se as formas de luta, conquistaram-se direitos, construíram-se políticas 

públicas, travaram-se diálogos com outros atores políticos, realizaram-se os maiores 

atos de rua desde as Diretas Já com as Paradas do Orgulho LGBT e ocuparam-se as 

redes sociais e as tecnologias com novos ativismos (GREEN; QUINALHA; 

CAETANO; FERNANDES, 2018, p. 11). 
 

Assim, o surgimento de um movimento social de disrupção que preza pelas liberdades 

e expressões de gênero vai se consolidando e se refazendo ao longo da história para 

compreender as emergências do seu tempo. Desde a Revolta de Stonewall15 , nos Estados 

Unidos da América em 1969, até os dias atuais as performances e construção de identidade 

percorreram e percorrem uma infinidade de multiplicidades de ser e se refazer. 

 As identidades dissidentes assumem quebras dos padrões de gênero e fogem do 

binarismo para se estabelecerem. Pluralidades de masculinidades, feminilidades, bem como 

não-binariedades16 formam um leque de pessoas que se reinventam para viveram aquilo que 

entendem ser suas respectivas verdades. São processos complexos e cheios de implicações que 

nos levam a aprofundar os debates dos temas que são entrecortados por tais perspectivas.  

 

“A gente começa a perceber a complexidade da existência do ser perpassando por 

essas masculinidades e perpassando por essa questão da não-binariedade. Então a 

gente começa a perceber que existem outras performances de masculinidade e é a 

partir do nosso povo, a partir dos nossos corpos que a gente precisa discutir 

(informação verbal dada por Regivaldo Silva) 

 

Os espaços e contextos em que estas pessoas estão inseridas também influenciam nesses 

processos, do campo à cidade os recortes mudam, se transformam e se cruzam para se 

adaptarem às diversidades, sejam elas sexuais ou de gênero e de acordo com cada geração, “é 

um grande desafio por que a nova geração chega com muitas informações... e a juventude 

 
15 Em 1969, batidas policiais em bares gays nos EUA seguiam um padrão. Clientes e curiosos reagiram e resultou 

em uma rebelião conhecida atualmente como a Revolta de Stonewall e se tornou um marco na luta pelos direitos 

LGBTQIAPN+ no mundo (BLACKEMORE, 2021). 
16  O conceito de não binariedade está relacionado a pessoas que não se identificam com o gênero feminino, 

tampouco com o masculino, ou seja, não se satisfazem em ser chamadas de ela ou ele (MENEZES, 2023). 



66 

 

também tem esse caráter de tensionar o que já está colocado e transformá-lo” (informação 

verbal dada por Mateus Quevedo). 

 

“Então eu acho que essa questão geracional pega muito, mas uma outra coisa que eu 

acho que é fundamental a gente pensar é que, por exemplo: no MST eles conseguiram 

levantar essa pauta porque eles tinham uma força social dentro do Movimento. O que 

que isso significa? Existiam muitos sujeitos e eles estavam organizados e se 

articulando para colocar essa pauta e eu acho que isso faz todo sentido no sentido de 

que você consegue garantir que essa pauta apareça. Então eu acho que o combate ao 

patriarcado tem nos ajudado a ter uma unidade maior enquanto movimento social, 

enquanto força social das LGBTs” (informação verbal dada por Mateus Quevedo). 

 

A preocupação com o alcance geracional das discussões de gênero e sexualidade 

assumem um lugar bifurcado, com as juventudes assumindo esse lugar de tensionamento e de 

transitoriedade para a vida adulta. Do mesmo modo, as gerações que estão no Movimento a 

mais tempo reivindicam e trazem esses debates a partir das suas vivências e experiências 

articulando com o próprio Movimento e com as novas gerações de militantes, destacando que 

a construção geracional está diretamente relacionada com o tempo no movimento, sua entrada, 

e não necessariamente a idade, sendo uma característica de construção dos movimentos sociais 

dos quais o MST é um exemplo (CASTRO et al., 2009). 

 

Nos movimentos sociais que se constituíram a partir dos anos 1980, há uma percepção 

de que foram formados por jovens. Um exemplo é o MST. Na percepção de dirigentes 

nacionais do movimento entrevistados pela pesquisa, o MST foi composto por três 

gerações de militantes: a geração fundadora; a que se forma a partir da constituição 

dos primeiros assentamentos; e uma mais nova que surge recentemente, composta por 

filhos de militantes e/ou assentados, e jovens oriundos do meio urbano. O marco 

definidor geracional, nesse caso, não é a idade, mas, sim, a entrada no movimento 

social (CASTRO et al., 2009, p. 163). 

 

Esse cruzamento geracional estabelece relações de poder e hierárquicas, demarcando, 

inclusive, processos de exclusão. Contudo, a questão da identificação com uma pauta 

consolidada e de importantes processos de autoafirmação e luta alicerça o fortalecimento 

coletivo das discussões acerca da diversidade sexual e de gênero. Essas similaridades apontam 

para processos de consolidação de identidades, reconhecimento e renovação de questões que 

não eram tratadas ou que não possuíam um respaldo de garantia de disputas para o contexto em 

que estava/está sendo reivindicado ao longo da história. 

 

No entanto, no que tange aos movimentos sociais, a questão geracional está atrelada 

à problemática da renovação do movimento. Porém, os que se reconhecem como 

juventude hoje – as gerações mais novas dos movimentos – apontam para a 

consolidação de grupos concretos, que elaboram uma identidade, com pautas e 

questões específicas, tanto em oposição aos mais velhos, nas disputas por espaço, 



67 

 

como também em diálogo com as questões que afetam os jovens no meio rural e na 

sociedade brasileira. Nesse sentido, o enfoque geracional proposto contribui para a 

análise a partir da perspectiva de identificação e autoidentificação de grupos 

geracionais, bem como da identificação de determinada população que se percebe 

como compartilhando realidades similares num dado contexto histórico (CASTRO et 

al., 2009, p. 163). 
 

Nesse sentido, destaca Elisa Guaraná de Castro (2019) quando analisa tais questões, a 

partir dos vieses dos processos de exclusão, hierarquia e transitoriedade social da identidade 

das juventudes e seus reflexos na construção desses sujeitos. 

 

Contudo, tomando a conceituação de Stolke (2006) os processos de exclusão daqueles 

identificados como jovens são complexos e envolvem a intercessão de questões de 

classe social, gênero, raça, etnia, sexualidade e, como veremos, o lugar onde se vive. 

Ser jovem implica vivenciar relações de poder e hierarquia social. Uma leitura comum 

atravessa o debate sobre juventude e reforça relações de poder e hierarquia social: 

juventude como um período de transição para a vida a adulta. A valorização e 

associação de fatores físico-biológicos a comportamentos psicológicos e sociais como 

chaves explicativas privilegiadas para se compreender categoria estão na base de 

algumas formulações sobre juventude e se refletem em duas questões centrais: 1) a 

caracterização de padrões comportamentais que os jovens estão pré-dispostos a 

reproduzir; 2) a valorização da transitoriedade dessa identidade social (CASTRO, 

2019, p. 185) 

 

E ainda que as juventudes, permeadas pelas questões de gênero e sexualidade, possam 

assumir esse lugar de tensionamento e dar “a cara a tapa”, o lugar onde se vive (CASTRO, 

2019) e a forma como essa relação se estabelece é central para garantir um diálogo linear sobre 

outras e novas identidades como forma de evitar reverberações de violências inseridas nesse 

contexto. 

 

“Quem puxa hoje a pauta são os mais antigos17, um ou outro que foge, mas na sua 

totalidade são eles que puxam o debate, são eles que alertam que não dá mais para ter 

certas piadas, certas “brincadeiras”, certas falas porque provocam uma agressividade 

a partir dessa masculinidade” (informação verbal dada por Regivaldo Silva) 

 

Assim, entender que essa construção também é um ponto importante dentro da 

perspectiva dos movimentos sociais. Nos movimentos sociais as possibilidades de identidades 

diversas estão na sua gênese e cada um dos movimentos, em cada uma das suas correntes, sejam 

feministas, negros, LGBTs dentre outros, se amparavam na identidade dos seus membros para 

fixar pautas e estabelecer lutas. Deste modo,  

 

 
17 A fala do Regivaldo Silva situa-se no debate e entendimento sobre o enfrentamento das e a partir das violências 
sofridas no passado e da quebra desse ciclo para as próximas geraçãoes, entendendo a força das novas gerações, 
mas reforçando a força dos que vieram primeiro - sendo estes diálogos complementares e que se retrolimentam. 



68 

 

o feminismo apelava às mulheres, a política sexual aos gays e lésbicas, as lutas raciais 

aos negros, o movimento antibelicista aos pacifistas e assim por diante. Isso constitui 

o nascimento histórico do que veio a ser conhecido como a política de identidade, uma 

identidade para cada movimento (HALL, 2006, p. 45) 

 

Nesse sentido, a multiplicidade de sujeitos que estão inseridos nessa construção de uma 

identidade pós-moderna se estabelece quando esses corpos são lidos enquanto identidades tão 

abertas que se fazem inacabadas, disruptivas e repletas de fragmentações características desse 

(des)encadeamento de possibilidades identitárias.  

Assumindo, também, identidades políticas que se aglomeram em torno de um interesse 

comum de um grupo social, a leitura do identitarismo é mencionada por Mateus Quevedo 

quando traz para a discussão o debate em torno das pautas LGBTQIAPN+ serem levantadas 

por indivíduos “pós-modernos”, a frente do seu tempo e que “causam” para serem vistos e/ou 

ouvidos. 

 

Tem uma questão também que eu acho que é importante a gente colocar, que muita 

gente coloca também, que tem a ver com o identitarismo no sentido de que é 

necessário a gente organizar esses processos trabalhando a questão do indivíduo, mas 

entendendo também que a gente está circunscrito em um processo mais amplo coletivo 

de formação social. Acho que esse tema é um tema que avançou muito que inclusive 

eles tinham muito dessas identidades culturais da pós-modernidade e tentam colocar 

a gente, quando a gente pauta essa questão, como pós-modernos (informação verbal 

dada por Mateus Quevedo). 
 

Como afirma Stuart Hall (2006) quando destaca que existe um processo formativo de 

mudanças sobre a construção dessas identidades, entendidas enquanto identificação, uma vez 

que   

 

Assim, a identidade é realmente algo formado, ao longo do tempo, através de 

processos inconscientes, e não algo inato, existente na consciência no momento do 

nascimento. Existe sempre algo ''imaginário" ou fantasiado sobre sua unidade. Ela 

permanece sempre incompleta, está sempre "em processo", sempre "sendo formada". 

As partes "femininas" do eu masculino, por exemplo, que são negadas, permanecem 

com ele e encontram expressão inconsciente em muitas formas não reconhecidas, na 

vida adulta. Assim, em vez de falar de identidade como uma coisa acabada, 

deveríamos falar de identificação, e vê-la como um processo em andamento. A 

identidade surge não tanto de plenitude da identidade que já está dentro de nós como 

indivíduos, mas de uma falta de inteireza que é "preenchida" a partir de nosso exterior, 

pelas formas através das quais nós imaginamos ser vistos por outros. 

Psicanaliticamente, nós continuamos buscando a "identidade'' e construindo 

biografias que tecem as diferentes partes de nossos eus divididos numa unidade 

porque procuramos recapturar esse prazer fantasiada de plenitude (HALL, 2006, pp. 

38-39). 
 



69 

 

Sobre essa questão, destacam Silvano e Mateus, respectivamente, quando explicam o 

contexto de se entenderem enquanto homens gays e o impacto disso nas suas vidas e nas 

relações com as pessoas diretamente relacionadas aos seus convívios. 

 

“[...] quando eu me assumo em 2017 como uma pessoa gay a primeira pessoa que eu 

me assumi foi ela (a ex-esposa), depois com meus pais e isso depois viralizou. Se 

espalhou, então a gente percebe que, por mais que... não foi assim aquela questão que 

a gente também pensasse que fosse... num campo da homofobia, do preconceito, mas 

a gente sente o quanto tem um preconceito das pessoas e o quanto isso causa um 

desconforto. Só que aprender a conviver com esse desconforto tem um outro elemento 

fundamental no processo e influencia muito... e pode ser preconceito das pessoas, dos 

amigos e tal, mas como você ser um LGBT... digamos que não afeminado, que seja 

cis... então há uma aceitação... o preconceito ele é percebido, mas é um preconceito 

invisível. Porque não é um preconceito direto que você encontra quando a pessoa é 

um gay afeminado, é um homem trans, uma mulher trans ou lésbica... tem essas 

questões, então a gente sente uma aceitação por conta disso” (informação verbal dada 

por Silvano Leite) 

 

“Eu sempre fui... nunca tive medo de ser o que eu sou... então sempre fui militante 

fora de casa, dentro de casa a conversa já era outra. Então assim, faz muito pouco 

tempo, inclusive, que os meus pais vieram a ter conhecimento. Na verdade, eles 

sempre souberam, mas a gente sempre tem essa necessidade de assumir, como se fosse 

uma responsabilidade minha tem que fazer isso” (informação verbal dada por Mateus 

Quevedo) 

 

Essas lutas são travadas por todos os corpos dissidentes que, minimamente, assumem 

esse lugar de questionar seu lugar e autoafirmar suas identidades e diferenças nesses processos 

de enfrentamentos, sejam eles próprios e pessoais, ou da família, da igreja, da escola, dos 

amigos e, de modo geral, da sociedade, para reconhecimento. 

 

Pode-se levantar questões sobre o poder da representação e sobre como e por que 

alguns significados são preferidos relativamente a outros. Todas as práticas de 

significação que produzem significados envolvem relações de poder, incluindo o 

poder para definir quem é incluído e quem é excluído. A cultura molda a identidade 

ao dar sentido à experiência e ao tornar possível optar, entre as várias identidades 

possíveis, por um modo específico de subjetividade - tal como a da feminilidade loira 

e distante ou a da masculinidade ativa, atrativa e sofisticada dos anúncios do Walkman 

da Sony (DU GAY & HAEE et al., 1997). Somos constrangidos, entretanto, não 

apenas pela gama de possibilidades que a cultura oferece, isto é, pela variedade de 

representações simbólicas, mas também pelas relações sociais (WOODWARD, ano, 

p. 18). 

 

Esses processos de identidade são importantes para estabelecer essa relação de 

construção entre o passado e as relações de se reestabelecem no agora, relações sociais, culturais 

e econômicas entrecortadas por questões relativas à processos de subordinação e de dominação 

onde as identidades são contestadas, uma vez que “os sistemas simbólicos fornecem novas 



70 

 

formas de se dar sentido à experiência das divisões e desigualdades sociais e aos meios pelos 

quais alguns grupos são excluídos e estigmatizados” (WOODWARD, 2000, p. 19). 

O desencadeamento de estigmas (GOFFMAN, 1988) e processos de exclusão marcam 

a trajetória dos corpos dissidentes, homens gays e/ou bissexuais, assim como mulheres lésbicas 

e/ou bissexuais são cobrados/as por performances que sejam entendidas enquanto adequadas 

aos seus corpos, desconsiderando toda e qualquer subjetividade construída. 

 

Os sujeitos são, assim, sujeitados ao discurso e devem, eles próprios, assumi-lo como 

indivíduos que, dessa forma, se posicionam a si próprios. As posições que assumimos 

e com as quais nos identificamos constituem nossas identidades. A subjetividade 

inclui as dimensões inconscientes do eu, o que implica a existência de contradições, 

como vimos no exemplo das tentativas do soldado sérvio para reconciliar sua 

experiência cotidiana com as mudanças políticas. A subjetividade pode ser tanto 

racional quanto irracional. Podemos ser - ou gostaríamos de ser - pessoas de cabeça 

fria, agentes racionais, mas estamos sujeitos a forças que estão além de nosso controle. 

O conceito de subjetividade permite uma exploração dos sentimentos que estão 

envolvidos no processo de produção da identidade e do investimento pessoal que 

fazemos em posições específicas de identidade. Ele nos permite explicar as razões 

pelas quais nós nos apegamos a identidades particulares (WOODWARD, 2000, p. 55) 

 

Esses processos de subjetividades quando acontecem concomitantemente com 

processos de homossociabilidades18 nos traz elementos importantes para discutir como a figura 

dos homens gays camponeses apresenta implicações positivas e negativas, no que se refere a 

constituir família, principalmente, como resposta ao que a sociedade patriarcal e normativa 

espera das relações entre as pessoas. 

 

Uma referência a essa questão é que a gente sente muita cobrança, eu penso que de 

fato a sociedade ainda hoje tem isso: do que é uma família, do que é ser família e se 

você pessoalmente é camponês e está fora desse padrão entendido... aí também uma 

coisa muito importante de ser falado aqui dessa normatividade da sociedade é que a 

gente tem que lembrar que a raiz de tudo, inclusive se você for fazer análise profunda 

do patriarcado, racismo, da homofobia... é a religião. É a religião que molda a 

sociedade e aí tudo está relacionado todas as outras coisas... estão correlacionadas 

com a religião. E essa questão de você ser um camponês, principalmente, mas não só 

o camponês, já que nós estamos relacionando aqui o camponês. É como se fosse uma 

coisa da cidade, entendeu? Uma coisa do diabo, digamos assim. Não era nem para 

existir e quando existe lá no campo é pior ainda. Como é que pode um viado na roça? 

O que diabos que tu está fazendo aqui? E pegando essa relação aí... que traz que a 

família tradicional camponesa que é aquela família que está cheia de “menino 

buchudo19” para dar “de comer” e que está na roça. E quando você, enquanto LGBT 

 
18 Homossociabilidade pode ser entendida como um espaço privilegiado onde personagens masculinos mantêm 

relações de amizade, rivalidade e competência que estão permeadas pela questão de classe. Em suma, a 

homossociabilidade apesar de ter uma estreita relação com homossexualidade, muitas vezes não está relacionada 

com o mantenimento de laços sexuais e eróticos, mas, na maioria das vezes, se relaciona à construção de espaços 

e discursos que excluem as mulheres, sendo essa uma característica essencial para a construção de laços sociais 

entre homens (LECHAKOSKI; ADELMAN, 2011, p. 3). 
19 Uma das muitas significações para essa expressão é que se refere a uma criança que brinca na rua, que está 
com a barriga de fora e que sempre vive de aprontar ou fazer traquinagens. 



71 

 

no campo, quebra esse protocolo é uma ação revolucionária (informação verbal dada 

por Silvano Leite). 

 

Mesmo entendendo que é um “ato revolucionário” se autoafirmar e viver de acordo com 

a sua própria verdade, há uma análise de um dispositivo regulador, a religião, que estabelece 

um enquadramento e atua como um dispositivo de controle da sexualidade (FOUCAULT, 

2010), a masculinidade/virilidade está diretamente relacionada ao homem e a 

feminilidade/docilidade está diretamente relacionada à mulher e isso fundamenta as relações e 

constitui as relações de poder a partir dessa configuração. 

 

“(...) acho que também tem essa questão, que precisa tomar muito cuidado, nesse 

sentido, para a gente não colocar as pessoas em caixinhas. A mesma coisa que eu falo, 

às vezes, sobre sair do armário: “ah, fulano de tal precisa sair do armário”, mas a 

pessoa quer sair do armário mesmo? Para ela está bom viver aquilo ali no escondido? 

Porque às vezes vai ser mais prejudicial para ela se assumir, do que ela permanecendo 

no armário com saídas esporádicas. Existem essas questões das relações humanas que 

a gente precisa tratar com mais cuidado, entendendo que cada pessoa é diferente uma 

da outra, mas que existem questões que estão no nosso tempo e que são do espírito do 

nosso tempo a gente precisa saber (informação verbal dada por Mateus Quevedo)”. 

 

Então, outras identidades e performances fora dessas “caixinhas” são lidas como errada, 

coisa do diabo, pecaminosa, praga da cidade grande, algo para ser evitado e/ou exterminado. 

São discursos de poder que podem “arrancar” alguém do “armário ou forçar para que a pessoa 

permaneça nele, nas duas possibilidades pode haver consequências boas e ruins, em maior ou 

menor grau. Deste modo,  

 

o poder deve ser analisado como algo que circula, ou melhor, como algo que só 

funciona em cadeia. Nunca está localizado aqui ou ali, nunca está nas mãos de alguns, 

nunca é apropriado como uma riqueza ou um bem. O poder funciona e se exerce em 

rede. Nas suas malhas os indivíduos não só circulam, mas estão sempre em posição 

de exercer este poder e de sofrer sua ação; nunca são o alvo inerte ou consentido do 

poder, são sempre centros de transmissão. Em outros termos, o poder não se aplica 

aos indivíduos, passa por eles. Não se trata de conceber o indivíduo como uma espécie 

de núcleo elementar, átomo primitivo, matéria múltipla e inerte que o poder golpearia 

e sobre o qual se aplicaria, submetendo os indivíduos ou estraçalhando−os. 

Efetivamente, aquilo que faz com que um corpo, gestos, discursos e desejos sejam 

identificados e constituídos enquanto indivíduos é um dos primeiros efeitos de poder. 

Ou seja, o indivíduo não é o outro do poder: é um de seus primeiros efeitos. O 

indivíduo é um efeito do poder e simultaneamente, ou pelo próprio fato de ser um 

efeito, é seu centro de transmissão. O poder passa através do indivíduo que ele 

constituiu (FOUCAULT, 1979, p. 103). 

 

Essa construção de poder atravessa o corpo e se fixa na sexualidade para, assim, poder 

atuar. O controle das sexualidades dita as regras e as conduz. As sexualidades dissidentes 



72 

 

rompem com a norma e se tornam alvos ainda mais marcados pela dominação, corpos esses que 

são violados para seguirem padrões, rótulos e se encaixaram. 

 

Quanto a nós, estamos em uma sociedade do "sexo", ou melhor, "de sexualidade": os 

mecanismos do poder se dirigem ao corpo, à vida, ao que a faz proliferar, ao que 

reforça a espécie, seu vigor, sua capacidade de dominar, ou sua aptidão para ser 

utilizada. Saúde, progenitura, raça, futuro da espécie, vitalidade do corpo social, o 

poder fala da sexualidade e para a sexualidade; quanto a esta, não é marca ou símbolo, 

é objeto e alvo. O que determina sua importância não é tanto sua raridade ou 

precariedade quanto sua insistência, sua presença insidiosa, o fato de ser, em toda 

parte, provocada e temida. O poder a esboça, suscita-a e dela se serve como um sentido 

proliferante de que sempre é preciso retomar o controle para que não escape; ela é um 

efeito com valor de sentido (FOUCAULT, 1988, p. 137). 

 

Esse poder de dominação atua tão fortemente que até os corpos dissidentes que assim 

se autoafirmam assumem seus discursos para não serem lidos enquanto corpos abjetos e não 

dignos de respeitabilidade, um processo de dominação masculina (BOURDIEU, 2012) sobre 

corpos de homens gays, uma vez que afastar uma identidade estigmatizada e alvo de retalhação 

acaba sendo a principal saída para se manter no armário ou negar sua identidade. 

 

Então, lá em Ouricuri na comunidade onde eu morava (...) tem um outro rapaz lá na 

comunidade que ele hoje é assumido, mas ele foi embora para São Paulo e lá que ele 

se assumiu, lá para os lados de São Paulo. Enquanto ele estava na comunidade ele não 

tinha coragem de se assumir e nós enquanto LGBTs... ele sabia de mim eu sabia dele. 

Quando eu me assumi ele se afastou de mim: “é, fiquei sabendo que você se assumiu 

enquanto gay..., do tipo, “me evite”. “Eu olhei assim... eu não estou nem ouvindo 

isso?” (informação verbal dada por Silvano Leite). 

 

Existem um medo de ser ou estar associado a homossexualidade, “se tu está lá com um 

cara gay, tu está “pegando” ele então” ou você também é. São mecanismos de controle da 

sexualidade que seguem esquemas de violências simbólicas (BOURDIEU, 2012) para afastar 

identidades que não sejam ideais, validadas ou reconhecidas socialmente. 

 

A forma particular de dominação simbólica de que são vítimas os homossexuais, 

marcados por um estigma que, à diferença da cor da pele ou da feminilidade, pode ser 

ocultado (ou exibido), impõe-se através de atos coletivos de categorização que dão 

margem a diferenças significativas, negativamente marcadas, e com isso a grupos ou 

categorias sociais estigmatizadas. Como em certos tipos de racismo, ela assume, no 

caso, a forma de uma negação da sua existência pública, visível. A opressão como 

forma de "invisibilização" traduz uma recusa à existência legítima, pública, isto é, 

conhecida e reconhecida, sobretudo pelo Direito, e por uma estigmatização que só 

aparece de forma realmente declarada quando o movimento reivindica a visibilidade. 

Alega-se, então, explicitamente, a "discrição" ou a dissimulação que ele é 

ordinariamente obrigado a se impor (BOURDIEU, 2012, pp. 144-145). 

 



73 

 

Deste modo, os dispositivos de sexualidade e normas de regularização dos corpos é 

elemento central na construção dos processos de masculinidades que os corpos dissidentes de 

homens gays estão submetidos. As narrativas dos corpos dissidentes camponeses aqui 

analisadas vão nos mostrando que os contextos são importantes e a perspectiva dos afetos e 

redes de apoio fortalecem a saída do armário ou, até mesmo, a permanência nele. 

Suas vivências e experiências estarem inseridas na militância contribui para esse 

processo pedagógico, uma “Pedagogia Viada” que “nos nossos processos formativos a gente 

vem trazendo esses sujeitos para o rol do debate para que eles percebam essa existência e eles 

passem a entender a sua existência e levar essa existência para dentro dos seus convívios”, como 

destacou Regivaldo Silva, enquanto desdobramentos das suas próprias construções identitárias 

e das suas relações com a sociedade, dialogando com a construção do movimento 

parelelamente. 

 

4.1 A construção de identidades dissidentes a partir da militância: o Coletivo LGBTI+ 

Sem Terra e as reverberações de ser uma bicha no e do campo 

 

Se perceber enquanto um corpo dissidente desde muito cedo traz processos e questões 

pontuais acerca do nosso próprio corpo, mas também onde esse corpo está e se autoafirma para 

ser reconhecido. As lutas travadas pessoalmente são também travadas em espaços de militância 

e amparados pelos movimentos sociais de forma coletiva. 

No MST as questões de gênero são discutidas a bastante tempo, mas somente a partir 

do ano de 2015 é que a intensificação dos debates se encaminha para a criação do Coletivo 

LBGTI+ Sem Terra em que os corpos dissidentes que se percebem compreendidos pela sigla 

passam a se reorganizar e pauta mais fortemente a bandeira colorida junto da bandeira vermelha. 

 

“O que a gente precisa realmente é “construir uma nova forma de construir o campo”. 

Eu acho que assim, a reforma agrária é fundamental, acho que o MST é um exemplo 

dos movimentos sociais do Brasil nesse sentido. Eu acho que a gente precisa realmente 

pensar um novo território, novas territorialidades e obviamente que esses espaços 

criam novos sujeitos e esses novos sujeitos criam esses novos espaços, então acho é 

que esse exercício de reconstrução (informação verbal dada por Mateus Quevedo)”. 

 

Os estudos sobre homossexualidade no campo e questões de gênero no campo não 

assumiam destaque e foco na análise dos sujeitos, ser gay no campo era sinônimo de êxodo, 

não adequação e marginalização. Com isso, o estigma se acentuava e as violências marcavam 

a vida desses sujeitos, principalmente por construir uma narrativa de competição entre rural e 



74 

 

urbano, sendo o rural o lugar do atraso e anulação de sexualidades e o urbano enquanto moderno 

e de liberdade e aceitação das sexualidades. 

 

Com as transformações atuais no campo e o avanço da teoria, a questão da sexualidade 

camponesa, praticamente ausente nos estudos rurais e de gênero e sexualidade nas 

ciências sociais e humanas, começa a ser estudada a partir da especificidade dos 

sujeitos e de seus territórios (Woortmann, 2010; Gontijo; Erick, 2015). A 

homossexualidade no campo era analisada, sobretudo, sob a luz do processo 

migratório. Esse padrão de interpretação, baseado na dicotomização urbano/rural, tem 

estruturado hierarquias culturais, com a subsequente marginalização do rural (Scott et 

al., 2015; Bell, 2000). (...) Pesquisas mais recentes, no entanto, vêm buscando 

compreender como a heterossexualidade é afirmada/construída, mas também 

contestada/desconstruída na prática cotidiana no meio rural. A caracterização 

simplista do rural como um espaço que limita a vivência da sexualidade e do urbano 

como espaço liberal tem sido desafiada por visões mais positivas da diversidade 

sexual no campo (Scott et al., 2015). Paulo Ferreira (2006), em sua pesquisa 

antropológica sobre masculinidades e sexualidades no nordeste brasileiro no interior 

do Ceará, aborda o “indizível das sexualidades camponesas”. O autor faz uma crítica 

às teorias do campesinato e de gênero e sexualidade que anulam e silenciam a 

sexualidade camponesa, os “afectos mal-ditos”, que são encaixados no ideal dos 

desejos heteronormativos de uma “ruralidade idealizada” (SCHWENDLER; VIEIRA, 

2022, p. 2) 
 

Nesse sentido, as identidades dissidentes que contam aqui as suas histórias se inserem 

nesse contexto de “ruralidade idealizada”, mas rompem com esse processo de construção de 

um “camponês naturalizado, normatizado” (FERREIRA, 2006, p. 26). 

A construção desses corpos dentro dos movimentos sociais e de caráter LGBT na 

contemporaneidade assumem um lugar de rompimento da norma cisnormativa num movimento 

político-social de visibilidade e reconhecimento. Conforme destaca Maria da Glória Gohn 

(2000) quando explicita acerca das lutas nos movimentos sociais estarem sendo pautadas com 

base no compartilhamento de interesses comuns e tensões sociais. 

 

Movimentos sociais são ações coletivas de caráter sociopolítico, construídas por 

atores sociais pertencentes a diferentes classes e camadas sociais. Eles politizam suas 

demandas e criam um campo político de força social na sociedade civil. Suas ações 

estruturam-se a partir de repertórios criados sobre temas e problemas em situações de 

conflitos, litígios e disputas. As ações desenvolvem um processo social e político-

cultural que cria uma identidade coletiva ao movimento, a partir de interesses em 

comum. Esta identidade decorre da força do princípio da solidariedade e é construída 

a partir da base referencial de valores culturais e políticos compartilhados pelo grupo 

(GOHN, 2000, p. 13). 
 

O Coletivo LGBTI+ Sem Terra passa a pauta mais pontualmente as questões de gênero 

e diversidade sexual dentro do MST em virtude da emergência de se estabelecer um diálogo 

com as novas formatações de identidades que compõem a história de lutas do MST. 

  



75 

 

“Então somos MST, não somos um movimento a parte, é o ponto que a gente se coloca 

enquanto MST. É o ponto que quando a gente cria o Coletivo LGBT Sem Terra a gente 

deixa bem claro que somos MST e a gente não vai ter outra Bandeira. E aí, é dentro 

dessa questão que a gente deve iniciar essa conversa. Então, a nossa maior luta é o 

reconhecimento pleno, da nossa existência dentro da diversidade desses Movimentos 

e com esse querer da nossa existência plena é onde a gente já provoca outros debates 

dentro do Movimento (informação verbal dada por Regivaldo Silva)”. 

 

A criação do Coletivo LGBTI+ Sem Terra se soma a construção de um debate que já se 

estruturava dentro do MST enquanto possibilidade de ser um lugar de múltiplas falas e de 

sujeitos diversos. E ser um corpo dissidente que articula sobre e para outros corpos dissidentes 

reflete diretamente no alicerçamento e manutenção dos temas que atravessam essas 

pluralidades. 

 

“Com o Coletivo LGBT o meu primeiro contato foi com a História, porque temos os 

sujeitos desde a gênese do Movimento em 84, mas a gente só se apresenta enquanto 

Coletivo LGBT em 2015. Enquanto esse movimento diz assim: “não, a gente precisa 

colocar esse pessoal dentro de uma visibilidade, igual a gente colocou a educação, 

igual a gente colocou o gênero ou o debate sobre a existência da mulher, igual a gente 

colocou a produção, a parte da comercialização, igual a gente colocou a questão da 

cultura, da juventude... então só em 2015 a gente perpassa esse debate. Então, a gente 

tem 8 anos desses 8 anos eu tenho 7 anos nessa discussão e faz cinco anos que sou 

Dirigente com atuação sempre em Pernambuco e todos os dirigentes fazem parte da 

Executiva Nacional. Até hoje, nossa primeira bandeira de luta é combater o 

preconceito interno, como é bem sabido temos um movimento machista... só que não 

dá mais para a gente permanecer com essa imagem. O MST se recusa, a Direção 

Nacional desse Movimento se recusa a permanecer com essa imagem. Então o nosso 

trabalho é esse (informação verbal dada por Regivaldo Silva)”. 

 

Pautar questões de diversidade sexual e de gênero num movimento social de tamanha 

abrangência como o MST não foi/é tarefa fácil, uma vez que demandas que envolvem 

sexualidade acabam assumindo um lugar de debate secundário e outras questões são 

anteriormente levantadas. Assim como destaca Regivaldo na sua narrativa explicando que é um 

tema que não sairá mais dos debates e lutas travadas para que o tema se fixe cada vez mais, 

sendo este uma prioridade para o Movimento. 

De maneira mais institucional, o debate alcança nuances geracionais, aqui colocados 

enquanto “baluartes”, de conflito, a não aceitação ou negativa de reconhecimento da atualização 

das questões trazidas pelo Coletivo geram outras pautas, sendo uma delas a mudança do nome 

do Coletivo e a inclusão de outras letras ao acrônimo.  

 

“(...) a gente abraça os debates universais dentro do mundo LGBTQIAPN+, porque 

até então para o MST era LGBT a gente muda o nome do Coletivo e vai para LGBTI+ 

e isso gerou um uma polêmica. Porque os “baluartes” não gostaram e foi uma 

confusão, porque as pessoas não entendem essas letras todas ou não querem entender 

(...) A gente já vem mudando as letras, vem estudando os sujeitos a partir das suas 



76 

 

existências. Quando a gente começa a discutir a masculinidade a partir desse padrão 

hétero, por esses sujeitos que fogem desses padrões a gente tem que puxar o debate 

para o nosso lado (informação verbal dada por Regivaldo Silva)”. 

 

Nesse sentido, a amplitude do debate sobre outros pertencimentos identitários gera certa 

resistência de aderência, seja pelos movimentos ou pelos/as seus/suas integrantes. Contudo, o 

reconhecimento de outras e novas identidades construídas e reconstruídas na história dos 

movimentos sociais das minorias e de lutas de autoafirmação reafirmam a importância de estar 

de acordo com a atualização desses processos identitários que demarcam, também, uma pauta 

política de, para e sobre seus corpos, existências e resistências.   

 

Com as recentes mudanças, atualizações e novas descobertas, é muito comum 

encontrarmos pessoas que não sabem os significados das letras que compõem a sigla 

LGBTQIAPN+. O movimento que, no Brasil, nos idos anos de 1990, nasceu com a 

sigla GLS, acrônimo de gays, lésbicas e simpatizantes, busca lutar pelos direitos e 

inclusão de pessoas de diversas orientações sexuais e identidades de gênero, que vem 

crescendo ao ponto de incluir pessoas não heterossexuais e não cisgêneras. 

Certamente, houve a necessidade de acrescentar novas letras à sigla, chegando a nove 

letras e o caractere “+”, gerando ainda mais dúvidas quanto ao significado de cada 

uma delas. Se para muitos leigos a sigla LGBTQIAPN+ pode representar apenas letras 

de um grupo que quer se firmar, para o grupo legitimamente constituído, a intenção 

está muito além da mera representação. É a qualificação solidificada de muitas outras 

pessoas que antes eram excluídas e abandonadas à própria sorte, inclusive pelos ditos 

simpatizantes, em busca de defesa de suas pautas sociais. Desta feita, cada uma das 

letras da sigla LGBTQIAPN+, bem como seu caractere aditivo, representa um grupo 

de pessoas da sociedade que sofre distintas violências simplesmente pelo fato de não 

se adequarem àquilo que foi normatizado como correto na sociedade, isto é, a ideia 

cisgênera heterossexual imposta! (MOREIRA, 2022, p. 04-05). 
 

A manutenção de uma regra patriarcal engessa possibilidades de identidades múltiplas 

e evidencia um reforço, ainda, do sistema binário de gênero. Recortes que negam ou se afastam 

de identidades masculinas virilizadas e/ou virilizantes recaem sobre uma tentativa de higienizar 

vivências dissidentes. 

 

“Tudo bem se você é gay, desde que você seja masculinizado”, “tudo bem você ser 

lésbica, desde que você seja feminina”, eu acho que é muito importante a gente 

demarcar também a construção da diversidade de gênero dentro das organizações 

(informação verbal dada por Mateus Quevedo)”. 

 

Sobre essa questão, a historiadora Mary Del Priore (2013, p. 302) destaca que “não se 

nasce viril, torna-se viril (...) a virilidade também é uma construção cultural e não um dom 

natural: não se nasce homem, torna-se”. Os papéis atribuídos aos meninos e as meninas de 

geração para geração se refaz para acompanhar o momento, a época do seu tempo. 



77 

 

Esse processo desencadeia num elemento importante dentro do Movimento e dentro dos 

processos territoriais de pertencimento e reconhecimento, seja pelo próprio MST ou pelo corpo 

dissidente que constrói, de igual modo, o Movimento. O pioneirismo: quem começou e como 

isso se deu? Identidades dissidentes estão no mundo desde que o mundo é mundo, contudo os 

seus lugares de pertencimento são negados de igual modo. 

 

“O quê que um viado ou uma sapatona vai fazer aqui na roça?” E é através dessas 

formações, do surgimento do próprio Coletivo, do debate nos espaços de 

acampamento, assentamento e qualquer outro espaço do Movimento que a gente traz, 

introduz essa pauta LGBT tão necessária para a gente poder garantir o nosso lugar no 

próprio Movimento ou na sociedade como um todo (informação verbal dada por 

Silvano Leite)”. 

 

Para Silvano, sua relação de acolhimento e de reconhecimento foi um fator importante 

na segurança de pautar num assentamento a sua identidade de homem gay camponês e os 

reflexos disso dentro do MST, positivamente, garantiram que o território que ele estava 

construindo fosse um lugar livre de formas de opressão de gênero e homofobia. 

 

“Fui morar em um assentamento chamado Projeto de Desenvolvimento Sustentável 

(PDS) Osvaldo de Oliveira em Macaé e quando eu cheguei de lá, não existia LGBT 

declarado, não tinha LGBT. Eu, um homem cis as pessoas tão pouco deduziam se eu 

fosse ou não LGBT, e aí acho que com mais ou menos um mês depois que eu tive por 

aí e que teve uma Marcha Lula Livre, eu conheci um companheiro do Paraná chamado 

Alexandre (...) Lá no assentamento, quando tivemos uma reunião, uma Assembleia 

Geral com 63 famílias e esse Alexandre já está presente também, a gente se apresentou 

como um casal LGBT, e eu disse: olha, esse aqui é meu companheiro que está vindo 

morar aqui comigo. A gente tem uma relação e a gente vai ocupar a unidade de 

produção familiar aqui. Então para que ninguém tenha dúvidas sobre quem somos... 

então já está aqui colocado para todos vocês quem somos... LGBTs Sem Terra... 

Vamos viver essa realidade aqui junto com todos vocês. As famílias não tiveram 

nenhuma repulsa, apesar de elas serem conservadoras, (...) mas aplaudiram de pé e a 

gente era muito bem recebido nesse assentamento por todas as famílias. (...) a gente 

decretou lá como um território livre da homofobia. Porque além da gente ter essa boa 

relação com todas as famílias, quando a gente ia para os trabalhos coletivos na roça... 

a gente plantava o feijão, abóbora, milho e outras culturas aí a gente sempre fez uma 

formação muito importante na roça mesmo e a gente sempre levava a nossa bandeira 

LGBT e levava a bandeira do MST e a gente fincava as duas bandeiras para ficarem 

tremulando lá na roça enquanto a gente estava trabalhando. Eu me sentia muito 

acolhido, nós nos sentimos muito, muito acolhido. Talvez não me sinta tão acolhido 

em outro lugar como eu me sentia lá (informação verbal dada por Silvano Leite)”. 

 

O hasteamento das bandeiras juntas, do MST e do Coletivo LGBTI+ Sem Terra, assume 

um lugar simbólico e emblemático de que os debates em torno da luta pela terra, pauta central 

do Movimento, e a diversidade de sujeitos que a fazem precisam, devem e estão juntos nesse 

processo de construção e reafirmando o território enquanto um espaço livre de homofobia, logo, 

de acolhimento e preocupação com as pautas da diversidade sexual.  



78 

 

  

Figura 11 – Marcha no Assentamento PDS Osvaldo de Oliveira contra uma ordem de despejo 

 

Fonte: MST, 2020. Disponível em: <https://mst.org.br/2020/12/02/nota-do-mst-rj-sobre-suspensao-do-despejo-

no-assentamento-pds-osvaldo-de-oliveira/#>.  

  

A resistência percorre os territórios e se comunica com todos e todas que estão inseridos 

ali, corpos dissidentes ou não, há reconhecimento e empatia, como destaca no seu relato 

Silvano, um processo coletivo de acolhimento. Ainda é comum ter medo e sentir medo de 

assumir-se um corpo que quebra preestabelecimento de padrões cisnormativo e garantir o 

próximo passo para as próximas gerações é fundamental. 

 

Quando eu retornei de fato para o MST em 2018, foi quando eu tive mais acesso 

direto: olha, aqui temos o Coletivo LGBT e que bom que você agora se assumiu como 

um, então você vai estar acolhido. (...). E aí, no Rio de Janeiro os companheiros lá da 

região da Regional lá de Macaé, a Regional dos Lagos e sabendo que eu era LGBT já 

me apresentaram ao Coletivo LGBT. Tive a oportunidade de fazer umas reuniões e de 

me inserir de fato no Coletivo e me senti também muito bem acolhido. É até 

importante destacar a importância do Coletivo LGBT Sem Terra, porque a gente sabe 

que em todos os setores da sociedade nós somos taxados de alguma forma por sermos 

LGBTs e não é diferente isso nos nossos acampamentos, sabe? (informação verbal 

dada por Silvano Leite). 

 

Ser taxado de algo ou alguma coisa sendo um corpo dissidente é algo que se torna 

cotidiano. Nesse sentido, os processos de resistência quanto a identidades com performances 

mais masculinas ou mais femininas passam a ser observadas com outros olhares, sejam de 

reconhecimento ou não aceitação, por isso a emergência de debater a diversidade com mais 

profundidade em diferentes instâncias, segmentos e vieses. 



79 

 

 

[...] o Movimento é muito grande e essa pauta LGBT ainda é uma pauta recente se a 

gente for fazer o histórico de 2015 para cá. Então assim, é claro que é uma pauta 

necessária ainda, então você percebe que ainda existem atritos... digamos assim... não 

comigo, eu não estou falando de mim, mas estou falando de forma geral, porque ainda 

existe no nosso Coletivo uma diversidade e a gente vê que os tratamentos da 

diversidade, principalmente quando está relacionada ao homem trans e a mulher trans, 

a gente percebe ainda uma resistência, um preconceito, não tem como que eu possa 

descrever essa “parada”; tipo, mas é uma questão que a gente continua a defender, a 

debater e enfim..., é óbvio que hoje no Movimento, nos nossos espaços do Movimento 

não dá para comparar com o antes. Hoje nós temos uma evolução muito grande em 

todos os sentidos, sabe? É uma necessidade de a gente fortalecer o debate, 

principalmente na base, entendeu? (informação verbal dada por Silvano Leite). 
 

Mesmo estando estabelecido no Caderno de Normas e Princípios do MST a vedação a 

qualquer tipo de discriminação de qualquer natureza é um caminho que segue sendo fortalecido 

e seguirá sendo necessário para consolidar o debate sobre as questões de gênero, “já debati em 

locais muito distintos... de jogar até elementos históricos para as pessoas entenderem que nós 

não somos extraterrestres, nós somos pessoas que desde o princípio estamos aqui”. 

 

Você vai encontrar resistência e é preciso que a gente esteja constantemente 

debatendo, só que hoje a gente pode dizer, que em função do Movimento ter abraçado 

essa causa, essa bandeira..., “hoje nós estamos no céu”... no próprio Movimento, por 

que a homofobia e essas questões era muito fortes e hoje no nosso Caderno de Normas 

e Princípios é colocado que qualquer tipo de homofobia, assim como racismo ou 

intolerância religiosa... a pessoa que está cometendo esse tipo de essa ação, ela vai ser 

punida, podendo ser pedido o afastamento dela da organização, conforme a gravidade 

da situação (informação verbal dada por Silvano Leite)”. 

 

Para Regivaldo Silva, “a tarefa do Coletivo é lutar pela existência dessa diversidade” 

que historicamente existe, inseridas em seus armários e medos de se mostrar ao longo do tempo 

ou fora deles assumindo os riscos que piravam sobre ser um corpo diverso e que se afastava ou 

se afasta desse ideal de masculino e/ou masculinidade. 

 

Por mais que ainda não seja é um debate então aprofundado, há uma discussão muito 

grande e há uma cobrança da nossa parte enquanto Coletivo, enquanto processo 

formativo. O que é uma masculinidade de verdade? O que é um homem de verdade?  

O MST vai fazer 40 anos agora e só a oito anos tem a formação do Coletivo. Durante 

32 anos a gente não pensava sobre isso? E antes a gente era até punido e hoje a gente 

tem um poder na fala de dizer: ei, companheiro que fala é essa? Que procedimento é 

esse? A gente já encaminha para a Direção. Hoje não é mais os nossos corpos que são 

punidos, que sofrem disciplina, mas é esta masculinidade que não sabe que limite é 

esse. Sendo uma tarefa nossa também mostrar esse processo agressivo, uma linha 

tênue entre o agir, o falar, o viver e o bem-estar dentro desse Movimento, dentro desses 

sujeitos da diversidade (informação verbal dada por Regivaldo Silva)”. 

 



80 

 

Em quase 40 anos de atuação e com debates nas mais diversas áreas somente com a 

formação do Coletivo, que vai se fortalecendo de 2015 até 2018 com a sua efetivo nascimento, 

é que os temas sobre diversidade sexual e de gênero no MST vão sendo reivindicados de fato e 

passam a integrar os planos de trabalho, a organicidade e possibilidade de tomadas de decisão, 

com direito a voto dos dirigentes na Executiva Nacional e na Direção.  

 

“Por exemplo, hoje o MST, no Brasil, está nos 26 estados e no Distrito Federal, dos 

27 estados nós estamos em 24 organizados, mas nós só temos 14 dirigentes do 

Coletivo LGBT com cadeira na Direção e olha que “a regra é clara”, como se diz no 

futebol: todos os estados têm que ter um dirigente do Coletivo LGBT na Direção com 

cadeira e direito a fala e voto. Mas porque só 14? E aí, quando a gente vai na totalidade 

puxando... puxando... puxando... a gente chega em 18 porque quatro estão 

representando o setor de Formação, o Coletivo de Cultura, representando o Coletivo 

de Juventude, mas não estão na cadeira do Coletivo LGBT. Então, dentro do 

movimento somos horizontais, não existe quem manda mais e quem manda menos... 

há instâncias e muitas vezes os processo se perdem nessas estâncias. A nossa maior 

briga é essa, de trazer essa consciência dentro da totalidade dessa Direção. Quando a 

gente não está por dentro do processo formativo, a gente acha que é a totalidade desse 

Coletivo que não respeita a sua totalidade e não é isso. Muitas vezes os sujeitos fogem 

dessa da coletividade e tem umas vivências e certas rebeldias que se faz desnecessárias 

(informação verbal dada por Regivaldo Silva)”. 

 

Os avanços e reconhecimentos dados aos corpos dissidentes que compõem o Coletivo 

LGBTI+ Sem Terra são evidentes, mas nos pormenores esses avanços precisam “correr um 

pouco mais”. Das 27 representações de dirigentes no Coletivo, somente 14 são exclusivamente 

dele, o que representa aproximadamente 52% do total, um número expressivo, mas que precisa 

ser ampliado e alcançar mais pessoas para ocuparem esses lugares tão importantes dentro do 

MST por meio do Coletivo. 

O Coletivo LGBTI+ Sem Terra é um elemento central na discussão de temas que estão 

sendo colocados em debate a muito tempo e o reflexo disso são evidenciados nos processos 

formativos. Para Mateus, se inserir no Coletivo foi um “abrir de mundo”, uma vez que pode se 

aproximar das discussões de diversidade sexual no MST por causa do Coletivo numa formação 

para LGBTs Sem Terra organizada pelo próprio MST que aconteceu na Escola Florestan 

Fernandes em 2017, onde participou enquanto MPA. Desde então tem construído um debate 

articulado entre o MPA e o MST sobre os temas de diversidade sexual e de gênero, ressaltando 

a importância do Coletivo na construção de uma pauta consolidada sobre temas tão importantes, 

mas, ainda, muito negligenciados. 

 

“Muito interessante, muito importante, todos os temas que foram trabalhados lá, a 

própria questão do patriarcado, eu acho que é bem demarcado no sentido do sistema 

patriarcal, como ele oprime os homens, principalmente as mulheres, mas os homens 



81 

 

também são oprimidos por esse sistema e principalmente os homens da base 

trabalhadora (informação verbal dada por Mateus Quevedo)”. 

 

Para o MST a importância de construir um movimento sociais de tamanha proporção e 

magnitude não poderia deixar de fora histórias diversas em contextos diversos que se encontram 

em prol de um ideal maior: reconhecer que corpos dissidentes são o Movimento. Ser uma bicha 

camponesa com performances de masculinidades diversas e processos identitários plurais não 

é motivo de vergonha ou vexame é sinônimo de liberdade sobre e dos seus corpos. 

“As pessoas precisam entender que os corpos são diversos, nós somos quase oito bilhões 

de pessoas no planeta e são só dois gêneros mesmo? Está certa essa conta? São coisas que a 

gente precisa ir entendendo” (informação verbal dada por Mateus Quevedo), refutando e 

(re)construindo coletivamente na e para a sociedade. 

 

4.2 Não preciso deixar de ser viado para ser homem: dos homens de verdade às 

masculinidades camponesas 

 

O esperado de um indivíduo do sexo masculino, socialmente, é que ele seja homem, 

másculo, viril e uma série de especificações e definições sobre suas performances e existência 

que vão muito além do que se pode imaginar. 

Homens necessariamente devem (ou deveriam) assumir posturas que os façam homens 

de verdade, afastando-se de tudo que se remete ao feminino e trejeitos afeminados. Ser homem 

passa a ser muito mais sobre não ser algo do que sobre ser algo, nesse sentido. 

Assim, homens gays são taxados e corrigidos para se tornarem homens, como assim 

todo mundo espera, para não falharem no papel lhes dados desde antes do seu nascimento. Ser 

homem é ser macho, aquele com “H” maiúsculo, qualquer construção ou expressão de gênero 

fora disso não é (era) tida enquanto normal. São esses corpos marginalizados, abjetos e fora do 

padrão que são alvos da reprodução do patriarcado, do machismo e de uma masculinidade 

hegemônica que anula existência plurais. 

 

(...) a masculinidade hegemónica é um modelo cultural ideal que, não sendo atingível 

por praticamente nenhum homem, exerce sobre todos os homens um efeito 

controlador, através da incorporação, da ritualização das práticas da sociabilidade 

quotidiana e de uma discursividade que exclui todo um campo emotivo considerado 

feminino; e que a masculinidade não é simétrica da feminilidade, na medida em que 

as duas se relacionam de forma assimétrica, por vezes hierárquica e desigual. A 

masculinidade é um processo construído, frágil, vigiado, como forma de ascendência 

social que pretende ser (ALMEIDA, 1995, p. 6). 

 



82 

 

No desenvolvimento do conceito de masculinidade hegemônica, divisões entre os 

homens – especialmente a exclusão e a subordinação dos homens homossexuais – 

foram geralmente questões centrais.82 O policiamento da heterossexualidade tem sido 

um tema recorrente nas discussões sobre masculinidade hegemônica desde então 

(CONNELL; MESSERSCHMIDT, 2013, pp. 81-82). 

 

Uma masculinidade pautada nos processos de superioridade hierárquica envolta de 

camadas de controle e vigilância, mas que ao mesmo tempo só evidencia a fragilidade de um 

processo de dominação. Identidades plurais e dissidentes quebram com esse ideal quando se 

autoafirmam e se reafirmam no meio social. 

 

“A masculinidade é pautada dentro desse debate do gênero.  Que aí quando se debate 

gênero, quando se debate o feminismo ou quando se debate essa questão do próprio 

LGBT, da homofobia, da heteronormatividade, do patriarcado..., a gente está 

basicamente pautando essa pauta da masculinidade, mas ela não vem como uma pauta 

específica. “Hoje vamos debater a masculinidade e o que é a masculinidade agora no 

período contemporâneo, o que é o que é ser macho hoje? Como é que nós estamos 

entendendo essa relação do que é ser homem. Ser homem é o quê? É ser esse “macho 

alfa” pegador, raparigueiro e que chega batendo na mulher em casa e que bate em 

“viado” na rua... o que que é ser macho?” Então acho que essa pauta do que é ser 

macho precisa ser pautada de fato. E qual é o macho que nós precisamos ser? Quer 

dizer, para eles serem machos não precisam dessa violência toda... com LGBTs, com 

mulheres e com quer que seja... isso não é ser macho” (informação verbal dada por 

Silvano Leite). 
 

As várias possibilidades de masculinidade centram um debate importante quando 

aprofundamos as discussões e passamos a questionar a existência de um único modelo para ser 

seguido. Esse modelo hegemônico desencadeia recortes de violência e aumenta as dúvidas 

sobre ser, estar e permanecer homem. 

 

(...) como se reproduz, no dia a dia, a masculinidade? Sobretudo, como se reproduz o 

modelo central de masculinidade — a masculinidade hegemónica — quando a 

diversidade das experiências e identidades dos homens apontam no sentido de 

existirem várias masculinidades? (ALMEIDA, 1995, p. 4) 

 

As várias existências de masculinidades são percebidas e visualizadas ao longo da 

história, do campo à cidade, e a partir de muitos vieses. Esse processo multifacetado de modos 

e jeitos de ser ou tornar-se homem abre precedente para preconceitos e violências de gênero. 

Mas que masculinidades vividas por homens gays camponeses são essas? Muitas 

possibilidades podem ser apresentadas, mas nenhuma delas seriam suficientes para abarcar esse 

processo de maneira que todos e todas estivessem satisfeitos/as com mais uma definição. 

Contudo, as vivências e experiências desses sujeitos nos possibilita entender essa construção, 

de como essa masculinidade hegemônica vai se transformando numa infinidade de 



83 

 

performances sobre o corpo lido e construído socialmente para ser homem, seja ele bicha ou 

não. 

 

“E às vezes eu fico me olhando nesse processo... como é um ato heroico, por que 

assim... olha, na verdade, só para tu entender o processo... eu passei a vida inteira 

sabendo eu sou uma pessoa LGBT, [...] mas quando você se torna adolescente, 

adulto... aí você vai tendo uma outra mentalidade e aí você vai entendendo a sociedade 

da qual você está inserido e você começa a se proteger daquela sociedade. Responder 

que você não é aquilo, que você não faz aquilo e você se vira no sigilo... então em 

uma fase da vida eu não entendi. Eu sou gay, eu gosto de homem e essa parada 

enfim..., não é nem de mim, eu sou essa pessoa e não é uma questão de opção, como 

muitos acham que é” (informação verbal dada por Silvano Leite) 

 

“[...] porque a bicha do campo, trazendo uma linguagem mais expressiva para a gente 

entender esse processo de masculinidade, de performance... a gente precisa também 

trazer alguns termos próprios. [...] Então, quando a gente fala de performance para 

entender a gente tem que trazer alguns nomes próprios: ser bicha no campo, ser 

sapatão no campo, ser travesti no campo é performar outro sujeito que a classe branca, 

burguesa, que não se considera classe trabalhadora, performa, é totalmente diferente” 

(informação verbal dada por Regivaldo Silva). 

 

“E na verdade a gente sempre coloca assim: que a gente constrói um novo homem e 

uma nova mulher, mas ele não pode esperar as mudanças mais profundas acontecerem 

a gente é que tem que causar elas. A gente vai conseguir causar elas a partir do 

momento que a gente ressignifica nossa própria vida” (informação verbal dada por 

Mateus Quevedo). 

 

Nesse sentido, masculinidades camponesas, a partir da vivência de homens gays de 

origens camponesas, podem ser interpretadas como uma fuga do que se espera do ideal de 

masculino e/ou masculinizado contrárias à construção do imaginário social cristalizada de 

homem do campo. Masculinidades camponesas dissidentes são rupturas no processo de 

construção dos sujeitos dicotomicamente definidos e preestabelecidos na sociedade patriarcal. 

“O indizível das sexualidades camponesas é, nestes termos, processual” (FERREIRA, 

2006, p. 21), demanda possibilidades de autoafirmação e fuga das estatísticas, uma vez que “a 

gente não pode ocupar, resistir e produzir sem estar todo mundo” (informação verbal dada por 

Regivaldo Silva). 

Assim, poder ser quem se é se torna algo que demanda muita energia e estar pronto para 

lidar com as consequências de se reconhecer enquanto um corpo dissidente perpassa lutas 

diárias, internas e externas. Dentro de casa, fora de casa, no ambiente de trabalho, na rua, nos 

movimentos sociais, na própria comunidade LGBT. Então, assumir uma postura masculina é 

mais fácil do que ter que se explicar por ter trejeitos ou ter o dedo apontado na cara indicando 

que você é viado e macho de verdade não deve negar seu lugar de macho. 



84 

 

Ser afeminado requer pulso firme e coragem, pois é o centro dos processos de 

tolhimento e marginalização. Homem de verdade não “desmunheca” e nem precisa ficar igual 

uma “mulherzinha” para mostrar que é gay.  

 

O movimento gay nunca foi agudo para atender os assuntos relativos aos meninos 

afeminados. Há uma razão desonrosa para essa posição marginal ou estigmatizada a 

qual, inclusive, os homens gays adultos que são têm sido relegados no movimento 

social. Uma razão mais compreensível que a “afeminofobia” é a necessidade 

conceitual do movimento gay de interromper uma longa tradição de ver o gênero e a 

sexualidade como categorias contínuas e coladas – uma tradição de assumir que 

qualquer pessoa, homem ou mulher, que deseja um homem deve por definição ser 

feminina, e que qualquer pessoa, homem ou mulher, que deseje uma mulher deve pela 

mesma razão ser masculina. Que uma mulher, como uma mulher, possa desejar a 

outra; que um homem, como um homem, possa desejar outro: a necessidade 

indispensável de fazer estas poderosas e subversivas afirmações pareceu, talvez, 

requerer que se diminua a ênfase relativa dos vínculos entre os gays adultos e aqueles 

meninos [que um dia eles foram] em desacordo com o gênero (normativo)… Existe o 

perigo, no entanto, que este avanço possa deixar o menino afeminado mais uma vez 

na posição do abjeto inquietante – desta vez o abjeto inquietante do próprio 

pensamento gay… o eclipse do menino afeminado do discurso gay adulto 

representaria mais que um vazio teórico prejudicial; representaria um nó de ódio 

homofóbico, ginecofóbico e pedofóbico internalizado e aniquilante e um elemento 

central para a uma análise gay afirmativa. O menino afeminado viria a funcionar como 

o segredo das vozes desacreditantes de muitos homens gays adultos politizados” 

(1993: 157-158, tradução minha) (CORNEJO, 2011, p. 1) 

 

“Enquanto a bichinha afeminada tenta fugir da feminilidade” para ser aceita, “a gente 

sabe, por exemplo, que existe esse pacto da masculinidade que às vezes, inclusive, as próprias 

LGBTs também são convidadas a participar, se você tem uma “passabilidade”” e a relação com 

o binarismo demarca esse processo.  

Assumir o que se entende enquanto passabilidade é performar de acordo com o esperado 

por determinado grupo social ou nicho de participação, logo ser um homem gay que não se 

aproxima dessa “estética homossexual” é ponto crucial nas reverberações das violências 

sofridas por eles. 

 

Eu tenho muita reflexão sobre essa questão, por exemplo hoje: por que eu sou 

masculino? Aí eu posso dizer para você que essa questão ela está relacionada a minha 

própria forma de ser... se eu tivesse um jeito afeminado, eu seria de boa. Até porque, 

não é uma forma de esconder a minha sexualidade. Então, eu penso que hoje... se a 

gente for fazer uma análise mais profunda a gente vai começar a entender que essa 

formação de como você é uma construção social também e quem sabe, por mais que 

eu não sinta essa necessidade de ser diferente de quem eu sou, mas quem sabe a gente 

também se sinta mais seguro por ser assim, entendeu? Como é que seria você ser um 

“gay afrescalhado”, afeminado ou que se vestisse com “roupas femininas” e qual seria 

a aceitação daquela comunidade ou daquelas comunidades... e você ser um cara assim 

gay que... muita gente olha para mim e diz assim: “tu não parece ser gay!” (informação 

verbal dada por Silvano Leite). 

 



85 

 

Esse lugar lido enquanto lugar de segurança é também um lugar de incertezas, uma vez 

que “uma questão é você pensar o que é a masculinidade existente e o que é a masculinidade 

que a gente almeja que fosse” e isso afeta diretamente seu lugar no mudo, as relações que você 

estabelece e como tais perspectivas vão são manipuladas para você se encaixar e fugir da sua 

verdade e cria processo de autonegação da sua própria existência, “como já tiveram muito de 

nós LGBTs que foram assassinados simplesmente por ser LGBT”. 

 

A interiorização dessa violência, sob a forma de insultos, injúrias, afirmações 

desdenhosas, condenações morais ou atitudes compassivas, impele um grande número 

de homossexuais a lutar contra seus desejos, provocando, às vezes, graves distúrbios 

psicológicos, tais como sentimento de culpa, ansiedade, vergonha e depressão. O 

estereótipo ainda disseminado sobre o homossexual incapaz de ter uma vida afetiva 

plenamente desenvolvida (...) envolvem-se em uma tentativa de rejeição de sua 

própria sexualidade (BORRILLO, 2010, p. 101). 

 

Esse processo de fingir ou esconder sua identidade é comum na imensa maioria dos lares 

no Brasil, os filhos afeminados são tolhidos para se comportarem como homens, para fingirem 

ser algo e performar um personagem para serem aceitos. Buscar quebrar com esse ciclo requer 

muita força e, muitas vezes, renúncias, já que “é um debate muito fragilizado, mas que a gente 

precisa amadurecer”, dentro e fora dos movimentos sociais. 

 

Eu botei na minha mente o seguinte: olha, eu vou ser quem eu sou, por que eu já não 

estou aguentando ser quem eu não sou. Fingir eu já fingi por muito tempo [...]. Eu 

olhei assim para eles (meus pais): olha só, é isso que eu sou e eu não vou mais fingir 

para ninguém, nem para o Senhor, se o Senhor não me aceitar como eu sou, se o 

Senhor não quiser ser meu pai por eu ser gay, eu também não quero ser seu filho. [...] 

você é pai de um filho gay, saiba disso, mas o Senhor não é obrigado a me aceitar, se 

você quiser me rejeitar como filho eu te rejeitarei como pai (informação verbal dada 

por Silvano Leite). 

 

Os conflitos se acentuam quando o engessamento dos temas de diversidade sexual e de 

gênero e o ambiente da casa deixa de ser um espaço de segurança e se torna um lugar de embate 

e o amparo vai para outros lugares de segurança, tais como os movimentos sociais e aqui 

representado pelo Coletivo LGBTI+ Sem Terra. 

 

Então assim, estar no Movimento, estar no coletivo LGBT Sem Terra para mim traz 

uma questão de um espaço de segurança. É um espaço que eu, por exemplo, posso ser 

quem eu sou. Antes do Coletivo LGBT existir, nós enquanto sujeitos LGBTs, no 

próprio Movimento a gente vivia... ou não tinha essa questão de se assumir nos 

espaços ou você vivia oprimido pelo próprio Movimento. Então, quando um 

companheiro começa, por algumas situações, a puxar o debate sobre a construção da 

própria luta é construído o Coletivo LGBT e com isso é que nós todos como LGBTs 

tivemos esse espaço dentro da organização, que a gente sente com um espaço seguro. 

Por sermos LGBTs, de forma geral, nós sentimos, no universo... nos distintos 



86 

 

espaços... nós fazemos uma leitura no ambiente e a gente sente. Qual o ambiente mais 

ou menos seguro para a gente se portar como um sujeito LGBT, entendeu? Então a 

gente sente, em vários espaços que eu não mencionei para ninguém que eu sou um 

LGBT, já em outro você faz aquela leitura e quando você se apresenta você também 

se apresenta enquanto um LGBT Sem Terra. Então tudo está relacionado ao campo da 

segurança e de estar confortável no ambiente (informação verbal dada por Silvano 

Leite). 

 

Se entender enquanto um corpo dissidente é um lugar de vigilância constante, seja pelos 

outros ou por nós mesmo. Performar masculinidades garante acessos e um certo grau de 

respeitabilidade e não seria diferente para sujeitos camponeses. O camponês idealizado está 

longe de ser aquele que possui trejeitos, é afeminado ou se identifica como gay, mas eles 

existem e existem para além das trincheiras que buscam invisibiliza-los. “Entendendo que cada 

pessoa é diferente uma da outra, mas que existem questões que estão no nosso tempo e que são 

do espírito do nosso tempo e a gente precisa saber” minimamente lidar com elas. 

 

Então eu tenho isso também de forma disciplinada porque às vezes até o próprio 

“instinto de sobrevivência” em alguns tipos de territórios levam a gente a performar 

uma certa masculinidade. Então eu também tenho tentado me policiar, nesse sentido, 

para que realmente eu consiga passar... porque o que eu já percebi é que as LGBTs... 

estão em todas as partes, em todos os lugares, então, às vezes é importante que eu seja 

eu mesmo para que realmente outras LGBTs que estão escondidinhas se revelem. Eu 

acho que também tem essa questão pedagógica de se colocar, acho que o movimento 

empodera muito a gente, no sentido de ser a gente mesmo, porque quanto mais eu sou 

eu mais eu consigo ajudar os outros, de se somar com outras pessoas” (informação 

verbal dada por Mateus Quevedo). 

 

Por isso a importância de redes de articulação e diálogo para compreender os avanços e 

desdobramentos dos estudos de gênero e sexualidade. Os recortes acerca dos processos de 

identidades dissidentes diversas é importante para combater a estrutura machista que exclui e 

tentar excluir outras performances de masculinidade e se poder ser homem. 

 

“é uma luta feminista é uma luta de toda a sociedade que quer se libertar e libertar as 

mulheres..., a gente tem a construção do feminismo camponês popular que é muito 

importante para a gente fortalecer as mulheres, ao mesmo tempo em que a gente vai 

combatendo os machistas, os “micromachismos” e não é uma tarefa fácil, a gente acha 

que é assim... muito fácil muito tranquilo, mas é na hora do “fight” que a gente vê 

realmente quem é que tem o poder de decisão (...) acho que a gente tem muito caminho 

pela frente, mas eu acredito muito sério que os movimentos populares são sempre uma 

vanguarda: eles estão sempre na fronteira do que a civilização, a humanidade, tem de 

melhor nesse sentido humanístico. Então, acho que o que os movimentos sociais estão 

fazendo é muito importante nesse sentido” (informação verbal dada por Mateus 

Quevedo). 

 

Os movimentos sociais, como o Coletivo LGBTI+ Sem Terra, assumem um papel de 

ruptura de pautas que são retroalimentadas cotidianamente quando o assunto é diversidade 



87 

 

sexual. Pautar outros corpos, outras masculinidades, outras perspectivas de ser e se reconhecer 

é possibilitar outras vivências. Masculinidades dissidentes camponesas viadas exaltadas e à 

mostra, sem armários ou artefatos de invisibilidade. 

 

“A gente traz os sujeitos LGBTs para ficarem à vontade. O corpo trans e travesti de 

vestido, outras de vestido e barba... o povo fica louco, as afeminadas batendo palma e 

gritando a gente puxa as palavras de ordem “o sangue LBGT também é sangue Sem 

Terra... as gay, as bi, as trans, as sapatão tão tudo organizada pra fazer revolução”. [...] 

a gente vai na ação, nas trincheiras de luta. “Ai meu Deus, eu não sabia que tinha tanto 

viado”, porque generaliza tudo. [...] Meu Deus, parece que agora só tem viado no 

MST”. E esses processos pedagógicos e educativos nesses espaços que a gente vai 

aproveitando, porque quando esses sujeitos tentam distorcer a orientação horizontal a 

gente se torna rebelde dentro do processo formativo. É uma “Pedagogia Viada”. É um 

debate também nosso, do Coletivo Nacional, a luta pela nossa existência. A gente 

também está correndo risco de passar por alguns espaços e em alguns lugares que 

podem ferir também o nosso corpo. (...) É um debate que a gente também está 

começando a construir, porque a gente vive muito em cima da heteronormatividade e 

a gente sabe que a heteronormatividade tem muita coisa escondida” (informação 

verbal dada por Regivaldo Silva). 

 

Um processo pedagógico de viadagens atravessadas por lutas, por reconhecimento e 

pela terra, que marcam a trajetória do MST com a efetivação de um Coletivo para ecoar vozes 

e debates necessário sobre diversidade sexual, feminismos e masculinidades questionando e 

criticando as marcas deixadas e estabelecidas pelo machismo e o patriarcado em reforço ao 

determinismo biológico e o binarismo.   

 

“eu penso que essa questão da masculinidade camponesa, ela precisa ser um debate 

urgente principalmente no nosso convívio. Enquanto MST, a gente já discute sim a 

masculinidade camponesa e dentro das nossas pautas de gênero e da própria pauta 

LGBT, mas o que ela precisa ser cada vez mais intensificada para que o homem do 

campo não continue a ser aquela pessoa rude e não continue a ser aquela pessoa 

grossa. [...] Então há uma necessidade de a gente cada vez mais aprofundar o debate 

para que os homens... para que nós, homens do campo entendamos que não tem essa 

necessidade de ser assim... que a gente pode ser camponeses e camponesas e podemos 

conviver harmonicamente com as diversidades e que todos nós somos produtivos 

independente da sexualidade. O debate ele tem que perpassar essa questão da 

virilidade, da masculinidade, do homem viria ou do homem alfa... que geralmente, 

não sei se pela falta do acesso ao conhecimento as pautas as questões o homem do 

campo se torna um pouco mais bruto, precisa ser mais lapidado com mais sabedoria e 

cautela, com mais cuidado por conta que existe essa rebeldia. [...] Que é imposta, não 

é culpa dele também... é historicamente criado. Ele é um espelho da sociedade da qual 

ele está inserido. Tanto é que eu olho para o meu pai e nas colocações dele, na forma 

que ele vê as coisas... é muito complicado, porque ele ali é um reprodutor de uma 

realidade que historicamente foi implantada ali no convívio dele. Então, ele é um 

acúmulo do processo histórico da comunidade... a comunidade machista, homofóbica, 

patriarcal e que condena qualquer coisa que seja fora do padrão estabelecido por ela 

mesmo” (informação verbal dada por Silvano Leite). 

 

O enfrentamento de tensões que envolvam o debate sobre gênero e sexualidade é 

geracional e se arrasta ao longo da história, mas também é uma questão do tempo presente, das 



88 

 

nossas identidades que pautam outras formas de existência. “Eu não queria militar pela causa 

LGBT, mas eu não tenho muito para onde fugir, né?” (informação verbal dada por Mateus 

Quevedo) e nossa vontade era que isso fosse um debate já superado, uma vez que os nossos e 

as nossas seguem sendo vítimas de um sistema que nos oprime e nos mata. 

Questionar o padrão de ser homem e a masculinidade hegemônica preestabelecida 

requer estar na linha de frente com voz ativa e peito aberto entoando aquilo que sempre 

quiseram tirar de nós: nossa existência. 

Somos e seremos resistência e (re)existência e gritaremos em alto e bom som por aqueles 

e aquelas que não puderam estar aqui, que não conseguem viver suas identidades dissidentes 

livremente e para os/as que ainda virão: “foda-se, eu sou viado e daí? Qual que é o problema?”. 

 

Figura 12 – Cartaz LGBT Sem Terra (2015) (grifos nossos) 

 

Fonte: MST, 2021. Disponível em: https://mst.org.br/download/cartaz-lgbt-sem-terra-2015/. 

  



89 

 

5. (In)Conclusões ou sobre as histórias (não) contadas desses corpos dissidentes 

camponeses 

 

Muitas histórias sobre e de pessoas que se percebem enquanto corpos LGBTQIAPN+ 

não foram ou sequer serão contadas, ser um corpo dissidente é (sobre)viver (n)o agora. No 

campo e na cidade a caça atravessa as ruas das pequenas, médias e grandes cidades, assim como 

cruza as roças e plantações Brasil e mundo afora. 

A cada 34 horas uma pessoa LGBTQIAPN+ foi vítima de morte violenta no Brasil, 

segundo dados prévios recentemente divulgados pelo Grupo Gay da Bahia (GGB, 2023), 

mantendo o país no topo do ranking de mais violento para ser uma pessoa dissidente no mundo. 

Estar inserido nesse contexto é acumular tensões e buscar compreender qual é o papel do seu 

próprio corpo dissidente nesse processo. 

Corpos marcados para serem aquilo que não sabem se serão antes de qualquer coisa, as 

cores definem seus lugares de construção identitária e seus órgãos sexuais dão o crivo: menino 

tem pênis, é macho, viril. Menina tem vagina, é fêmea, dócil. 

Mas, e quando a ruptura da norma de gênero desconfigura esse processo demarcado e 

carregado de preconceitos, heranças históricas do patriarcado e do machismo, conta outras 

histórias? Quais questões são importantes nesse debate sobre diversidade sexual e de gênero, 

masculinidades e performances para ser e/ou se tornar homem de verdade? 

Assim, os atravessamentos sobre buscar compreender como as vivências e experiências 

de homens gays militantes do MST forjadas sobre e a partir de tensionamentos como base nos 

estudos de gênero e masculinidades abriram um leque de possibilidades e questionamentos. As 

masculinidades se organizam a partir do ideal de ser homem e a ruptura desse processo recai 

num círculo vicioso de rotulações e preconceitos, ainda que de forma sutil. 

As performances de masculinidades dissidentes camponesas num movimento social 

como o MST é um fator determinante para a visibilidade da pauta da diversidade sexual e de 

gênero, uma vez que é a partir desse lugar que novas leituras sobre os sujeitos que compõem o 

Movimento estão se (re)estabelecendo. Recortes com aprofundamentos direcionados para quem 

são e o porquê é tão necessário discutir sobre pluralidades de identidades no campo. 

Entretanto, há uma maior preocupação sobre o debate da homofobia e como as formas 

de violências de gênero se manifestam nos espaços, do assentamento à Direção Geral do MST, 

e como o tratamento dado ao tema vai sendo construído. Nesse sentido, por se tratar de uma 

discussão que o Movimento assume como pauta prioritária e a ser respeitada os episódios de 



90 

 

homofobia se tornam "invisíveis" para resguardar a posição no Movimento, já que os casos 

mais graves são punidos com expulsão. 

Minhas inquietações sobre o percurso dessa pesquisa e os caminhos que me fizeram 

questionar esses processos de construção das masculinidades são resultado, também, de uma 

vida inteira sendo rotulado e taxado por não apresentar um comportamento masculino ideal 

para a sociedade. 

Para homens gays, na imensa maioria dos casos, se perceber assim e assumir uma 

identidade diversa do padrão cisheteronormativo e hegemônico de gênero é negar seu lugar de 

homem. Esse viés dita performances, constrói e reprime identidades diversas e retroalimenta 

um sistema hegemônico de preestabelecimento dicotômico homem/mulher. 

“Vira homem” talvez tenha sido a frase mais escutada pelos meninos gays nas suas 

infâncias enquanto crianças-viadas, mas não só nela. O eco dessa frase se espalha e se torna 

algo a ser controlado, moldado e foco no ideal de se construir fora dos ritos de marginalização 

e abjeção dos seus corpos dissidentes. Sendo esse processo o cenário ideal para a perpetuação 

de discursos de ódio, afeminofóbicos e de negação do que você é. 

Assim, a dimensão de ser ou se tornar homem acompanha a vida das pessoas lidas 

enquanto de identidades masculinas durante toda a sua trajetória de vida e após a morte, uma 

vez que as identidades seguem sendo desrespeitadas. Se perceber fora dessa perspectiva de 

construção de homens de verdade com viés hegemônico e dicotômico recai sobre 

questionamentos centrais nessa análise:  

 

• Como se formam esses homens de verdade?  

• Em que medida ser homem é ser masculinizado? 

• Homens afeminados não são homens? 

• Corpos dissidentes negam suas masculinidades? 

• Que masculinidades são essas? 

• Que masculinidades camponesas são essas? 

• Que masculinidades camponesas dissidentes são essas? 

• Os corpos dissidentes camponeses são lidos a partir de que perspectivas de 

masculinidades? 

 



91 

 

Esses são alguns dos atravessamentos que constroem, descontroem e reconstroem todos 

os percursos de vivências e experiências dos corpos dissidentes, visando romper com os rótulos 

preestabelecidos e cisheteronormativos. 

Desde modo, o objetivo dessa dissertação é questionar como os processos de 

masculinidade se organizam e se estabelecem a partir do Coletivo LGBTI+ do MST por meio 

das vivências e experiências de homens gays que fazem parte e/ou constroem o Coletivo. 

Romper ou tentar romper com a construção hegemônica de masculinidades controladas 

deflagra novos conflitos e novas formas de entender como elas estão se dando em meio a 

multiplicidade de experiências de identidades dissidentes que se aproximam e afastam destas 

performances. 

O reflexo disso está no relato dos nossos interlocutores. Entre contatos preliminares, 

convites recusados e respostas que nunca chegaram as narrativas de Silvano, Mateus e 

Regivaldo foram a base para os desbordamentos do que é ser um corpo dissidente de origem 

camponesa e de masculinidades camponesas também dissidentes. 

Suas vivências apresentam especificidades sobre se perceber e se assumir enquanto 

corpos dissidentes de origem camponesa. Suas trajetórias na construção do Movimento 

representam parte importante do fortalecimento das suas próprias identidades, onde há amplos 

espaços de representação e reconhecimento construído, ramificados e enraizados para dentro e 

para fora do Movimento. 

Em cada respostas às perguntas propostas no roteiro de entrevista ficava evidente como 

cada um deles, homens assumidamente gays que são e fazem parte das lutas pela terra, possui 

uma história muito própria. Cada um carrega questões sobre se entender enquanto um corpo 

dissidente nos espaços públicos e privados, em casa, na escola, na universidade, nos 

assentamentos e acampamentos, nas formações e nos atravessamentos possibilitados pela 

militância com, para e a partir do MST. 

Muitas dessas discussões são marcadas pelas resistências de um Brasil que mata, 

marginaliza e invisibiliza os corpos dissidentes, ainda que os números sobre violências de 

gênero não digam toda a verdade sobre essas questões. São dados quase inexistentes e que 

quando existem são vagos e sem um aprofundamento necessário para propor mudanças 

significativas e de fortalecimento de políticas públicas direcionadas. 

Contudo, o pouco que esses números nos falam determinam um recorte cruel: ser um 

corpo dissidente é ser um corpo alvo de aniquilação, apagamento e contribui para a exclusão de 

outras formas de identidade para manter o poder sobre os corpos das pessoas. Corpos 



92 

 

disciplinados e sexualidades controladas sempre foram e ainda são os grandes definidores de 

hierarquia de mando do Estado, principalmente. 

Um viés de distanciamento sobre corpos plurais e que apenas por existirem são 

interpretados enquanto problemas sociais e estigmatizados que reforçam esse projeto de retorno 

ao armário de corpos que são, ou deveriam ser, livres 

Ainda que os recortes de violência se apresentem de forma bastante acentuada nesse 

processo não é somente a partir disso que os corpos dissidentes têm suas histórias escritas. Os 

processos de luta e resistência nos dizem que nossos corpos são corpos de celebração, de força 

e de potencialidades. 

Reivindicar espaços e estar à mostra é um dos passos mais importantes na luta pelo 

reconhecimento de identidades LGBTQIAPN+, em maior ou menor grau, nas instituições, 

públicas e privadas, assim como os movimentos sociais vão fortalecendo esse processo. 

Com isso, os movimentos sociais, e principalmente os movimentos LGBTQIAPN+, 

assumem fundamental importância no que se refere à visibilidade desses indivíduos e 

personagens marginalizados, principalmente no que tange às análises dos processos formativos 

voltados para o acolhimento desses corpos. 

Diante de um cenário de subalternização e de tolhimento de suas vivências, espaços de 

ressignificação do entendimento sobre como esses temas lidos enquanto tabus assumem lugares 

de enfrentamento e empoderamento essenciais. 

Minha aproximação com os movimentos sociais LGBTQIAPN+ e ter crescido numa 

cidade no sertão central pernambucano, onde há um assentamento do MST, me trouxe algumas 

propostas de análise e curiosidades sobre a diversidade de corpos inseridos nesses espaços. 

Os debates sobre pautas de gênero no MST seguem sendo fortalecido e sua importância 

na construção do próprio movimento é inquestionável. Contudo, qual o papel do MST nesse 

processo de reconhecimento das lutas sobre diversidade sexual e de gênero? E qual o porquê 

de se ter um Coletivo LGBTI+ na sua estrutura? 

É evidente que pessoas que se percebem enquanto LGBTQIAPN+ sempre estiveram na 

construção do MST desde a sua criação e isso é ressaltado pelos próprios militantes do 

movimento, contudo seus corpos não eram, a cerca de 40 anos atrás, visíveis e/ou interessantes 

de estarem assumindo os debates sobre diversidade sexual e de gênero no campo. Ressaltando 

que isso é um resquício da herança patriarcal e mesmo com os avanços sobre a discussão dos 

temas o debate não é tão simples e fácil. 

O reforço de uma leitura sobre o rural onde ser homem é assumir uma masculinidade 

viril hegemônica e cisheteronormativa paira até hoje no imaginário de muitas pessoas. 



93 

 

Entretanto, as identidades camponesas dissidentes não podem romper com esse ideal? E quando 

isso acontece, quais as consequências? Há consequências? 

Nesse sentido, o fortalecimento das pautas acerca das discussões sobre diversidade 

sexual e de gênero dentro do MST contribuíram e contribuem para a formação e 

reconhecimento do Coletivo LGBTI+ Sem Terra, com seus passos iniciais dados efetivamente 

em 2015 e sua criação efetivada em 2018, com a garantia de que esses corpos presos em 

armários e/ou silenciados a vida inteira pudessem se expressar e ser reconhecidos, uma vez que 

fazem e são partes importante das lutas do MST. Corpos dissidentes que apresentam a 

pluralidade do ser e de ser em contextos rurais. 

O processo de construção de identidades dissidentes está imenso no próprio sujeito, mas 

também no contexto em que está inserido. As identidades dissidentes se fortalecem 

coletivamente, ainda que apresentem individualidades e especificidades pontuais. São 

processos de encontro daqueles que se reconhecem e lutam pelas mesmas reivindicações, que 

se afastam por certos níveis de discordância e que se relacionam em prol da mesma perspectiva. 

Ser um homem camponês, ser um homem gay camponês, ser um homem gay camponês 

e militante, ser um homem gay camponês, militante e liderança de movimentos sociais... 

constrói camadas de complexidade e de virada importante no entendimento de ser um corpo 

dissidente camponês que rompe as normas de gênero em contextos de marginalização e 

reverberações de preconceitos. 

Apresentar masculinidades dissidentes camponesas é reorganizar linhas estratégicas de 

ação sobre corpos que não devem ser lidos enquanto anormais e estigmatizados. Identidades 

não-hegemônicas indo de encontro ao que a hegemonia dicotômica sempre ditou. 

Deste modo, um rural diverso e com sujeitos plurais que não é de hoje. Apesar disso, 

muito recentemente é que podemos conhecer e reconhecer suas lutas internas, externas e 

constantes para repensar esse lugar das masculinidades sobre e para outros corpos plurais e 

diversos. 

O afastamento de tudo que é feminino e/ou afeminado nos alerta sobre como o ideal de 

ser homem está presente na vida de homens heterossexuais, bissexuais e homossexuais, onde 

entonar “eu sou homem” é, de certa maneira, reivindicar esse lugar do masculino enquanto 

hegemonicamente privilegiado na sua performance de virilidade. 

Para cada uma dessas identidades de gênero e orientações sexuais o peso de ser homem 

assume papéis diversos e recortes de violência também diversos. Se, somada a essas identidades 

e orientações estejam também trejeitos lidos como não suficientemente masculinos ou 

afeminados outros pontos são evidenciados e questionados, mais uma vez. 



94 

 

Ser, estar e permanecer homem é anterior e posterior a cada individualidade desses 

corpos, dissidentes ou não. Assim, a provocação de reflexões sobre a (in)visibilidade dos corpos 

dissidentes no campo é uma questão emergente por possibilitar a ruptura com os estereótipos e 

padrões dicotômicos opressores preestabelecidos. 

Reflexões que nos (re)cortam e emergem de diversas maneiras nos mais diversos 

contextos, sejam eles rurais ou urbanos, pela imensidão do país, que é um berço de 

masculinidades, feminilidades, sujeitos plurais e multifacetados que lutam e ecoam suas 

existências enquanto corpos que são potencialidades, territórios de autoafirmação e 

reconhecimento, lutando "por um mundo onde sejamos socialmente iguais, humanamente 

diferentes e totalmente livres", conforme destacou Rosa Luxemburgo. 

As masculinidades dissidentes camponesas existem e estão em todos os lugares, mas 

para que possamos conhecê-las é preciso que as pessoas por trás de cada uma dessas histórias 

inconclusas ou não contadas estejam vivas. 

 

Figura 13 – Elementos de luta, resistência e reconhecimento  

 
Fonte: Acervo MST. 

 

“Nós não voltaremos para o armário”. 

  



95 

 

Referências Bibliográficas 
 

BLAKEMORE, Erin. Revolta de Stonewall deu origem ao movimento atual pelos direitos 

LGBTQ+. National Geographic. 2021. Disponível em: 

https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2021/06/gay-lgbt-revolta-de-stonewall-

movimento-atual-pelos-direitos-lgbtqia. 

BUTLER, Judith. Corpos em aliança e a política das ruas: notas para uma teoria 

performativa de assembleia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018 

______. Corpos que pesam. In: LOURO, G. L. (Org.). O corpo educado. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2010. p. 151-172.  

______. Problemas de gênero: feminismo e subversão de identidade. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2018. 

CAMPOS, Thaisson Rodrigues de. LGBT Sem Terra: Um estudo a partir do Coletivo LGBT 

do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), 2022. 

CARNEIRO, Maria José. Ruralidade: novas identidades em construção. In: Congresso Da 

Sociedade Brasileira de Economia, Administração e Sociologia Rural, 35, Natal (RN), 1997. 

CARTILHA LGBTI. Diversidade Sexual e de gênero na Via Campesina: Rompendo o 

silêncio sobre a existência das LGBTI no campo. 1ª Edição. Brasil, outubro de 2020. 

CARVALHO, Guilherme. O Feminismo Decolonial de María Lugones: colonialidade, 

gênero e Interseccionalidade. Revista TOMO, [S. l.], v. 42, p. e17757, 2023. Disponível em: 

https://periodicos.ufs.br/tomo/article/view/17757. Acesso em: 8 jan. 2024. 

CASTRO, Elisa Guaraná de. Juventude rural no Brasil: processos de exclusão e a 

construção de um ator político Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y 

Juventud, vol. 7, núm. 1, enero-junio, 2009, p. 179-208 Centro de Estudios Avanzados en 

Niñez y Juventud Manizales, Colombia. 

CASTRO, Elisa Guaraná de Castro; MARTINS, Maíra Martins; ALMEIDA, Salomé Lima 

Ferreira de; RODRIGUES, Maria Emilia Barrios; CARVALHO, Joyce Gomes de. Os jovens 

estão indo embora?: juventude rural e a construção de um ator político. Rio de Janeiro: 

Mauad X; Seropédica, RJ: EDUR, 2009. 

Cazés, Daniel. (1998). Metodología de género enlosestudios de hombres. Revista de 

Estudios de Género. La ventana (8), 100-120. 

CONNELL, Robert W. Messerschmidt, James W. Masculinidade Hegemônica: repensando 

o conceito. In: Estudos Feministas, Florianópolis, 21(1): 424, janeiro-abril, 2013. pp. 241-282. 

CORDEIRO, Agnaldo. A construção do debate de gênero e diversidade sexual no 

Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra. Curitiba, 2019. 

DUARTE, Bruno Monteiro. (Sobre)Vivências: projetos de vida, sexualidades e emoções entre 

LGBT Sem Terra de Minas Gerais. Dissertação de mestrado. Programa de Pós-Graduação em 

Extensão Rural - Universidade Federal de Viçosa. Viçosa/MG, 2021. 



96 

 

FERNANDES. Bernardo Mançano Fernandes. A ocupação como forma de acesso à terra. 

XXIII Congresso Internacional da Associação de Estudos Latino-Americanos. 

Washington/DC, setembro/2001. 

FERREIRA, Paulo Rogers. Os afectos mal-ditos: o indizível nas sociedades camponesas. 

2006. 219f. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Instituto de Ciências Sociais, 

Universidade de Brasília, Brasília,2006. 

FERREIRA, Vitor Sérgio. Artes e manhas da entrevista compreensiva. Saúde Soc. São 

Paulo, v. 23, n.  3, p. 979-992, 2014. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/sausoc/v23n3/0104-1290- sausoc-23-3-0979.pdf. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 

2010. v. 1. 

______. Os anormais: curso no Collège de France (1974-1975). Tradução: Eduardo Brandão. 

São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

FRANÇA, Isadora Lins. Consumindo lugares, consumindo nos lugares: homossexualidade, 

consumo e subjetividades na cidade de São Paulo. Campinas, SP: [s.n.], 2010. 

GOFFMAN, Erving. Estigma: Notas sobre a Manipulação da Identidade Deteriorada. 4. Ed. 

Rio de Janeiro: LTC, 1988. 

GOHN, Maria da Glória. 500 Anos de Lutas Sociais no Brasil: movimentos sociais, ONGs 

e terceiro setor. Revista Mediações: Londrina, 2000. 

GOMES, Jean Claude de Souza; VIANA, João Paulo Teixeira; FRANÇA, Rebecka de; 

ARAÚJO, Maria Cristina Cavalcanti de. Colorindo o campo: a diversidade sexual no espaço 

rural. In: SEMINÁRIO INTERNACIONAL ENLAÇANDO SEXUALIDADES, 5., 2017, 

Salvador. Anais. Salvador, 2017. 

GONTIJO, Fabiano de Sousa.; CÉLIA DA SILVA COSTA, Francisca. “Ser Traveco é Melhor 

que Mulher”: considerações preliminares acerca das discursividades do desenvolvimentismo 

e da heteronormatividade no mundo rural piauiense. Bagoas – Estudos gays: gêneros e 

sexualidades, v. 6, n. 08, 28 fev. 2013. 

GREEN, James; QUINALHA, Renan; CAETANO, Márcio; FERNANDES, Marisa. (Org.). 

História do Movimento LGBT no Brasil. 1. Edição - São Paulo: Alameda, 2018. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução: Tomaz Tadeu da Silva 

e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro, 2006. 

LECHAKOSKI, Leandro. ADELMAN, Miriam. O homem cordial: modernização do Brasil 

e homossociabilidade. 2011. 

LOURO, Guacira Lopes. Foucault e os estudos queer. In: RAGO, M.; VEIGA-NETO, R. 

Para uma vida não fascista. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. p. 135-142. 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). 

Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar: 2020. p. 52-83. 

MAGRINI, Pedro Rosas. Produção acadêmica sobre o MST: perspectivas, tendências e 

ausências nos estudos sobre gênero, sexualidade, raça e suas interseccionalidades. Tese 



97 

 

(Doutorado em Ciências Humanas) – Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em 

Ciências Humanas, Universidade Federal de Santa Catarina. Florianópolis (SC), p. 378. 2015. 

MARIANO, Alessandro; PAZ, Thais Terezinha. (Org.). LGBT Sem Terra: rompendo cercas 

e tecendo a liberdade. São Paulo: Ed. Dos Autores, 2021. 

______. Diversidade sexual e de Gênero no MST: Primeiros Passos na Luta pela Liberdade 

Sexual. In. NOGUEIRA, L.; HILÁRIO, Erivan; PAZ, Thaís T. MARRO, K (Org.). Hasteemos 

a bandeira colorida: diversidade sexual e de gênero no Brasil. 1. ed. São Paulo: Expressão 

Popular, 2018. p 289- 313. 

MELO, Denise Mesquita. Subjetividade e Gênero no MST: Observações Sobre Documentos 

Publicados entre 1979 e 2000. IN: GOHN, Maria da Glória. Movimentos Sociais do século 

XXI. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 

MENEZES, Tassia. Linguagem Neutra e não-binariedade: entre polêmicas, a busca pela 

inclusão na fala tem como objetivo inserir e acolher determinados grupos. Conexão UFRJ. 

2023. Disponível em: https://conexao.ufrj.br/2023/07/linguagem-neutra-e-nao-

binariedade/#:~:text=Em%20paralelo%20a%20esse%20pensamento,chamadas%20de%20el

a%20ou%20ele. 

MEYER, Dagmar Elisabeth Estermann; Petry, Analídia Rodolpho. Transexualidade e 

Heteronormatividade: Algumas Questões para a Pesquisa. Textos & Contextos: Porto 

Alegre, v. 10, n. 1, p. 193 - 198, jan./jul. 2011, p. 195. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. (Org.). Pesquisa Social: Teoria, método e criatividade. 18 

ed. Petrópolis: Vozes, 2009. 

______. O desafio do conhecimento. 14ª. Ed. São Paulo: Hucitec. 2015. 

Mortes e violências contra LGBTI+ no Brasil: Dossiê 2021 / Acontece Arte e Política 

LGBTI+; ANTRA (Associação Nacional de Travestis e Transexuais); ABGLT (Associação 

Brasileira de Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, Transexuais e Intersexos). Florianópolis, 

SC: Acontece, ANTRA, ABGLT, 2022. 

MOVIMENTO DOS TRABALHADORES E DAS TRABALHADORAS RURAIS SEM 

TERRA. COLETIVO LGBT SEM TERRA: Linhas Políticas e Organicidade (Coletivo de 

Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis e Transexuais do MST). Reunião da Coordenação 

Nacional do MST. São Paulo, 2019a. 

______. Diversidade Sexual no MST, elementos para o debate. Caderno de Formação n° 

05. Setor de Gênero. São Paulo, 2017. 

______. Documento do I Seminário O MST e a Diversidade Sexual. Escola Nacional 

Florestan Fernandes (ENFF), 2015. 

______. Juventude Sem Terra. Brasília, 2014. 

______. LGBT Sem Terra: o amor faz revolução. Youtube. 12min02s. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=04MnkQdV0Js. Acesso em: 06 jul. 2020a. 

______. Nós não voltaremos para o armário. Disponível em: 

https://mst.org.br/2019/03/27/nos-nao-voltaremos-para-o-armario/. 2019b. 



98 

 

MOREIRA, Geraldo Eustáquio. Por trás do monograma do Movimento LGBTQIAPN+. 

Revista Temporis[ação] (ISSN 2317-5516), v. 22, n. 02, p. 20, 28 nov. 2022. 

PAIVA, Pedro Henrique Azevedo da Silva. Arco-Íris no campo: Etnografia da 

“Homossexualidade” masculina no ambiente rural. Revista Caderno de Gênero e Diversidade- 

Volume 1 ed. Paraíba,2015. 

RADIN, José Carlos; CORAZZA, Gentil. Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

(MST). In: Dicionário histórico-social do Oeste catarinense [online]. Chapecó: Editora UFFS, 

2018, pp. 110-112. 

SANTOS, Marcos Andrade Alves dos; PRATA, Daniele Gruska Benevides. Menino 

afeminado na escola rural. In ANDRADE, L. N. Diversidade Sexual, gêneros e Raça: 

Diálogos Brasil-África / Luma Nogueira Andrade. Realize Editora: Campina Grande - PB, 

2019. 

SCHWENDLER, Sônia Fátima; VIEIRA, Else Ribeira Pires. Diversidade de gênero e 

educação nas áreas rurais do Brasil. Cad. Pagu [Internet]. 2022; (64): e226404. 

SEDGWICK, Eve Kosofsky. A Epistemologia do Armário. In: Cadernos Pagu. Tradução de 

Plinio Dentzien. Campinas, Núcleo de Estudos de Gênero Pagu, 2007. 

______. How to bring your kids up gay: The war on effeminate boys. In: Tendencies. 

Durhum: Duke University Press. 1991. 

SIMÕES, Amanda Oliveira. Construindo com Sabedoria: as dimensões de (re)existência 

dos LGBTI+ Sem Terra no Brasil. Dissertação (Mestrado em Fronteiras e Direitos Humanos). 

Universidade Federal da Grande Dourados, 2023. 

Tahyrine, Iyalê. "Não basta só eliminar a violência", diz dirigente do coletivo LGBT do 

MST. 2023. Disponível em: <https://www.brasildefato.com.br/2023/06/22/nao-basta-so-

eliminar-a-violencia-diz-dirigente-do-coletivo-lgbt-do-mst>. 

Vicente, Eliézer Reis. O corpo dissidente na escola e na universidade: narrativas 

(auto)etnográficas em correspondências. Teoria e Cultura - Programa de Pós-Graduação em 

Ciências Sociais/UFJF. v. 17 n. 3 (2022): Dossiê Autoetnografias: (In)visibilidades, 

reflexividades e interações entre “Eus” e “Outros”. 2022. 

WANDERLEY, Maria de Nazaré. Jovens rurais de pequenos municípios de Pernambuco: 

que sonhos para o futuro. In: CARNEIRO, Maria; CASTRO, Elisa (Orgs.). Juventude rural 

em perspectiva. Rio de Janeiro: Mauad X, 2007. 

WEITZMAN, Rodica. Tecendo deslocamentos: relações de gênero, práticas produtivas e 

organizativas entre trabalhadoras rurais. Rio de Janeiro: UFRJ/Museu Nacional/PPGAS, 2016. 

  

https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/issue/view/1658
https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/issue/view/1658


99 

 

ANEXO I – Roteiro de entrevista 

 

Primeira parte 

 

1. Nome 

2. Idade 

3. Identidade de gênero 

4. Orientação sexual 

5. Cor/Raça/Etnia 

6. Estado Civil 

7. Nível de escolaridade 

8. Local de residência (atual) 

8.1  Se houve alguma mudança, essa se deu em virtude da sua identidade/orientação sexual? 

8.2  Se não houve mudança, como é sua relação de vivência/sobrevivência no seu território? 

 

Segunda parte 

 

9. Como conheceu o Coletivo? Fale um pouco sobre 

10. Já havia participado de algum Coletivo, Organização ou MS que discutia questões de 

gênero?  

11. Quais os maiores desafios e maiores potencialidades que você avalia sobre as pautas e 

temas de gênero e sexualidade no MST e no Coletivo? 

12. Já ouvi falar do tema das masculinidades dentro do MST e do Coletivo? Se sim, poderia 

falar um pouco sobre? 

 

Terceira parte 

 

13. O que você entende por masculinidades? Você acha que existe mais de uma forma? 

14. Os papéis de gênero atribuído a homens e mulheres (cis e trans), a partir da sua 

experiência, são atravessados por essas formas de masculinidades? 

15. Como você entende que essas masculinidades são (des)construídas ou não são? 

16. Como as expressões homem de verdade e mulher de verdade são entendidas/lidas por 

você? Já as ouviu? Em que contexto? 

17. Já precisou performar certos aspectos de masculinidade para ser ouvido/a e/ou 

reconhecido/a? Se sim, poderia descrever? 

18. Você acha que existe um debate sobre masculinidades camponesas que precisar ser mais 

bem explorado e reconhecido? 

  



100 

 

ANEXO II – Transcrição da entrevista com Silvano Leite  

 

• Entrevista realizada no dia 08 de novembro de 2023 

 

JCS: Queria dizer que essa entrevista é para fins único exclusivamente acadêmicos. Se você 

não quiser ser identificado a gente pode substituir o nome sem nenhum problema, é só você 

sinalizar. Eu posso gravar essa conversa? 

 

SLS: Tranquilo, pode gravar. 

 

JCS: Então, essa conversa ela está dividida em três partes: uma parte mais de apresentação, 

outra mais direcionada para sua relação com o MST e uma parte final mais relacionada com as 

questões das masculinidades. Como é que isso tem sido colocado em questão para você 

enquanto uma pessoa que faz e constrói esse lugar. Eu queria que tudo dissesse o teu nome 

completo, idade e identidade de gênero e orientação sexual. 

 

SLS: O meu nome é Silvano Leite da Silva. Sou de Ouricuri do Estado de Pernambuco, no 

sertão pernambucano, onde se situa o Nordeste brasileiro e a caatinga.  Tenho 37 anos e hoje eu 

me entendo como gay. Apesar de que, há quem diga que eu não seja “meramente” gay, seja 

uma outra letrinha dessa nossa diversidade. Porque eu tenho essa capacidade de me relacionar 

com várias pessoas. Sejam elas gays, lésbicas, héteros, trans ou enfim... qualquer uma. Então 

não tenho distinção de relacionamento. É como se fosse assim: eu me identifico como gay, mas 

a minha prática seria de pansexual, digamos assim. Apesar de que eu posso carregar uma 

preferência de me relacionar com homens... talvez seja isso que eu carrego a identidade de dizer 

“eu sou gay”, mas eu me relaciono com mulheres também. Às vezes eu falo para as pessoas: 

olha, se um dia tu me ver ficando com uma mulher é um gay que está ficando com uma mulher 

e não um bissexual. “Ah... o cara é gay ou não sabe o que que é, enfim”..., a questão da 

identidade, na verdade é o que menos importa. o que importa é ser feliz e estar bem com quem 

você possa estar. 

 

JCS: Qual sua cor/raça/etnia e seu estado civil? 

 

SLS: Olha, eu sou casado. Meu estado civil é casado, porque eu fui casado com a mãe do meu 

filho por 8 anos e desde que a gente separou a gente ainda não divorciou. Então, o meu estado 

civil, apesar de separados, é casado. E eu me considero, apesar de não ter as características 

físicas tanto assim, mas eu me considero como indígena. Porque os meus antecessores assim... 

a minha avó, meus avôs são puramente indígenas e tem essa mistura também com uma questão 

negra. Teve uma mistura e mistura com os brancos, mas eu sou antagônico a essa questão 

europeia e eu prefiro me classificar como indígena ou negro enfim... conforme o que tá no meu 

sangue. 

 

JCS: Qual seu nível de escolaridade? 

 

SLS: Eu tenho ensino médio completo e o terceiro grau incompleto e sou formado em Técnico 

em Agropecuária. 

 

JCS: Sobre o local da tua residência, de onde você vem e se houve alguma mudança e se essa 

mudança se deu em virtude da sua identidade de gênero e orientação sexual e qual sua relação 

com seu território, de estar pertencido a algum lugar, nesse sentido. 

 



101 

 

SLS: Então, tem sim em relação direta. Quando eu vivi o relacionamento com a mãe do meu 

filho, que a gente que era entendido como um casal... nunca ninguém viu a gente com coisa. E 

aí quando eu me assumo em 2017 como uma pessoa gay a primeira pessoa que eu me assumi 

foi ela, depois com meus pais e isso depois viralizou. Se espalhou, então a gente percebe que, 

por mais que... não foi assim aquela questão que a gente também pensasse que fosse... num 

campo da homofobia, do preconceito, mas a gente sente o quanto tem um preconceito das 

pessoas e o quanto isso causa um desconforto. Só que aprender a conviver com esse desconforto 

tem um outro elemento fundamental no processo e influencia muito... e pode ser preconceito 

das pessoas, dos amigos e tal, mas como você ser um LGBT... digamos que não afeminado, que 

seja cis... então há uma aceitação... o preconceito ele é percebido, mas é um preconceito 

invisível. Porque não é um preconceito direto que você encontra quando a pessoa é um gay 

afeminado, é um homem trans, uma mulher trans ou lésbica... têm essas questões, então a gente 

sente uma aceitação por conta disso. Eu fico imaginando... eu senti um afastamento dos meus 

próprios amigos porque fica com aquela coisa... quem sabe é amigo e estará no mesmo espaço 

que o cara que assumiu, mas é porque está pegando, está ficando... Então a gente percebe que 

essa relação mental faz com que as pessoas evitem um pouco essa relação pessoal da própria 

amizade, para que não dê brecha para as pessoas dizerem isso. Tu está lá com um cara gay, tu 

está pegando ele então. Eu senti... eu sinto isso nos meus amigos, embora eu não mencione isso 

com eles. Mas eles falam “eu não tenho um preconceito”, mas eu senti a relação quebrada. 

Enfim, desde 2006 que eu sou militante do MST e nesse intervalo que eu me casei com a mãe 

do filho. Acho que em 2008, dois anos após, passamos oito anos casados e separamos. Teve um 

período que eu me afastei da militância, então... após a separação, após eu assumir essa 

identidade, “eu sou gay, eu sou isso, então não tem mais para que esconder”. Eu retornei... eu 

vim embora... é por isso que eu estou relacionando, porque tem certa influência sim, porque 

talvez eu nunca tivesse me assumido enquanto LGBT se eu ainda tivesse lá... na vida de casado. 

Então tem uma influência direta sim, porque quando eu separei quase que de imediato que eu 

voltei a participar da militância do MST em 2018. Daí então... não participava do Coletivo 

LGBT Sem Terra... eu voltei aqui em 2018 e no mesmo período que eu retornei também, eu fui 

fazer militância aí no Estado do Rio de Janeiro, onde eu passei 5 anos. Teve uma interrupção 

de uns 8 meses que eu voltei para cá, mas depois eu retornei aí para o Rio e aí eu participava 

do Coletivo LGBT Sem Terra e eu fui Coordenador Estadual do Coletivo Sem Terra no Rio de 

Janeiro. E sinto que foi muito importante esse processo, para além dos outros trabalhos da 

militância que a gente exerceu e que eu exercia aí no Rio de Janeiro. Eu estava pela Frente de 

Massa do Movimento Sem Terra (FM/MST) e organiza os assentamentos, acampamento... 

organiza os trabalhos, as ocupações de terra... então eu fazia parte desse conjunto chamado FM. 

Fui morar em um assentamento chamado Projeto de Desenvolvimento Sustentável (PDS) 

Osvaldo de Oliveira em Macaé e quando eu cheguei de lá, não existia LGBT declarado, não 

tinha LGBT. Eu, um homem cis as pessoas tão pouco deduziam se eu fosse ou não LGBT e aí 

acho que com mais ou menos um mês depois que eu tive por aí e que teve uma Marcha Lula 

Livre, eu conheci um companheiro do Paraná chamado Alexandre. A gente passou os cinco dias 

da Marcha Lula Livre juntos... a gente se conheceu, se entrosou e tivemos um relacionamento 

ali durante cinco dias, a gente se gostou para caralho. E aí depois que eu retornei para o Rio de 

Janeiro, acho que um mês depois teve um curso de formação, acho que é um curso Nacional lá 

na Escola Nacional Florestan Fernandes que era um curso específico de Formação política para 

sujeitos LBGTs Sem Terra. Eu contactei o Alexandre lá no Paraná, eu falei: fala com tua 

Coordenação, vem para o curso, faz o curso também. E convidei ele para morar comigo no Rio 

de Janeiro lá no assentamento. Aí acabou que ele foi para o curso, o curso teve duração de uma 

semana, e do curso ele veio para o assentamento onde eu estava morando. Lá no assentamento, 

quando tivemos uma reunião, uma Assembleia Geral com 63 famílias e esse Alexandre já está 

presente também, a gente se apresentou como um casal LGBT, e eu disse: olha, esse aqui é meu 



102 

 

companheiro que está vindo morar aqui comigo. A gente tem uma relação e a gente vai ocupar 

a unidade de produção familiar aqui. Então para que ninguém tenha dúvidas sobre quem 

somos... então já está aqui colocado para todos vocês quem somos... LGBTs Sem Terra e 

enfim... Vamos viver essa realidade aqui junto com todos vocês. As famílias não tiveram 

nenhuma repulsa, apesar de elas serem conservadoras, serem evangélicas, enfim..., mas 

aplaudiram de pé e a gente era muito bem recebido nesse assentamento por todas as famílias. 

Até uma festa de boneca que fossem fazer convidavam a gente, sabe? Era um orgulho de chamar 

a gente: olha eu quero que vocês vão em um almoço lá em casa, eu quero que vocês venham 

para um aniversário, eu quero..., enfim e tem essa relação... 

 

JCS: E em nenhum momento que vocês perceberam nada diferente por causa da orientação 

sexual de vocês, de tentar lidar de outra maneira, por que vocês eram identidades dissidentes 

ali? 

 

SLS: Não. Na verdade, a gente decretou lá como um território livre da homofobia. Porque além 

da gente ter essa boa relação com todas as famílias, quando a gente ia para os trabalhos coletivos 

na roça... a gente plantava o feijão, abóbora, milho e outras culturas aí a gente sempre fez uma 

formação muito importante na roça mesmo e a gente sempre levava a nossa bandeira LGBT e 

levava a bandeira do MST e a gente fincava as duas bandeiras para ficarem tremulando lá na 

roça enquanto a gente estava trabalhando. Eu me sentia muito acolhido, nós nos sentimos muito, 

muito acolhido. Talvez não me sinta tão acolhido em outro lugar como eu me sentia lá. Tiveram 

até postagens de lá ser um território livre de homofobia no site do MST. 

 

JCS: É interessante você trazer essa perspectiva porque é exatamente como a pauta de gênero 

vai entrar no MST e você já foi falando um pouquinho de como o Coletivo vai fazendo parte 

dessa dinâmica da tua vida, mas como é que você conhece o Coletivo? Qual é o primeiro passo 

para você entrar no Coletivo e dizer “não aqui é o lugar que eu vou poder exercer outras 

dinâmicas até sobre o meu próprio corpo’’ E se você já tinha participado de algum outro coletivo 

ou movimento social que discutia questões de gênero?  

 

SLS: Quando eu retornei de fato para o MST em 2018, foi quando eu tive mais acesso direto: 

olha, aqui temos o Coletivo LGBT e que bom que você agora se assumiu como um, então você 

vai estar acolhido. Só que aqui no Estado de Pernambuco eu não me inseri no Coletivo aqui 

porque, eu retornei de imediato e já fui para o Rio de Janeiro. E aí, no Rio de Janeiro os 

companheiros lá da região da Regional lá de Macaé, a Regional dos Lagos e sabendo que eu 

era LGBT já me apresentaram ao Coletivo LBGT. Tive a oportunidade de fazer umas reuniões 

e de me inserir de fato no Coletivo e me senti também muito bem acolhido. É até importante 

destacar a importância do Coletivo LGBT Sem Terra, porque a gente sabe que em todos os 

setores da sociedade nós somos taxados de alguma forma por sermos LGBTs e não é diferente 

isso nos nossos acampamentos, sabe? Então a questão da homofobia, aqueles olhares, as 

conversas paralelas que traz desconforto para nós e principalmente quando se há um processo 

seletivo de famílias, ele é o último a ser... e olhe lá se é um selecionado. É porque não é 

entendido como família, não é entendido como capaz de produção, capacidade de produção, 

então têm todos esses preconceitos. O quê que um “viado ou uma sapatona” vai fazer aqui na 

roça? E é através dessas formações, do surgimento do próprio Coletivo, do debate nos espaços 

de acampamento, assentamento e qualquer outro espaço do Movimento que a gente traz, 

introduz essa pauta LGBT tão necessária para a gente poder garantir o nosso lugar no próprio 

Movimento ou na sociedade como um todo. Então, e nesse sentido tem sido muito bom e por 

exemplo, a nossa vivência lá nesse assentamento no Rio de Janeiro trouxe, de fato, o quanto a 

nossa capacidade produtiva... porque nós trabalhávamos muito, nós enquanto LGBTs. Nós 



103 

 

conseguimos ser exemplos de produção no assentamento, nós produzíamos na unidade de 

produção familiar bastante, uma diversidade de culturas e produzíamos no coletivo junto com 

as famílias na área coletiva lá. Então, a gente basicamente puxava a produção e o debate da 

importância da produção coletiva instigando e organizando... então o pessoal via isso, tenho 

certeza. Que era exatamente esse lado também bom da nossa existência no assentamento que 

fazia as pessoas não terem preconceito. “Os caras são trabalhadores, os caras são gente boa”, 

entendeu? Viam a gente como inteligentes. Tipo, “os caras são inteligente”, estão coordenando 

o Movimento, organizam aqui a comunidade, organizam a produção, a comercialização e nós 

temos na comunidade um outro ar que não tinha antes deles. Então, tudo isso fazia com que 

eles gostassem e ainda gostam muito, muito mesmo da gente. 

 

JCS: É muito bom poder ouvir, porque não é uma regra. Alguns espaços são espaços de 

tensionamento. Quais são os maiores desafios que você observa hoje de ser um LGBT Sem 

Terra? Dentro desse espaço, você tem um lugar de acolhimento, mas em outros espaços você 

viu ou vivenciou outras formas de tratamento? E quais são as maiores potencialidades de se 

autoafirmar essa identidade LGBT Sem Terra? 

 

SLS: Então, nessa questão do acolhimento é um acolhimento total, só que aí a gente sabe que 

como o Movimento é muito grande e essa pauta LGBT ainda é uma pauta recente se a gente for 

fazer o histórico de 2015 para cá. Então assim, é claro que é uma pauta necessária ainda, então 

você percebe que ainda existem atritos... digamos assim... não comigo, eu não estou falando de 

mim, mas estou falando de forma geral, porque ainda existe no nosso Coletivo uma diversidade 

e a gente vê que os tratamentos da diversidade, principalmente quando está relacionada ao 

homem trans e a mulher trans, a gente percebe ainda uma resistência, um preconceito, não tem 

como que eu possa descrever essa “parada”; tipo, mas é uma questão que a gente continua a 

defender, a debater e enfim..., é óbvio que hoje no Movimento, nos nossos espaços do 

Movimento não dá para comparar com o antes. Hoje nós temos uma evolução muito grande em 

todos os sentidos, sabe? É uma necessidade de a gente fortalecer o debate, principalmente na 

base, entendeu? Porque assim..., nós vamos realizar um encontro Estadual aqui em dezembro, 

que todo ano a gente faz. Então vêm pessoas de acampamentos novos, que ainda não tem muito 

acesso ao debate, têm pessoas que não tem costume de participar das atividades, por exemplo: 

de encontro, de cursos..., então têm uma diversidade de pessoas e de idades também que a gente 

vai sentir resistência em alguns. Você vai ouvir falas homofóbicas de alguns ou não. Você vai 

encontrar resistência e é preciso que a gente esteja constantemente debatendo, só que hoje a 

gente pode dizer, que em função do Movimento ter abraçado essa causa, essa bandeira..., “hoje 

nós estamos no céu”... no próprio Movimento, por que a homofobia e essas questões era muito 

fortes e hoje no nosso Caderno de Normas e Princípios e colocado que qualquer tipo de 

homofobia, assim como racismo ou intolerância religiosa... a pessoa que está cometendo esse 

tipo de essa ação, ela vai ser punida, podendo ser pedido o afastamento dela da organização, 

conforme a gravidade da situação. No próximo ano a gente vai ter o Congresso, nós estamos 

rumo aos 40 anos do MST e vamos realizar o sétimo Congresso Nacional. E aí nesse congresso 

a gente vai fazer atualização do Programa Agrário do MST e nessa mudança do Programa 

Agrário do MST a pauta LGBT que não estava tão explícita ou então não existia nas outras 

edições e ela agora vai entrar na pauta direta do Movimento para que firmar os LGBT Sem 

Terra também fazem parte da luta e são povos oprimidos pelo sistema e nós temos que estar... 

dando uma atenção maior dentro do Programa Agrário para essa pauta, assim como a pauta 

racial e é uma outra pauta também que na história do Movimento não tem foco. Nunca teve um 

foco tão especial, precisa ter um foco se você for fazer uma análise básica do nosso Movimento 

também ele é negro, 70% dos povos sem terra são negros, então... não é que ela é inexistente, 

mas ela precisa ser mais aprofundada digamos assim, entendeu? 



104 

 

 

JCS:  São debates que são necessários em todos os aspectos e segmentos da sociedade, mas 

principalmente dentro do maior movimento social da América Latina. Enquanto um lugar de 

possibilidades e de dissidências que são visualizadas cotidianamente. Você já tinha escutado 

falar sobre masculinidade dentro do MST dentro do Coletivo, se esse tema foi pautado em 

algum momento, se existiu esse debate, se não existiu. Entendendo a masculinidade enquanto 

uma forma de pensar sobre identidades e construções dessas identidades no campo para pensar 

sobre outras masculinidades dentro do MST. 

 

SLS: Olha só, para ser bem sincero a pauta específica eu desconheço. A masculinidade é pautada 

dentro desse debate do gênero.  Que aí quando se debate gênero, quando se debate o feminismo 

ou quando se debate essa questão do próprio LGBT, da homofobia, da heteronormatividade, do 

patriarcado..., a gente está basicamente pautando essa pauta da masculinidade, mas ela não vem 

como uma pauta específica. “Hoje vamos debater a masculinidade e o que é a masculinidade 

agora no período contemporâneo, o que é o que é ser macho hoje? Como é que nós estamos 

entendendo essa relação do que é ser homem. Ser homem é o quê? É ser esse “macho alfa” 

pegador, raparigueiro e que chega batendo na mulher em casa e que bate em “viado” na rua... o 

que que é ser macho?” Então acho que essa pauta do que é ser macho precisa ser pautada de 

fato. E qual é o macho que nós precisamos ser? Quer dizer, que para eles serem machos não 

precisam dessa violência toda... com LGBTs, com mulheres e com quer que seja... isso não é 

ser macho. As pessoas podem respeitar a diversidade sem precisar da violência e nem precisar 

ter relação tipo, para eu ser respeitado enquanto gay, se você é ou não é você não precisa me 

desrespeitar por eu ser gay nem eu preciso te desrespeitar por você ser hétero e nós podemos 

conviver harmonicamente em qualquer espaço. Nós não somos obrigados. 

 

JCS: Isso é um diálogo que fala sobre masculinidade. Como é que você faz essa leitura sobre o 

que é essa masculinidade, que você já pontua, seja colocada enquanto padrão e como é que isso 

tem se colocado na sua vivência e experiência e na sua trajetória dentro e fora do Movimento? 

 

SLS: É porque uma questão é você pensar o que é a masculinidade existente e o que é a 

masculinidade que a gente almeja que fosse, entendeu? Tipo, como é essa relação como é... 

porque assim, hoje é a masculinidade, de forma geral, principalmente o macho hétero, parece 

que só é macho... esse macho que a gente vê hoje é esse macho escroto, que para ele ser macho 

é tem que estar dando cantada nas mulheres, se exibindo para cada mulher que passa, não pode 

ver uma mulher com uma roupa “x” que já fica se exibindo para o ela e que para ser macho ele 

tem que ser “o pegador”. Aquele cara que tem que estar com uma e com outra e que tem várias 

mulheres ao mesmo tempo, então para ele o sinônimo de ser macho é isso. Porém, para mim 

enquanto o pessoal LGBT vivendo nesse contexto social da luta, esse é o macho que é o menos 

macho para mim. Porque para a pessoa ser macho ou ser homem ela precisa respeitar as outras 

pessoas como um todo, não tem que ter diferença, não tem que estar com esse comportamento 

diante das mulheres, principalmente, para ele ser macho ele não precisa ter um comportamento 

que cause desconforto em todo mundo, mas não só para as mulheres. Nós enquanto sujeitos 

LGBTs, nos sentimos ofendidos tanto quanto as mulheres, nesse sentido. Então, o macho que a 

gente defende esse macho que respeite a diversidade, que respeita as mulheres, que respeitem 

uns aos outros... que não precisa estar se afirmando enquanto macho. Nós temos um ditado que 

diz: um rei que precisa mostrar a sua coroa, ele perde a majestade. Então, se tu para provar que 

é macho tu tem que estar se exibindo tu perdeu tua majestade. Tem que estar provando toda 

hora para a sociedade que tu é macho. 

 



105 

 

JCS: Você acha que esse lugar dessa masculinidade performática, que é mostrar esse lado 

masculino de autoafirmação é mais uma maneira de dizer que essa masculinidade está sendo 

colocada à prova? 

 

SLS: Exato, como se ele tivesse que provar toda hora, como no exemplo que eu dei. Como se 

ele, enquanto o rei, tivesse que mostrar toda hora: olha, eu sou rei... eu sou rei... me respeita, 

como rei que eu sou... aí ele perde a majestade. Ele não precisa daquilo, não precisa mostrar a 

sua coroa para dizer que é rei: ou ele é ou não é. Geralmente, no contexto aí eu tenho percebido 

muito que, principalmente, quando são os caras gays, não sei se a gente poderia dizer assim, 

com essa palavra, mas tipo, quando é um cara que “curte” também a diversidade... 

principalmente no sigilo, escondido... são os caras que estão mais homofóbicos, entendeu? 

Existe também essa parada aí das pessoas de criarem um escudo de quem ele é usando o aparato 

da masculinidade, da forma que os machos agem... provando que é “macho sem ser”, digamos 

assim. Então, quando você vê uma pessoa muito nesse sentido de estar toda hora provando a 

masculinidade é porque não é e existe uma questão, que quando você vai ver a fundo, ele não é 

tão macho assim como está toda hora ali provando que é. Quanto mais ele prova que é macho, 

mais ele deixa de ser. 

 

JCS: Quando você se entende enquanto um homem gay é como se você negasse essa 

masculinidade. É o lugar do homem de verdade e da mulher de verdade diante de uma 

autoafirmação da sua própria identidade. Você como homem gay, provavelmente já deve ter 

escutado, em algum momento que ser um homem de verdade é performar uma 

cisnormatividade, constituir uma família, ser um homem que o ideal de sociedade admite. Como 

é para você pensar sobre essas expressões dentro desse lugar de autoafirmação da masculinidade 

enquanto denominador para pensar sobre o que a sociedade vai colocar para os corpos 

dissidentes nesses espaços. 

 

SLS: Uma referência a essa questão é que a gente sente muita cobrança, eu penso que de fato a 

sociedade ainda hoje tem isso: do que é uma família, do que é ser família e se você pessoalmente 

é camponês e está fora desse padrão entendido... aí também uma coisa muito importante de ser 

falado aqui dessa normatividade da sociedade é que a gente tem que lembrar que a raiz de tudo, 

inclusive se você for fazer análise profunda do patriarcado, racismo, da homofobia... é a 

religião. É a religião que molda a sociedade e aí tudo está relacionado todas as outras coisas... 

estão correlacionadas com a religião. E essa questão de você ser um camponês, principalmente, 

mas não só o camponês, já que nós estamos relacionando aqui o camponês. É como se fosse 

uma coisa da cidade, entendeu? Uma coisa do diabo, digamos assim. Não era nem para existir 

e quando existe lá no campo é pior ainda. Como é que pode um viado na roça? O que diabos 

que tu está fazendo aqui? E pegando essa relação aí... que traz que a família tradicional 

camponesa que é aquela família que está cheia de “menino buchudo” para dar “de comer” e que 

está na roça. É... e quando você, enquanto LGBT no campo, quebra esse protocolo é uma ação 

revolucionária. Vou dar um exemplo: lá no assentamento que eu mencionei aí do Rio para nós 

é uma ação revolucionária porque a gente chegou, trouxe o debate, trouxe a construção e 

estamos aqui vivendo essa realidade na prática. Então, lá em Ouricuri na comunidade onde eu 

morava com a mãe do meu filho, eu também já tive a experiência de morar com... de quebrar 

esses protocolos assim. “Bom, eu sou gay esse é o meu companheiro e a gente está morando 

aqui. Vocês já me viram morar 8 anos com a mãe do meu filho. Agora vocês também estão me 

vendo morar com o meu companheiro aqui”. Essa questão é uma quebra de protocolo. 

Principalmente quando você é o pioneiro nessa situação na comunidade. Nas duas comunidades 

eu sou pioneiro dessa situação. Só para tu ter noção, tem um outro um outro rapaz lá na 

comunidade que ele hoje é assumido, mas ele foi embora para São Paulo e lá que ele se assumiu, 



106 

 

lá para os lados de São Paulo. Enquanto ele estava na comunidade ele não tinha coragem de se 

assumir e nós enquanto LGBTs... ele sabia de mim eu sabia dele. Quando eu me assumi ele se 

afastou de mim: “é, fiquei sabendo que você se assumiu enquanto gay..., do tipo, “me evite”. 

“Eu olhei assim... eu não estou nem ouvindo isso?” 

 

JCS: Vai se colocando no lugar de violência, nesse recorte de violência sutil e simbólica que 

está aí permeando todas essas discussões e vai se afastando desse lugar do acolhimento. 

 

SLS: Se tem uma coisa que nós temos é a solidariedade para com os outros... se você vai ficar 

jogado na rua, mesmo que não tenha espaço suficiente, mas a gente coloca... a gente se ajeita 

porque onde cabe um cabe 100. 

 

JCS: É interessante você trazer esse lugar do pioneirismo assim, porque o primeiro é a ruptura 

e depois é que você vai observar as outras ramificações. 

 

SLS: E às vezes eu fico me olhando nesse processo... como é um ato heroico, por que assim... 

olha, na verdade, só para tu entender o processo... eu passei a vida inteira sabendo eu sou uma 

pessoa LGBT, até por que... pelo menos desde os quatro anos de idade que eu tenho 

envolvimento sexual e a vida inteira foi assim, em todas as fases da minha vida que você 

imaginar eu tive contatos sexuais com meninos e meninas a vida toda, mas quando você se 

torna adolescente... adulto aí você vai tendo uma outra mentalidade e aí você vai entendendo a 

sociedade da qual você está inserido e você começa a se proteger daquela sociedade. Responder 

que você não é aquilo, que você não faz aquilo e você se vira no sigilo... então em uma fase da 

vida eu não entendi. Eu sou gay, eu gosto de homem e essa parada enfim..., não é nem de mim 

eu sou essa pessoa e não é uma questão de opção, como muitos acham que é. E aí passei oito 

anos, durante o tempo todinho eu houve um período de não aceitação do menino, né? Tipo, de 

não... aí por isso que você se casou, por isso que você foi... que tudo isso é resposta para de toda 

a sociedade que você está dando de alguma forma, mas aí quando chegou um período que eu 

cansei daquilo, eu digo “foda-se, eu quero saber não”. Eu botei na minha mente o seguinte: 

olha, eu vou ser quem eu sou, por que eu já não estou aguentando ser quem eu não sou. Fingir 

eu já fingi por muito tempo, enfim... e quem quiser ser meu parente, amigo, irmão vai ser dessa 

nova pessoa. Eu não quero ninguém, não vou nem ter remorso quem não quiser estar perto de 

mim, pode ser meu pai. Eu queria falar com meu pai. Olha que meu pai teve muita resistência 

a isso, meus pais. Eu olhei assim para eles: olha só, é isso que eu sou e eu não vou mais fingir 

para ninguém, nem para o senhor, se o senhor não me aceitar como eu sou, se o senhor não 

quiser ser meu pai por eu ser gay, eu também não quero ser seu filho. Simples assim, eu não 

quero ninguém perto de mim quem não me aceite, eu não preciso de ninguém, absolutamente 

de ninguém. “Tchau, beijo no ombro”, porque eu vou priorizar quem me aceita quem está 

comigo... então eu sei que eu não vou ficar chorando atrás de ninguém não, se o senhor não me 

aceitar... você é pai de um filho gay, saiba disso... mas o senhor não é obrigado a me aceitar, se 

você quiser me rejeitar como filho eu te rejeitarei como pai. Eu botei na mente isso: se tu quer 

ser meu amigo tu seja, mas se tu não quer... eu não preciso de você, não vou ter remorso não, 

vou é lamentar que a pessoa pensei que era amigo, pensei que era irmão, pensei que era próximo 

e me abandonou nas horas que mais preciso. Teve um dia o meu pai ficou eufórico, quando 

soube que eu que eu sou gay, principalmente por que é muito religioso e essa questão do 

casamento para eles é sagrada. Eu nunca quis casar e eles só viviam me “cantando” assim: 

casar... casar... casar... tem que casar na igreja e eu já fiz a maior besteira na minha vida que foi 

ter me casado no civil, eu sei que isso foi um erro gravíssimo e eu não vou potencializar isso. 

Um dia que meu pai veio conversar comigo dizendo que meu irmão que mora em São Paulo, 

estava muito triste por conta disso. Foi no dia que eu coloquei essa situação para ele, que eu 



107 

 

não preciso de ninguém aqui que não me aceita. Aí eu fui e coloquei uma história, a história da 

águia e o cara a criava com as galinhas e eu contei para o meu pai. Eu vou te contar. Eu quero 

contar uma história para o senhor: tinha um homem que criava uma águia junto com as galinhas 

e um outro dia chegou um outro homem lá e ficou: nossa e essa águia aqui junto com essas 

galinhas. Aí o homem: não, ela não é mais, ela é uma galinha, ela deixou de ser águia. Ela come 

com as galinhas, cisca igual as galinhas, dorme ali no poleiro com as galinhas.  Não, ela não 

deixou de ser águia ela continua sendo uma águia. Não... aí ficou naquele embate, né? Aí o cara: 

me permita: pegou a águia e jogou para cima para ela voar, só que a águia, igual uma galinha 

voou pouco e voltou lá para as galinhas. Viu? Que ela é uma galinha. Aí ele: Não, ela não é uma 

galinha, ela continua sendo uma águia. Por mais que você queira que ela seja uma galinha, ela 

ainda é uma águia. Aí ele: me permita de novo. Aí pegou a águia e foi lá para uma montanha 

alta, no pico de uma montanha que tinha um abismo e soltou a água e a águia voou como águia 

e não voltou mais, ganhou os céus e voou. Eu falei para o meu pai: eu sou essa águia, eu passei 

muito tempo vivendo igual galinha, mas eu sou uma águia. Então o senhor entenda isso, eu sou 

uma águia e eu não vou voltar a ser uma galinha para agradar você nem mais ninguém, eu vou 

agradar a mim primeiro. Primeiro agrado a mim, primeiro eu amo a mim para depois andar ao 

próximo, um pouco mais próximo de mim sou eu e se eu não estou bem eu não vou fazer 

ninguém bem. Então eu vou dizer quem eu sou, independente... eu não vou viver para ninguém. 

Eu não vou uma vida tipo farsa para ninguém... então, quem quiser ser meu amigo vai ser desse 

cara aqui. Aí ele se convenceu... e fim do debate.  

 

JCS: Você viu distanciamentos e/ou aproximações quanto a esse lugar do pioneirismo de se 

assumir num assentamento no Rio de Janeiro e em outro no interior de Pernambuco e como é 

que foi essa construção e como foi pensar sobre isso nesses dois espaços? Que são espaços 

diferentes, mas você enquanto esse mesmo sujeito, articulando nesse mesmo lugar, mas em 

espaços diversos. 

 

SLS: Pegando por essa questão do pioneirismo pelos dois ambientes, começando aqui pelo local 

que eu morava aqui em Pernambuco... eu ainda considero que moro lá, apesar de eu estar 

cumprindo uma tarefa aqui. E aí eu digo que sou pioneiro, porque de fato anteriormente a mim 

não teve nenhum LGBT assumido, não me recordo, ninguém... não teve nenhum caso até então 

de algum LGBT, seja homem ou mulher, de se identificar como tal. Então, é você ser a primeira 

pessoa a “dar a cara a tapa”, assim e também entender a realidade daquela comunidade com 

referência a esse novo indivíduo ali e a influência que eu tinha naquela comunidade, eu era o 

presidente da Associação da comunidade. Era tudo eu na comunidade enquanto presidente da 

Associação e quando você se assume enquanto um LGBT você fica com aquele sentimento de: 

vou decepcionar todo mundo. 

 

JCS: Como se a gente tivesse uma dívida com as outras pessoas. 

 

SLS: Tem uma coisa que a minha irmã me disse uma vez que é muito interessante a reflexão, 

que ela disse assim: você pode ser a melhor pessoa do mundo para a sociedade mais uma falha 

sua faz desmerecer tudo... essa visão que a sociedade tem de você. Você é um cara supimpa, 

inteligente e um cara que tá trazendo tudo, mas só pelo fato de você ser gay numa comunidade 

é como se você... tirasse de você tudo aquilo que as pessoas tenham sobre você, porque agora 

é um “viado”. Como se você não fosse nada, porque tu é “viado”. Eu estou sendo a melhor 

pessoa do mundo. Então é isso. Na prática, eu não senti na profundidade e eu me surpreendi 

com a minha comunidade, sabe? Porque quando eu me assumi enquanto um LGBT lá, olha o 

que aconteceu: primeiro os amigos mais próximos meu e da minha ex-companheira ficavam 

mandando mensagem para ela perguntando sobre os fatos. “É verdade? Se separaram por isso 



108 

 

e por aquilo...”. E como a gente passou ainda uns dois ou três meses, no máximo, ainda no 

mesmo espaço enquanto se resolvia, porque a gente teve uma separação pacífica, muito 

pacífica, até hoje eu tenho uma boa relação com a minha ex-companheira, importante também 

dizer. E aí, as pessoas ficavam mandando mensagem para ela, porque elas não tinham coragem 

de me perguntar. “Cara, tu é viado? Tu assumiu que é gay? É isso?” E aí ela: “olha aqui, teu 

amigo está perguntando isso aqui...”. Ela estava me mostrando as mensagens. Aí eu pegava o 

celular dela em mandava um áudio: “é verdade sim, meu amigo. A gente separou por isso e por 

isso e por aquilo”. Eles têm um medo de constrangimento, por isso que ficavam se sentindo 

mais seguros de perguntar para ela do que a mim. E aí tiveram muitos amigos que disseram 

assim: olha, você pode ser quem você quiser, você pode... a vida é sua e jamais vou deixar de 

ser um seu amigo, de ter você como irmão por isso e por aquilo. E aí tiveram vários 

acolhimentos, só para tu ter noção... mais diretamente no campo da homofobia, só teve um 

primo meu e o pai dele que foram muito antagônicos e muito violentos nas suas falas quando 

souberam que eu sou gay. Fizeram muitos comentários pesados: que para eles eu não era mais 

da família, que para eles eu tinha morrido, que era um cabra safado. Um monte de coisa assim, 

só que eu sou do tipo de pessoa que não costumo dar ouvido a coisa negativa. Uma outra 

reflexão que eu trago é da comunidade ser uma comunidade camponesa, tradicional... e vem a 

televisão, as novelas e as muitas histórias de casais e pode não trazer na mesma perspectiva que 

a gente gostaria de trazer, mas centrais... então para elas um caso desse é um caso de novela, 

digamos assim, entendeu? Eu senti que essas questões também influenciaram muito na 

aceitação da comunidade. Só para tu ver, tem um outro primo meu que ele tinha uns trejeitos, 

mas ele nunca teve coragem de se assumir. Ele foi embora para São Paulo para poder viver essa 

realidade lá distante e nunca mais ele voltou e eu me lembro quando ele morava lá na 

comunidade ele tinha um pouquinho de jeito afeminado... digamos assim, um pouco delicado, 

mas ele nunca se assumiu como gay, mas as pessoas “brincavam” com bullying. Eu era criança, 

mas eu me lembro de ter presenciado diversos ataques das pessoas verbalmente com ele e eu 

ficava muito “puto” com aquilo. Ele foi embora para São Paulo, se assumiu como um gay, tem 

um companheiro dele, mas ele nunca mais se sentiu à vontade nem passear aqui e faz muito 

tempo. Olha, eu acho que faz mais de 20 anos que ele foi embora, na época ele foi embora acho 

que eu devia ter uns 7/8 anos e eu estou com 37 anos hoje. Tem uns 30 anos ou algo parecido 

que ele foi embora e nunca mais ele voltou. E aí outro dia eu conversando com ele, ele estava 

colocando que realmente ele foi embora por conta da homofobia, por conta disso que sofreu, 

muita repressão e nunca teve coragem de se assumir enquanto LGBT lá. Ali não era o lugar 

dele, ele foi para longe. Está igual esse último que disse que eu ia evitasse de falar com ele, foi 

embora para São Paulo e se assumiu enquanto LGBT lá em São Paulo... ele não teve coragem 

de se assumir aqui. Então, eu continuo sendo pioneiro, o mais interessante é que eu assumi de 

carteirinha e eu não tenho problema de conversar, de debater sobre o assunto com ninguém. Na 

casa da mãe da minha ex-esposa, mesmo depois que a gente separou... um dia a gente estava 

com umas 10 pessoas: irmã, irmão, parente, primo... conversando sobre o assunto, sobre isto... 

aí a mãe dela disse assim: olha, vocês formavam um casal tão lindo, elogiados pelo povo. Aí eu 

olhei para ela: é de fato era, mas quem sabe o que estava se passando na relação éramos nós, 

que estávamos sendo felizes ou não. E aí eu pergunto para a senhora: a senhora preferia que a 

sua filha vivesse um relacionamento infeliz a vida inteira e nós estivéssemos infelizes a vida 

inteira para agradar esse aspecto da sociedade ou cada um viver a sua vida, mas de forma feliz 

e da forma que se sente bem? Aí com essa questão do pioneirismo no Rio de Janeiro também... 

eu sinto que no Rio de Janeiro... eu sinto que fui acolhido aqui, mas eu sentia meio que um 

distanciamento daquelas pessoas que diziam que não tinham preconceito, está entendendo? Não 

pararam de falar comigo, eram gentis, mas tinha um distanciamento que eu senti. Nitidamente 

um distanciamento. Já aí no Rio de Janeiro eu me senti 100% acolhido. Fui muito bem, aceito 

muito bem acolhido, nunca senti uma... pelo menos no PDS Osvaldo de Oliveira eu nunca senti 



109 

 

uma repressão. Eu nunca senti um antagonismo. Nunca senti essa homofobia invisível, 

entendeu? Me sentia muito bem acolhido pela comunidade como um todo... acolhido, 

respeitado e defendido também. Qualquer pessoa que ficasse com qualquer ato de homofobia 

as pessoas me defendiam. Só para tu ter uma noção, quando a gente faz uma reunião da 

Associação da comunidade e nós temos um grito de ordem que a gente fala assim: “o 

patriarcado destrói, o capitalismo faz na guerra, o sangue LGBT também é sangue Sem Terra”. 

Esse grito de ordem que é nosso, e que nós que chamamos no Coletivo, mas lá no PDS Osvaldo 

de Oliveira não éramos nós que chamávamos, era a própria para comunidade que puxava o 

grito. Eu achava o máximo, porque em outros locais é como se a gente tivesse que estar impondo 

o nosso grito, nós temos que seguir e sustentar enquanto LGBTs, mas lá se você colocasse a 

bandeira para ornamentar o espaço: cadê a bandeira LGBT que não está aqui? Ficavam 

cobrando essas paradas. 

 

JCS: É muito bom isso, porque existe uma perspectiva de pensar quem é essa identidade 

dissidente no campo, de pensar sobre a trajetória das outras pessoas. Como é que essas histórias 

vão se cruzando. Os nossos corpos são esses lugares de batalha. Porque, na imensa maioria das 

vezes a gente tem que dar a cara mesmo para poder se entender... para poder pleitear alguma 

coisa de outras maneira. Mas para você, performar certos aspectos de masculinidade, em algum 

momento, foram melhores para você ser ouvido ou nunca foi preciso você ser esse 

masculino/másculo/viril que se porta de uma maneira que a sociedade espera desse homem, que 

é lido enquanto cisnormativo. 

 

SLS: Eu tenho muita reflexão sobre essa questão, por exemplo hoje: por que eu sou masculino? 

Aí eu posso dizer para você que essa questão ela está relacionada a minha própria forma de 

ser... se eu tivesse um jeito afeminado, eu seria de boa. Até porque, não é uma forma de esconder 

a minha sexualidade. Então, eu penso que hoje... se a gente for fazer uma análise mais profunda 

a gente vai começar a entender que essa formação de como você é uma construção social 

também e quem sabe, por mais que eu não sinta essa necessidade de ser diferente de quem eu 

sou, mas quem sabe a gente também se sinta mais seguro por ser assim, entendeu? Como é que 

seria você ser um “gay afrescalhado”, afeminado ou que se vestisse com roupas femininas e 

qual seria a aceitação daquela comunidade ou daquelas comunidades... e você ser um cara assim 

gay que... muita gente olha para mim e diz assim: “tu não parece ser gay!”. Eu escutei num 

curso na Escola Nacional Florestan Floresta e eu não me apresentei enquanto LGBT, só me 

apresentei. E o meu companheiro que é daí do Rio de Janeiro, o Alexandre Gomes foi para 

passar um final de semana no curso e lá eu apresentei ele como meu companheiro e muita gente 

ficou sem entender: como assim companheiro? Aí teve uma companheira que olhou assim e 

disse: Caraca, eu pensei que tu era hétero top”. Pelo amor de Deus, né? Tu foi fundo. Se eu 

tivesse que nascer mil vezes nenhuma delas eu queria nascer hétero. Se você for analisar os 

héteros hoje é realmente uma coisa eu não queria ser hétero em nenhuma vida, na moral.  

 

JCS: Para a gente ir se encaminhando para o final... o que que você acha desse debate sobre as 

masculinidades camponesas? Se ele precisa ser mais bem explorado? Se ele precisa ser 

reconhecido?. Como é que você observa hoje essa construção dessa masculinidade e a partir do 

que você já vivenciou e do que você tem pensado dentro do Movimento? 

 

SLS: Sim, eu penso que essa questão da masculinidade camponesa, ela precisa ser um debate 

urgente principalmente no nosso convívio. Enquanto MST, a gente já discute sim a 

masculinidade camponesa e dentro das nossas pautas de gênero e da própria pauta LGBT, mas 

o que ela precisa ser cada vez mais intensificada para que o homem do campo não continue a 

ser aquela pessoa rude e não continue a ser aquela pessoa grossa. Eu acho que existe uma 



110 

 

diferença do homem do campo para o homem da cidade, principalmente dos homens ainda na 

ignorância, que os caras têm que para ser macho tem que ser “peitudo”, tem que ser valente... 

tem que ser machista, tem que trazer a violência em todos os sentidos. Então há uma 

necessidade de a gente cada vez mais aprofundar o debate para que os homens... para que nós, 

homens do campo entendamos que não tem essa necessidade de ser assim... que a gente pode 

ser camponeses e camponesas e podemos conviver harmonicamente com as diversidades e que 

todos nós somos produtivos independente da sexualidade. O debate ele tem que perpassar essa 

questão da virilidade, da masculinidade, do homem viria ou do homem alfa... que geralmente, 

não sei se pela falta do acesso ao conhecimento as pautas as questões o homem do campo se 

torna um pouco mais bruto, precisa ser mais lapidado com mais sabedoria e cautela, com mais 

cuidado por conta que existe essa rebeldia. Que é imposta, não é culpa dele também... é 

historicamente criado. Ele é um espelho da sociedade da qual ele está inserido. Tanto é que eu 

olho para o meu pai e nas colocações dele, na forma que ele vê as coisas... é muito complicado, 

porque ele ali é um reprodutor de uma realidade que historicamente foi implantada ali no 

convívio dele. Então, ele é um acúmulo do processo histórico da comunidade... a comunidade 

machista, homofóbica, patriarcal e que condena qualquer coisa que seja fora do padrão 

estabelecido por ela mesmo. E aí, a religião que influencia muito tudo, que ser gay é um pecado 

e isso é coisa do demônio e você vai ser condenado por Deus. Só para tu ter noção, uma vez 

minha mãe pegou a Bíblia e ela estava lendo em silêncio. Depois ela me deu a bíblia numa parte 

onde falava sobre o adultério e sobre a questão que homoafetiva e aí na Bíblia falava assim: 

Que Deus condena quem causa adultério, um homem que se deita com homem como se fosse 

mulher e que Deus condena essa prática... aí eu li e tal, não fiz nenhum comentário, a priori, no 

dia seguinte eu falei assim: “oh mãe, ontem a senhora me deu aquela Bíblia para eu ler aquela 

parte lá onde está dizendo que Deus condena a prática de um homem que deite com outro como 

se fosse como uma mulher... então eu... pelo menos desse pecado eu estou livre porque quando 

eu deito com outro homem eu deito como se fosse com outro homem mesmo, se fosse para 

deitar como se fosse com um mulher eu procurava uma mulher então. Fica tranquila, que eu 

não vou para o inferno por esse pecado não”. 

 

JCS: É isso, é esse lugar de pensar sobre como é que você vai fazer com o que as outras pessoas 

entendam que aquilo é errado a partir do seu olhar e colocando sempre esse lugar do: “ah isso 

não é certo para mim. Então não deve ser para você”, mas é você viver a realidade.  A gente 

vive a realidade do outro durante muito tempo e viver a nossa própria realidade é uma ruptura. 

É um ato de pensar sobre nós mesmos que às vezes a gente não consegue fazer. 

 

SLS: Exatamente. Então, tu está moldado pela sociedade... como se nós, de certa forma, ainda 

com mais entendimento possível vai vivendo para a sociedade... que nós estejamos respondendo 

aos estímulos da sociedade como um todo. Infelizmente ainda é assim, nós não temos de fato 

livre arbítrio como a gente acha que tem. Você pode até ter o livre arbítrio, mas você vai ter 

consequência. E no campo da verdade eu sempre entendi... eu sempre defendi que a verdade 

ela não existe, a verdade é uma coisa relativa. 

 

JCS: Isso é discurso. Quem diz sobre os nossos corpos somos nós, mas quem dita sobre os 

nossos corpos são outras pessoas, que querem que o discurso delas seja um lugar de 

pertencimento para a gente. Então, se a gente nega o nosso próprio lugar de existência e de 

resistência quem é que vai dizer por nós? São exatamente esses lugares de pensar sobre como 

é que esse discurso essa... coisa do pensar sobre um homem de verdade, a colocação de uma 

masculinidade enquanto o lugar de pertencimento, uma masculinidade que seja essa 

masculinidade ideal, a masculinidade do casal de comercial de margarina. São esses lugares 

que a gente precisa ressignificar de algum modo. E aí, para fechar: eu queria que tu falasse um 



111 

 

pouquinho sobre a sua experiência de vida. Como é, para você, ser um homem gay vivendo 

num mundo que viola nossos corpos e anula nossas existências? Enquanto a construção 

individual e coletiva, estar no Coletivo, estar no movimento social, mas também estar no 

mundo, que são espaços que precisam estar conectados, mas nem sempre estão. 

 

SLS: Exato. Então assim, estar no Movimento, estar no coletivo LGBT Sem Terra para mim 

traz uma questão de um espaço de segurança. É um espaço que eu, por exemplo, posso ser quem 

eu sou. Antes do Coletivo LGBT existir, nós enquanto sujeitos LGBTs, no próprio Movimento 

a gente vivia... ou não tinha essa questão de se assumir nos espaços ou você vivia oprimido pelo 

próprio Movimento. Então, quando um companheiro começa, por algumas situações, a puxar o 

debate sobre a construção da própria luta é construído o Coletivo LGBT e com isso é que nós 

todos como LGBTs tivemos esse espaço dentro da organização, que a gente sente com um 

espaço seguro. Por sermos LGBTs, de forma geral, nós sentimos, no universo... nos distintos 

espaços... nós fazemos uma leitura no ambiente e a gente sente. Qual o ambiente mais ou menos 

seguro para a gente se portar como um sujeito LGBT, entendeu? Então a gente sente, em vários 

espaços que eu não mencionei para ninguém que eu sou um LGBT, já em outro você faz aquela 

leitura e quando você se apresenta você também se apresenta enquanto um LGBT Sem Terra. 

Então tudo está relacionado ao campo da segurança e de estar confortável no ambiente. Já 

trazendo para a questão da masculinidade uma coisa, sou eu um homem cis que se passa por 

hétero em vários espaços. Então a gente tem essa faceta de passar aqui na rua e tranquilo: “é 

um cara passando na rua”. Enquanto LGBT você não se sente tão inseguro, mas isso para todos 

nós. Já quando você passa na rua e você é um LGBT explicitamente... você tem é outros traços 

que fogem do padrão, como a gente está falando aqui, então a gente se sente invadido pelos 

olhares, pelos comentários... quando não sofre a violência verbal ou a violência física. Como já 

tiveram muito de nós LGBTs que foram assassinados simplesmente por ser LGBT... por ser 

uma mulher ou um homem trans, então... o nível de violência é muito alto... a cada 29 horas 

uma pessoa LGBT é morta no Brasil. Eu tenho um sentimento de gratidão pelas pessoas trans, 

drags... LGBTs que dão a cara a tapa... foram esses/as que fizeram nós sermos quem nós somos 

hoje. A história hoje na contemporaneidade de ser LGBTs como são hoje, de se pronunciar 

enquanto tal, de falar, de estar nos espaços de sermos quem somos... de postar um vídeo numa 

rede social dando um beijo em alguém ou declarando o seu amor para uma outra pessoa do 

mesmo sexo isso se dá porque muitas pessoas já morreram, que já deram a cara tapa, que estão 

aí na rua sofrendo toda a violência que ela sofre por nós. Eu me sentindo seguro nos espaços, 

mas eu sei que esse o nível de segurança é distinto para cada LGBT. Terão espaços que você 

vai estar que você não sabe que você pode sofrer alguma violência de comportamentos, de 

olhares, de toda violência ou de fala de alguém por você ser um LGBT. Então, você sente isso. 

E aí, você evita de comentar que você é um LGBT para evitar constrangimentos. Só que eu faço 

dessa questão um trabalho de base, sabe? Tipo, eu sempre abarco a oportunidade de debater 

sobre os assuntos com diversas pessoas. Então, já debati em locais muito distintos... de jogar 

até elementos históricos para as pessoas entenderem que nós somos extraterrestres, nós somos 

pessoas que desde o princípio estamos aqui. Se tu foi lá em São Raimundo Nonato no Piauí 

onde tem o as pinturas rupestres nas paredes, os homens pré-históricos já pintavam sobre as 

práticas sexuais de homem com homem, então o negócio não é de hoje. Eu acho importante a 

gente ter esse conhecimento. 

 

JCS: Eu gostaria muito de agradecer pela nossa conversa sobre esses temas que são tão 

importantes e emergentes e que a às vezes a gente nem conversa, vai deixando passar e só vai 

vivendo e esquece que às vezes é bom conversar sobre as coisas, mas eu queria muito agradecer 

a você nesse sentido. 

 



112 

 

SLS: Eu que agradeço e estou à disposição. Espero que tenha contribuído de fato com o 

processo. 

 

JCS: Muito obrigado. 

  



113 

 

ANEXO III – Transcrição da entrevista com Mateus Meneses Quevedo 

 

• Entrevista realizada no dia 06 de dezembro de 2023 

 

JCS: Mateus, queria te agradecer pela disponibilidade e informar que essa é uma conversa para 

fins meramente acadêmicos e você não quiser ser identificado é só sinalizar. Essa conversa vai 

ter três partes: um pouco para conhecer você e entender a sua perspectiva dentro do movimento 

e um pouco mais sobre os temas das masculinidades, além da sua identificação mais geral. 

Gostaria de saber se não tem problema gravar. 

 

MMQ: Não tem problema não. 

 

JCS: Eu queria que tu se identificasse: nome, idade, identidade de gênero, orientação sexual, 

cor/raça/etnia, estado civil, nível de escolaridade... 

 

MMQ: Eu sou Mateus Meneses Quevedo, sou do Movimento dos Pequenos e das Pequenas 

Agricultoras (MPA), tenho 27 anos, sou homem cis... sou branco, solteiro. Tenho ensino 

superior completo, sou formado em Jornalismo pela Universidade Federal de Santa Maria 

(UFSM). 

 

JCS: Qual seu local de residência atual? Se houve alguma mudança e se essa mudança tem 

alguma relação com a sua orientação sexual e/ou identidade de gênero. Caso não, qual é a sua 

relação de vivência e sobrevivência com o seu território de origem. 

 

MMQ: Eu sou de Parambi no Rio Grande do Sul, que cidade que fica no noroeste do Estado e 

eu moro atualmente em Brasília, eu vim aqui cumprir uma tarefa do Movimento, trabalho na 

Secretaria de Educação. Na verdade, eu não vou muito para Parambi. Meus pais estão lá, eu 

vou não mais para lá tanto assim porque ficou um pouco mais caro de visitá-los..., mas assim, 

claro que, por exemplo: lá se torna um lugar um pouco inóspito porque meus pais são da 

Assembleia de Deus, então essa questão da igreja é bem complicada, mas é nesse sentido.  

 

JCS: Mas existe ou existiu alguma resistência quanto a sua identidade de gênero e orientação 

sexual nesse sentido? 

 

MMQ: Com certeza! Eu sempre fui... nunca tive medo de ser o que eu sou... então sempre foi 

militante fora de casa, dentro de casa a conversa já era outra. Então assim, faz muito pouco 

tempo, inclusive, que os meus pais vieram a ter conhecimento. Na verdade, eles sempre 

souberam, mas a gente sempre tem essa necessidade de assumir, como se fosse uma 

responsabilidade minha tem que fazer isso. 

 

JCS: Isso meio que segue um padrão e é interessante porque você vai pensando sobre essas 

estratégias de sobrevivência. Nesse sentido, como você conheceu o Coletivo LGBT do MST? 

E como é que essa discussão permeia também a Via Campesina? Naquela coisa de pensar sobre 

estratégia de sobrevivência de identidade dissidentes no campo. 

 

MMQ: Então, o que acontece: eu entrei em 2016 o MPA e participei do acampamento do 

Levante Popular da Juventude em 2016 que aconteceu em Belo Horizonte e lá a gente faz, 

enquanto MPA, uma intervenção que era: meninos beijando meninos, uma menina beijando 

uma menina e um casal hétero se beijando no sentido de que toda forma de amor vale a pena e 

tal e eu acabei me envolvendo com essa intervenção. No retorno eu comecei a ficar mais 



114 

 

próximo do MPA, nós ocupamos a Universidade naquela questão do Projeto de Emenda à 

Constituição 55 (PEC/55). Eu comecei a militar com mais frequência, participar das formações 

e tal e em 2017, eu fui participar de uma Escola Camponesa da Memória que aconteceu em 

Salvador. Lá eu fiquei sabendo que ia ter uma caravana, que ia fazer várias visitas do pelo 

interior do Nordeste, começando no Sergipe e ia passar em Alagoas, Pernambuco, Piauí e eu 

entrei. Isso foi em abril, que a Escola da Memória geralmente acontece em março/abril. Em 

outubro desse ano ia ter um encontro do Movimento dos Atingidos por Barragens no Rio de 

Janeiro e eles estavam construindo uma Brigada de Preparação, para o encontro. Aí eu fui 

participar enquanto MPA dessa Brigada e lá, durante o encontro, o pessoal do Coletivo LGBT 

do Movimento dos Atingidos por Barragens (MAB) falou que ia acontecer uma formação para 

LGBTs Sem Terra organizada pelo MST na Florestan e que seria muito legal alguém do MPA 

participar. Eu conversei com a minha dirigente e a gente conseguiu organizar a minha 

participação. Eu fui e foi a primeira vez, inclusive que eu tive contato mais direto com o próprio 

MST foi a partir do Coletivo LGBT. E aí o mundo se abriu... Muito interessante, muito 

importante, todos os temas que foram trabalhados lá, a própria questão do patriarcado, eu acho 

que é bem demarcado no sentido do sistema patriarcal, como ele oprime os homens. 

Principalmente as mulheres, mas os homens também são oprimidos por esse sistema. 

Principalmente os homens da base trabalhadora. Eu vi, a possibilidade de construir também um 

Coletivo LGBT dentro do MPA. Foi a partir de segunda formação que teve, se eu não me engano 

foi em 2018 ou 2019, que teve mais uma formação que participei... eles organizaram uma mesa 

da Via Campesina e eu fui falar pelo MPA e coloquei toda essa construção. Depois a gente 

acabou organizando o próprio Coletivo da Via Campesina, a gente já fez agora o Segundo 

Seminário Internacional, presencial já que o primeiro foi virtual, da Via Campesina LGBT. 

Inclusive, agora durante a Conferência que está acontecendo da Via Campesina Internacional 

na Colômbia teve a primeira mesa falando sobre a questão da diversidade sexual e gênero... 

inclusive é uma questão bem importante porque, em alguns países a própria questão da 

participação das mulheres é vedada nesses espaços de articulação mais políticos e tal. Então, 

ter um espaço como esse na Via Campesina que é um organismo... que é movimento social 

internacional, um dos maiores que tem... que é camponês, da agricultura familiar camponesa e 

indígena é muito importante. E esses passos que a gente deu aqui no Brasil também foram 

importantes, principalmente os passos que o MST deu. 

 

JCS: Que maravilha e foi o teu primeiro contato com um movimento social que teve essa 

questão da sexualidade pautada com mais afinco? No sentido de que, as questões de gênero já 

permeavam essas discussões, mas elas não entravam com tanta facilidade. Porque é uma 

articulação um pouco difícil você tratar sobre temas de gênero permeando rural a partir de 

homens gays no campo, de homens de modo geral. Como é que se observa essa perspectiva? 

 

MMQ: Então, assim... enquanto o sujeito LGBT a gente tinha uma construção do Diretório 

Central de Estudantes (DCE) da Universidade... e é importante ressaltar que a universidade que 

eu estudei é um campus interiorizado, então é um campus que vem com o Programa de Apoio 

a Planos de Reestruturação e Expansão das Universidades Federais (REUNI). Então a gente 

tinha ali um processo coletivo, que eu era de setor de combate das opressões chamado Coletivo 

de Transformação em que a gente fazia alguns debates, principalmente nessa visão mais voltada 

para o campo. Na verdade, não só para o campo, mas o interior como um todo assim, tanto áreas 

rurais e áreas urbanas. Só que, a presença de movimentos sociais era muito ingênua nesse 

espaço, durante o encontro do MAB, por exemplo, a gente teve um espaço para LGBTs que foi 

autogestionado e a gente também organizou o momento em Sergipe do Movimento que falou 

sobre esse tema, isso em 2018. Essa roda de conversa que a gente teve durante a Escola da 

Memória me 2018 que aconteceu em São Paulo foi depois, já como um resultado desse processo 



115 

 

de participação; mas assim, de forma organizada, estruturada... com começo, meio e fim a gente 

tinha um processo de preparação maior e um nível de articulação maior também nesse espaço 

de formação do MST. 

 

JCS: E nesses processos preparatórios de formação, quais eram os maiores desafios e as maiores 

potencialidades de pautar esses temas?  

 

MMQ: Olha, o que eu coloco sempre é que eu acho que a gente tem uma questão de gênero, 

porque o machismo ele ainda ele é muito forte no campo... então a gente tem essa questão de 

gênero e a gente tem uma questão de raça... que é aquela coisa da interseccionalidade do debate, 

mas a gente tem também uma questão que tem a ver com uma questão geracional, que é um 

grande desafio por que a nova geração chega com muitas informações... e a juventude também 

tem esse caráter de tensionar o que já está colocado e transformá-lo. Então eu acho que essa 

questão geracional pega muito, mas uma outra coisa que eu acho que é fundamental a gente 

pensar é que, por exemplo: no MST eles conseguiram levantar essa pauta porque eles tinham 

uma força social dentro do Movimento, o que que isso significa? Existiam muitos sujeitos e 

eles estavam organizados e se articulando para colocar essa pauta e eu acho que isso faz todo 

sentido no sentido de que você consegue garantir que essa pauta apareça. Tem uma questão 

também que eu acho que é importante a gente colocar, que muita gente coloca também, que tem 

a ver com o identitarismo no sentido de que é necessário a gente organizar esses processos 

trabalhando a questão do indivíduo, mas entendendo também que a gente está circunscrito em 

um processo mais amplo coletivo de formação social. Acho que esse tema é um tema que 

avançou muito que inclusive eles tinham muito dessas identidades culturais da pós-

modernidade e tentam colocar a gente, quando a gente pauta essa questão, como pós-modernos. 

Então eu acho que o combate ao patriarcado tem nos ajudado a ter uma unidade maior enquanto 

movimento social, enquanto força social das LGBTs. Tanto que, por exemplo a gente nem 

utiliza a questão do queer a gente usa “LGBTI+”, inclusive intersexo não é nem identidade 

pautada. Mas são questões que a gente vai estudando, debatendo, entendendo e compreendendo 

com o tempo e a gente acaba tendo que militar. “Eu não queria militar pela causa LGBT, mas 

eu não tenho muito para onde fugir, né?” A não ser que eu queira construir um movimento 

camponês LGBT só para LGBTs por exemplo, mas aí a gente também vai ter outras questões. 

Esse é uma questão, por exemplo: como as mulheres camponesas que montaram, que 

estruturaram e que construíram o Movimento de Mulheres Camponesas (MMC), elas colocam 

muito “a gente já estava cansada de gritar dentro do próprio Movimento”. Eu acho que tem 

essas questões também... enquanto potencialidades, eu acho que a grande potencialidade que já 

aparece aí e que eu acho que tem que ser colocado, inclusive nas pautas políticas dos 

movimentos sociais, que tem a ver com a aliança entre o campo e a cidade. No sentido de 

fortalecer esses vínculos entre as organizações que são mais urbanas com organizações que são 

mais rurais. Acho que todos os projetos, pelo menos que a gente tem trabalhado em cima leva, 

muito afundo com essa questão de fortalecer essa aliança porque, por exemplo: os LGBTs e as 

LGBTs que são da cidade elas já estão num processo de organização, de confluência e de 

incidência muito grande também. Então é uma das potencialidades no sentido, inclusive, de 

construção do que a gente chama de soberania alimentar. Eu acho que as LGBTs têm um papel 

fundamental nisso, principalmente permanecendo no campo, só que a permanência no campo é 

uma questão muito... como eu posso dizer... interessante do ponto de vista antropológico. Esse 

lugar mais machista, mais ríspido... eu acho que também tem a ver com essa questão da gente 

construir um campo, um território que seja adequado para as LGBTs permanecerem produzindo 

alimentos, porque eu acho que o nosso inimigo que é o patriarcado, o capitalismo, o sistema 

financeiro e as grandes corporações que tenta invadir os nossos territórios e se beneficiam muito 

com esses esvaziamento. Principalmente dando outra cara para o espaço, elas dão vida, elas dão 



116 

 

diversão aquela coisa toda, enfim... eu acho que quando tem uma LGBT não tem paz, mas 

também não tem tristeza, não tem fome principalmente; que eu acho que é um processo bem 

complicado. Por exemplo, na Paraíba tem um estudo agora do Conselho Nacional de Segurança 

Alimentar e Nutricional (CONSEA) que eu quero entender melhor é uma das questões que 

aparecem que as LGBTs são umas das identidades que mais sofrem com a fome, principalmente 

as que estão no campo que são mais empobrecidas e é muito porque as travestis por exemplo, 

acabam reproduzindo... na verdade a sociedade reproduz com elas e há essa troca simbiótica... 

reproduzindo o machismo no sentido de que elas são as esposas que apanhando do marido que 

bebe, que cuidam da mãe, que tem que cuidar da família, que ficam em casa... Enfim, então 

acho que várias questões a gente precisa compreender e estudar melhor. 

 

JCS: É interessante tu trazer isso de como as identidades LGBTs assumem esse lugar de cuidado 

e às vezes o lugar do cuidado é o lugar do feminino... para a gente pensar um pouco também 

nesse espaço das masculinidades ou da masculinidade construída nesse processo. Você já ouviu 

falar do tema das masculinidades nos Coletivos que você faz parte? Como é que essa questão 

sobre a masculinidade camponesa ou do campo chega para esse primeiro contato nessa 

discussão? 

 

MMQ: Olha, assim... a gente tem organizado alguns espaços dentro do Movimento dos 

Pequenos Agricultores e eu acho que enquanto Coletivo da Via que é o lugar de onde eu posso 

realmente falar com maior propriedade... o que a gente chama de novas masculinidades, mas 

na verdade eu acho que a grande questão é a gente conseguir compreender como o Brasil, por 

exemplo, é um país misógino. E você começa a desconstruir as raízes desta misoginia... E aí a 

gente vai ver que tem patriarcado, que tem o próprio capitalismo, o próprio racismo e o 

colonialismo... E na verdade a gente sempre coloca assim: que a gente constrói um novo homem 

e uma nova mulher, mas ele/ela não pode esperar as mudanças mais profundas acontecerem a 

gente é que tem que causar elas. A gente vai conseguir causar elas a partir do momento que a 

gente ressignifica nossa própria vida. Por exemplo, têm algumas questões que são mais 

materiais, por exemplo, nós tivemos, enquanto MPA, a construção de um movimento que tenha, 

pelo menos, a metade da participação na direção, por exemplo, seja de mulheres, pelo menos 

50%. Então, essa é uma questão de uma construção real no caso. É uma questão material que 

aparenta ser feliz no dia a dia. Enfim, ela não é um tema, assim, que a gente consegue colocar 

com tanta potencialidade, por exemplo, porque é um tema importante, mas às vezes ele não é 

emergente. O que a gente tem tentado organizar e eu acho que é muito importante é fortalecer 

o feminismo camponeses popular, porque a questão da diversidade sexual e de gênero também 

está implicada dentro do feminismo popular, essa construção de novas relações de gênero. Eu 

acho que também aparece por aí quando as mulheres conseguem participar com maior 

protagonismo dos espaços, acabam abrindo espaço para que debates como esses apareçam; se 

não fosse a participação das mulheres, por exemplo, esse tema das novas masculinidades não 

apareceria com tanta questão. Então acho que é mais ou menos esse sentido sim. A gente chegou 

a fazer algumas oficinas sobre novas masculinidades junto com a formação para LGBTs. 

 

JCS: E essas novas masculinidades, como é que como é que você observa essa pluralidade? 

Esse existir de novas formas, a partir da sua experiência enquanto um homem gay que atravessa 

esse lugar das novas masculinidades ou de uma masculinidade que não é aquele padrão ideal 

ou estabelecido. Como é que você pensa a partir disso, pensando sobre o seu território, o seu 

corpo, os lugares que você ocupa. 

 

MMQ: Então, eu acho que a gente precisa compreender que a masculinidade é muito tóxica 

para a luta de classes e a gente sabe que, por exemplo: Eu tenho uma visão de que o fascismo 



117 

 

mesmo ele tem uma raiz ali na humilhação masculina quando o homem não consegue sobrepor 

as suas vontades ele acaba utilizando a violência. Então a gente também tem visto isso no 

sentido de que a gente precisa superar essa questão, que é uma questão está para nossa geração 

organizar e eu acho que, inclusive... a gente precisa compreender como é que a gente pode fazer 

isso. E eu acho que estabelecer acordos coletivos, pelo menos nos movimentos sociais, isso é 

muito importante e a luta das mulheres pode nos ajudar a garantir isso. Então, quanto mais a 

gente conseguir que as mulheres participem, se organizem, sejam elas heterossexuais, lésbicas 

ou trans... mais a gente vai ter uma pluralidade nesse sentido da tomada de decisão, porque a 

gente sabe, por exemplo, que existe esse pacto da masculinidade que às vezes, inclusive, as 

próprias LGBTs também são convidadas a participar, se você tem um “passabilidade”. Então 

eu acho que a gente tem dois caminhos: um caminho que é de ajudar os nossos companheiros 

a entender que eles são tão explorados quanto as mulheres e que na verdade essa ideia de ter 

poder sobre o corpo das mulheres não passa de uma falácia, para exatamente conseguir oprimir 

eles... porque no capitalismo, a luta de classe nos diz assim: “você precisa trabalhar, mas você 

precisa trabalhar porque a sua mulher precisa ser cuidada e você precisa garantir que a sua 

família...”, porque isso também acaba tendo mais responsabilidade nesse patriarcado. Então, a 

gente ajuda os nossos companheiros nesse sentido... e dizer que eles não têm poder realmente 

nenhum, se a gente for parar para pensar na luta de classes ampla e acho que a gente precisa 

possibilitar a construção e autonomia das mulheres tanto em espaços que elas estejam auto-

organizadas, em espaços autogestionados pelas mulheres... que eu acho que é muito importante 

as organizações terem os seus coletivos... coletivos de gênero e garantir a construção, a 

participação, protagonismo e empoderamento delas. Acho que essa questão também é muito 

pertinente, porque às vezes a gente acha que a luta feminista ela está no alto grau, mas é a 

mesma coisa que a possibilidade de soberania alimentar. São nichos. Enfim, acho que é uma 

luta feminista é uma luta de toda a sociedade que quer se libertar e libertar as mulheres..., a 

gente tem a construção do feminismo camponês popular que é muito importante para a gente 

fortalecer as mulheres, ao mesmo tempo em que a gente vai combatendo os machistas, os 

“micromachismos” e não é uma tarefa fácil, a gente acha que é assim... muito fácil muito 

tranquilo, mas é na hora do “fight” que a gente vê realmente quem é que tem o poder de decisão, 

quem é que domina a questão financeira nas organizações... acho que a gente tem muito 

caminho pela frente, mas eu acredito muito sério que os movimentos populares são sempre uma 

vanguarda: eles estão sempre na fronteira do que a civilização, a humanidade tem de melhor 

nesse sentido humanístico. Então, acho que o que os movimentos sociais estão fazendo é muito 

importante nesse sentido. Acho, também, que é fortalecer o 8 de Março, por exemplo, que é a 

luta da jornada das mulheres. Tem que ver que, por exemplo, a Marcha das Margaridas tem um 

papel fundamental e elas têm colocado esse tema da diversidade sexual e do gênero também e 

é o maior movimento que a gente tem no Brasil hoje é a Marcha das Margaridas... no sentido 

de gente na rua, pautando... então, eu acho que é muito importante a gente fortalecer cada vez 

mais a organização das mulheres, ao mesmo tempo que a gente vai ajudando nossos 

companheiros a se libertarem do machismo também. 

 

JCS: Até para pensar sobre como as mulheres assumem esses lugares da masculinidade, né 

assim mulheres lidas em lugares de poder ou performando uma identidade não necessariamente 

feminina e como é que isso atravessa também essas formas de masculinidade. E você já 

mencionou um pouco, mas queria que você pudesse explorar um pouco mais sobre como esses 

papéis atribuídos aos homens e as mulheres são pensados a partir dessa experiência das 

mulheres masculinizadas ou dos homens afeminados e como é que isso tem sido pensado a 

partir dos movimentos de luta pela soberania alimentar e pela reforma agrária... como é que 

esses espaços incorporam essas performances masculinas de homens e de mulheres, cis e trans, 



118 

 

a partir desses processos pensado a partir do patriarcado, do machismo e dessas reverberações 

todas que compõem essa construção social a partir dessa luta. 

 

MMQ: Olha, assim... a gente tem muito esta questão das mulheres que são dirigentes há muito 

tempo que a gente fala que elas foram se embrutecendo, nesse sentido da brutalidade ser uma 

característica masculina, para poderem se impor e poderem ser ouvidas e eu acho que também 

tem essa questão. Têm duas questões quando a gente fala da diversidade sexual porque às vezes 

é: “tudo bem se você é gay, desde que você seja masculinizado”, “tudo bem você ser lésbica, 

desde que você seja feminina”, eu acho que é muito importante a gente demarcar também a 

construção da diversidade de gênero dentro das organizações. Isso não é uma coisa fácil de se 

fazer, não é uma tarefa que está dada e eu acho que a gente precisa de mais travestis, por 

exemplo, como “dirigentas” dos movimentos sociais e hoje a gente têm poucas. Eu conheço até 

que é uma do MST, mas teve um momento que ela teve que ser afastar do Movimento e aí 

passou a ser mais da Via Campesina agora ela está mais nas instâncias do MST no setor de 

Educação, no MPA eu não conheço nenhuma travesti que seja “dirigenta” no seu Estado. Eu 

acho que isso é muito ruim... no MAB já conseguiu enxergar também que estão nas instâncias 

que são trans. Acho que a gente precisa organizar um espaço para que essas sujeitas e esses 

sujeitos apareçam e organizar para que o movimento seja um espaço em que elas têm essa 

possibilidade porque eu não consigo assim... fugir muito disso assim. Por exemplo no MPA, a 

gente tem pessoas que estão na nossa coordenação e que são LGBTs num número bastante 

significativo, mas ainda assim elas são muito heteronormativas... então acho que ainda falta 

para o MPA, nesse sentido, essa construção de possibilitar essas questões, porque eu tenho 

percebido muito que, geralmente essas pessoas que são trans ou travestis nesse caso... estou 

colocando assim no sentido de que realmente essa nova masculinidade, esse corpo de homem, 

mas que é feminino, esse corpo de mulher, mas que é masculino aparecem com maior 

frequência... eu acho que também tem várias questões que estão colocadas ali que é um suporte 

que a gente precisa às vezes, muitas vezes dá, no sentido de que são pessoas que sofreram muito 

traumas, que às vezes são mais voláteis... isso tudo das que já apareceram no MPA. Então a 

gente precisa ajudar para que elas consigam ter uma estrutura que as ajude a quando tiverem 

espaços de decisão elas estarem segura, a gente precisa possibilitar isso. Isso é construir essa 

nova ideia de masculino e feminino, senão não vamos conseguir. 

 

JCS: É um debate interessante porque ele vai ter sempre algo novo para a gente pensar sobre 

estratégias a partir dessa masculinidade que é construída, mas também é desconstruída. Como 

é que você entende e lida com essas perspectivas desse lugar do homem de verdade e da mulher 

de verdade e essas desconstruções do masculino, do feminino ou das masculinidades, de um 

modo geral. 

 

MMQ: Por exemplo, eu acho que enquanto MPA a gente não vai conseguir dar nenhum passo 

sem conseguir ter uma formação para as LGBTs e para os dirigentes sobre a questão LGBT, a 

gente avançar nisso e sem avançar nisso, politicamente, a gente não consegue construir porque 

sempre vai ter aquele medo... eu acho que as pessoas precisam entender que os corpos são 

diversos, nós somos quase oito bilhões de pessoas no planeta e são só dois gêneros mesmo? 

Está certa essa conta? São coisas que a gente precisa ir entendendo... a gente tem, por exemplo, 

as companheiras do Peru que são trans e tem nos ensinando tanto sobre essa questão da 

transexualidade, de ser transgênero e existe um estigma tão grande sobre isso. Essa questão do 

próprio do agricultor ou da agricultora, são pessoas que estão muito brutalizadas já na sua visão, 

como a pessoa que é atrasada... mas a gente tem visto muito as pessoas se colocarem. Então, 

parece que essa questão da transexualidade, por exemplo, não pode aparecer nesse lugar do 

campo, quando na verdade pode e deve e é uma coisa que já estava lá. A gente precisa realmente 



119 

 

abrir a mente para conseguir compreender por que, por exemplo, sem construir uma nova 

territorialidade a gente não vai conseguir ter uma reforma agrária, a gente não vai conseguir ter 

a soberania alimentar que a gente tanto luta e eu acho que não é uma coisa que espera a outra... 

a gente vai construindo os caminhos enquanto o caminho também é feito e a gente vai 

entendendo quando surgir. Então acho que o nosso maior desafio nesse momento agora, 

enquanto organização, é realmente garantir maior espaço de decisão, de participação efetiva 

desses sujeitos, porque senão a gente não vai conseguir avançar. Porque a gente pode ter um 

discurso muito legal, muito bonito, mas lá na ponta o movimento não consegue absorver. 

 

JCS: É um processo de construção coletiva e gradual. É pensar sobre como é que esses espaços 

de ressignificação têm nos afetado de alguma maneira. E você, enquanto indivíduo que está 

inserido nesses processos camponeses, da identidade camponesa... já precisou performar 

masculinidades mais acentuadas para poder ser ouvido ou reconhecido. Se existiu, de algum 

modo, ou como é que você lida com esse lugar de ser um homem assumidamente gay que está 

em espaços que são construções coletivas, a partir dos movimentos sociais, e que não 

necessariamente performa essa masculinidade ideal ou imaginada socialmente. 

 

MMQ: Sempre que a gente precisa, por exemplo, entrar em algum território que eu não conheço 

a primeira visão que a gente quer que as pessoas tenham é de que a gente representa o 

Movimento e para representar o Movimento parece que às vezes você precisa realmente 

performar essa coisa mais masculina. Só que eu já entrei num estágio que eu estou mais 

preocupado no sentido das pessoas verem a diversidade do Movimento do que parecer qualquer 

outra coisa. Então eu tenho isso também de forma disciplinada porque às vezes até o próprio 

“instinto de sobrevivência” em alguns tipos de territórios levam a gente a performar uma certa 

masculinidade. Então eu também tenho tentado me policiar, nesse sentido, para que realmente 

eu consiga passar... porque o que eu já percebi é que as LGBTs... estão em todas as partes, em 

todos os lugares, então, às vezes é importante que eu seja eu mesmo para que realmente outras 

LGBTs que estão escondidinhas se revelem. Eu acho que também tem essa questão pedagógica 

de se colocar, acho que o movimento empodera muito a gente, no sentido de ser a gente mesmo, 

porque quanto mais eu sou eu mais eu consigo ajudar os outros, de se somar com outras pessoas. 

Então as organizações da esquerda, pelo menos a gente tem que sempre buscar essa questão 

da... não é uma individualidade ou uma identidade, mas eu acho que é uma coisa da essência, 

quanto mais mostrar nossa essência mais eu consigo me somar com a essência dos outros. A 

gente não pode ser uma massa amorfa que... claro que se a gente se comparar com oito bilhões 

de pessoas nós não somos ninguém, mas eu acho que a vida humana precisa dessa subjetividade 

que nós somos e eu acho que a gente precisa despertar essa vontade também nas pessoas, porque 

se a pessoa é machista ou violeta comigo o problema não é meu, o problema é dela. Ela que 

está perdendo uma oportunidade de me conhecer ou então de entrar no Movimento, porque a 

gente tem acordos coletivos sobre essa questão. Então acho que é mais ou menos nesse sentido, 

por exemplo: o meu pai, que é hétero e super machista, eu não vou conseguir convencer ele, 

mas eu posso conviver com ele e mostrar que na verdade, no fundo, ele está errado, mas não 

vou ficar “batendo de frente” o tempo inteiro porque não é uma luta que eu quero travar... eu 

acho que a gente tem coisas mais importantes para lutar e que oprimem os dois de formas muito 

parecidas. 

 

JCS: Você já visualizava essas novas masculinidades ou é algo que você tem entendido agora, 

mais recentemente, de como lidar com isso, de pensar sobre outros aspectos, de reconhecer 

também o seu espaço, de se entender nessa masculinidade que é fora desse padrão e como é que 

você consegue articular isso? De entender as masculinidades enquanto essas construções, mas 



120 

 

deixar livre para que elas também sejam colocadas a vista, sem que a gente precise estar as 

anunciando, deixando que isso seja um tema mais amplo e discutido livremente. 

 

MMQ: Eu vou fazer uma analogia agora que eu acho que é importante, porque eu acho que a 

nossa sociedade ela é muito mais do que só machista, misógina e patriarcal... o mais violento 

possível. Eu acho que tem sim um país que é muito misógino e eu acho também, inclusive, que 

por exemplo: eu tenho muito cuidado com a questão das crianças, porque como eu sou gay as 

pessoas falam: “tal criança é gay, ele é gay, né?”  Ah, ele pode ser que ele quiser, se ele for gay 

não sei o quê, não sei o quê...”. Então, quando você fala que a pessoa é gay é porque ela transa 

com outros homens, com pessoas do mesmo sexo... tem atração física e emocional por outras 

pessoas no mesmo sexo, só que são crianças. “Como que aquela criança ali é gay se ela não 

transou ainda?”. “Ah, mas então ela está performando uma feminilidade que não é aderência ao 

corpo de homem... que é um corpo de criança que tem um órgão masculino e tal...”. Existem 

uma sexualização muito grande das relações humanas e eu acho que a questão sexual e o sexo 

são produtos que o capitalismo tem utilizado muito para vender essa questão do fetiche que está 

muito presente. E eu acho que a gente precisa tomar muito cuidado, nesse sentido, e a questão 

geracional vai nos ajudar muito a compreender essas coisas, já que existe muito esse debate de 

que “é ou não é”, por exemplo: eu quando era criança, eu não sabia se eu era gay, mas as pessoas 

falavam: “você é viado!”. E aí tipo, quer saber: “foda-se eu sou viado e daí? qual que é o 

problema?”. Enfim... acho que também tem essa questão, que precisa tomar muito cuidado, 

nesse sentido, para a gente não colocar as pessoas em caixinhas. A mesma coisa que eu falo, às 

vezes, sobre sair do armário: “ah, fulano de tal precisa sair do armário”, mas a pessoa quer sair 

do armário mesmo? Para ela está bom viver aquilo ali no escondido? Porque às vezes vai ser 

mais prejudicial para ela se assumir, do que ela permanecendo no armário com saídas 

esporádicas. Existem essas questões das relações humanas que a gente precisa tratar com mais 

cuidado, entendendo que cada pessoa é diferente uma da outra, mas que existem questões que 

estão no nosso tempo e que são do espírito do nosso tempo a gente precisa saber. Eu queria 

responder a tua pergunta desta forma, no sentido de não fechar com uma resposta, mas no 

sentido de colocar alguns elementos para debater. 

 

JCS: E esse armário é um regulador, é um processo de regulação da identidade. 

 

MMQ: É, essa coisa de: “você precisa se assumir! Eu tenho que ir ao Jornal Nacional falar isso? 

O que que está acontecendo? Como é que é isso?” 

 

JCS: É como essa regulação, a partir dos corpos alheios, vai ser pensada a partir das nossas 

experiências e a partir disso você começa a questionar várias coisas: porque você não performa 

um homem, porque você não é homem... então tem que se pensar sobre essas estratégias até de 

sobrevivência. E você acaba reproduzindo esse lugar do machismo e do patriarcado porque é 

um “lugar de segurança”. “Ah, estão me lendo como viado, mas eu vou dar uma segurada aqui 

e vou reproduzir o que eles reproduzem para eles acharam que eu sou igual a eles. Acho que 

toda criança viada, viveu um pouco disso, de ser colocada fora do armário. 

 

MMQ: Exatamente e é muito complicado. 

 

JCS: Pois é, e para a gente se caminhando já para o final... eu queria que tu falasse um pouco 

sobre como é que essas masculinidades são camponesas precisam ou devem ser debatidas Você 

acha que existe um debate sobre masculinidades camponeses que precisa ser melhor explorado? 

E como é que a ampliação desse debate vai contribuir, também, nessa na luta pela reforma 

agrária, contra as formas de opressão e violência, pelos processos de pensar sobre essas 



121 

 

articulações múltiplas de espaços de construção coletiva de fato. Existe um processo de 

reconhecimento dessas masculinidades camponesas que são plurais e diversas... queria ouvir 

um pouquinho de tu nesse sentido. 

 

MMQ: Eu acho que a gente chama dos novos rurais e a gente tem um debate, enquanto 

Juventude da Via Campesina da América, que se chama “Voltar ao Campo”. Nos últimos 10 

anos aqui no Brasil mais um milhão de jovens saiu do campo. Geralmente, quem saí primeiro 

são as mulheres, que vão trabalhar na cidade e tudo mais. O que a gente precisa realmente é 

“construir uma nova forma de construir o campo”. Eu acho que assim, a reforma agrária é 

fundamental, acho que o MST, é um exemplo dos movimentos sociais do Brasil que, nesse 

sentido, eu acho que “a gente precisa realmente pensar um novo território, novas 

territorialidades e obviamente que esses espaços criam novos sujeitos e esses novos sujeitos 

criam esses novos espaços, então acho é que esse exercício de reconstrução”. A agroecologia 

trabalha a diversidade e a natureza, então a diversidade está em tudo. Tudo que é mono, é ruim, 

é chato, é violento, é positivo, é fascista também, por exemplo: tudo que é muito bipolar... a 

gente está vendo o momento da política que as coisas são muito extremas também e tudo leva 

à guerra, um contra o outro... lá dentro, lá embaixo e faz com que a questão hoje no Brasil, por 

exemplo, não é a questão da participação das mulheres ou das LGBTs na política... a questão é 

a estrutura política que não permite a participação ampla, por exemplo. Quando a gente luta, 

por exemplo, por reforma agrária a gente está querendo coletivizar essas terras e são debates 

muito amplos e que eu acho que às vezes se perde um pouco no sentido de construção. Porque, 

quando a gente quer que os LGBTs que participam do MPA não é para que a gente “tome o 

MPA para si”, porque às vezes parece que é isso para alguns companheiros; mas a gente quer 

construir um território diferente... o território em que a juventude não saia do campo, e a gente 

sabe que uma boa parte do campo que sai é exatamente por causa dessas relações estão ali 

colocadas. 

 

JCS: É interessante você trazer algumas questões de como essas lutas se encaminham e 

caminham juntas. Para fechar, eu queria que você falasse sobre você, a partir desse lugar. Como 

foi esse “armário” para você? E como foi se entender a partir de um homem gay pensando 

nesses espaços das masculinidades diversas no campo? 

 

MMQ: Olha, para mim o que faltou muito... que eu não tive, foram informações. Eu acho que 

essa coisa de você ter dúvidas e você não tem com quem poder contar e confiar é muito ruim, 

porque você acaba suscetível a situação que às vezes você não precisaria passar, se sujeitando 

a opressões, a violências que você poderia nem ter entrado. Então acho que, a gente precisa 

conversar, falar que existe, que tem, se colocar, se mostrar... realmente a questão da visibilidade, 

da diversidade é muito importante. A gente acha que são palavras colocadas ao léu, mas eu 

lembro muito quando a gente fez a primeira formação LGBT mesmo, que eu ajudei a organizar 

e tem uma muito interessante que eu queria citar para você colocar aí, que é a história daquela 

ossada que foi encontrada, que ela estava fraturada e a historiadora que encontrou esse osso 

coloca que foi ali que a gente se dividiu entre o que que é a humanidade, porque aquele osso ali 

demonstra que alguém se machucou e não foi abandonado, que foi cuidado e foi carregado. 

Então assim aproximado, eu acho que essa questão do cuidado é muito importante e a gente 

não cuida sem dar informações, sem nutrir, sem dar esperança, sem se organizar. Essa questão 

toda foi a que mais me ajudou em todos os momentos que eu me vi sozinho e como um problema 

e não na verdade como um todo coletivo que passa por várias questões e que sabe que existe e 

tem. Acho que tem essas questões todas... a gente não é errado. Eu acho que a maior questão é 

que não existem um inferno que vai estar lá só para a gente ser colocado... acho que também 

tem essas coisas da igreja, que são “uó”. 



122 

 

 

JCS: São muitas questões aí que nos atravessam. A gente não está sozinho, na verdade a gente 

já não estava sozinho, mas nos deixaram achar que estávamos sozinhos. É conseguir dar 

continuidade e se juntar para se fortalecer nesses processos. Queria te agradecer por essa 

conversa. 

 

MMQ: Obrigado pelo convite e oportunidade de poder falar. 

 

JCS: Muito obrigado. 

  



123 

 

ANEXO IV – Transcrição da Entrevista com Regivaldo Silva. 

 

• Entrevista realizada no dia 06 de dezembro de 2023 

 

JCS: Essa é uma conversa para fins acadêmicos mesmo, então se você não quiser ser 

identificado, por algum motivo, é só sinalizar. Queria saber se a gente pode gravar essa conversa 

e ela está dividida em 3 partes: uma apresentação mais geral e a gente vai entrando no tema 

para ir finalizando como é que isso tem sido pensado a partir das suas vivências e experiências. 

Num primeiro momento, eu queria que você se apresentasse. 

 

RS: Sim, pode gravar. Eu sou Regivaldo Silva, mas todo mundo me conhece por Regis Silva, 

sou um homem gay, cis, tenho 40 anos, solteiro, pardo e tenho ensino superior completo. 

 

JCS: Qual teu local de residência hoje? Você precisou se mudar por causa da sua identidade de 

gênero e orientação sexual? 

 

RS: Hoje eu moro numa cidade no interior de Pernambuco, chamada Palmares que a fica 110km 

da capital Recife. Nasci aqui, mas já rodei o Brasil e sempre volto para cá.  

Uma parte dessas mudanças é sobrevivência e outras foi atrás de trabalho mesmo e a segunda 

parte foi a militância, de ser militante do MST e a gente viver dentro dessa movimentação de 

onde precisar a gente estar. Hoje eu sou Dirigente Estadual do Coletivo LGBT Sem Terra em 

PE, continuo no Coletivo Estadual de Educação, onde eu começo minha trajetória dentro do 

Movimento. 

 

JCS: E sobre o Coletivo LGBT, como é que você chega nele? A partir de que olhares você 

acessa esse lugar das questões de gênero nos movimentos sociais? Foi o primeiro contato com 

um movimento social que pensava sobre questões de gênero ou você já tinha alguma 

aproximação? Queria que você falasse um pouquinho sobre isso a partir dessas perspectivas. 

 

RS: Então, eu entro no Movimento pelo Setor de Educação, porque até então eu só conhecia o 

MST pelas redes e quando eu entrei no MST fazia só um ano da existência do Coletivo e eu 

também começo a fazer parte desse Coletivo. Não era o primeiro movimento porque quando eu 

saio do Seminário eu começo a me assumir enquanto homem gay e procurar esses movimentos 

LGBTs e encontro a Associação LGBT da Mata Sul de Pernambuco (AMAS), que eu fazia parte 

indiretamente por conta do trabalho e não tinha muito tempo de participar das reuniões, mas 

com o MST eu começo a me envolver. E com o Coletivo LGBT o meu primeiro contato foi com 

a história, porque temos o sujeito desde gênese do Movimento em 84, mas a gente só se 

apresenta enquanto Coletivo LGBT em 2015. Enquanto esse movimento diz assim: “não, a 

gente precisa colocar esse pessoal dentro de uma visibilidade, igual a gente colocou a educação, 

igual a gente colocou o gênero ou o debate sobre a existência da mulher, igual a gente colocou 

a produção, a parte da comercialização, igual a gente colocou a questão da cultura, da 

juventude... então só em 2015 e a gente perpassa esse debate. Então a gente tem 8 desses 8 anos 

eu tenho 7 anos nessa discussão e faz cinco anos que sou Dirigente com atuação sempre em PE 

e todos os dirigentes fazem parte da Executiva Nacional. Até hoje, nossa primeira bandeira de 

luta é combater o preconceito interno, como é bem sabido temos um movimento machista e que 

não poderia ser diferente porque é um movimento em sua grande maioria de homem... só que 

não dá mais para a gente permanecer com essa imagem. O MST se recusa, a Direção Nacional 

desse Movimento se recusa a permanecer com essa imagem. Então o nosso trabalho é esse. 

 



124 

 

JCS: Quais são os maiores desafios e as maiores potencialidades de pautar questões de gênero 

e sexualidade no MST e no Coletivo? Pensando sobre essas estratégias de outras identidades, a 

reforma agrária, a pluralidade de pessoas a partir desse lugar. Como observa essas questões? 

 

RS: O mais interessante é a gente partir de que: somos um Coletivo, mas somos um Movimento. 

Então somos MST, não somos um movimento a parte, é o ponto que a gente se coloca enquanto 

MST. É o ponto que quando a gente cria o Coletivo LGBT Sem Terra a gente deixa bem claro 

que somos MST e a gente não vai ter outra Bandeira. E aí, é dentro dessa questão que a gente 

deve iniciar essa conversa. Então, a nossa maior luta é o reconhecimento pleno, da nossa 

existência dentro da diversidade desses Movimentos e com esse querer da nossa existência 

plena é onde a gente já provoca outros debates dentro do Movimento. Como agora que já se 

tem um grupo de estudo de raça e classe, porque a gente percebe que o movimento é composto 

por pessoas negras, pretas pardas de terreiro... e tem gerado um grande debate que a gente não 

pode deixar passar. Já percebemos que as igrejas neopentecostais vêm avançando dentro das 

nossas áreas de reforma agrária querendo tirar esse povo, apagar essa história desse povo de 

luta que faz parte da gênese também do MST. Então, é lutar pelo todo. Somos um movimento 

que luta por reformar agrária popular e esse “popular” é incluído a pouco tempo dentro do MST 

justamente a partir da reflexão do debate da existência da diversidade, do debate de gênero. Se 

a gente só pedir pela reforma agrária e a gente conseguir a reforma agrária onde vai ficar a 

saúde, onde vai ficar educação, onde vai ficar a valorização dos direitos, do ser humano na sua 

totalidade. A tarefa do Coletivo é da lutar pela existência dessa diversidade.  

 

JCS: Queria saber se você já ouviu falar sobre os temas das masculinidades dentro do Coletivo 

e no MST e como é que esse tema entrou, se ele entrou, nessa discussão. 

 

RS: Então, a gente tem dois livros lançados, no primeiro livro a gente tenta trazer uma literatura 

sobre o que é diversidade para esse movimento a partir das literaturas do Leste Europeu, a partir 

da base de Max e veio outra necessidade que é construir a história desse movimento desses oito 

anos: como foi que foi aceito pela Direção? Qual são os princípios? Qual é a nossa maior 

bandeira de luta, que é o que eu falei sobre combater o preconceito interno. E aí esse ano a gente 

abraça os debates universais dentro do mundo LGBTQIAPN+, porque até então para o MST 

era LGBT a gente muda o nome do Coletivo e vai para LGBTI+ e isso gerou um uma polêmica. 

Porque os “baluartes” não gostaram e foi uma confusão, porque as pessoas não entendem essas 

letras todas ou não querem entender, só usar a ferramenta Google e você entende tudo que 

precisa. A gente já vem mudando as letras, vem estudando os sujeitos a partir das suas 

existências. A gente começa a perceber a complexidade da existência do ser perpassando por 

essas masculinidades e perpassando por essa questão da não-binariedade. E aí, para nós é o 

grande dilema dentro do nosso centro de formações, dentro dos nossos espaços de formação 

porque, veja bem: uma coisa é um movimento social LGBT e coisa é o movimento social 

chamado MST onde existem esses espaços de formações. Exemplo muitas pessoas espaços de 

formações diz o seguinte: eu não sei como é que o MST ainda tem dormitório masculino e 

feminino e aí a gente tem que parar, respirar e dizer: meu bem, você não está fazendo a 

revolução só e aqui não é um movimento só LGBT. É só uma questão de convivência dentro 

dos espaços de formação. Então a gente começa a perceber que existem outras performances 

de masculinidade e é a partir do nosso povo, a partir dos nossos corpos que a gente precisa 

discutir. Quando a gente começa a discutir a masculinidade a partir desse padrão hétero, por 

esses sujeitos que fogem desses padrões a gente tem que puxar o debate para o nosso lado..., 

mas também tem a questão da masculinidade dentro do nosso grupo, dentro da nossa bandeira 

que são altamente agressivas com as nossas falas. 

 



125 

 

JCS: Você já vem trazendo que existe essa multiplicidade de masculinidades. Como é que é 

essas masculinidades são afetadas por essa perspectiva dos papéis de gênero atribuídos aos 

homens e as mulheres? Como é que você observa isso dentro do Movimento? 

 

RS: Olha, é muito nítido, porque a bicha do campo, trazendo uma linguagem mais assim 

expressiva para a gente entender esse processo de masculinidade, de performance... a gente 

precisa também trazer alguns termos próprios. Enquanto Pedagogo e Professor eu sempre 

combati essas linguagens que trazem palavras para higienizar processos. Eu dizia aos meus 

alunos: você não sofreu bullying, você sofreu LGBTfobia, gordofobia, racismo... Vamos dar 

nome aos bois! Então, quando a gente fala de performance para entender a gente tem que trazer 

alguns nomes próprios: ser bicha no campo, ser sapatão no campo, ser travesti no campo é 

performar outro sujeito que a classe branca, burguesa, que não se considera classe trabalhadora, 

performa, é totalmente diferente. A masculinidade de uma sapatão do campo ela é muito 

agressiva porque perpassa ainda dentro de um existência de ser homem e é nitidamente e 

psicologicamente de “coçar o saco”, de cuspir no chão... uma força muito forte, muita carregada 

e isso vem de uma agressividade de uma sociedade cruel que diz que para esse corpo que se ela 

não performar desse jeito ela não é homem. Enquanto a bichinha afeminada que tenta fugir da 

feminilidade ela tem os trejeitos que ela não esconde, mas elas são agressivas com elas e com 

os outros. Trazendo essa agressividade para elas/eles e para os outros que convivem com 

elas/eles porque tem vergonha. É um debate de existência, porque a mulher lésbica ao mesmo 

tempo que é ameaçada e desejada... é mais aceita dentro do campo, sofre menos preconceito, 

entre aspas, que fique bem entendido que a gente não pode medir preconceito, mas é “menos” 

porque a performance se aproxima mais do masculino, da masculinidade. Existe uma energia 

falocêntrica que perpassa esse corpo, já o menino que nega isso é mais complicado. Assim como 

o corpo trans que sofre uma higienização muito mais agressiva porque o que tem hoje no campo 

e tem travesti que diz que não é travesti, diz que é gay para ser mais aceita. Nos nossos processos 

formativos a gente vem trazendo esses sujeitos para o rol do debate para que eles percebam essa 

existência e ele se passem a entender a sua existência e levar essa existência para dentro dos 

seus convívios e que isso não se tornem mais tão agressivo. É uma dialética muito notável. 

 

JCS: Como você, enquanto o formador dentro do Coletivo pensa sobre essas construções dessas 

masculinidades? A partir dessa construção dos homens de verdade, mulheres de verdade esse 

entendimento e esse lidar com o próprio corpo. Como é que vocês articulam sobre isso. 

 

RS: Por mais que ainda não seja é um debate então aprofundado, há uma discussão muito grande 

e há uma cobrança da nossa parte enquanto Coletivo, enquanto processo formativo. O que é 

uma masculinidade de verdade? O que é um homem de verdade?  O MST vai fazer 40 anos 

agora e só a oito anos tem a formação do Coletivo. Durante 32 anos a gente não pensava sobre 

isso? E antes a gente era até punido e hoje a gente tem um poder na fala de dizer: ei, 

companheiro que fala é essa? Que procedimento é esse? A gente já encaminha para a Direção. 

Hoje não é mais os nossos corpos que são punidos, que sofrem disciplina, mas é esta 

masculinidade que não sabe que limite é esse. Sendo uma tarefa nossa também mostrar esse 

processo agressivo, uma linha tênue entre o agir, o falar, o viver e o estar bem dentro desse 

Movimento, dentro desses sujeitos da diversidade. A gente tem a questão de que: onde tem um 

homem deve ter uma mulher, porque muitas vezes a mulher está do lado e não tem fala. Então 

a gente traz essa reflexão de que os gêneros têm que ter falas iguais, de não reprimir, mas 

construir um processo de reflexão e as pessoas que a gente achava que poderiam ter mais 

dificuldade de entender esse processo reflexivo são as que mais param para refletir e pensam 

antes de falar, do que os próprios jovens. Uma rebeldia, nesse ocupar, resistir e produzir que a 

nossa última palavra de ordem que saiu no nosso último Congresso. Querer ocupar, resistir e 



126 

 

produzir e muitas vezes querem abafar nossa existência. A gente não pode ocupar, resistir e 

produzir sem estar todo mundo. 

 

JCS: Então essa questão geracional é um debate que tem sido pautado nessa construção? 

 

RS: Quem puxa hoje a pauta são os mais antigos, um ou outro que foge, mas na sua totalidade 

são eles que puxam o debate, são eles que alertam que não dá mais para ter certas piadas, certas 

brincadeiras, certas falas porque provoca uma agressividade a partir dessa masculinidade e até 

mesmo para debater essa mulher que se torna machista. 

 

JCS: Como é para vocês, enquanto Coletivo, estar dentro do MST trazendo essa discussão e 

construção sobre identidades dissidentes? 

 

RS: A gente parte de uma reflexão: que fique claro que essas barreiras que a gente encontra são 

coisas específicas, de áreas, de sujeitos específicos que fogem da totalidade desse Movimento, 

da direção desse Movimento porque se você pega os Documentos da nossa Direção Nacional 

que dizem que somos sujeitos dotados de direitos, com direito a fala e a voto. Só que, essa fala 

sobre diversidade em todos os nossos documentos estão sendo mudadas, reformuladas..., mas 

essa fala vem e vai se perdendo e que muitas direções escutam e aplaudem nas reuniões 

nacionais e quando chegar lá no acampamento lá no Rio de Janeiro, lá em São Paulo, lá em 

Pernambuco, lá em Minas Gerais, lá em Goiás... esquece isso, não vão viver isso. É mais uma 

tarefa nosso combater isso. Por exemplo, hoje o MST, no Brasil, está nos 26 estados e no 

Distrito Federal, dos 27 estados nós estamos em 24 organizados, mas nós só temos 14 dirigentes 

do Coletivo LGBT com cadeira na Direção e olha que “a regra é clara”, como se diz no futebol: 

todos os estados têm que ter um dirigente do Coletivo LGBT na Direção com cadeira e direito 

a fala e voto. Mas porque só 14? E aí, quando a gente vai na totalidade puxando... puxando... 

puxando... a gente chega em 18 porque quatro estão representando o setor de Formação, o 

Coletivo de Cultura, representando o Coletivo de Juventude, mas não estão na cadeira do 

Coletivo LGBT. Então, dentro do movimento somos horizontais, não existe qualidade quem 

manda mais e quem manda menos... há instâncias e muitas vezes os processo se perdem nessas 

estâncias. A nossa maior briga é essa de trazer essa consciência dentro da totalidade dessa 

Direção. Quando a gente não está por dentro do processo formativo, a gente acha que é a 

totalidade desse Coletivo que não respeita a sua totalidade e não é isso. Muitas vezes os sujeitos 

fogem dessa da coletividade e tem umas vivências e certas rebeldias que se faz desnecessárias. 

E a nossa luta é essa, a gente vai até agora os encontros estaduais, em dezembro e janeiro, e o 

que é que o Coletivo faz? A gente traz os sujeitos LGBTs para ficarem à vontade. O corpo trans 

e travesti de vestido, outras de vestido e barba... o povo fica louco, as afeminadas batendo palma 

e gritando a gente puxa as palavras de ordem “o sangue LBGT também é sangue Sem Terra... 

as gay, as bi, as trans, as sapatão tão tudo organizada pra fazer revolução”. Para nós isso é 

educativo e pedagógico, porque se bate na cartilha lendo, como a gente tem várias cartilhas de 

luta... a gente vai na ação, nas trincheiras de luta. “Ai meu Deus, eu não sabia que tinha tanto 

viado”, porque generaliza tudo. “Não sabia que tinha tantos viado de Pernambuco no MST. 

Meu Deus, parece que agora só tem viado no MST”. E esses processos pedagógicos e 

educativos nesses espaços que a gente vai aproveitando, porque quando esses sujeitos tentam 

distorcer a orientação horizontal a gente se torna Rebelde dentro do processo formativo. É uma 

“Pedagogia Viada”. É um debate também nosso, do Coletivo Nacional, a luta pela nossa 

existência. A gente também está correndo risco de passar por alguns espaços e em alguns lugares 

que podem ferir também o nosso corpo. A gente briga muito por liberdade, mas a forma que a 

gente está brigando e essa liberdade que a gente nem sabe qual é muitas vezes, a gente pode se 

ferir, sair muito machucado. É um debate que a gente também está começando a construir, 



127 

 

porque a gente vive muito em cima da heteronormatividade e a gente sabe que a 

heteronormatividade tem muita coisa escondida... os héteros muito medo de ser que eles são e 

então eles fazem muita coisa escondida. Eles têm outras mulheres, eles têm casos com viados, 

eles têm filho fora do casamento, eles gostam de sentir prazer anal e não dizem, eles usam 

aliança, eles se casam na igreja, eles têm cachorro e gato e muitas vezes e gente só quer fazer 

tudo isso, só que a gente não quer fazer isso escondido a gente quer fazer tudo aberto e isso 

machuca. 

 

JCS: Queria saber a partir desse seu lugar de vivência, de experiência se você já precisou 

performar essa masculinidade tida como o ideal? Você já passou por algum episódio desse ou 

já presenciou alguma coisa nesse sentido? 

 

RS: Vamos lá, tem uma coisa comigo: eu com a boca fechada, o povo acha que eu sou hétero. 

Aí quando eu abro a boca... “iiih é viado”, aí já foi, não tem mais como tirar o microfone. Então, 

quando eu comecei a trabalhar eu fugi dos padrões... eu sou um viado pedagogo que não sabe 

cortar um papel. Quando eu fui à primeira escola a diretora: “Ah, que bom o pedagogo”, ela só 

não quis quer dizer “um viado”. Ela: “vai deixar essa escola linda, vai fazer as decorações”. Aí 

eu disse logo: “pegou em pomba, querida”. Aí eu rasguei logo: eu sou viado, mas não sei fazer 

unha, arrumar cabelo... e nem sei cortar papel e fazer decoração, sei dar palpite. aí ela botou a 

mão na cabeça quando eu disse “viado”. Eu coloquei esse limite e ela percebeu que comigo a 

conversa era outra. Sempre em espaços de trabalho e discussão quando vinham com algumas 

“brincadeiras” que vinham menosprezar os meus trejeitos e minha capacidade intelectual eu 

entendia que tinha alguma coisa errada. No Coletivo eu já entro com isso, eu entro com essa 

mesma metodologia. E no Coletivo, no Movimento eu descobriu o Erivan Hilário (a Ruth 

Venceremos) que nunca deixou de ser viado, que é de Pernambuco e que brigou para ser viado 

e foi dentro do Estado de Pernambuco que trouxe a discussão nacional. E quando eu descobri 

que dentro desse Estado, desse Movimento tinha essa figura... então para eu cobrar os meus 

direitos é “em dois tempos” e aí o mais interessante: Eu nunca precisei. Nunca precisei 

performar uma masculinidade, porque os meus debates dentro da educação e a educação do 

campo, no campo e para o campo nunca fui questionado sobre os meus trejeitos, a minha 

feminilidade, as minhas performances e dentro da Direção quando eu entro, há cinco anos, eu 

também eu nunca deixei isso ser questionado e nunca perdi também meu espaço de fala. Tem 

até um broche que eu gosto de usar quando eu estou nesse espaço “100% gay”, porque quem 

tiver em dúvida só olha e já sabe. “Será que precisa? Isso é um problema sexual seu, o meu está 

resolvido. Se você acha que não precisa você não usa está no meu peito” e aí a pessoa morre. 

Esse ano é que eu estou mais livre ainda, tanto que já mandei algumas pessoas procurarem outro 

universo, outra galáxia, saírem de perto de mim porque certas energias eu não quero conviver, 

então eu não preciso performar para existir não, mas eu já presenciei vários relatos de mulheres 

que precisaram, na sua entrada no Movimento, performar uma masculinidade para existir, 

porque até certo tempo uma mulher para estar na direção, para ir falar sobre o MST, sobre 

qualquer tema da reforma agrária, ela tinha que ir sapato, calça e camisa de botão... ela não 

poderia ir de vestido, ela não poderia ir de saia como elas não usam hoje. Então isso eu escuto 

muito, como elas são felizes para uma reunião da Direção de vestido, de estar em uma plenária 

de vestido, porque por muitos anos elas precisavam estar de calça e escuto o que muitas não 

conseguem vestir um vestido porque por muitos e muitos anos usou calca e agora só consegue 

estar de calça, mas a minha existência dentro desse Movimento não. 

 

JCS: Você acha que é um debate das masculinidades precisa ser mais bem explorado? E como 

é que você observa essa perspectiva nessa construção dessas masculinidades camponesas?  

 



128 

 

RS: 100%. A gente precisa se debruçar e o que eu estou te passando aqui é uma reflexão minha 

e de um grupo pequeno desse Movimento. A gente está começando a estudar esse tema e tudo 

que foi falado aqui são reflexões a partir de convivências diárias, de eventos e de espaços de 

formação e de centro de formação. A gente começa 2024 com o Primeiro Encontro Nacional 

Trans/Travesti do MST, que vai acontecer em Fortaleza e um dos temas vai ser esse, a partir 

das violências. Em 2024 a gente vai se debruçar sobre isso, sobre esse tema da masculinidade 

que é um tema que a gente precisa, com urgência, estudar e trazer para o debate da Direção 

Nacional. Porque os debates estão de forma indireta e a gente precisa disso academicamente, 

isso precisa vir a partir de uma reflexão do estudo desse Coletivo da Executiva, já que a 

Executiva Nacional do Coletivo, além dos Direitos Nacionais participam também sujeitos 

LGBT de outros setores... de Formação, de Educação, de Gênero, de Produção, de 

Comunicação, de Comercialização, Frente de Massa... então têm esses outros sujeitos LGBTs 

que estão dentro desses setores que vem para a Executiva e a gente precisa criar um documento, 

criar um livro, uma cartilha... seja o que for, que sirva como base de orientação. É um debate 

muito fragilizado, mas que a gente precisa amadurecer e a gente vai precisar de ajuda de alguns 

parceiros que a gente vai trazer e provocar nesses momentos de debate. 

 

JCS: Foi muito bom te ouvir, uma visão mais de dentro também, mais institucional e é 

importante a gente pensar sobre esses aspectos a partir dessa construção do MST pensando o 

Coletivo. Eu queria muito agradecer por essa conversa. 

 

RS: Eu agradeço também a busca, a insistência... a vida não está fácil para as gays, nós estamos 

aí.  

 

JCS: Muito obrigado. 


